
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Der Glaube an die Auferstehung der Toten

Autor: Greshake, Gisbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gisbert Greshake

Der Glaube an die Auferstehung
der Toten

Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis *

Glaubenswahrheiten insgesamt sind keine fixfertigen Größen, die je

nur wiederholt und « für wahr gehalten » werden. Der Glaube hat nach
seinem eigenen Selbstverständnis ja eine Wirklichkeit zum Gegenstand,
die das ganze menschliche Leben und darüber hinaus die ganze Welt
und Geschichte trägt und prägt. Darum tritt jede Glaubenswahrheit
auch mit den anderen Dimensionen der Realität wie z.B. mit Philosophie,

Kunst und Wissenschaft, vor allem aber auch mit den Faktoren der
individuellen und gesellschaftlichen Lebenswelt in ein oft hochkomplexes

Kräftespiel. Dabei bleibt der Glaube selbst nicht unverändert.
Denn dadurch, daß an ihn neue Fragen gerichtet werden, dadurch, daß

er in neue Situationen und Problemzusammenhänge gestellt wird, werden

seine inneren Potentialitäten, also Gehalte und Konsequenzen, die
in ihm stecken, gleichsam herausgetrieben und zu sich selbst gebracht.
Theologisch gesehen wird man hier vom Wirken des Heiligen Geistes

sprechen, der das Ursprungsbekenntnis des Glaubens je neu aktualisiert
und dadurch die Glaubenden «in alle Wahrheit einführt» (Joh 16, 13).
So kommt im Laufe der Geschichte erst mehr und mehr heraus, was
eine bestimmte Glaubenswahrheit letztlich und endlich bedeutet.

* Gastvorlesung am 10. November 1986 in Freiburg Schweiz. - Der Vortragsstil
wurde weithin beibehalten und nur die wichtigsten Belege in die Anmerkungen
eingefügt. Weiteres Material zum theologiegeschichtlichen Befund findet sich in :

G. Greshake, Theologiegeschichtliche und systematische Untersuchungen zum
Verständnis der Auferstehung, in : G. Greshake — J. Kremer, Resurrectio mortuorum,
Darmstadt 1986, 165-369.



492 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

Wenn man dies bedenkt, ist es nicht verwunderlich, daß auch der
Glaube an die Auferstehung des Herrn von Anfang an auf seine

Konsequenzen für das menschliche Selbst- und Weltverständnis befragt
wurde und daß manche dieser Konsequenzen erst im weiteren Prozeß
der Glaubensgeschichte aufgingen, in einem Prozeß, der bis heute nicht
abgeschlossen ist.

Dies soll Gegenstand der folgenden Ausführungen sein. Methodisch

wird dabei so verfahren, daß jeweils kurz die geistige Situation
skizziert wird, in der erstmals bestimmte anthropologische Konsequenzen

des Glaubens an die Auferstehung der Toten aufgegangen und
reflektiert worden sind. Darum werden auch Hinweise auf die frühe
Zeit der Kirche bei weitem überwiegen. Sodann werden wir einen

Sprung von damals bis heute machen, um wenigstens in einigen
Hinweisen die Bedeutung der anthropologischen Entdeckungen der
Vergangenheit für unsere Gegenwart herauszustellen.

I. Menschsein unter dem Vorzeichen der Hoffnung

Die erste und grundlegendste anthropologische Konsequenz der

Auferstehung Christi, jene Konsequenz, die offenbar schon ganz am

Anfang mit dem Auferstehungsbekenntnis verbunden war, ist die Hoffnung

auf die eigene Auferstehung, auf die eigene Überwindung des

Todes. Vielleicht — darüber wird in der neutestamentlichen Exegese
diskutiert — wurden die Osterereignisse zunächst vorwiegend als
göttliche Bestätigung der Person Jesu und seiner Reich-Gottes-Botschaft
und damit als Beginn des von ihm zu seinen Lebzeiten angesagten
eschatologischen Heiles verstanden. Vielleicht wurden sie ursprünglich
weniger unter dem Aspekt der Sprengung der persönlichen Todesgrenze

betrachtet.1 Doch schon bei Paulus wird die in Tod und
Auferstehung Jesu anbrechende Wende unter dem Gesichtspunkt «Spren-

1 Siehe dazu D. Schweizer, Der Menschensohn, in: ders., Neotestamentica,
Zürich-Stuttgart 1963, 56—64, bes. 76 ; L. Oberlinner, Zwischen Kreuz und Parusie, in :

Auferstehung Jesu — Auferstehung der Christen, hrg. v. L. Oberlinner, Freiburg-Basel-
Wien 1986, 92 f.



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 493

gung der Todesgrenze für alle» reflektiert.2 «Wie in Adam alle sterben,

so werden in Christus alle lebendig gemacht werden» (1 Kor 15, 22).
Christus ist der erste Erstandene, dem alle folgen werden. Durch ihn
wird allen das Auferstehungsleben geschenkt.

Dieses neue, unsterbliche Leben ist nicht nur Verheißung für eine
noch ausstehende Zukunft, vielmehr gibt es eine Fülle von Aussagen,
nach welchen der Glaubende bereits jetzt das «ewige Leben» in sich

trägt (Joh ; 1 Joh passim). Dieses ist zwar noch verborgen mit Christus in
Gott (Kol 3, 3), aber es ist wirksam da und qualifiziert die gegenwärtige
Existenz in ihrer ganzen Breite und Tiefe neu. Der gleiche Geist Gottes,
der Jesus von den Toten erweckt hat, und der einmal das eschatologi-
sche Geschehen der universalen Auferstehung bewirken wird, ist jetzt
schon «im Angeld» (2Korl, 22) am Werk und befreit jetzt schon den
Glaubenden vom hoffnungslosen, unentrinnbaren Verfallensein an
Sünde, Nichtigkeit und Tod. Wer glaubt, steht also schon in einem
« neuen Leben », das die Signatur der Auferstehung trägt.3 Darum sind
die Christen — wie Paulus in einer Art Kurzdefinition sagt — « die, die

Hoffnung haben », während die Heiden gerade als die betrachtet werden,

die keine Hoffnung besitzen.4 Hoffnung meint hier nicht eine
unverbindliche Stimmung, etwa die Haltung der Lebensfreude oder den

Optimismus einer grundsätzlichen Lebens- und Weltbejahung. Sie richtet

sich auch nicht bloß auf die Erwartung, daß einmal die biologische
Todesgrenze überschritten wird: Hoffnung bedeutet vielmehr eine

neue Prägung der ganzen Existenz, die durch die Gegenwart und
Zukunft der Auferstehung aus der Immanenz eines raum-zeit-begrenz-
ten Daseins herausgerissen und in eine nichtendende Zukunft erfüllten
göttlichen Lebens eingewiesen ist.5 Wer nicht an die Auferstehung
glaubt und an ihr teilhat, und wer sich infolgedessen mit der Immanenz
irdischen Lebens begnügen muß, der kann nach Paulus eigentlich nur
sprechen : « Laßt uns essen und trinken, morgen sind wir tot » (1 Kor 15,

2 Siehe dazu : J. Kremer, Auferstehung der Toten in bibeltheologischer Sicht, in :

G. Greshake-J. Kremer, Resurrectio mortuorum, Darmstadt 1986, 16-42 (Lit.). - Ähnlich

auch Matthäus. Vgl. dazu: W.Trilling, Christusverkündigung in den synoptischen

Evangelien, München 1969, 221 f.
3 Das Ganze ist eingehend dargestellt bei Kremer, a.a.O. 137—151 (Lit.).
4 Siehe dazu K.M. Woschitz, Elpis - Hoffnung. Geschichte, Philosophie, Exegese,

Theologie eines Schlüsselbegriffs, Wien 1979, bes. 2, 349f£, 4304. Siehe dieses Werk auch

für das Folgende.
s Siehe Kremer, a.a.O. 83-111 (Lit.).



494 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

32). Denn will der Mensch angesichts seiner Endlichkeit nicht
resignieren, so muß er versuchen, seinem begrenzten Dasein in der ihm
verbleibenden Zeit soviel Leben, wie irgend möglich, abzuringen. Aber

genau diese verzweifelte Jagd nach soviel Leben, wie nur erreichbar, hat
die existentielle Situation der Angst zur Folge, der Angst davor nämlich,
daß es doch immer «zu wenig» Leben ist, und daß der Tod «zu früh»
kommt, bevor man seinen Lebenshunger gestillt und - wie man heute

sagt — «sich selbst verwirklicht» hat. Gerade diese Angst vor dem Tod
bewirkt — wie Hebr 2,15 sagt —, « daß das ganze Leben der Knechtschaft
verfällt ».

Demgegenüber ermöglicht der Ausblick auf Auferstehung und die
damit gegebene Freiheit von der Todesangst ein anderes Lebensmodell.
Der Hoffende kann — um ein Wort von Paulus zu variieren — täglich
dem Tod ins Auge schauen (lKorl5, 31), und deshalb besitzt er die

Freiheit, in seinem Handeln mutig über die durch den Tod markierten
Grenzen hinauszugreifen. «Christen haben Angst vor einem Sterben
nach dem Tod, fürchten aber inzwischen den Tod nicht», sagt kurz und

prägnant Minucius Felix.6 Darum können die Glaubenden auch unter
den Bedingungen der Anfechtung, des Leidens und irdischen Scheiterns

kompromißlos das Rechte und Gute tun, die Wahrheit bezeugen
und aktive Solidarität mit den Leidenden und Chancenlosen üben, ohne

Angst haben zu müssen, selbst dabei zu kurz zu kommen. Auf dieser
Linie ruft der Hebräerbrief 10,33 den Christen zu: «Ihr seid entweder
selbst vor aller Welt beschimpft und gequält worden, oder ihr habt euch
mitbetreffen lassen vom Geschick derer, denen es so erging: Ihr habt
mit den Gefangenen gelitten und auch den Verlust eures Vermögens
freudig hingenommen. Denn ihr wußtet, daß ihr einen besseren Besitz

habt, der euch bleibt. » Das Auferstehungsleben — ein Besitz, der bleibt
Deshalb braucht der Hoffende nicht wie gebannt auf die irdisch-immanenten

Konsequenzen seines Tuns zu schauen, sondern er kann sich

einfach, ohne Furcht draufzahlen zu müssen, vom Guten, Wahren und
Richtigen in Anspruch nehmen lassen. So gesehen ist «die Auferstehung

die Wurzel allen guten Handelns», wie Cyrill von Jerusalem später
sagen wird.7 Diese Botschaft vom Menschsein unter dem Vorzeichen
des in der Auferstehung Christi gründenden, über den Tod hinausgrei-

6 Minucius Felix, Oct. 8,5 CSEL 2, 12).
7 Cyrill v.J., cat. 18,1 PG 33, 1018). Ähnlich auch Augustinus, De cat. rud. 46—49

CC 46,169-173).



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 495

fenden Hoffendürfens, wurde in den ersten Jahrhunderten der Kirche
von den Christen selbst und von ihrer heidnischen religiösen Umwelt
als das Spezificum christianum gesehen. Denn in der heidnischen
Umwelt herrschte vom ersten vorchristlichen bis zum beginnenden
dritten nachchristlichen Jahrhundert bezüglich des postmortalen
Geschicks eine verwirrende Vielzahl dunkler Antworten, radikale Skepsis
oder Hoffnungslosigkeit. Dieser Sachverhalt ist besonders hervorzuheben

gegen die offenbar unausrottbare Meinung, in der kulturellen
Umwelt des frühen Christentums, zumal in der Philosophie, sei die

platonische Überzeugung von einer unsterblichen Seele verbreitet gewesen,

ihr habe das Christentum « nur » den Glauben an die Auferstehung
des Leibes entgegengehalten. Auch wenn dieses Klischee nicht ohne

jedes Körnchen Wahrheit ist, geht es aufs Ganze an der Sachlage vorbei.
Denn im Volksglauben der damaligen Zeit beherrschten Skepsis und

Hoffnungslosigkeit, allenfalls noch ein uneinheitliches Gewirr von
phantastischen Jenseitsbildern und tristen Hades-Vorstellungen die
Szene. Die gebildete philosophische Welt vertrat zwar nicht selten

irgendeine Form des Weiterlebens nach dem Tod, jedoch war sie in
ihren konkreten Seelen- und Todesvorstellungen zutiefst widersprüchlich.

So schreibt z.B. Cicero in seinen Tusculanen: «Es gibt Leute, die
der Meinung sind, der Tod sei die Trennung der Seele vom Leib. Es gibt
aber auch welche, nach deren Ansicht keine Trennung stattfindet,
sondern Seele und Leib gemeinsam zugrundegehen und die Seele im
Leib erlischt. Von denen, die der Ansicht sind, daß die Seele sich

trenne, sagen die einen, sie zerfließe sofort, andere, sie halte sich lange,
wiederum andere, sie halte sich immer. Was weiter die Seele selbst sei

und wo sie sei und woher sie stamme, darüber herrscht eine große
Meinungsverschiedenheit. »8 Und nach einer langen Aufzählung
unterschiedlichster Positionen schließt Cicero mit dem Ausruf : « Welche nun
von diesen Meinungen die wahre ist, sieht vielleicht ein Gott ; welche
die wahrscheinlichste ist, bleibt eine große Frage. »9 Angesichts dieser

Skepsis und mehr noch angesichts einer verbreiteten Hoffnungslosigkeit

zeigte sich das Christentum von Anfang an als die Religion, « die

8 Tusc.I, 19ff. ed. Orellii 214 f.).
9 Diese Passagen von Cicero werden später verschiedentlich aufgegriffen. So weist

z.B. Tertullian, Apol. 47, 8 CSEL 69, 111) im Anschluß an Cicero auf die diametralen
Gegensätze im philosophischen Denken bezüglich der Vergänglichkeit der Seele hin.
Später greifen Nemesius v. Emesa und Macrobius die Ausführungen Ciceros auf.



496 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

von der Vergänglichkeit und dem Tode befreit»10. Deshalb war auch
die Hoffnung auf ein ewiges Leben für viele Menschen der Antike das

entscheidende Motiv, den christlichen Glauben anzunehmen.11

Machen wir nun einen großen Sprung in die Gegenwart. Stehen wir
nicht in einer ähnlichen Situation wie damals, als der christliche Glaube
sich erstmals gerade mit der Botschaft von der universalen,
todüberwindenden Hoffnung öffentlich an die Welt richtete? Auch heute
bestimmen Skepsis, Rat- und Perspektivenlosigkeit die Szene in unseren
Ländern. Die Parole « No future » wird geradezu als ein Kennzeichen
der jungen Generation angesehen. Und ist nicht auch heute die zwar oft
sehr tief verborgene, nichtsdestoweniger wirkmächtige verzweifelte

Angst da, daß das Leben sich eigentlich nicht lohnt, bzw. daß man ihm,
damit es sich überhaupt lohnt, möglichst viel Leben mit allen Kräften
und Mitteln abtrotzen muß Wird aber gerade so die geheime, oft
verdrängte Angst nicht immer größer, daß das so ergriffene Leben
immer noch «zu wenig» ist und der Kampf gegen Tod, Sinnleere und

Nichtigkeit trotz aller Gegenwehr schon verloren ist Auf dieser Linie
formuliert auch das II. Vatikanische Konzil: «Angesichts des Todes
wird das Rätsel des menschlichen Daseins am größten». Der Mensch
wehrt sich gegen den Tod, aber « alle Maßnahmen gegen ihn können die

Angst des Menschen nicht beschwichtigen » (GS 18).
Könnte und müßte angesichts dieser heute herrschenden

Hoffnungslosigkeit und Angst die christliche Anthropologie ihre Relevanz
nicht gerade unter dem Stichwort «Hoffnung» erweisen und so die

eigentliche Alternative in einer weithin hoffnungslosen Zeit bilden?
Dabei wird sich in unserer nachneuzeitlichen Situation Hoffnung weniger

als theoretische Leitidee, denn vielmehr als Hoffnungspraxis
glaubwürdig zu machen haben.

Solche Hoffnungspraxis steht schon im Neuen Testament unter
zwei Gesichtspunkten. Sie ist erstens passiv-wartende Hoffnung. Das

bedeutet, daß der Hoffende im Blick auf Christi Auferstehung sich

weigert, die Erfahrung von Sünde und Nichtigkeit, Not und Unglück,

10 A. von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. II, Darmstadt 1964
Tübingen 41909), 59.

11 Als Beispiel sei Arnobius angeführt, der in Adv. nationes II, 10 CSEL4,55)
bekennt, daß er die Gewißheit über die Unvergänglichkeit der Seele bei Piaton und den
übrigen Philosophen nicht habe finden können ; wegen der vielen Widersprüche unter
ihnen hätten diese « alles nur unsicher gemacht ». Die Überzeugung von einem ewigen
Leben habe er « von einem Mächtigeren gehört und geglaubt » : ebd. II, 35 ebd. 76).



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 497

Leid und Tod als letztbestimmende Wirklichkeiten hinzunehmen, aber

auch, daß er in Geduld, tröstlicher Erwartung und freudiger Gelöstheit
auf die neue Welt der endgültigen universalen Auferstehung setzt.
Schon diese passive Form der Hoffnung ist für eine glückhaft-gelin-
gende Lebens- und Weltgestaltung nicht folgenlos. Denn sie bewahrt

vor Resignation und Verzweiflung und gibt damit erst die Freiheit zu
einem unverkrampften und sachlichen, geduldigen und gelassenen
Leben in und Handeln an der Welt. Hoffnung ist aber zweitens auch

« aktiv »-handelnde Hoffnung. Im Römerbrief (8,24) schreibt Paulus:
«Durch die Hoffnung sind wir gerettet». Diese kurze, ja verkürzte

Formulierung bedeutet, daß Christen «die zur Endvollendung
drängende schöpferische Dynamik Gottes in sich » tragen.12 Es ist jene Kraft
des Geistes der Auferstehung, die jetzt schon alles Bestehende zu
verflüssigen und in Richtung auf das Erhoffte hin in Bewegung zu setzen
sucht. In diesem Geist gegenwärtig, will der auferstehende Herr durch
den Hoffenden inmitten der Welt seine Herrschaft gegen alle Mächte
des Todes aufrichten. So aber ist Hoffnung — wie Hans Kessler sagt —

nicht nur eine Hoffnung « über Tod und Unrecht hinaus (eine Hoffnung
für die Verstorbenen), sondern auch gegen Tod und Unrecht (eine
Hoffnung für die Lebenden) ; und entläßt aus sich eine dementspre-
chende Praxis der Auferstehung»13. Der vom Geist der Hoffnung
Ergriffene findet sich nicht ab mit dem, was in der Welt ist und wie es

ist, sondern er setzt auf das, was Gott möglich ist ; er löst Prozesse aus, in
denen er bereits jetzt der erwarteten neuen Welt Gottes entgegengeht.
So wird Hoffnung zum Dienst am kommenden Reich Gottes im Hier
und Heute der Welt. Sie wird zum ständigen Impetus, Zeichen des

Reiches Gottes und des siegreichen neuen Lebens im Reich des Bösen
und in den Machtsphären des Todes aufzurichten.

Diese eher allgemein formulierte anthropologische Grundbestimmung

«Hoffnung», die aus der Auferstehung Jesu erwächst und die
schon früh das Bekenntnis zu seiner Auferstehung begleitet hat, nimmt
im Laufe der Glaubensgeschichte neue konkretere Pointierungen und
Akzentuierungen an, die sich vor allem um die Formel « Auferstehung
des Fleisches» bilden.

12 W. Thüsing, Der Gott der Hoffnung (Rom 15, 13), in : W. Heinen- J. Schreiner
(Hrg.), Erwartung - Verheißung — Erfüllung, Würzburg 1969, 76.

13 H. Kessler, Sucht den Lebenden nicht bei den Toten, Düsseldorf 1985, 369.



498 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

II. Menschsein unter dem Vorzeichen der verheiBenen
Auferstehung des Fleisches

a) Der communiale Charakter menschlichen Lehens und menschlicher Voll¬

endung

Die Erwartung einer universalen Auferstehung der Toten hat gerade
in der Form der Hoffnung auf die Auferstehung des Fleisches ihren Weg
durch die Geschichte gemacht. Was heißt das — «Auferstehung des

Fleisches »

Die Formulierung « Fleisch » hat im Laufe der Theologiegeschichte
ihren Sinn tiefgreifend verändert. Ursprünglich — so vermutlich z.B. im
frühen stadtrömischen Symbolum14 — hat Fleisch im Zusammenhang
von « Auferstehung des Fleisches » nicht die Bedeutung eines

anthropologischen Teilprinzips (dessen Gegen-Teil die Seele ist). Vielmehr
beinhaltet Fleisch ganz auf der Linie alttestamentlichen Sprachgebrauchs

die Totalität der Schöpfung, die in ihrer Begrenztheit und

Niedrigkeit, aber auch in ihrer gegenseitigen Verwobenheit Gott dem

Schöpfer gegenübersteht. In diesem Sinn ist die ganze Schöpfung «

vergängliches Fleisch». Und deshalb ist näaa aâpq geradezu ein Synonym
für die als Einheit verstandene Schöpfung. «Auferstehung des

Fleisches» bedeutet auf diesem Hintergrund: neues Leben für alles
Geschaffene. «Alles Fleisch wird schauen Gottes Heil» (Jes 40,5). Somit

geht es beim ursprünglichen Bekenntnis zur Auferstehung des Fleisches
zutiefst um «Gottes Treue zu seiner Schöpfung in der Geschichte»15,

um die universale Gültigkeit seiner messianischen Verheißungen.16
Dieser universale Charakter der Auferstehung ist — wie wir bereits kurz

gesehen haben — im Neuen Testament begründet, ja er reicht ins Alte
Testament und in die zwischentestamentliche Zeit zurück, da bereits für
jüdisches Verständnis die Auferstehung kein je individuelles, sondern
ein universales, Äonen wendendes Ereignis ist. Auferstehung der Toten
in der Zuspitzung von Auferstehung des Fleisches bedeutet also, daß

14 Zum Symbolum-Befund vgl. L. Boliek, The resurrection of the flesh, Mitchigan-
Amsterdam 1962, 13-39; G. Kretschmar, Auferstehung des Fleisches, in: Leben
angesichts des Todes, FS H. Thielicke, Tübingen 1968, 101—137.

15 Kretschmar, a. a. 0.132.
16 So steht der Ausdruck Tcàaa adpÇ bereits in einigen frühjüdischen Schriften in

einem betont messianischen Kontext. Vgl. z.B. Mose-Apok. 14.



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 499

sowohl die AuferstehungJesu selbst wie auch die jedes einzelnen
Menschen erst ihre Fülle und Vollendung finden, wenn alle miteinander ihr
Ziel : das ewige selige Leben bei Gott erreicht haben. Auferstehung des

Fleisches heißt somit «miteinander auferstehen»17.
Dieser communiale Charakter der Vollendung wurde theologisch

vor allem in der Auseinandersetzung mit der Gnosis und mit der
platonisch gestimmten Philosophie des 2.-4. Jahrhunderts entfaltet und
reflektiert. Denn hier, im außerchristlichen Bereich, waren die
Vollendungsvorstellungen strikt am Individuum orientiert.

Nehmen wir als Beispiel die Gnosis. Ohne jetzt auf Einzelheiten der
verschiedenen gnostischen Systeme einzugehen, läßt sich zu ihrer
Charakterisierung generell folgendes sagen18: Für den Gnostiker verdankt
sich das konkret-leibhaftige Menschsein einem Urfall des Geistig-Göttlichen,

einer Art kosmischer Urkatastrophe : die Geistseele fiel aus der
Welt des Göttlich-Ewigen heraus in die Welt des Widergöttlich-Materiellen

hinein. Auf diesem Hintergrund bedeutet Erlösung soviel wie
die Befreiung und Loslösung des je einzelnen pneumatischen Selbst vom
Leib und der als Fremde empfundenen materiellen Welt. Diese Befreiung

ist erst im Tod vollendet, wenn sich die Geistseele vom Leib und

von der Welt trennt. Hat die Seele im Tod den letzten Kontakt zur
knechtenden und entfremdenden Materie verloren, kann sie die «

Himmelsreise» beginnen, zurück in das Reich des Geistes, aus dem sie

präexistierend gefallen war.
Diesem individualisierten, rein an der je einzelnen Seele orientierten

Vollendungsgeschehen hielten die kirchlichen Theologen den
Glaubenssatz von der Auferstehung des Fleisches entgegen, und zwar
zunächst einmal - wir werden gleich noch andere Akzentuierungen
sehen — dadurch, daß sie die Universalität und Solidarität der Vollendung

herausstellten. Weil Auferstehung als «Auferstehung des
Fleisches » ein Gemeinschaftsgeschehen ist, kann nicht im je einzelnen Tod
schon letzte Vollendung geschehen. Der einzelne muß warten auf die
Gemeinschaft, in der und mit der zusammen er sein letztes Ziel erreicht.
Ja, sogar Christus muß zur letzten Vollendung warten auf das Ans—

17 Siehe dazu Ch. Duquoc, Le salut des corps : De l'immortalité à la résurrection, in :

LV 33, Nr. 166 (1984) 85-94.
18 Siehe dazu F. Leist, Biblische und gnostische Seinserfahrung, in: Die Frage nach

dem Menschen, FS M. Müller, hrg. v. J. Rombach, Freiburg—München 1966, 326—351 ;

Greshake, a.a.O. 175f.



500 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

Ziel-Kommen aller Glieder seines Leibes. Die Kategorie «Warten auf
die anderen» ist ganz eng mit dem Gedanken der Auferstehung des

Fleisches verbunden. Gerade so wird in höchster Zuspitzung der Soli-
dar-Charakter menschlicher Vollendung herausgestellt. Die eindringlichste

Formulierung hat dafür wohl Origenes gefunden : « Du wirst
zwar Freude haben, wenn du als Heiliger aus diesem Lande scheidest ;

dann aber erst wird deine Freude voll sein, wenn dir kein Glied mehr
fehlt. Warten wirst nämlich auch du, wie du selbst erwartet wirst. Wenn
es aber dir, der du Glied bist, keine volle Freude scheint, solange ein
Glied fehlt, um wieviel mehr muß unser Herr und Heiland, der das

Haupt und der Urheber dieses Leibes ist, es für keine volle Freude

ansehen, wenn er noch immer gewisse Glieder seines Leibes
entbehrt?... Er will nicht ohne dich seine volle Glorie empfangen, das

heißt, nicht ohne sein Volk, das <sein Leib> ist und <seine Glieder).

»19

Die Erwartung einer Auferstehung des Fleisches insistiert mithin
darauf, daß christliche Hoffnung wesentlich Hoffnung mit anderen

zusammen und für die anderen ist. Wenn aber Hoffnung — wie gezeigt -
das christliche Leben zutiefst bestimmt, prägt und formt, dann ergibt
sich, daß auch der Glaube an eine Auferstehung des Fleisches in seiner

anthropologischen Konsequenz auf die Lebenspraxis hier und jetzt
zurückschlägt, insofern er die solidarische, die « communiale » Grund-
struktur menschlichen und christlichen Lebens urgiert. Wer wirklich an
die Auferstehung des Fleisches glaubt, erkennt damit an, daß das

Personsein vor Gott nicht in einem isolierten Individuum-Sein besteht,
sondern in einem Zusammen- und Vermitteltsein mit anderen und
durch andere.20 Personsein — christlich verstanden — erfüllt sich in
Communio, und christliches Handeln ist wesentlich communiales Handeln.

19 Origenes, Horn, über Lev. 7,2, zit. nach H. de Lubac, Glauben aus der Liebe
(«Catholicisme»), dt. Einsiedeln 1970, 373. Das ganze, oben nur auszugsweise angeführte
Zitat findet sich ebd. 368-373. Weitere ähnliche Vätertexte bei de Lubac, ebd. 101-118. -
Den Gedanken des Wartens auf die letzte gemeinsame Vollendung in Jesus Christus hat in
letzter Zeit H. Volk, Das christliche Verständnis des Todes, Münster 1957, 112
aufgegriffen.

20 Dies zeigt auch der ursprüngliche Gehalt des Personbegriffs an. Siehe dazu G.

Greshake, Die theologische Herkunft des Personbegriffs, in : G. Pöltner (Hrg.),
Personale Freiheit und pluralistische Gesellschaft, Wien—Freiburg-Basel 1981, 75-86.



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 501

Wir machen wieder einen großen Sprung in die Gegenwart. Es

bedarf wohl nicht vieler Worte, um zu sagen, daß uns diese anthropologische

Konsequenz des Glaubens an die Auferstehung weithin abhanden

gekommen ist. So wie in der Neuzeit an die Stelle des ursprünglichen

communialen Hoffnungsbildes «Auferstehung des Fleisches»
immer mehr die am Individuum orientierte Erwartung der
Seelenunsterblichkeit und ihres persönlichen Bei-Gott-Seins getreten ist, so

schob sich auch im Lebens- und Glaubensvollzug immer mehr das

einsame isolierte Subjekt in den Vordergrund. Deshalb dürfte es eine
der dringlichsten Aufgaben der Gegenwart sein, die im Glauben an die

Auferstehung implizierte anthropologische Konsequenz « Communio »

neu zu entdecken und zu verwirklichen.

b) Leibhaftigkeit und Konkretheit menschlichen Lebens

Es wurden soeben die Konsequenzen bedacht, die sich aus der

Hoffnung auf « Auferstehung des Fleisches » ergeben, sofern man unter
Fleisch seinem ursprünglichen Sinn nach die ganze Schöpfung, nämlich
die vernetzte Menschheit, den sozial verfaßten Menschen versteht. Nun
hat aber dieser Ausdruck «Fleisch» in der Auseinandersetzung mit
Doketismus und Gnosis noch eine andere, neue Bedeutung angenommen,

nämlich die eines anthropologischen Gegenbegriffs zu Geist bzw.
Seele. Der Hintergrund für diesen Bedeutungswandel sei kurz erläutert.

Für die Gnostiker (ähnlich auch für die Doketisten) war — ganz auf
der Linie platonischen Denkens — die Geistseele die eigentlich bestimmende

Wirklichkeit des Menschen. Das Leib-Sein, das konkrete
Inder-Welt-Sein, kurz «das Fleisch» bedeutete dagegen Existenz unter
entfremdenden, uneigentlichen Bedingungen. Die Materie war das

Gottferne, ja bei den Gnostikern das Widergöttliche. Entsprechend war
Erlösung — wie wir gesehen haben — identisch mit der Befreiung der
Geist-Seele vom Leib und seinen Bedingungen ; Erlösung war Loslösung

von der oàpç. Denn so lautete ein gnostischer Grundsatz: «adpq

gq Ô8KTIKT1 acoxqplaç» - «das Fleisch ist heilsunfähig».
Diese negative Beurteilung des Materiellen schlug voll in die gno-

stische Lebenspraxis ein. Dabei konnte die Konsequenz ein doppeltes
Gesicht tragen, das aber auf ein und denselben Grund zurückging.
Entweder unterjochte man in einem radikalen Aszetismus alles Leiblich-



502 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

Materielle, um durch aszetische Distanzierung das Eigentliche des Geistes

gegen die leiblich-materielle Entfremdung zu behaupten, oder man
stürzte sich geradezu in den Rausch sinnlicher Triebe und materieller

Vergnügungen, weil das Eigentliche des Geistes ja ohnehin davon
unberührt blieb und die Geistseele sich durch ungehemmten Libertinismus

noch einmal mehr in ihrer Überlegenheit über die Dimension
des Sinnlich-Materiellen bestätigte. In beiden Verhaltensmöglichkeiten
geschah also eine bewußte Distanzierung von der leibhaftigen Konkretheit

menschlichen Existenzvollzuges.
Demgegenüber nahm in der kirchlichen Theologie der Begriff

«Fleisch» im Bekenntnis zur Auferstehung des Fleisches eine neue
Bedeutung an. Motiviert einerseits vom Schöpfungsglauben, nach
welchem Gott alles, auch die materielle und leibliche Welt, geschaffen hat,
und andererseits vom biblischen Zeugnis der Ostererscheinungen des

Auferstandenen, die mit ihrer Betonung der Leibhaftigkeit schon einen
deutlichen antidoketischen Akzent tragen, identifizierte man den
überkommenen Begriff «Fleisch» mit dem Leib des Menschen (im Sinne
eines anthropologischen Gegenstücks zur « Seele ») und darüber hinaus
mit der Sphäre der materiellen Welt überhaupt. «Auferstehung des

Fleisches » ist in dieser neuen Bedeutung identisch mit « Auferstehung
des Leibes» bzw. «Auferstehung der ganzen konkreten materiellen
Welt». In diesem Sinn wurde der Glaube an eine Auferstehung des

Fleisches zum schärfsten Protest gegen Gnosis, Doketismus und Plato-
nismus. Das Bekenntnis zur Auferstehung des Fleisches ist das große
«praeconium carnis» (Tertullian), der «große Hochgesang auf das

Fleisch ». Denn im Bekenntnis zur Auferstehung des Fleisches laufen
für die altkirchliche Theologie vier tragende Fäden des ganzen christlichen

Glaubens zusammen:
Erstens der Glaube, daß die odpE,, d.h. die ganze Schöpfung und der

ganze Mensch, von Gott geschaffen sind und daß Gott die oâpç, sein

ganzes Werk, vollenden wird.
Zweitens der Glaube, daß alles Geschaffene erlöst ist und daß diese

Erlösung sich gerade dadurch verwirklichte, daß der Erlöser in die oâpt,
kam, sie angenommen und in Gottes Leben hineingetragen, ja
hineinverwandelt hat.

Drittens der Glaube, daß Erlösung und Heil durch die adpäi,, nämlich
durch Kirche und Sakramente, besonders durch die Eucharistie
vermittelt werden.



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 503

Viertens der Glaube, daß ein gerechtes Handeln èv aapKt, d.h. im
Leib und in der konkret-materiellen Welt von höchster Bedeutung ist,
weil gerade die ocxp^ von Gott gerichtet wird und für immer Zukunft
hat.

Mit dieser Hervorhebung der adpii, setzte die kirchliche Theologie
an die Stelle der gnostischen «Ethik» — entweder Aszetismus oder
Libertinismus — das Prinzip der «Verantwortung im Fleisch». Das
heißt : Es gilt, gerade in der Konkretheit des materiellen Hier und Jetzt
verantwortliche Praxis zu realisieren. Statt sich intellektuell zu distanzieren,

statt sich sozusagen durch Dauerreflexion der Vernunft immer
aus allem Konkreten herauszuhalten, bekennt der christliche Glaube
die konkrete fleischliche Vermittlung des Heils durch das Fleisch des

Logos, durch die Fleischlichkeit der Kirche (ihres Amtes und ihrer
Sakramente), durch die Fleischlichkeit geschichtlicher Herausforderungen.

Dieses vom Blick auf die Auferstehung des Fleisches motivierte
Insistieren auf dem « Fleisch » war für die damalige antike Kultur durch
und durch anstößig, es war die christliche Provokation schlechthin. Um
nur ein Beispiel zu nennen : Bereits im 2. Jahrhundert gießt der aufgeklärte

griechische Philosoph Kelsos seinen ganzen Spott über das — wie
er abschätzig sagt - (piAoarapatov yévoç, « über das in den Leib verliebte
Geschlecht » der Christen sowie über deren « wahnsinnige Lehre » aus :

« Daß man aus der Erde aufsteigt mit dem gleichen Fleisch wie ehedem :

wahrlich eine Hoffnung würdig für Würmer! Welche menschliche
Seele könnte wünschen, wieder in einen verfaulten Körper einzugehen..

Der Seele kann Gott sehr wohl ein unsterbliches Leben schenken.
<Aber die Kadaver sind> — wie schon Heraklit sagt — <weniger wert als

Mist>. Ein Fleisch unsterblich machen, das voll von Eigenschaften ist,
wie man sie dezenterweise nicht einmal nennen möchte, das will Gott
nicht und könnte er auch nicht. Denn Gott ist die Vernunft von allem,
was existiert, und es ist ebenso unmöglich wider die Vernunft zu handeln

wie wider sich selbst. »21 An die Unsterblichkeit der Seele, also des

Geistes, zu glauben, ist für Kelsos sinnvoll. Der Glaube an die
Auferstehung des Fleisches aber macht die Christen zu « Genossen des

Aufruhrs», was für Kelsos soviel bedeutet wie: Kündigung des

Einverständnisses mit den Zeitgenossen.22 — Die Anstößigkeit des Glaubens

21 C. Cels. V, 14 GCS 2, 15).
22 Siehe C. Cels. VIII, 49 GCS 2, 263); VIII, 2 ebd. 220).



504 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

an die Auferstehung des Fleisches bestätigen auch viele andere Theologen

der ersten christlichen Jahrhunderte. Noch Augustinus schreibt :

« In keinem anderen Punkt widerspricht man dem christlichen Glauben
so vehement, so hartnäckig, so verbohrt und so aggressiv, wie in Bezug
auf die Auferstehung des Fleisches.»23

Dabei war es aber gerade diese Betonung der Fleischlichkeit, d.h.
der Dimension des Leiblich-Materiellen, die eine neue christliche
Anthropologie, ja eine neue Sicht und Bewertung der ganzen Wirklichkeit

eröffnete, in welcher der Leib und die leiblichen Vollzüge, die
sichtbar-materielle Welt sowie die konkreten gesellschaftlichen
Relationen eine ungeheuer positive Einschätzung erhielten. All dies hängt
zwar nicht ausschließlich, aber doch wesentlich mit der Hoffnung auf
die Auferstehung des Fleisches zusammen, auch wenn das Christentum
nicht selten Tribut an den Zeitgeist gezahlt hat und selbst in asketische

Leibfeindlichkeit flüchtete. Prinzipiell aber war und ist der christliche
Glaube von einer Bejahung des Leiblichen geprägt, wie es größer nicht
denkbar ist. Davon zeugt z.B. sein neues Verhältnis zur Handarbeit.
Während körperliche Arbeit in der ganzen Antike, zumal innerhalb der

von Piatonismus und Gnosis beeinflußten Atmosphäre weithin verpönt
und darum eine Sache für Sklaven war, bringt das Christentum,
vermittelt vor allem durch die Mönche, ein neues Ethos für das arbeitende

Umgehen mit der materiellen Welt. Gerade weil Leib und Materie
unter dem Vorzeichen der verheißenen Auferstehung des Fleisches

stehen, ist ein arbeitendes Umgehen mit der Welt, ein Sich-Verwirklichen

« im Fleisch » nicht nur sinnvoll, sondern geradezu gefordert : es ist
ein Medium christlicher Hoffnungspraxis. Von der Leib- und
Materiebejahung zeugt weiter auch der aus der Mitte des christlichen Glaubens

entspringende Wille zur Weltgestaltung, vor allem die Entstehung eines

weitgespannten Sozialwesens, das ja zutiefst «Leibsorge» ist.
Beschränkte sich — sieht man vom Institut der Armenfürsorge und -Speisung

ab — das «Sozialwesen» der Antike zumeist auf den familiären
Raum und war es hier vor allem auf reiche Familien beschränkt (Ärzte
waren ohnehin den Reichen vorbehalten, Kranken- und Pflegehäuser
kannte man nicht), so weitete sich schon in der frühen Christenheit der
Blick auf die umfassenden leiblichen Nöte und Bedürfnisse der
Menschen. Diese «Hoffnungspraxis» ging weiter in der Geschichte der

23 En. in Ps. 138, II, 5 CC 39, 1237).



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 505

Christenheit: Die ersten Hospitäler und Pflegeheime entstanden im
Raum des christlichen Glaubens und aus christlicher Weltverantwor-
tung heraus ; die ersten Pflege-« Organisationen » waren religiöse
Gemeinschaften ; die ersten, die sich durch Gründung entsprechender
Institutionen der erheblich Behinderten (Geisteskranken, Aussätzigen)
annahmen, waren exemplarische Christen. — Von dieser neuen Anthropologie

zeugt auch die Grundidee der sakramentalen, d.h. sich leiblich-
sinnenhaft realisierenden Heilsvermittlung sowie die in sichtbaren
Zeichen und Verhaltensweisen sich verwirklichende christliche
Spiritualität.

Diese knappen Hinweise dürfen nicht falsch verstanden werden.
Die Geschichte der Christenheit war alles andere als ein strahlender
Prozeß leibhaftig-konkreter Weltgestaltung und Weltverantwortung.
Christen waren die Ersten, die ihrem eigenen Programm durch Schuld
und Sünde, Vergessen und Verdrängen untreu wurden. Und doch liegt
in der christlichen Hoffnung auf Auferstehung des Fleisches ein Impetus,

der trotz allen menschlichen Versagens zu einem neuen Menschen-
und Weltverständnis geführt hat.

Machen wir wieder einen Sprung in die Gegenwart, die geistig gar
nicht so weit von der durch die gnostischen Auseinandersetzungen
gekennzeichneten Zeit der ersten Jahrhunderte entfernt liegt. Deswegen

werden auch manche kultursoziologischen Erscheinungen und
Vorgänge heute von einigen Zeitkritikern gelegentlich als eine Art
Neo-Gnosis charakterisiert.24 Um dies zu diagnostizieren, kann man an
eines der ambivalentesten Reizworte der Gegenwart anknüpfen:
«Selbstverwirklichung». Auch wenn das Wort als solches äußerst
vieldeutig ist und durchaus auch einen passablen Sinn annehmen kann25,

24 Reiches Material und weitere Lit. dazu in : J. Taubes (Hrg.), Gnosis und Politik,
München u. a. 1984.

25 Zur Herkunft und Problematik dieses Begriffs vgl. die Studie von M. Theunissen,
Selbstverwirklichung und Allgemeinheit, Berlin-New York 1982. Theunissen zeigt, daß

ursprünglich mit Selbstverwirklichung «die Vorstellung einer Entfaltung der je eigenen
Individualität» gemeint ist (2). Damit verbindet sich aber im nachhegelschen Denken
mehr und mehr die Meinung, «der Mensch könne seine Individualität nur entfalten,
wenn er sich aus gesellschaftlichen Verhältnissen löst oder sich gar von allen
zwischenmenschlichen Beziehungen zurückzieht» (ebd.). Dieser negative Aspekt des
Selbstwerdens ohne, ja gegen das andere und die anderen, wird verständlich, wenn man bedenkt,
daß sich damit der einzelne gegen seine gesellschaftliche Funktionalisierung zur Wehr
setzt. Das Individuum will sich mit dem Programmwort Selbstverwirklichung emphatisch
einen Freiraum gegen schlechte Fremdbestimmung sichern. Doch wird dabei die Ent-



506 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

wird es meist, wie in der Gnosis, auf das isolierte Individuum bezogen
(Ich muß mich selbst verwirklichen!). Diese pointiert individuelle
Verwirklichung spielt sich unter einem, dem gnostischen Klima sehr
ähnlichen ambivalenten, janusköpfigen Vorzeichen ab: Selbstverwirkli-
chung geschieht entweder durch Rückzug aus der äußeren Welt in die
Dimension der Innerlichkeit, in den privaten intimen Bereich hinein
(Stichworte: neue religiöse Welle, Meditationsbewegung, Drogenszene,

radikal-alternative Existenz). Man kehrt der konkreten Welt den
Rücken und zieht sich auf sich selbst oder seine eigene «warme Gruppe»
zurück, eine Haltung, die nicht weit vom radikalen Aszetismus der
Gnosis entfernt ist. Oder — die andere Möglichkeit — man sucht Selbst-

verwirklichung in einer Art von neuem Libertinismus zu finden. Hier
heißt die Parole: Soviel Welt wie irgend möglich zu konsumieren
(Stichworte: Vergnügen, Genuß, Sex, Rausch, alles möglichst
unbegrenzt und hemmungslos). Was bei beiden Formen der Selbstverwirk-

lichung herausbleibt, ist — wieder ganz auf gnostischer Linie — die

Weltverantwortung, das Ernstnehmen der konkreten Welt und ihrer
Herausforderungen, und nicht zuletzt der Wille zum «Konkret-Wer-
den»: zum Eingehen von Bindungen, von Treue, von verantwortlichem

Engagement. Nicht selten fehlt heute die Überzeugung, daß uns
gerade im «Konkreten», in der Übernahme von Verantwortung, im
Eingehen von Bindungen, im Aushalten oder Umgestalten von
vorgegebenen Situationen die Zusage und Verheißung der Liebe Gottes
erreicht und die von ihm gestellte Lebensaufgabe angetragen wird.
«Auferstehung des Fleisches» könnte auch heute als «Chiffre» dafür
stehen, daß das «Fleisch», die anstößig-konkrete Lebens- und
Weltsituation, wie sie ist, Ort der Gegenwart Gottes und seiner Lebensverheißung

ist.

c) Wirklichkeit unter der Perspektive des je Neuen

Schon im Neuen Testament bedeutet die Auferstehung Christi und
ihre Auswirkung auf die Glaubenden die umwerfende Erfahrung einer
absoluten Neuheit. Nicht nur Christus ist auferstanden in das neue,

faltung der Individualität nicht selten als «Entfaltung von Macht, als ein Prozeß, in
welchem der einzelne durch Abwendung von den anderen sich vor allem seiner selbst

bemächtigt», verstanden (47f.).



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 507

unvergängliche Leben Gottes, auch vom Glaubenden gilt: «Wenn
jemand in Christus ist, dann ist er eine neue Schöpfung: das Alte ist

vergangen, Neues ist geworden» (2 Kor 5, 17). Es ist der auferstandene

Herr, der gemäß Off 21,5 sagt: «Seht, ich mache alles neu!». Dieses
Pathos des Neuen26 erhält in der Begegnung des Glaubens an die

Auferstehung des Fleisches mit dem hellenistischen Denken eine
zusätzliche spezifische Ausformung. Das antike Denken war am Kosmos

orientiert, d. h. an einer vorgegebenen göttlichen Ordnung, innerhalb

derer sich — wiederum in geordneter Weise — alles Geschehen und
Werden zutrug. Geschichte war darum ihrem Wesen nach zirkulär
konstituiert, sie war àvaKÛKÀCûoiç, d. h. ein Umschwung in immer
wiederkehrenden Zyklen. Das Neue war nur scheinbar neu, es war in
Wirklichkeit die Wiederkehr des Uralten. Die Bewegung der
Geschichte zielt auf etwas ab, auf ein Eschaton, das im Grunde nichts
anderes als das wiedererreichte Proton war.

Im Rahmen eines solchen zyklischen Denkens bedeutete die
Botschaft von der Auferstehung des Fleisches schlechthin eine Revolution.
Genauso hatte es der heidnische Philosoph Kelsos, der große
Gesprächspartner des Origenes, formuliert: Wenn - was die Christen

behaupten — Gott selbst Fleisch wird und damit das Fleisch, also die
sichtbar-vorfindliche Welt, unter der Verheißung der Auferstehung,
des göttlichen Lebens, steht, dann bringt dieser Glaube einen Umsturz
in die Welt, weil damit die ganze in sich gefügte kosmische Ordnung
zusammenbricht.27 Mit diesem Glauben kommt etwas absolut Neues
und damit eine Unruhe in die Welt. Das zyklische Wesen der
Geschichte und der Mythos des «Immer-schon» ist aufgebrochen

zugunsten einer anderen Sicht der Wirklichkeit, nach welcher Gott, der

Ur-Neue und Neues Wirkende, die Welt in die Neuheit seines Lebens
und Wirkens einbezieht.

26 Siehe dazu K. Prümm, Christentum als Neuheitserlebnis. Durchblick durch die
christlich-antike Begegnung, Freiburg 1939.

27 Origenes, C.Cels.IV, 5 GCS1, 278). Siehe zu diesem Problemkreis auch:
C. Andresen, Logos und Nomos, Berlin 1955, 87-96; G. Florovsky, Eschatology in the
Patristic Age, in : Studia Patristica II, 2, hrg. v. K. Aland u. F. L. Cross TU 64, Berlin
1957, 235—250; G. B. Ladner, The Idea of Reform. Its Impact on Christian Thought and
Action in the Age of the Fathers, Cambridge 1959; H. I. Marrou - A.-M. La
Bonnardière, Le dogme de la résurrection des corps et la théologie des valeurs humaines
selon l'enseignement de saint Augustin, in: REA 12 (1966) 125.



508 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

Dieser Gedanke verschärft sich noch in den antignostischen
Auseinandersetzungen. Gegen die Gnostiker, für welche die Geschichte des

einzelnen nur Rückkehr der Geistseele in den ewig göttlichen Ursprung
bedeutet, betont Irenäus von Lyon in unzähligen Variationen, daß die
Geschichte mit ihrem Ziel «Auferstehung des Fleisches» von einem
Fortschritt auf ein Neues und Größeres hin geprägt ist. Sie ist eine
«restitutio in melius», ein «progressus in novitatem», weil Gott durch
sein neuschaffendes Handeln auch das sterbliche Fleisch in das Heil
einbezieht. Kurz: Mit ihrem Ziel «Auferstehung des Fleisches» steht
Geschichte dezidiert unter der Kategorie «Neuheit». So bringt die
Botschaft von der Auferstehung ein neues, bis dahin allenfalls im Judentum
vorgebildetes, jetzt aber nachdrücklich herausgestelltes Verständnis von
Geschichte und damit auch ein neues Verständnis vom geschichtlich
verfaßten Menschsein.

Es wäre interessant, die einzelnen Etappen dieses neuen
Geschichtsverständnisses im einzelnen zu verfolgen. Das ist in diesem
Rahmen nicht möglich. Doch sei stichwortartig darauf hingewiesen,
daß man im Rahmen dieses neuen, eschatologisch qualifizierten
Geschichtsdenkens immer mehr erkennt, daß restlos alles neu werden
kann, daß die Welt nicht ein Gefüge von unveränderlichen Strukturen
ist, ein Gehäuse, mit dem man sich abzufinden hat, sondern daß alles in
ihr unter der Verheißung eines radikalen Novum steht. Dieses Neu-
Werden ist zwar prinzipiell Tat Gottes. Aber Gottes neuschaffendes

Wirken vermittelt sich — solange die Geschichte währt — auch durch den

Menschen, der beauftragt ist, die Wirklichkeit auf ihre endgültige
Gestalt, auf die neue Welt der Auferstehung hinzuführen, oder — anders

formuliert — in dieser vergänglichen Welt Vorzeichen, «Antizipationen»

der kommenden endgültigen Neuschöpfung zu setzen.

Auf diesem Hintergrund ist die faktisch verlaufene abendländische
Kultur- und Sozialgeschichte undenkbar ohne den Glaubenssatz von
der Auferstehung des Fleisches und das durch ihn ausgelöste neue

Geschichtskonzept. Daß dieses Verständnis in der Neuzeit säkularisiert,
d.h. von seiner Begründung in der Glaubenswahrheit «Auferstehung»
abgesehen werden konnte, und es damit in tiefgreifende Aporien geriet,
ist bekannt. Aber selbst die Säkularisate weisen noch auf ihre theologische

Vergangenheit hin, so, wenn der frühe Karl Marx den vollendeten

Kommunismus als «die wahre Resurrektion der Natur»28 be-

28 K.Marx, Die Frühschriften, hrg. v. S.Landshut, Stuttgart 1953, 237.



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 509

zeichnen kann, oder wenn in der säkularisierten Theologie von Dorothée

Solle das Bekenntnis «Ich glaube an den Frieden, der machbar ist»

genau an der Stelle des Glaubenssatzes von der Auferstehung des

Fleisches steht.29

Ob freilich dieser Glaube an das Neuwerden-Können der Welt,
diese Sicht der Wirklichkeit unter dem Primat der Kategorie « Novum»
sich aufDauer in säkularisierter Form ohne den gelebten Hintergrund
christlichen Auferstehungsglaubens durchhalten läßt, dürfte fraglich
sein. Immerhin herrschen gerade heute wieder, anders als in den

unruhigen Endsechziger Jahren, Resignation und Skepsis, ja in verschiedenen

Denksystemen wird die Ausrichtung der Geschichte auf ein Neues
hin durch und durch dementiert und die Zeit zu einem leeren,
hoffnungslosen Horizont erklärt (Stichworte: Strukturalismus, «Verlust des

Subjekts», «Ende der Geschichte»).
Demgegenüber fordert nach christlichem Menschen- und Weltverständnis

die Botschaft von der Auferstehung auch heute dazu heraus, die
verheißene Neuheit der resurrectio jetzt schon zu verwirklichen und
Zeichen des verheißenen Reiches Gottes und des siegreichen neuen
Lebens im Reich des Bösen und in den Machtsphären des Todes
aufzurichten. So, wie das Böse zumeist eine «brutale Konkretheit»
aufweist, so haben auch die «Gegenzeichen» des Neuen konkret zu sein.

«Der auferweckte Herr und das Reich Gottes sind nun einmal nicht
neutral gegenüber den Strukturen unseres Zusammenlebens (gegenüber
Welthandelspreisen, Rüstungsproduktion, Naturzerstörung, technologischer

Manipulation, materieller Verarmung und seelisch-sozialer

Verelendung der Menschen). Schon in dieser Welt will der Auferstandene

seine und Gottes Herrschaft vorweg entwerfen und die Schöpfung
für Gott reklamieren. Er will auferstehen in unser Leben hinein.»30

29 Siehe D. Solle — F. Steffiensky (Hrg.), Politisches Nachtgebet in Köln, Stuttgart-
Mainz 1969, 27.

30 Kessler, a.a.O. 368. - Kessler bemerkt dazu ausdrücklich, daß diese Dimension
der Auferstehung Jesu nicht das Ganze ausschöpft und deshalb auch nicht auf diese
reduziert werden darf. Auferstehung heißt auch und sogar primär : Jesus — er selbst - lebt,
und auch wir - wir selbst - dürfen in alle Ewigkeit leben. Aber es muß auch gesprochen
werden von einer Auferstehung jesu in die Geschichte hinein, die durch die Hoffnungspraxis

der Erlösten geschieht, « will man die Auferstehung Jesu nicht entscheidend
verkürzen und um ihr intendiertes Ziel bringen. Und man sollte diejenigen nicht verdächtigen,

die auf weite Strecken vielleicht nur von Jesu Auferstehung in Gemeinde und
Leben hinein sprechen und damit gelebtes christliches Leben und gemachte
Glaubenserfahrungen artikulieren»: ebd. 368f.



510 Der Glaube an die Auferstehung der Toten

Daß diese Glaubensüberzeugung auch der Hintergrund der meisten

Befreiungstheologien ist31, sei hier nur angedeutet. Und gerade im Blick
auf sie und ihre spezifischen Ausformungen zeigt sich noch einmal, daß

ein Glaubenssatz wie der von der Auferstehung des Fleisches zu immer
neuen «Entdeckungen» und Konkretisierungen stimuliert.

Den Zusammenhang zwischen Auferstehungshoffnung und
Weltgestaltung hat auch das II. Vatikanische Konzil an verschiedenen Stellen

hervorgehoben32: Die Christen haben die Aufgabe, ihre Hoffnung
«in den Strukturen des Weltlebens auszudrücken» (LG 35). Hier soll
«die Erneuerung der Welt in gewisser Weise wirklich vorausgenommen»

werden (LG 48). Irdische Existenz und Geschichte sind deshalb

sowohl der «Vorraum», in dem es schon jetzt «eine umrißhafte
Vorstellung von der künftigen Welt» geben kann, wie auch das «Material»,
das der Mensch bereiten und in das kommende Reich Gottes einbringen
soll (GS 38 f.). Zwar gibt es eine Differenz zwischen dem Wachsen des

Reiches, das Gott allein heraufzuführen vermag und das die Dimensionen

dieser Welt sprengt einerseits und einer progressiven Gestaltung der

Wirklichkeit, die dem Menschen möglich ist und durch die er die Welt
seinem Glückverlangen unterwirft andererseits. Doch darf über der

Unterscheidung die Zuordnung beider Dimensionen nicht übersehen

werden: In der Kraft des Geistes der Auferstehung vermag der
Hoffende das Vorletzte seines Lebens und seiner Welt in Richtung auf das

letzte Heil der Auferstehung hin in Bewegung zu setzen, so daß in den

Gestaltungen von Gerechtigkeit und Frieden, Liebe und Einheit die

künftige Auferstehung auf die Gegenwart ihren Vorschein wirft, und

umgekehrt alles Gelungene als «Ernte der Zeit» in das universale Heil
der Auferstehung eingebracht wird.

31 Die Primär- und Sekundärliteratur zur Befreiungstheologie ist mittlerweile
Legion. Eine bis 1977 erschöpfende Bibliographie findet sich in H. Schoepfer, Theologie
der Gesellschaft. Interdisziplinäre Grundlagenbibliographie zur Einführung in die Befrei-
ungs- und Polittheologische Problematik, Bern—Frankfurt—Las Vegas 1977. Danach siehe
vor allem L. Boff, Erfahrung von Gnade, dt. Düsseldorf 1978; C. Boff, Theologie und
Praxis. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theologie der Befreiung, München-
Mainz 1983; R. Frieling, Befreiungstheologien, Göttingen 1985.

32 Die entsprechenden Konzilstexte sind kurz zusammengestellt im Schlußdokument
der Internationalen Theologenkommission vom Oktober 1976 in Rom, «Zum Verhältnis
zwischen menschlichem Wohl und christlichem Heil», in: K.Lehmann u.a., Theologie
der Befreiung, Einsiedeln 1977, 187ff. Siehe dazu auch K. Rahner, Über die theologische
Problematik der «Neuen Erde», in: Schriften zur Theologie VIII, 580-592.



Konsequenzen für das christliche Menschenverständnis 511

Wir stehen am Ende. Es wurde deutlich: Die Botschaft von der

Auferstehung ist nicht folgenlos, im Gegenteil! Es ist die vielleicht
folgenreichste Glaubenswahrheit für das christliche Menschenbild und
Weltverständnis. Sie gewährt vor allem Hoffnung, Hoffnung unter
allen Bedingungen, Hoffnung über alle Grenzen, auch die des Todes,

hinweg. Darüber hinaus ist es eine Hoffnung, die — wie wir entlang der

Entwicklung des Glaubenssatzes von der Auferstehung des Fleisches

gesehen haben — wesenhaft solidarisch und nur als solidarische authentisch

ist, die in die Konkretheit des Lebens und der Welt einweist und zu
einem geschichtlichen Handeln herausfordert, das einen Vorschein des

Novum speratum im Auftrag und in der Kraft Gottes zu verwirklichen
sucht. Gewiß, solange wir unterwegs sind, ist und bleibt sie eine Hoffnung

unter Anfechtungen und Widerwärtigkeiten, ein Hoffen ins

Dunkle und ins Unübersehbare hinein, oft ein «Hoffen wider alle

Hoffnung». Hören wir dazu am Schluß den hl. Paulus: «Hoffnung, die

man schon erfüllt sieht, ist keine Hoffnung. Wie kann man auf etwas
hoffen, das man sieht? Hoffen wir aber auf das, was wir nicht sehen,
dann harren wir aus in Geduld» (Rom 8,24f). Und in dieser Geduld hat
der, der auf die Auferstehung hofft, einen langen Atem und große
Zuversicht in seiner Lebenspraxis hier und jetzt.




	Der Glaube an die Auferstehung der Toten

