
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Religionsphilosophie und Metaphorik

Autor: Geyer, Carl-Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carl-Friedrich Geyer

Religionsphilosophie
und Metaphorik*

«Wir sind dazu verurteilt, zu übersetzen,
und jede unserer Übersetzungen... ist eine Metapher,
eine Verwandlung des Originals.»

Octavio Paz, Zwiesprache
«Die Wahrheit kam nicht nackt in die Welt,
sondern sie kam in den Sinnbildern
und Abbildern.
Die Welt wird sie auf keine andere Weise erhalten. »

Aus dem koptischen Philippusevangelium

1. DIE REHABILITIERUNG DES FIKTIONALEN

Gegenwärtige Versuche zu einer Rekonstruktion der Geschichte
der neuzeitlichen Philosophie und Wissenschaft weisen unter anderem
auf einen Aspekt der <kopernikanischen Wende> Kants hin, der nicht
gerade im Mittelpunkt des Interesses der traditionellen Wissenschaftsgeschichte

gestanden hat: Kants <korpernikanische Wende> habe
gerade jene Verfahren zur Weltdeutung und Wirklichkeitserfassung
ermöglicht und freigesetzt, die auf den ersten Blick wenig vereinbar
scheinen mit dem neuzeitlichen Wissenschaftsverständnis. Kant setzte

* Vortrag, gehalten anläßlich des 13. Deutschen Kongresses für Philosophie in Bonn
(24.-29.9.84) am 28.9.84 in der Sektion für Religionsphilosophie.



456 Religionsphilosophie und Metaphorik

bekanntlich an die Stelle der Struktur der Welt bzw. einer objektiv
vorgegebenen Wirklichkeit jene des Subjektes, dessen Leistung bei der
Konstitution der gegenständlichen Welt die Transzendentalphilosophie

untersucht. In Weiterentwicklungen und Neubestimmungen des

transzendentalphilosophischen Subjekts wurde, so die Argumentation
der hier in Rede stehenden Rekonstruktionsversuche, auch diese
spezifische Leistung des Subjekts reduziert und zunächst auf den Begriff
eingegrenzt. Gegenwärtig sei dieses fortschreitend reduktive Verfahren
in ein Stadium eingetreten, in dem man sich anschicke, die Struktur der

Begriffe durch die Strukturen der verschiedenen Symbolsysteme der
Wissenschaften, der Philosophie, der Künste, der Wahrnehmung und
der alltäglichen Rede zu ersetzen. Die Reihung der verschiedenen

Symbolsysteme bezeichne dabei keine Hierarchisierung, sondern
nebeneinander gleichberechtigte Möglichkeiten. Sie alle kennzeichnet
die Abkehr von der Idee einer einzigen Wahrheit und von der ihr
korrespondierenden Vorstellung von der Welt als Totalität. Dieser
Abkehr entspreche positiv die Annahme einer Vielfalt von richtigen
Welten, <richtig> auch unter der Bedingung, daß man diese Vielfalt als

Ensemble miteinander konkurrierender Versionen von Welten begreifen

müsse1. Es ist konsequent, wenn solche Rekonstruktionsversuche
dem Fiktionalen und Metaphorischen eine entscheidende Bedeutung
zuerkennen. Sie entspricht in vielem der Rehabilitierung der rhetorischen

Figur der Metapher, wie sie sich gegenwärtig in den Diskussionen

von Sprach- und Literaturwissenschaftlern abzeichnet. Wenn gesagt
wird : « Ob geschrieben, gemalt oder gespielt, die Fiktion trifft in Wahrheit

weder auf nichts noch auf durchsichtige mögliche Welten zu,
sondern, wenn auch metaphorisch, auf wirkliche Welten»2, dann lassen

Fiktionalität/ Metaphorik und Realität/<wirkliche> Welt sich nicht
mehr als ausschließende Gegensätze darstellen, die nur noch auf dem

Wege über die künstlerische Imagination resp. Illusion miteinander zu
vermitteln sind. Jenseits des bloß Ornamentalen oder Rhetorischen im
pejorativen Sinne scheint die Metaphorik hier als Wirklichkeitsbezug
sui generis auf. Bereits der <kopernikanischen Wende > Kants liegt
daher, wenn auch nur implizit, nach Goodman die Einsicht zugrunde,

1 Dies ist der Grundgedanke bei : N. Goodman, Weisen der Welterzeugung, Frankfurt

1984.
2 Ebd., 129.



Religionsphilosophie und Metaphorik 457

«daß die sogenannten möglichen Welten der Fiktion innerhalb von
wirklichen Welten liegen»3.

Wo die Philosophie sich unmittelbar an den Künsten orientiert,
kann man eine Vielzahl von Beispielen anführen, die eine Aufwertung
des Fiktionalen belegen. Auf den ersten Blick überrascht allerdings die
Nähe der Fiktion zur Literatur, ja ihre Identifikation mit der literarischen

Gattung des <Romans>. Marquards Forderung nach einer Ablösung

des Monomythos der jüdisch-christlichen Überlieferung und seiner

neuzeitlichen Säkularisate durch einen «aufgeklärten Polytheismus»,

der ideenpolitischen Entsprechung zu der in den westlichen
Demokratien realisierten Gewaltenteilung, konvergiert beispielsweise
mit einem Plädoyer für «das spezifisch moderne ästhetische Genus
Roman », dem neben der Geschichtswissenschaft eine wirksame
Kompensation der Defizite des inkrimierten Monomythos — vor allem im
Blick auf das Problem der Kontingenzbewältigung — zugetraut wird.
Beide «erforschen oder erfinden, und jedenfalls erzählen sie <viele>

Geschichten. Ihre Aufgeklärtheit liegt in der Entmischung von facta
und ficta... In dieser Weise wird die Polymythie neuzeitlich entzaubert
durch ihren Schritt aus dem Kult in die Bibliothek. Dort sind die
Geschichtswerke und Romane präsent als die Polymythen der modernen

Welt»4. Ähnlich, obgleich noch ausdrücklicher aufdas Problem der

Kontingenzbewältigung bezogen, argumentiert Henrich, wenn er die

mangelnde Evidenz analytischer Diskurse im Hinblick auf die Frage
nach « Glück und Not», d.h. auf das, was man traditionell den <Sinn des

Lebens) nannte, konstatiert. Angesichts dieses Mangels wird die
Hinwendung zur Literatur auch nicht mehr ästhethisch begründet, etwa mit
der « Freude an der Fiktion, am Spiel ungebundener Potentialität rein
für sich ». Das Fiktionale hält deshalb noch mögliche Antworten auf die

Frage nach Glück und Not bereit, weil sich die sogenannten «

Lebensprobleme» offensichtlich nur in diesem Rahmen noch sinnvoll zur
Sprache bringen lassen5. Auch in den Thesen von Waidenfels über das

3 Ebd., 129f.
4 O. Marquard, Aufgeklärter Polytheismus — auch eine politische Theologie in :

J. Taubes (Hrsg.), Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, Paderborn -
München 1983, 77-84, hier 84.

5
« Der analytische, auch der philosophische Diskurs bleibt aber zwangsläufig

evidenzschwach, wenn er versucht, in die Welterfahrung von Bewußtsein hineinzuziehen,
das nicht ohnehin das eines jeden ist. Literatur aber, gerade weil sie fiktionale Texte
produziert, hat Glück und Not, und alle Vervollständigungen des Lebens im Blick auf sie,



458 Religionsphilosophie und Metaphorik

Verhältnis von Fiktion und Realität deutet sich eine Zurücknahme der

Eingrenzung des Fiktionalen auf den künstlich erzeugten Schein an,
wenn es heißt: «Es legt sich der Gedanke nahe, daß die Kunst nicht
eine reale oder ideale Welt bloß abbildet oder durch eine Welt des

schönen Scheins überhöht, sondern daß sie neue Sichtweisen, Sprechweisen,

Hörweisen und Bewegungsformen einrichtet mittels produktiver

Fiktionen. Die Welt der Kunst wäre nicht eine andere Welt, sondern
diese Welt als andere. »6

Überlegungen, das Element des Fiktionalen in Zusammenhänge
einzubringen, in denen traditionell der Begriffder Metapher übergeordnet

ist, sind undenkbar ohne zwei Voraussetzungen : die schon genannte
Revolution innerhalb des neuzeitlichen Wissenschaftsverständnisses

(einschließlich der sicher nicht unumstrittenen Interpretation ihrer
Konsequenzen, wie sie der Ansatz Goodmans repräsentiert) sowie die
Überzeugung, daß sich Wahrheit (nicht in einem auf die sogenannten
<Tatsachenwahrheiten> eingeschränkten Sinne) und Fiktionalität
miteinander vereinen lassen. Die These von der Vereinbarkeit von
Fiktionalität und Wahrheit verweist ihrerseits zurück auf ein bestimmtes
Verständnis von Subjektivität : « Wahrheit ist nicht mehr als verbindendes

Fundament vorausgesetzt, sondern wird zum Ziel individueller
schöpferischer Leistung»7; sie ist nichts Vorgegebenes, sondern wird
(von einem Autor) gleichsam aus Fiktionen kondensiert. Wahrheit ist
auch nicht mehr gleichbedeutend mit Universalität/Totalität bzw.
universaler Geltung. (Im Blick auf die <verborgene> Genese dieses

Wahrheitsverständnisses am Beginn der Neuzeit kann man daher mit Recht

von einer weiteren Inversion des Transzendentalismus sprechen, der

vor allem in seiner neukantianischen Variante auf die Geltungsproblematik

reduziert worden war.)
Auf der anderen Seite sind es Autoren, welche die Hochschätzung,

die ihnen von den Theoretikern des Fiktionalen entgegengebracht

evidenzstark artikulieren können. Nicht aus Zufall sind gerade Philosophen wie Piaton,
Rousseau, Hegel und Kierkegaard, die ihr Werk solchen Lebensproblemen unterstellten,
auch in keiner Geschichte der Literatur zu übergehen » (Selbstverhältnisse. Gedanken und
Auslegungen zu den Grundlagen der klassischen deutschen Philosophie, Stuttgart 1982,
140f.). Vgl. auch die unterschiedlichen Stellungnahmen in: D. Henrich/W. Iser
(Hrsg.), Funktionen des Fiktiven Poetik und Hermeneutik Bd. 10), München 1983.

6 B. Waldenfels, Fiktion und Realität, in : W. Oelmüller (Hrsg.), Ästhetischer
Schein Kolloquium Kunst und Philosophie 2), Paderborn 1982, 94-102, hier lOOf.

7 A. Assmann, Die Legitimität der Fiktion, München 1980, 141.



Religionsphilosophie und Metaphorik 459

wird, scheinbar nicht vorbehaltlos teilen können. Bei ihnen haben vor
allem gesellschaftliche Erfahrungen (vgl. die sogenannte littérature
engagée >) daran Zweifel aufkommen lassen, ob Fiktionen wirklich
einer großen und humanen Sache zu dienen geeignet sind, — wenn auch

nicht bestritten wird, daß der Künstler immer wieder beidem, den

Anforderungen an die Kunst und an das Humane, gerecht zu werden
bemüht sein soll. Es sei daher zwar angesichts von «Leid, Wahnsinn
und Verbrechen» die Aufgabe des Künstlers, «das subjektive fiktive
Modell..., das er als typisch für unseren Zustand empfindet», zu
konstruieren. Gleichzeitig müsse er sich aber bewußt sein, « daß Fiktionen
unserer Situation nicht gerecht werden, selbst dann nicht, wenn ihre
Verfasser mutig in die Erfahrungen zu tauchen suchen..., um sie erzählend

wiederzugeben... Heute ist Schurkerei weltweit, ihre Syndikate
entziehen sich der Behandlung durch Fiktionen, sie erscheinen beinahe
als abstraktes Prinzip.»8

Angesichts der verschiedenartigen Bemühungen um eine
Neubestimmung und präzisere Fassung des Verhältnisses von Fiktion und
Realität kann man die Kritik Hildesheimers als ein Mißverständnis
zurückweisen. Dieses <Mißverständnis> müßte dann aber ein produktives

genannt werden, weil es dazu zwingt, genau anzugeben, um welche
<Realität> es denn gehen soll, wenn von einem Korrelat zum Fiktiona-
len die Rede ist. Bleibt man beim Sprachgebrauch Marquards, dann
könnte man sagen : Hildesheimer redet vom Bereich derficta in
Kategorien, die eigentlich nur in bezug auf den Bereich der facta sinnvoll
anzuwenden sind. Er denkt also unter der Voraussetzung einer

Mischung von ficta und facta, während die Bemühungen um eine

Rehabilitierung des Fiktionalen in Richtung einer « Entmischung » denken.

Unter der Voraussetzung der Mischung gerät das spezifisch Ästhetische

ebenso aus dem Blick wie die Fixierung auf die Realität, für die er

plädiert (bei Marquard dagegen bleibt unklar, ob die Forderung nach

«Entmischung» zu Realität führt oder nicht, weil nicht deutlich wird,
ob die separierten <ficta> letztlich doch nur ästhetisch sind oder darüber

hinausgehen — und wenn ja, wie Die Forderung nach einer Entmischung

der facta und ficta läßt sich dagegen nur dann einlösen, wenn ein

von <bloßer Faktizität> unterschiedener spezifischer Wirklichkeitsbezug

8 W. Hildesheimer, Das Ende der Fiktionen. Reden aus fünfundzwanzig Jahren,
Frankfurt 1984, 237 und 239.



460 Religionsphilosophie und Metaphorik

des Fiktionalen/Metaphorischen nachgewiesen werden kann, eine über
die ästhetische Ebene hinausreichende Dimension, die nicht illusionär
ist im Sinne künstlerischer Produktion, und wenn Kritieren benannt
werden können, die Unterscheidungen auf der Ebene der <facta>

ermöglichen. Von einer solchen Unterscheidungsleistung her läßt sich

auch erst die Frage, die im Mittelpunkt dieser Überlegungen steht,
sinnvoll stellen: Können Metaphern/Fiktionen Relevanz beanspruchen

im Blick auf eine Aneignung der religiösen Überlieferung auf dem

Hintergrund des Plausibilitätsschwunds traditioneller religiöser/metaphysischer

Wahrheitsbegriffe, sofern sie Möglichkeiten eines alternativen

Wahrheitsverständnisses und Wirklichkeitsbezugs eröffnen?
Eine positive Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit eines

Wirklichkeitsbezugs des Fiktionalen ist ebenso abhängig von einer
bestimmten Paradigmenwahl wie die Skepsis gegenüber der Vereinbarkeit

von Fiktion und Realität9. Deutlich wird dies im Rückgriff auf die

Grundlagen des neuzeitlichen Fiktionenbegriffs, vor allem auf das, was

man seit Gildon < 1721 > unter Sprach- und Literaturwissenschaftlern die
« Statuten des fiktionalen Vertrags »10 nennt. In diesem Vertrag wird die

Wahrheit, die der Fiktion eignet, weithin eingegrenzt auf die Gültigkeit
resp. Verbindlichkeit von Texten; sie macht weiter die <fiktionale
Wahrheit> von einem intersubjektiven Einverständnis abhängig. Als
übergreifende Regeln fungieren dabei jene Gesetze, die je nach
Erkenntnisstand als solche der Natur bzw. der Vernunft oder als kommunikative

Strukturen angesprochen werden. <Ästhetisch> im Sinne von
unverbindlich wird die Fiktion, wenn dieser Vertrag zerbricht, d.h. wenn
an die Stelle der intersubjektiven Übereinkunft und der von ihr «

gestützte^ > Verbindlichkeit »11 das monologisch fingierende Subjekt tritt,
auf das dann all jene Vorbehalte treffen, die Hildesheimer formuliert
hat. (Seine Kritik ließe sich entsprechend auf die Formel von der
einseitigen, weil auf ein eng umgrenztes Wirklichkeitsverständnis fixierten

9 « Die Verarbeitung unserer Zeit in Fiktionen ist verzögerte Aktion : unser Bewußtsein

hinkt der objektiven Wirklichkeit hinterher» (ebd., 243).
10 Vgl. hierzu: Assmann, a.a.O., 152ff. Die Kurzformel dieses Vertrags lautet: «Die

Teile des Kunstwerks oder das Vokabular dieser Sprache mögen <nichts als Fiktion! sein ;

das Ganze oder der syntaktische Zusammenhang, so bestimmt es der Vertrag, soll
dennoch <als Wahrheit anerkannt! werden. Mit anderen Worten: die Texte, die in dieser
Sprache und nach dieser Grammatik verfaßt werden, besitzen Anspruch auf allgemeine
Gültigkeit.» (152).

11 Ebd., 153.



Religionsphilosophie und Metaphorik 461

Aufkündigung der Statuten des fiktionalen Vertrags bringen). Diese
Situation wäre unter anderem dadurch gekennzeichnet, daß sich die vor
allem literarische, d.h. als Verständigung über Texte konzipierte
Kommunikation « nicht mehr auf der gemeinsam anerkannten Sprache der

Fiktion, sondern auf der Grundlage virtuoser Täuschung und geschickter

Ausschaltung des Unglaubens <sc. an die Möglichkeit der fiktionalen
Konstruktion von Wirklichkeit bei einem Zuschauer» vollzieht, «der
nach allen Regeln der Kunst überlistet sein will»12.

Wenngleich offen bleiben muß, ob der fiktionale Vertrag unter
Gegenwartsbedingungen nur noch — wenn überhaupt — ästhetisch in
Geltung ist, oder ob sich — gestützt auf die Ausdifferenzierungen innerhalb

des Gefüges der neuzeitlichen Philosophie und Wissenschaft —

nicht doch wieder Elemente einer Übereinkunft hinsichtlich der
kommunikativen Struktur des Fiktionalen ankündigen, so bleibt doch
festzuhalten - und darin läge die eigentliche Fortdauer des fiktionalen
Vertrags —, daß ein möglicher Realitätsbezug des Fiktionalen immer
eine Verständigung über Texte im weitesten Sinne (d.h. auch über
Bilder, Metaphern, Symbole, Allegorien, aber auch Weiterentwicklungen

der Grundstruktur <Text>, z.B. Filme) darstellt, also zu unterscheiden

ist von konkurrierenden Realitätsbegriffen, die sich entweder an
der Sprache der Wissenschaften oder an der Alltagssprache orientieren.
Daß philosophische Diskurse, die diesseits des traditionellen metaphysischen

Wahrheitsverständnisses (vgl. das Verdikt über den <Monomy-
thos>) zu argumentieren versuchen, das Fiktionale auf ein bestimmtes
literarisches Genus, beispielsweise auf den Roman, eingrenzen, ist unter
der gewählten Prämisse zwar plausibel, keineswegs jedoch zwingend.

An die Bestimmung, der Realitätsbezug des Fiktionalen sei immer
an eine Übereinkunft über bestimmte Texte geknüpft, kann ein

religionsphilosophischer Diskurs insofern anknüpfen, als er die Frage nach
der Verbindlichkeit der Texte der religiösen Überlieferung und nach
dem geeigneten Paradigma der Explikation und Begründung dieses

Verbindlichkeitsanspruchs stellt. Die letzte dieser Fragen zielt auf ein
Paradigma, das weder das, was Marquard den <Monomythos> nennt,
pauschal verwirft, noch die Differenzierungen innerhalb des neuzeitlichen

Wissenschafts- und Wirklichkeitsverständnisses ignoriert. Im
folgenden wird ein Paradigma, das diesen Erwartungen/Anforderun-

12 Ebd.



462 Religionsphilosophie und Metaphorik

gen/Bedingungen entspricht, in einer nicht - bzw. nicht nur —

ästhetischen Metaphorik vermutet. Könnte nicht zutreffen, daß sich
angesichts der immer wieder betonten Dissonanz zwischen Fiktion und
Realität im Sinne <harter Faktizität> der Realitätsbezug des Fiktionalen
in seiner Eigenart am ehesten dort herausstellt, wo Apologeten des

Romans und solche, die die Möglichkeiten dieses literarischen Genus
eher in Zweifel ziehen, es am wenigsten vermuten : dort, wo ein
Wahrheitsbegriff zur Diskussion steht, der es erlaubt, die aufklärungs- und

neuzeitspezifischen Aporien dessen, was bei Marquard <Monomythos>
heißt, im Rückgriff auf ein den ursprünglichen Intentionen der religiösen

Uberlieferung angemessenes Reden über Wahrheit und Verbindlichkeit

zu entwirren

2. MÖGLICHE GRENZBESTIMMUNGEN EINER NICHTÄSTHETISCHEN

METAPHORIK

Der Ursprung der unterschiedlichen Theorien der Metapher in der
aristotelischen Poetik und Hermeneutik scheint ebenso ein nahezu
ausschließlich ästhetisches Verständnis der Metapher nahezulegen wie
die Rezeptionsgeschichte einzelner, sich durchhaltender Metaphern.
Überlegungen, die von der Inkompatibilität von Religiosität und
Metaphorik ausgehen, finden sich bestätigt durch das ästhetischen Kontexten
assoziativ zugeschriebene Moment des Unverbindlichen. Das belegen
auch Versuche in der Gegenwart13, ästhetische Variationsbreite und

religiöse Determination voneinander abzuheben.

Die ästhetischen Konnotationen verhinderten auch lange eine
Thematisierung der philosophischen Relevanz der Metaphorik. Auf der
einen Seite wird zwar die «spezifische Einsicht in die Wirklichkeit»14,
die der Metapher konzediert wird, gerade für eine Philosophie relevant,
die einzusehen beginnt, daß das Programm des Cartesianismus — die

durchgängige Klarheit und Bestimmtheit dessen, was sich in Urteilen

13 Vgl. O. Marquard, Lob des Polytheismus. Über Monomythie und Polymythie, in :

ders., Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, 91—116.
14 Th. Bucher, Die heutige Einschätzung der Metapher in der Philosophie, in:

Tijdschrift voor Filosofie 34 (1972) 704—760, hier 757.



Religionsphilosophie und Metaphorik 463

erfassen läßt — unrealisierbar ist und nach wie vor « Formen und
Elemente übertragener Redeweise»15 für den Begriff konstitutiv sind.
Andererseits hat aber gerade die Vorherrschaft des Begriffs solche
Einsichten zur Folgenlosigkeit verurteilt. Bereits Aristoteles hat « die
metaphorische Potenz... ausdrücklich mit der Eigenart des philosophischen
Denkens parallelisiert»16, und begriffs- bzw. metapherngeschichtliche
Untersuchungen zu zentralen philosophischen Termini können darüber
belehren, daß verblaßte, häufig nur noch über philologische Forschungen

zugängliche Begriffe zugleich auch solche sind, deren metaphorischer

Hintergrund in Vergessenheit geraten ist. Ähnlich läßt sich der
Plausibilitätsschwund oder die schwindende Überzeugungskraft vieler
religiöser Sätze darauf zurückführen, daß die bildhaften Substrate dieser

Sätze/Aussagen verblaßt oder in der Überführung religiöser Aussagen
in dogmatische Formeln zu einer theologischen Begrifflichkeit erstarrt
sind, die das Schicksal <verblaßter> philosophischer Begriffe teilt; im
theologischen Dogmatisierungsprozeß darf man mit guten Gründen
eine Parallele zu jener <Logisierung> vermuten, die in der Philosophie
die ursprünglichen Metaphern nur noch «als <Restbestände>
indiziert»17. In der Umkehrung dieses Sachverhalts spricht einiges dafür,
daß die religiöse Bildersprache in dem Maße erneut an Bedeutung
gewinnen könnte, in dem die theologischen Begriffe, bestimmten,
nunmehr fraglich gewordenen Wirklichkeitsannahmen verpflichtet,
verblassen oder nur noch zur Angelegenheit von Spezialisten werden.

Überlegungen zum Wahrheitsanspruch der religiösen Überlieferung
könnten auf diesem Hintergrund mit einigem Recht mit der Frage
einsetzen, ob nicht jene Metaphern, die sich «gegenüber dem
terminologischen Anspruch als resistent»18 erwiesen haben, sich in besonderer
Weise dazu eignen, eine neue — religionsphilosophische — Perspektive
zu eröffnen.

Solche Überlegungen treffen in gegenwärtigen Diskussionen noch

vor sachlichen Zweifeln auf einen eher polemisch gemeinten Einwand.
Er zitiert eine partiell sicher feststellbare Konjunktur der Metaphorik in
den Geisteswissenschaften - vor allem Blumenbergs Ansatz einer die

15 H. Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, Bonn 1960, 7.
16 H. Niehues-Pröpsting, Rezension: A. Ortony, Metaphor and Thought, in:

Philosophische Rundschau 29 (1982) 227-233, hier 228f.
17 Blumenberg, a.a.O., 9f.
18 Ebd., 11.



464 Religionsphilosophie und Metaphorik

traditionelle Begriffsgeschichte ablösenden Metaphorologie — als

Beweis dafür, daß sich nunmehr auch die Religionsphilosophie einem
Instrumentarium anbequemt habe, das sich in erster Linie dadurch

empfehle, daß es <modisch> sei. Nun kann man durchaus diesen
Einwand umkehren und — wie gerade Blumenberg konzediert — auf eine

Disposition der christlichen Tradition und ihres Wahrheitsverständnisses

verweisen, die ihrerseits <und keineswegs umgekehrt> zum Argument

für eine Metaphorologie wird, die - wie in der Variante Blumenbergs

— begriffsgeschichtliche Defizite kompensieren soll. Blumenberg
selbst sieht in der christlichen Tradition ein mögliches Paradigma der

Grenzbestimmungen von Rhetorik und Metaphorik, wenn er schreibt :

«Die christliche Tradition schwankt zwischen den beiden möglichen
Konsequenzen aus der Prämisse des Wahrheitsbesitzes, daß einerseits
die göttliche Wahrheit menschlicher Hilfestellungen rhetorischer Art
nicht bedarf... und daß andererseits eben diese Wahrheit sich im
kanonisierten Gehäuse rhetorischer Regeln humanisiert.»19 Auch wenn
man sich über die Ziele, die Blumenbergs Rettung der Metapher
verfolgt, nicht verständigen kann, lassen sich doch im Rückgriff auf seine

Überlegungen plausible Grenzbestimmungen einer nicht — bzw. nicht
nur — ästhetischen Metaphorik formulieren. Sie können auch die

Vermutung stärken, daß der <fiktionale Vertrag) nicht als generell
aufgekündigt zu betrachten ist.

Eine erste Bestimmung kann an das anknüpfen, was hinsichtlich des

Fiktionalen bereits als eine mögliche Konsequenz der Differenzierungsprozesse

innerhalb der neuzeitlichen Wissenschaften wie der Philosophie

angesprochen worden ist : Die neuzeitliche Perspektivenverschiebung

innerhalb der Philosophie hat unter anderem zu einer neuen
Funktionszuweisung der ehedem nur in rhetorischen Kontexten legitimen

Kategorie der Metapher geführt ; sie hat auch das Selbstverständnis
der Philosophie nicht unberührt gelassen. Die Philosophie konnte,
solange sie an <ewigen Wahrheiten) interessiert war, dem Ideal der
Rhetorik — der Zustimmung auf Widerrufund dem damit verbundenen
Evidenz- und Stringenzmangel - nichts abgewinnen. Definieren sich

philosophische Diskurse aber, wie seit dem Beginn der Neuzeit, nicht
mehr über <ewige Wahrheiten), sondern über Hypothetik und Methodik,

muß sich die Philosophie mit eben dem Verzicht abfinden, der bis

19 Ders., Wirklichkeiten, in denen wir leben, Stuttgart 1981, 105.



Religionsphilosophie und Metaphorik 465

dahin die Rhetorik charakterisierte. An die Stelle <ewiger Wahrheiten>
tritt auch in der Philosophie die Anspielung auf Prototypisches und die

Orientierung an der Metapher.
Für ein nicht — bzw. nicht nur — ästhetisches Verständnis der Metapher

spricht weiter eine quasi-anthropologische Disposition: «Der
menschliche Wirklichkeitsbezug... ist indirekt, umständlich, verzögert,
selektiv und vor allem <metaphorisch). »20 Weniger anfechtbar und die

Anklänge an umstritten Anthropologisches vermeidend könnte man
auch formulieren : die Metapher steht für eine genuine kommunikative
Situation, die sich durch andere sprachliche Organisationsformen
schwerlich ersetzen läßt. Den Differenzierungen sprachlicher Art, die
diese kommunikative Situation kennzeichnen, entsprechen in sich
differenzierte Wirklichkeitsmodelle, die sich auf dem Wege über die
Metaphorik adäquat umsetzen und intersubjektiv nachvollziehbar machen
lassen. Hier notwendig werdende Unterscheidungen lassen sich vor
allem herausarbeiten im Rückgriff auf Überlegungen bei Sprach- und
Literaturwissenschaftlern zu einem von der aristotelischen
Substitutionstheorie unterschiedenen Metaphernverständnis.

Der entscheidende Einwand gegen die Bestreitung der Möglichkeit
einer religiösen Metaphorik bzw. der Metapher als dem Paradigma
religiöser Rede ist freilich ein historisch-systematischer : die theologie-
und begriffsgeschichtlich offenbare Konvergenz von religiöser Sprache
und Metaphernsprache, wie sie gerade in der neuzeitlichen Religionskritik,

z.B. in der Anthropomorphismusthese, wieder aktualisiert worden

ist, auch im Sinne einer Antwort auf die Aporien des traditionellen,
am Begriff orientierten dogmatischen Wahrheitsverständnisses. Diese

Fragestellung steht unter veränderten Bedingungen gegenwärtig erneut
zur Diskussion. In dem genannten Umkreis angesiedelt ist sicher auch
das Problem der Analogie, die so zwischen Aussage und Begriff
vermittelt wie die Metapher zwischen Aussage und Bild.

20 Ebd., 115.



466 Religionsphilosophie und Metaphorik

3. HISTORISCH-SYSTEMATISCHE ANNÄHERUNGEN

Religions- und theologiegeschichtlich beinhalten Überlegungen zur
Bedeutung der Metapher im Blick auf Genese und Geltung religiöser
Aussagen nicht notwendig etwas Neues. Reflexionen zum Status der

religiösen Metaphorik begegnen in einer Vielzahl von theologischen
und religionsphilosophischen Kontexten, ganz abgesehen von Versuchen,

vermittels der Kategorie der Metapher die ursprünglichen
Formen religiösen Bewußtseins zu rekonstruieren21. In unserem
Zusammenhang empfiehlt es sich, auszugehen von einer Analyse der
Negationsmomente der negativen Theologie (Kritik der <Volksreligion>,
Bilderverbot, aporetische Gotteserkenntnis und apophatische Theologie).

Es ist die Grundüberzeugung der negativen Theologie, Gottes

Unbegreiflichkeit verbiete es, das von der Vernunft skizzierte Bild
Gottes mit Gottes Wesen zu identifizieren22. Das heißt umgekehrt, daß
die von der negativen Theologie forcierte Radikalisierung des alttesta-
mentlichen Bilderverbots — auch die Begriffe sind letztlich <Bilder> —

gerade eine Fülle von Bildern freisetzt und legitimiert, die, weil sie

hinsichtlich ihrer Eindeutigkeit und Bestimmtheit hinter den begrifflichen

Aussagen zurückbleiben, an die Stelle der theologischen bzw.

dogmatischen Begriffe und Lehrgehalte treten. Während entsprechend
den Prämissen negativer Theologie letzteren nur die negative
Umschreibung des Andersseins Gottes bleibt, repräsentieren die religiösen
Bilder, Symbole und Metaphern auf einer niederen Stufe jenen Rest von
Positivität, der, soll nicht absolutes Schweigen die Konsequenz sein,

Theologie als wie immer geartete Rede von Gott überhaupt erst ermöglicht:

weil absolute Transzendenz und damit Sprachlosigkeit Offenbarung

(Mitteilung) ausschließen müssen, wird das Szenarium der Bilder
für den Glauben konstitutiv. Die Offenbarung, so sagt Pseudo-Diony-
sius, hat «für die gestaltlosen Geister die poetischen, heiligen Wortgebilde

benutzt, weil sie auf das Vermögen unseres Geistes Rücksicht

21 So hat z.B. H. Spencer in seinen <Principes de Sociologie> den Naturismus in den
Religionen der Primitiven auf die wörtliche Interpretation ursprünglicher Metaphern
(Namen etwa) zurückgeführt (vgl. 1,478 und I, 528). Nach dieser Theorie wäre die Quelle
der Religion die mangelnde Unterscheidungsfähigkeit zwischen Metapher und Realität.
Zur Kritik vgl. E. Dürkheim, Die elementaren Formen religiösen Lebens, Frankfurt
1984, 84ff.

22 Vgl. Gregor von Nazianz, Oratio 28 (Migne PG 36, 32C/33B).



Religionsphilosophie und Metaphorik 467

nahm, für eine ihm entsprechende Emporführung sorgte und ihm die

heiligen Schriften, die ihn emporführen, anpaßte»23.
Dieses Zitat ist die Kurzformel einer Theorie der Schriftauslegung,

wie sie seit der alexandrinischen Theologie die Einordnung und Aneignung

der biblischen Bilder und Gleichnisse bestimmt hat. Ihr zugrunde
liegt die Vorstellung von einem zweifachen Weg zur Wahrheit. Das ist
einmal die Annäherung an die Wahrheit unter dem Vorbehalt der
unüberbrückbaren Differenz zwischen Schöpfer und Geschöpf, die nur
eine relative Wahrheitserkenntnis zuläßt. Der andere Weg ist der über
die religiöse Bilderwelt. Seine Stärke und Überlegenheit resultieren aus

dem Umstand, daß er wie kein anderer den Möglichkeiten und Fähigkeiten

des endlichen Menschenwesens entspricht. Endgültigen und
umfassenden Wahrheitsbesitz schließt dieser Weg allerdings aus.
Gemäß dem Wechselspiel von Bilderverbot einerseits und der Freisetzung
einer religiösen Bilderwelt andererseits ermöglicht er <nur> Abbilder
der Wahrheit. Auffällig ist, daß die patristischen Theologen im Blick auf
diesen Zusammenhang nicht den Begriff <Metapher> gebrauchen, dem

man mit Mißtrauen begegnet zu sein scheint. Das entsprechende Verb
(jxexatpép©) bezeichnet allgemein die Übertragung; dabei kann dann

allerdings sogar selbst das trinitarische Urbild-Abbild-Verhältnis mit
der Umschreibung p.exacpepopévr| verdeutlicht werden24, Augustinus
dagegen nimmt im wesentlichen die aristotelische Metapherndefinition
aufund räumt ein, daß sie rein formal auch aufdie biblischen Bilder und
Gleichnisse angewandt werden kann, zieht es in seinen exegetischen
Schriften selbst jedoch vor, von Allegorien, Analogien und Tropen zu

sprechen25.

Die Hinwendung zur Metapher, die sich im Mittelalter konstatieren
läßt, nimmt interessanterweise ihren Ausgang wieder bei Pseudo-Dio-

nysius und der negativen Theologie. Thomas von Aquin beruft sich in
seiner Antwort auf die Frage nach der Legitimität der biblischen
Metaphern auf das von Pseudo-Dionysius her bekannte Argument von der

Angemessenheit : « Quia hic modus est convenientior cognitioni quam
de Deo habemus in hac vita. Magis enim manifestatur nobis in ipso quid
non est, quam quid est... quia per huiusmodi divina magis occultantur
indignis. »26 Die Frage nach der Legitimität der metaphorischen Rede-

23 Pseudo-Dionysius, De caelesti hierarchia 2,1 (Migne PG 3, 137B).
24 Vgl. Basilius Magnus, Adversus Eunomium V (Migne PG 29, 724B).
25 Vgl. Aurelius Augustinus, De mendacio 10.

26S.th. 1,9 ad 3.



468 Religionsphilosophie und Metaphorik

weise wurde notwendig auf dem Hintergrund des Anspruches der

Theologie, vornehmste und höchste Wissenschaft zu sein, der auch die

<vornehmsten> wissenschaftlichen Methoden zu entsprechen hätten.
Das Verfahren hingegen, sich mit Hilfe der Bilder und Gleichnisse
(« similitudines variae et repraesentationes ») der Wahrheit anzunähern,
charakterisiere die Poetik, die niedrigste der Wissenschaften. Daneben
scheinen aber auch die Bilder und Gleichnisse, die als Abbild der
Wahrheit nicht nur verdeutlichen, sondern auch verbergen, gerade der

Bestimmung der Offenbarung als Wahrheitsmitteilung entgegenzustehen.

Gemäß der scholastischen Methodologie läßt sich dieser Konflikt
nur im Rückgriff auf Autoritäten entscheiden, vor allem auf die Bibel
selbst. Bezugnehmend auf Hosea 12,10 will Thomas daher zeigen, daß

die Bibel nicht nur ständig mit Metaphern umgeht, sondern diesen

Umgang auch selber reflektiert. Mit dem Hinweis darauf, daß es sich bei
den Bildern und Gleichnissen der Bibel um wirkliche Metaphern handelt,

soll sich am Gebrauch der Metapher in der Schrift zugleich ihre

Rechtmäßigkeit aufzeigen lassen: «Tradere autem aliquid sub similitu-
dine, est metaphoricum. Ergo ad sacram doctrinam pertinet uti meta-

phoris. »27 Aber die metaphorische Redeweise unterliegt auch

Einschränkungen. Die Metapher kann nie eine volle Übereinstimmung
signalisieren: «Non opportet attendi similitudinem quantum ad

omnia»28. Man kann von Übereinstimmung nur sprechen in bezug auf die

sichtbare, dem Menschen zugewandte Seite des Unsichtbaren, «secundum

visibilem naturam»29. Aus keinem anderen Grund ist die Chri-
stologie das eigentliche Feld der metaphorischen Rede in der Bibel ; erst
die < Menschwerdung Gottes > als Versinnlichung und Versichtbarung
des Unsichtbaren legitimiert die metaphorische Rede von Gott30. Thomas

von Aquin markiert zugleich eindeutig die Grenzen solcher Ver-

27 Ebd.
28 Ebd., III, 8, 1 ad 2.
29 Ebd., III, 8, 1 ad 3.
30 In bezug auf dieses Motiv der biblischen Metaphorik und seine Wiederentdeckung

im Mittelalter spricht Blumenberg (Wirklichkeiten..., a.a.O., 135) mit Recht von der
«kühnsten Metapher», die «vielleicht am meisten für die Selbstkonstitution des
Menschen geleistet » habe : « Indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut
hinwegzudenken versuchte, begann er unaufhaltsam den schwierigsten rhetorischen Akt,
nämlich den, sich mit diesem Gott zu vergleichen. » Zur Bedeutung des Bildgedankens in
der mittelalterlichen Theologie (und Philosophie) vgl. S. Otto, Die Funktion des

Bildbegriffs in der Theologie des 12. Jahrhunderts, Münster 1963.



Religionsphilosophie und Metaphorik 469

gleiche. Um eine angemessene, d.h. den konstitutiven Abstand
zwischen Bild und Bildrelation wahrende Ebene zu gewährleisten, wähle
man den Vergleichspunkt besser «ex natura irrationali et vili quam ex
natura rationali et nobili, ad vitandam errorem»31. Es wird auch untersagt,

«metaphora in divinis... sumi ex creaturis incorporeis, sed tantum
ex sensibilibus»32. Beide Bestimmungen stellen die negative Theologie
noch einmal als den primären Kontext der metaphorischen Rede heraus

: « Quae proprie dicuntur de Deo, vere sunt in eo, non autem quae
dicuntur metaphorice, sed per similitudinem proportionalitatis ad effec-
tus»33.

Neu im Verhältnis zur negativen Theologie ist die bei Thomas von
Aquin in diesem Zusammenhang auffallende Preisgabe der Anagogik.
Dies hängt zusammen mit seinem Interesse an einer Differenzierung
des <Literalsinns> der Bibel, eine Vorgabe, worauf auch seine Überlegungen

zur Metaphorik Bezug nehmen. Es ist die Metapher, die
zwischen der wörtlichen Bedeutung der Schriftaussagen und dem, was die
Tradition bis dahin den <geistigen Schriftsinn) nannte, vermittelt. Sie

vermittelt darüber hinaus zwischen dem Text auf der einen Seite und
den auf den Text sich stützenden, von ihm ausgehenden, aber auch über
ihn hinausgehenden Glaubenswahrheiten (den <Dogmen>) und ihrer
<Erkenntnis>. Thomas spricht im Rückgriff auf die Metaphorik die

theologische Argumentation gleichsam von der Aufgabe frei, nach in
der Bibel <verborgenen>, sogenannten <geistigen> Aussagen zu suchen,

beispielsweise in bezug auf den <dogmatischen Beweisgang). Die
Voraussetzungeiner solchen <Entlastung) der gängigen theologischen
Verfahren ist die auf dem Wege über die Anerkennung der spezifischen
Leistung der religiösen Metaphorik möglich gewordene Differenzierung

zwischen theologischem Begriff und elementarer religiöser
Bilderwelt, einmal in der Bibel selbst, dann aber auch im Blick auf die

Rezeptionsgeschichte der biblischen Bilder, letzteres unter der Voraussetzung,

daß sich die religiöse Bilderwelt in ihrem Eigenwert nur kon-
textuell erschließen läßt und ihre Eigenständigkeit auch im Verhältnis
zu etwaigen nachträglichen theologischen Korrekturen behaupten
kann.

51 Thomas von Aquin, In Quaestionibus disputatis de Veritate q. 10.7.10m, und: In
Expositione super Boetium de Trinitate <seu Opusc. 70) 22. lm.

32 Ders., In primo libro sententiarum, distinctione 34, q.3,2,3m.
33 Ebd., dist. 45, 4.c.



470 Religionsphilosophie und Metaphorik

Die Ausführungen zur Metaphorik bei Thomas von Aquin lassen

sich mit guten Gründen als Argumente für eine Verbindlichkeit der

religiösen Überlieferung diesseits von wörtlichem Schriftverständnis
wie von festgefügter dogmatischer Begrifflichkeit verstehen. In der
Renaissance verläuft die Argumentationsrichtung im Blick auf die

Frage nach der Legitimität der Metapher genau umgekehrt, auch wenn
in nichtreligiösen Kontexten gerade in diesem Zeitraum eine starke

Aufwertung der Rhetorik überhaupt und speziell der Metaphorik
beobachtet werden kann. Die biblischen Metaphern — und damit die Aneignung

dieser Bilder und Gleichnisse in einem die Metaphorik ernstnehmenden

Denk- und Argumentationsrahmen — wird dagegen unter
Zuhilfenahme eines restriktiven Wissenschaftsbegriffs zum Ausgangspunkt

für eine radikale Depotenzierung des Verbindlichkeitsanspruches
der religiösen Überlieferung. Im Gefolge eines engen, an den

Naturwissenschaften orientierten Wissenschaftsbegriffs und auf dem

Hintergrund der weitgehenden Preisgabe des Prinzips der Kontextuali-
tät wird der Literalsinn, reduziert auf <Wörtlichkeit>, absolut gesetzt.
Ein besonders gutes Beispiel für dieses generell dominierende Verfahren

ist die Prämisse Giordano Brunos, die biblischen Schriften enthielten

Theologie, Naturphilosophie, Morallehre sowie <weise Aussprüche)34

(vgl. 174); daher müsse man unterscheiden zwischen einer
« konkreten » und einer « übertragenen und abstrakten » Ausdrucksweise

(176). Nur über diese Unterscheidung läßt sich Eindeutigkeit hinsichtlich

der Intentionen eines Textes erzielen. Daher geht auch nur der,
welcher — aus welchen Interessen auch immer — nicht an solcher
Eindeutigkeit interessiert ist, davon aus, bei den Aussagen der Bibel « handele

<es> sich nur um Metaphern» (ebd.). Die Philosophie muß derartige

Metaphern ignorieren, denn «wie es um die Eindeutigkeit dieser

Metaphern steht, könnt ihr daran ermessen, daß derselbe Text von
Juden, Christen und Mohammedanern benutzt wird..., all diese finden
in der Heiligen Schrift das, was ihnen gerade am besten paßt» (ebd.). Im
Gegensatz zu Tendenzen in der zeitgenössischen Poetik und Rhetorik35
wird hier die Metaphorik negativ bewertet, nämlich als Instrument, die

Zweideutigkeiten und Widersprüche religiöser Texte unkritisch einzu-

34 Giordano Bruno, Das Aschermittwochsmahl, dt. von F. Fellmann, Frankfurt 1969

(21981). Die folgenden Seitenangaben in Klammern beziehen sich auf diesen Text.
35 Vgl. G. Breitenburger, Metaphora. Die Rezeption des aristotelischen Begriffs in

den Poetiken des Cinquecento, Kronberg/Ts. 1975.



Religionsphilosophie und Metaphorik 471

ebnen. In eine ähnliche Richtung weist die später von Hegel in seiner
<Ästhetik> geäußerte Kritik an der Sprache der Metaphern. Hegel führt
die Metapher auf das Bedürfnis zurück, sich nicht mit dem « Einfachen,
Gewohnten, Schlichten » zu begnügen, sondern sich « darüberzustehen,
um zum Anderen fortzugehen, bei Verschiedenem zu verweilen ». Folglich

ist die Metapher « immer eine Unterbrechung des Vorstellungsganges
und eine stete Zerstreuung, da sie Bilder erweckt und zueinander

stellt, welche nicht unmittelbar zur Sache und Bedeutung gehören und
daher ebensosehr auch von derselben fort zu Verwandtem und
Fremdartigem herüberziehen.»36

Die unterschiedlichen Kritiker an der Metaphorik kommen überein
in dem Vorwurf, die Metapher sei, recht besehen, nichts weiter als eine

gezielte Außerkraftsetzung der normalen, vorgegebenen, auf Eindeutigkeit

abzielenden Sprachordnung, und eben deshalb nach Möglichkeit
zu vermeiden. Verständlich wird eine solche Kritik auf dem Hintergrund

der aristotelischen Metapherntheorie, die sich der Unterscheidung

zwischen poetischer/artifizieller und konventioneller Sprache
verdankt. Implizit unterstellt sie, daß die Alltagssprache ebenso wie die

Wissenschaftssprache, beide primär an Information interessiert, keine

Metaphern kennen, zumindest nicht mit der Metapher rechnen. Diese

Auffassung von der Metapher hat man als <Substitutionstheorie>
bezeichnet. Der Metapherngebrauch ist auf <Substitution) angewiesen,
weil bei der Entschlüsselung der Metapher das fremde, die Metapher
konstituierende Wort durch ein eigentliches, den gemeinten Sachverhalt

präzise umschreibendes Wort zu ersetzen ist. So gesehen ist die Metapher

eine Sprachstörung und ihre Dechiffrierung die Wiederherstellung
der normalen Ordnung der Sprache.

In der Tat ergeben sich kaum lösbare Schwierigkeiten, wenn man
ein an den aristotelischen Bestimmungen orientiertes Metaphernverständnis

auf Kontexte der negativen Theologie als auf den Horizont
einer religiösen Metaphorik zu beziehen versucht. Jede Auflösung/De-
chiffrierung der Metapher in diesem Sinne, nämlich in der Annahme,
der Metapher lasse sich ein <ursprüngliches>, der Sprachordnung
entsprechendes Nomen zuordnen, muß gerade die tragende Prämisse der

negativen Theologie, die These von der Unmöglichkeit eines adäquaten
Nomens für das Intendierte, außer Kraft setzen. In der religiösen Meta-

36 Ästhetik, hrsg. von F. Bassenge, Frankfurt 1955, Bd. I, 395.



472 Religionsphilosophie und Metaphorik

phorik können Endlichkeit und Unendlichkeit, Bedingtheit und Unbe-

dingtheit gerade nur und ausschließlich im Medium der Bild- und
Gleichniswelt des menschlichen Bewußtseins erscheinen und zur Sprache

kommen. Es ist deshalb auch einleuchtend, warum es für die

Theologen der Alten Kirche, sofern sie im Medium der negativen
Theologie dachten und argumentierten, nicht möglich war, sich auf die

Kennzeichnung <Metapher>, die von Aristoteles her geläufig (und
theoretisch fundiert) war, zu beziehen. Wer, wie beispielsweise Thomas von
Aquin, dennoch nicht auf den Begriff der Metapher verzichtete,
thematisierte das Problem folgerichtig auf dem Hintergrund der
differenzierenden Bestimmungen hinsichtlich des Literalsinns und seiner
dogmatischen Implikationen.

Vergleichbare Schwierigkeiten kann man dort feststellen, wo —

bereits diesseits des neuzeitlichen Traditionsbruchs - versucht wurde,
sich die religiöse Bilder- und Gleichniswelt in einem alternativen
Denkrahmen angemessen begreiflich zu machen. Wenn Kant z.B. von
der Unzulänglichkeit spricht, « dem höchsten Wesen... Eigenschaften an
sich seihst » zuzusprechen (der « dogmatische Anthropomorphismus » der
traditionellen Metaphysik), andererseits jedoch die Notwendigkeit
betont, solche Eigenschaften «aber dennoch dem Verhältnisse desselben

zur Welt » beizulegen, und dies einen « symbolischen Anthropomorphismus

» nennt, « der in der Tat nur die Sprache und nicht das Objekt selbst

angeht »37, dann geht es um eine Ebene der (religiösen) Metaphorik, der
die aristotelische Definition nicht mehr angemessen ist. Statt den zu
Mißverständnissen Anlaß gebenden Begriff der Metapher zu verwenden,

spricht Kant hier vom <Symbol>, wenngleich gerade seine

Präzisierungen deutlich machen, daß eigentlich die Metapher gemeint ist.

«Wenn ich sage, wir sind genötigt, die Welt so anzusehen, als oh sie das

Werk eines höchsten Verstandes und Willens sei, so sage ich wirklich
nichts mehr, als: wie sich verhält eine Uhr, ein Schiff, ein Regiment
zum Künstler, Baumeister, Befehlshaber, so die Sinnenwelt (oder alles,

was die Grundlage dieses Inbegriffs von Erscheinungen ausmacht) zu

37 Prolegomena AI75/76 (Werke, hrsg. von W. Weischedel, Darmstadt 41974,
Bd. III, 232f.). Mit Rücksicht auf ihre philosophische Bedeutung spricht Kant von der
symbolischen, nicht schematischen Funktion der Metapher als der « Übertragung der Reflexion

über einen Gegenstand der Anschauung auf einen ganz anderen Begriff, dem
vielleicht nie eine Anschauung direkt korrespondieren kann » (Kritik der Urteilskraft, a.a.O.,
§ 59 (Bd. V, 460>).



Religionsphilosophie und Metaphorik 473

dem Unbekannten, das ich also hiedurch zwar nicht nach dem, was es an
sich selbst ist, aber doch nach dem, was es vor mir ist, nämlich in
Ansehung der Welt, davon ich ein Teil bin, erkenne. » — Schleiermacher

begegnet der gleichen Schwierigkeit dadurch, daß er die Metapher und
die ihr eigentümliche « Ideencombination » zwar immer noch als ein
Problem der «grammatischen Interpretation» diskutiert, sie aber

zugleich in den umfassenderen Zusammenhang des «tropisch Werdens...

(als der) wahren Vollkommenheit... der Sprache » stellt ; damit läßt sich
dann ein Satz wie der folgende rechtfertigen: «Es muß auch eine
similitudo intelligibilis geben, und so sind alle göttlichen Eigenschaften
tropisch. »38 Die Nähe besonders des kantischen Ansatzes zu gegenwärtigen

Problemen (Heuristik, Fiktionalität und Modellidee), die im
einzelnen noch näher zu konkretisieren sind, wird besonders deutlich in
seiner Kritik am religiösen Dogmatismus und seiner Verschränkung
mit dem Wissenschafts- und Wirklichkeitsbegriff der vorkritischen
Metaphysik. Gegen einen an dessen Grundannahmen orientierten
(religiösen) Wahrheitsbegriff richtet sich auch die Konzeption einer
Verständigung über religiöse Verbindlichkeitsansprüche vermittels der

Kategorie der Metapher. In der <Kritik der reinen Vernunft> führt Kant
aus: «Die Vernunftbegriffe sind, wie gesagt, bloße Ideen, und haben
freilich keinen Gegenstand in irgend einer Erfahrung, aber bezeichnen
darum doch nicht gedichtete und zugleich dabei für möglich angenommene

Gegenstände. Sie sind bloß problematisch gedacht, um, in Beziehung

auf sie (als heuristische Fiktionen), regulative Prinzipien des

systematischen Verstandesgebrauchs im Felde der Erfahrung zu gründen.

Ob aber gleich bei bloß spekulativen Fragen der reinen Vernunft
keine Hypothesen stattfinden, um Sätze darauf zu gründen, so sind sie

dennoch ganz zulässig, um sie allenfalls zu verteidigen, d.i. zwar nicht
im dogmatischen, aber doch im polemischen Gebrauche. »39

38 F.D.E. Schleiermacher, Hermeneutik. Nach den Handschriften neu herausgegeben

und eingeleitet von H. Kimmerle, Heidelberg 1959, 59 und 35.
39 KrV B799/B805 (Werke, a.a.O., Bd. II, 653 und 656f.). Inhaltlich konvergiert

Kants Vorbehalt gegen einen anthropomorphistischen Dogmatismus mit der - die <ne-

gative Theologie! gleichsam resümierenden - Erkenntnis Goethes, «das Wahre, mit dem

Göttlichen identisch », lasse « sich niemals von uns direkt erkennen ; wir schauen es nur im

Abglanz, im Beispiel, Symbol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen ; wir werden

es gewahr als unbegreifliches Leben und können dem Wunsch nicht entsagen, es dennoch

zu begreifen» (Versuch einer Witterungslehre <1825), in: Schriften zur Naturwissenschaft,

2. Teil, Bd. 40, Sämtl. Werke d. Jubiläumsausgabe, Stuttgart-Berlin 1949, 55).



474 Religionsphilosophie und Metaphorik

4. ZUR DISKUSSION UM DIE METAPHER BEI SPRACH- UND

LITERATURWISSENSCHAFTLERN

Die Schwierigkeiten des aristotelischen Metaphernbegriffs, von
denen bereits die Rede war, vor allem seine eingeschränkte Verwendbarkeit

und sein Abgehobensein von der Alltagssprache, haben in den

Sprach- und Literaturwissenschaften zu Erweiterungen und Präzisierungen

geführt, wie sie gerade einer <religiösen> Metaphorik entgegenkommen.

Hier ist als erstes an die auf Black40 zurückgehende <Interaktions-
theorie> der Metapher zu erinnern. Black beschreibt die Metapher als

eine kommunikative Situation, die nicht mehr, wie bei Aristoteles,
abhängig ist von der Möglichkeit der Substitution eines entsprechenden
Nomens. Von der Alltagssprache unterscheidet sie sich durch einen

spezifischen Kontext, der sowohl den Sprechenden wie den Angesprochenen

umfaßt. Von diesen Prämissen her verbietet sich die analytische
Dechiffrierung der Metapher. Vielmehr lassen sich Funktion und
Bedeutung von Metaphern « nur hermeneutisch im Hinblick auf
interpretative Kontexte explizieren, ohne daß ein Ende dieses Prozesses

wechselseitiger Interpretation definitiv angegeben werden könnte»41.
Das heißt: Interpretation wird gleichbedeutend mit aktualisierender

Annäherung an möglichst viele Bedeutungsmöglichkeiten einer Metapher.

Für diesen Vorgang hat Black die Formel vom «Interpretationszusammenhang»

geprägt. Danach präsentiert jede Metapher sich als eine

«sprachliche Handlung, die wesentlich ein <Übernehmen>, eine kreative

Reaktion vom kompetenten Leser verlangt»42. Die Bestreitung
unanfechtbarer Anzeichen für das Vorliegen einer Metapher — «jedes
noch so einleuchtende Kriterium für das Vorliegen einer Metapher <ist>

unter besonderen Umständen anfechtbar»43 — macht, gerade in bezug
auf die Wahrheitsfrage, Kriterien erforderlich, die einem Absinken in

40 Vgl. M. Black, Metaphor, in : Proceedings of the Aristotelian Society 55

(1954/55) 273-294.
41 G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol, Göttingen 1982, 16.
42 M. Black, Mehr über die Metapher, in : A. Haverkamp (Hrsg.), Theorie der

Metapher, Darmstadt 1983, 379-413, hier 393.
43 Ebd., 304.



Religionsphilosophie und Metaphorik 475

die Beliebigkeit entgegenwirken. Neben dem theoretischen Wissen um
die Sprachform der Metapher nennt Black als entscheidendes Kriterium
die bewußte Entscheidung dafür, in einem bestimmten Fall der
metaphorischen Lesart den Vorzug vor der wörtlichen zu geben. Im Blick auf
die religiöse Metapher müßte man analog von der grundsätzlichen
Entscheidung gegen einen Wahrheitsbegriff sprechen, der sich an
Adäquation (als Analogon zur < Wörtlichkeit>) orientiert. Ihre Begründung
könnte sie in Präferenzen finden, die sich herleiten aus den Traditionen
der negativen Theologie und der neuzeitlichen Anthropomorphismus-
kritik.

Den Unwägbarkeiten einer lediglich subjektiven Annäherung an
die Metapher versucht Lieb44 dadurch zu begegnen, daß er die

Widersprüchlichkeit/Unmöglichkeit der wörtlichen Lesart zum entscheidenden

Kriterium macht. Seine <Faustregel> weist damit zurück auf das

Problem des Kontextes. Als Bedingung der Möglichkeit von Metaphern
hat, daraufhat Weinrich aufmerksam gemacht, einzig die Kontextuali-
tät wirkliche Bedeutung. « Eine Metapher, und das ist im Grunde die

einzig mögliche Metapherndefinition, ist ein Wort in einem Kontext,
durch den es so determiniert wird, daß es etwas anderes meint, als es

bedeutet. Vom Kontext hängt wesentlich ab, ob eine Metapher sich
selbst deutet oder rätselhaft bleibt. Eine starke Kontextdetermination
zwingt auch das fremdeste Wort in den gemeinten Sinnzusammenhang.

Die stärksten Stützen einer Metapher sind dabei die metaphorischen
Nachbarn, wenn sie aus dem gleichen Bildfeld stammen.»45

Implikationszusammenhang und Kontextualität sind ebenfalls die
Grundelemente dessen, was Stierle im Sinne einer Vervollständigung
der Interaktionstheorie als einen Diskurs zu beschreiben versucht hat,
der ausgeht von Metaphern bzw. an der Metaphorik orientiert bleibt.
Das Wechselspiel zwischen Bildspender und Bildempfänger - Kurz
spricht von einem «Prozeß wechselseitiger Amalgamierung», der die

Metapher von anderen Fällen «semantischer Inkongruenz»46 abhebe —

kann erst dann zureichend beschrieben werden, wenn man in der

Interaktion einen Diskurs sieht, weil erst der Diskurs auf die vollstän-

44 Was bedeutet der herkömmliche Begriff der Metapher?, in: Haverkamp, a.a.O.,
340-355, hier 353.

45 H. Weinrich, Semantik der kühnen Metapher, in: Haverkamp, a.a.O., 316-339,
hier 334f.

46 Ebd., 22f.



476 Religionsphilosophie und Metaphorik

digste Weise jene Elemente versammelt47, die eine Analyse sprachlicher

Gebilde — ihre Funktion mitzuteilen und aufzuklären — erlauben.
Stierle geht davon aus, « der Kontext des Diskurses selbst » determiniere
den Gebrauch des Bildes als Metapher, so wie umgekehrt die Metapher
den Kontext spezifiziert. Das aber bedeutet, daß für die Geschichte der

Metaphern, die aus dem Bild hervorgehen, die jeweilige Kontextualität
des Diskurses von wesentlicher Bedeutung ist. Im Diskurs wird die

metaphorische Potenz des Bildes zugleich aktualisiert und abgearbeitet»48.

Nicht zuletzt im Aufweis der «Ubiquität (der Metaphern) in
den Diskursen, die die Felder der Erfahrung auslegen »49, konvergieren
Stierles literaturhistorische Überlegungen mit den Zielsetzungen einer
Theorie religiöser Metaphern.

5. WAHRHEIT UND METAPHORIK

Black spricht von den Metaphern als «kognitiven Instrumenten».
Als solche sind die Metaphern «unerläßlich... zur Wahrnehmung von
Verbindungen, welche, einmal erkannt, dann wirklich vorhanden
sind»50. In dieser Bestimmung ist die Fähigkeit der Metapher,
beizutragen zur Erweiterung von Wissen, ausdrücklich eingeschlossen. Damit

wird der über Metaphern organisierte Diskurs anderen Diskursen in
Wissenschaft und Lebenswelt vergleichbar, auch wenn man — unter der
Rücksicht der Orientierungsfunktion von Diskursen — hier eher von
einer imaginativen Orientierung51 sprechen könnte, sofern die über

Metaphern organisierten Diskurse primär Sinnerwartungen repräsen-

47 Im Zusammenhang mit den Bestimmungen von <Text und Metapher als Diskurs>
nennt P. Ricoeur die folgenden Elemente konstitutiv für einen < metaphorischen
Diskurs!: «Ereignis und Bedeutung, einzelne Identifizierung und allgemeine Prädikation,
propositionaler und illokutärer Akt, Sinn und Bedeutung, Wirklichkeitsbezug und
Selbstreferenz» (Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik, in: Haverkamp,
a.a.O., 356-375, hier 360).

48 K.H. Stierle, Der Maulwurf im Bildfeld- Versuch zu einer Metapherngeschichte,
in: Archiv für Begriffsgeschichte 26 (1982) 101-143, hier 103.

49 Ebd., 101.
50 M. Black, Mehr über die Metapher, a.a.O., 409.
51 Vgl. W. Sparn, Hans Blumenbergs Herausforderung der Theologie, in: Theologische

Rundschau 49 (1984) 170-207, hier 194.



Religionsphilosophie und Metaphorik 477

tieren. Die Überlegungen von Sprach- und Literaturwissenschaftlern
jedenfalls stellen die <Wahrheitsfähigkeit> der Metapher nirgends in
Frage. Problematisch scheint allenfalls die Abgrenzung der < metaphorischen)

Wahrheit von konkurrierenden Wahrheitsbegriffen. So geht
bereits die aristotelische Substitutionstheorie gleichsam selbstverständlich

von einer der Metapher zugehörigen Wahrheit aus. Über die
Ähnlichkeit bringt die Metapher, sofern sie ein <Dieses> als <das> bezeichnet52,

Sachverhalte, Gegebenheiten, Verhältnisse zum Ausdruck, die

nur in dieser Weise identifizierbar sind. Voraussetzung ist eine
angemessene Bildwahl, die bewirkt, daß gerade die Metapher das Gemeinte
in der ihm eigentümlichen Weise vor Augen stellt. An diesen

Argumentationszusammenhang knüpft Black insofern an, als er die Frage, ob

metaphorische Aussagen <wahr> sein können, in der Weise akzentuiert,
daß die Frage nunmehr lautet, inwieweit der Gebrauch von Metaphern
«Erkenntnisse darüber vermitteln kann, <wie die Dinge sind)»53. Eine
positive Antwort auf diese Frage ist weitgehend davon abhängig, ob es

gelingt, die Metapher — über das fiktionale Moment hinaus — in Parallele

zu setzen mit anderen, ebenfalls vom Begriff unterschiedenen
kognitiven Verfahren, und zwar mit solchen, «die man nicht als bloßen
Ersatz für Bündel von tatsachenbezogenen Aussagen anzusehen
braucht ». Wie in der aristotelischen Theorie tritt auch hier an die Stelle
des Gegensatzes zwischen <wahr> und <falsch> die Kategorie der
Angemessenheit. Die Metapher, die von solchen Voraussetzungen aus zu

sagen beansprucht, <wie die Dinge sind), operiert dann gerade nicht mit
einem Wahrheitsbegriff, der stillschweigend von einem wörtlichen
Äquivalent zu jeder Metapher ausgeht. Letzteres weicht vielmehr einem

genuinen Bezugssystem, daß — so der Ansatz Blacks — so konstruiert ist,
daß ausschließlich die Metapher zwischen ihm und dem Rezipienten
vermitteln kann. Dieses Bezugssystem kann ein ästhetisches sein, läßt
sich aber nicht auf Ästhetik reduzieren.

52 Vgl. Rhetorik III, 2, 10 und 13.
53 M. Black, Mehr über die Metapher, a.a.O., 409. Vgl. auch 410f. Siehe auch die

analoge Definition bei W. Koller (Semiotik und Metapher. Untersuchungen zur
grammatischen Struktur und kommunikativen Funktion von Metaphern, Stuttgart 1975):
« Metaphern übertragen zwar auch objektsprachliche Informationen, aber in einer
spezifischen Überlagerung mit metasprachlichen Informationen... Das bedeutet, daß... die
Bewertung von metaphorischen Prädikationen als <falsch> im Sinne der Alternativlogik
sinnlos ist, weil <wahr> und <falsch> keine Kategorien sind, die sinnvoll auf die von
Metaphern intendierte Sinnstruktur anzuwenden sind. » (46f.)



478 Religionsphilosophie und Metaphorik

Was Black mit der Kennzeichnung der Metapher als eines «kognitiven

Instrumentes» beschreibt, versucht Weinrich mit dem Ausdruck
von der Metapher als «demiurgischem Werkzeug»54 zu fassen. Damit
kritisiert auch er indirekt die klassische Metapherntheorie, die davon

ausging, die Metapher bilde lediglich reale bzw. fiktionale Zusammenhänge,

z.B. Analogien, ab. Das «demiurgische Werkzeug» Metapher
beschreibt aber keine Allegorien, sondern stellt diese allererst her, weil
die Metapher «ihre Korrespondenzen erst schafft»55. Sie ist entsprechend

auch nicht einfachhin Prädikation — von einer solchen könnte
man nämlich im Sinne der Adäquation von <wahr> oder <falsch>
sprechen. Die Metapher ist im Gegenteil «eine widersprüchliche Prädikation»56

- mit allen Konsequenzen in bezug auf Kontextualität und
Diskursivität : erst im Widerspruch zum Wahrheitsverständnis in
Alltags- wie Wissenschaftssprache geht ihre Bedeutung auf.

Ähnlich argumentiert Ricoeur57 in seinen Überlegungen zu Stellung

und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache>, in denen es

unmittelbar um die religiöse Metaphorik geht. Nach Ricoeur
kennzeichnet es die Metapher, daß sie « auf eine schiefe Weise », aber darum
doch nicht falsch oder mißverständlich, sagt, was die Dinge sind. Mit
der «nötigen Vorsicht», d.h. ohne voreilige Suspension des prädikativen

Widerspruchs — ihrer «Zweideutigkeit» —, ist daher die Rede von
einer «metaphorischen Wahrheit» durchaus gerechtfertigt.

All diese unterschiedlichen Annäherungen an das Problem
Wahrheit/Metapher kommen durchweg zu positiven Ergebnissen. Die
einzelnen Ansätze, ausgehend von sehr verschiedenen methodischen

Vorgaben und gestützt auf unterschiedliche Paradigmen (die
Sprachwissenschaft und Linguistik, aber auch die Analyse literarischer und

religiöser Texte) stimmen darin überein, daß die Metapher - gerade auf
dem Hintergrund diskursiver Zuweisungen — eine genuine Weise
darstellt, die Wirklichkeit zu erfassen, gerade weil das von ihr Intendierte
sich einer begrifflichen Fixierung verweigert. Deswegen eignet ihr auch

nicht eine im Verhältnis zur Alltags- wie zur Wissenschaftssprache
ephemere Wahrnehmungsweise. Infolge der Omnipräsenz der Bilder,

54 Ebd., 331.
5 5 Ebd.
56 Ebd., 330.
57 In : P. Ricoeur/E. Jüngel, Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, München

1974, 45-70, hier 53f.



Religionsphilosophie und Metaphorik 479

die sich nicht auf bestimmte Wahrnehmungs- und Artikulationsweisen
eingrenzen lassen, steht sie nicht nur zu den anderen Diskursen,
sondern auch zur Handlungsebene in einer durchgängigen Beziehung:
« Bilder stehen am Ende eines Gedankengangs und am Anfang einer
Handlung.»58 Überlegungen in gegenwärtigen Diskussionen zum
Wahrheitsgehalt der Metapher verweisen übereinstimmend auf die

Rechtmäßigkeit und die faktische Gegebenheit einer von der Alltagsund

wissenschaftlichen Einstellung aus eigenem Recht unterschiedenen

Wahrnehmungsweise, ohne sie auf die ästhetische Ebene

einzugrenzen. Plausibel können solche Hinweise aber nur sein, wenn sich
auch Kriterien zur Unterscheidung der einzelnen Wahrnehmungsweisen

angeben lassen.

Die Alltags- und Wissenschaftssprache kennzeichnende
Wahrnehmungsweise verfährt primär beschreibend und darstellend. Der ihnen
zugrunde liegende Wahrheitsbegriff ist, ohne daß damit eine
erkenntnistheoretische Einschränkung ausgesprochen wäre, am Gedanken der

Adäquation orientiert. Die Grenze solcher Wahrnehmungsweisen liegt
da, «wo sich das System lexikalischer Assoziationen in ein Modell
einfügt, das eine Situation evoziert»59, d.h. wo an die Stelle der

Beschreibung und Darstellung die Neukonstitution tritt. Sprachspiel und

(mögliche) Interaktion treten dabei an die Stelle der darstellenden und
beschreibenden, d.h. abbildenden Elemente. Von dieser Grenzbestimmung

her stellt sich die Metapher unter der Rücksicht ihrer Konstitution

als eine Transformation vorgegebener Beschreibungselemente dar
— und zwar vermittels eingefügter Bildfelder und Interaktionsmuster ;

unter der Rücksicht ihrer Funktion stellt sie sich dar als der Versuch,
jenseits der beschreibenden Ebene neue Bedeutungen, ja «neue Welten»

(Ricoeur), zu konstituieren. Wird dabei die Ebene des
Ästhetischen nicht verlassen, dann meint <neue Welt> das Fiktionale ohne

expliziten Verbindlichkeitsanspruch oder, wie Nietzsche60 polemisch
hervorgehoben hat, den Versuch, Verbindlichkeit generell aufzulösen.

Wenn aber auf der anderen Seite «die metaphorische Sprache ihre

58 A. Demandt, Metaphern für Geschichte, München 1978, 448.
59 H.R. JauB, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt2 1984,

757.
60 Vgl. F. Nietzsche, Werke, hrsg. von K. Schlechta, München 1954, Bd. III, 316

und 319. Zur Diskussion um die Metapher im 19. Jahrhundert s. auch:
J. Link/E. Wülfing, Bewegung und Stillstand in Metaphern und Mythen, Stuttgart
1983.



480 Religionsphilosophie und Metaphorik

Funktion der Neubeschreibung von Wirklichkeit nur mit Hilfe einer
Sinnfindung ausübt, die den Wert einer Fiktion hat»61, können Fiktio-
nalität und Verbindlichkeit keine unvereinbaren Gegensätze darstellen,
wie Ricoeur am Beispiel der religiösen Metaphorik zu zeigen versucht
hat. Entscheidendes Kriterium für Ricoeur ist der Umstand, daß die

(religiöse) Metapher nicht nur an unseren Willen, sondern auch an

unsere Einbildungskraft appelliert. Unabhängig von dieser Antwort,
gegen die man kritisch einwenden kann, daß die Vorherrschaft einer
<Poetik> wenig vereinbar erscheint mit den Traditionen einer negativen
Theologie und einer sich als Fiktionalismuskritik verstehenden Abkehr
von Anthropomorphismen, ist es richtig, daß sich die Möglichkeit einer

religiösen Metaphorik an der Frage entscheidet, ob Fiktionalität und

religiöse Orientierung miteinander vereinbar sind oder nicht.

6. DIE METAPHER ALS MODELL RELIGIÖSER REDE

Überlegungen zu Status und Funktion der Metapher seitens der

Religionsphilosophie könnten leicht dahingehend mißverstanden werden,

als ginge es hier um eine Reduktion der religiösen Überlieferung
und ihrer Sinnvorgabe auf konkrete Metaphern, die sich z.B. in der
Bibel finden. Zwar nehmen sie bei solchen Beispielen ihren Ausgang;
sie intendieren aber, über diese Beispiele (etwa die Gleichnisse und
Parabeln des Neuen Testaments) hinaus eine neue Perspektive der

religiösen Überlieferung insgesamt, die sich am Wahrheits- und
Wirklichkeitsverständnis der Metaphern im engeren Sinne orientiert. Auf
die rabbinische Tradition bezogen nannte Feldman ein solches Verfahren

«the expansion of compressed Biblical Metaphors»62. Diesem
Verfahren kann man dadurch gerecht zu werden versuchen, daß man die

religiöse Metaphernwelt als ein theologisches Modell behandelt. Dazu

berechtigt nicht zuletzt eine Vielzahl von Wortmeldungen aus dem
Umkreis der Diskussionen, die in den letzten Jahren zum Problem der

Metapher geführt worden sind. Hierher gehören u.a. Kennzeichnungen

61 P. Ricoeur, a.a.O., 70.
62 The Parables and Similes of the Rabbis, Cambridge 2 1927, 9.



Religionsphilosophie und Metaphorik 481

der Metapher als eines Bedeutungs-/Bezugssystems, als Heuristik, als

eines diskursiven Redemodus der Zuweisung bzw. als eines Instruments
modellhafter Unterscheidung. Snell63 etwa hat — über solche Beschreibungen

noch hinausgehend — im Rückblick auf die Bedeutung der

Metapher in der Antike von ihr als einem Denkmodell gesprochen, das

gleichberechtigt ist im Verhältnis zu den Modellen rationaler
Welterklärung. Naturwissenschaftler sprechen von Modellen als selbstgewählten

und -konstruierten Vorstellungen in bezug auf angenommene/
unterstellte Realitäten. Das Modell ist bildliche Erscheinung bzw. sichtbarer

Ausdruck einer gedanklichen Konstruktion. Sofern es auf ein als

wirklich Gegebenes Gedachtes bezogen ist, ist es keine freie Erfindung.
Weil es aber von der Voraussetzung lebt, daß die Realität, auf die es sich

richtet, prinzipiell nicht adäquat dargestellt werden kann, enthält es ein
fiktionales Moment. Modelle bilden keine Wirklichkeit ab, sondern
wollen Annäherungen an eine angenommene Wirklichkeit ermöglichen.

Der Modellbegriff — der Versuch einer Versichtbarung des Unsichtbaren

mit allen daraus sich ergebenden Einschränkungen — läßt sich

nicht nur für die Naturwissenschaften fruchtbar machen, sondern auch

für die Theologie. In einem theologischen Sinne spricht Auer64 vom
Modell als einem «Wort-Bild» und formuliert damit eine doppelte
Kritik an einem religiösen Wahrheitsbegriff, dessen Kriterium der
Realismus ist. Ausgeschlossen ist sowohl die Vorstellung von einer
adäquaten Abbildung der intendierten Wirklichkeit wie die Überzeugung
von der Möglichkeit einer Verobjektivierung des Transzendenten über
den (theologischen) Begriff. Der hier festgehaltenen Unterscheidung
zwischen Gott und Welt bzw. zwischen Schöpfer und Geschöpf
entspricht auf der Modellebene das Moment der Fiktionalität. Sie ist
deshalb nicht nur relevant für das Verständnis jener Texte der religiösen
Überlieferung, die unmittelbar metaphorisch sind (Gleichnisse, Parabeln)

; auch in bezug auf jene Texte, die man eher quasi-metaphysisch zu
verstehen gewohnt ist, fordert sie eine veränderte Perspektive. In dieser

Perspektive ist z.B. auch der Bericht über die Schöpfung nur ein «Bild,

63 Vgl. das Kapitel : Gleichnis, Vergleich, Metapher, Analogie, in : Die Entdeckung
des Geistes, Göttingen 41975, 178—204, hier 184.

64 A. Auer, Die Bedeutung der Modell-Idee für die Hilfsbegriffe des katholischen
Dogmas, in : J. Ratzinger/H. Fries (Hrsg.), Einsicht und Glaube, Freiburg2 1962, 259-
279, hier 263.



482 Religionsphilosophie und Metaphorik

eine übertragene Redeweise, eine Metapher, die sich wohl kaum in
einen Begriff von metaphysischer Verbindlichkeit zurückübersetzen»65

läßt.
Diese Thesen lassen sich im Rückgriff auf die neutestamentliche

Metaphernwelt verdeutlichen. Die Gleichnisse und Parabeln des

Neuen Testamentes lassen sich, wie die neuere Forschung66 gezeigt hat,
in ihrem Kern jeweils auf eine Metapher reduzieren. Anders als

beispielsweise in den ausschließlich lehrhaften Texten entsprechen einander

hier konkrete Sprachform und Aussage/Wahrheit auf unmittelbare
Weise ; man kann die jeweils zugrunde liegende Metapher nicht auflösen

und nicht übersetzen, sondern lediglich umschreiben. Die
Erzählungen sind so konzipiert, daß jenseits realistischer Wahrheitskriterien
vermittels der «Elemente des Fiktionalen... ein Bezug auf die
Gottesherrschaft»67 konstruiert wird (etwa in der Rede von Gott als Vater,
König, Hausherr etc.), ohne dabei eine Identifikation von Welt und
Gott bzw. ein begriffliches Korrelat der entfalteten Bilderwelt anzuzielen.

In Übereinstimmung mit der Bedeutung der Interaktion, die in den

neueren Metapherntheorien immer wieder betont wird, kann von
<Wahrheit> hier lediglich im Sinne eines Ereignisses/Geschehens
gesprochen werden, ein Umstand, der unter der Rücksicht einer
Interpretation nicht <Übersetzung> (Substitution), sondern <Verständigung>
(Interaktion) impliziert68.

Läßt sich von solchen Voraussetzungen aus begründen, daß Meta-
phorik/Fiktionalität und religiöser Wahrheits-/Verbindlichkeitsan-
spruch miteinander vereinbar sind Eine positive Antwort dürfte dann
möglich sein, wenn man sich auf die folgenden Präzisierungen der in
Frage stehenden Begriffe einigen kann : Als erstes müßte die Forderung
eingelöst werden, die Reduktion des Fiktionalen auf das <bloß> Erdichtete,

Imaginative zu überschreiten und Fiktionalität entsprechend den

Bestimmungen des <fiktionalen Vertrags> neu zu definieren (u.a. durch
Hinzunahme der in den neueren Metapherntheorien immer wieder

65 G. Söhngen, Analogie und Metapher, Freiburg-München 1962, 102.
66 Vgl. H. Weder, Die Gleichnisse Jesu als Metaphern. Traditions- und

redaktionsgeschichtliche Analysen und Interpretationen, Göttingen 1978.
66 Ebd., 67.
68 H. Weder (97f.) empfiehlt, bei der Betrachtung der Erzählung besonders «auf das

Verhältnis von erzählter (als Folge der metaphorischen Prädikation fiktionaler) und
vorjindlicher (als Verständigungsbedingung für die erzählte notwendiger) Welt zu achten

».



Religionsphilosophie und Metaphorik 483

betonten Breignise.be.ne). Von hierher wäre dann auch eine Lösung des

Problems der Zuordnung resp. Entmischung von <facta> und <ficta>

wahrscheinlich, in der religiöse Verbindlichkeitsansprüche nicht von
vorneherein ausgeklammert werden. Einlösen läßt diese Forderung
sich allerdings nur, wenn <Wahrheit> nicht mehr ausschließlich als

<faktische Überprüfbarkeit) verstanden wird. Im Blick auf religiöse
Verbindlichkeitsansprüche kann <Wahrheit> ohnehin nicht bedeuten,
daß über gleichsam methodisch entscheidbare Vorgaben und mit
quasiwissenschaftlicher Autorität (die isolierte Ebene der <facta>) Sachverhalte)

bestätigt oder in Frage gestellt würden. Die <religiöse Verbindlichkeit),

so ist gegenüber solchen Ansätzen zu betonen, ist nichts, was
<an sich> bestünde. Ihr Verpflichtungscharakter wie die Plausibilität, die
sie für sich beansprucht, zielen auf ein Einverständnis des Hörers (die in
der Interaktionstheorie der Metapher angesprochene kommunikative

Situation) und damit aufeine am Handeln orientierte Verläßlichkeit, die
erst als solche auch zur Verbindlichkeit für das Denken wird. Diesen

Zusammenhang hat gerade die neuere Gleichnisforschung wieder
allgemein bewußt gemacht. «Die Gleichnisse setzen keine allgemeinen
Wahrheiten in die Welt ; sie machen vielmehr die Nähe Gottes zur Welt
zum Ereignis. »69 Die hier hervorgehobene konstitutive Bedeutung der

Ereignisebene für das, was als <religiöse Verbindlichkeit) angesprochen
werden kann, zeigt nicht nur, daß gerade ein an der Metapher
orientierter Wahrheitsbegriff die Intentionen der religiösen Überlieferung
verständlich machen kann ; sie zeigt auch, daß über die begrenzte Form
der (bestimmten) literarischen Präsentation religiöser Aussagen hinaus
die Metapher und in einem erweiterten Sinne das fiktionale Element
überhaupt geeignet sind, die Wahrheitsansprüche der religiösen
Überlieferung zu explizieren. Von daher mag es gerechtfertigt sein, die

Metaphorik — ausgehend von als solchen ausweisbaren Texten im Corpus

der religiösen Überlieferung — in der Richtung eines generellen
Verständnisses religiöser Wahrheits- und Verbindlichkeitsansprüche zu

erweitern, eines Verständnisses, für das die religiöse Sprache «durch
und durch metaphorisch» ist. «Gott ist ein sinnvolles Wort nur im
Zusammenhang metaphorischer Rede. Es wird sofort sinnlos, wenn
man die connexio verborum nicht metaphorisch verstehen will.»70

69 Ebd., 275.
70 E. Jüngel, Metaphorische Wahrheit. Erwägungen zur theologischen Relevanz der

Metapher als Beitrag zur Hermeneutik einer narrativen Theologie, in :

P. Ricoeur/E. Jüngel, a.a.O., 71—122, hier 110.



484 Religionsphilosophie und Metaphorik

Soll nun nicht das Gegenteil dessen, was eine solche Kon2eption
intendiert, eintreten, nämlich die Auflösung der religiösen Überlieferung

in Beliebigkeit und Unverbindlichkeit — eine solche wird der

Metaphernsprache ja weithin unterstellt (erinnert sei in diesem
Zusammenhang nur an die polemische Auslegung der Entmythologisierungs-
these Bultmanns, die von einer Entleerung der christlichen Überlieferung

auf dem Wege über eine Remetaphorisierung spricht71) —, ist eine
Antwort auf die Frage nach den Kriterien einer möglichen Verifikation
erforderlich, auch wenn inzwischen hinreichend deutlich geworden
sein dürfte, daß Verifikation in diesem Zusammenhang nicht faktische
Überprüfbarkeit heißen kann. Letzte Legitimation (und damit Grundlage

der Verifikation) ist im Ansatz Marquards bekanntlich das

Individuum11. Diese Grundlage, sicher erläuterungsbedürftig, trifft sich mit
dem, was Sprachwissenschaftler für einen unverzichtbaren Maßstab

speziell der religiösen Metapher ansehen, gerade weil sowohl die

Korrespondenz- wie die Kohärenztheorie hier als fundamentum in re
ausscheiden müssen. Koller73 nennt als Wahrheitskriterium der religiösen
Metapher, die er als absolute, d.h. nicht in Begrifflichkeit auflösbare

einführt, den « Grad ihrer Harmonie mit den Erkenntnisinteressen und

Lebenserfahrungen von spezifischen Kommunikanten..., d.h. <den>

Grad ihrer Evidenz, wobei auch emotionale Aspekte berücksichtigt
werden müssen». Gerade solche Metaphern aber, «die genetisch
spezifischen Provokationssituationen entspringen, verändern ihre
ursprünglichen pragmatischen und kognitiven Funktionen, wenn sie sich

verfestigen und verabsolutieren. Auf der einen Seite eröffnen sie auf
sehr wirksame Weise neue Perspektiven auf schon bekannte Sachverhalte,

auf der anderen Seite verdecken sie aber auch bestimmte Aspekte
dieser Sachverhalte oder geben diesen durch neue Analogiezwänge eine

fragwürdige Gesamtinterpretation.»74 Die Frontstellung zwischen
überliefertem (dogmatischem) Wahrheitsanspruch der Religionen
(Orthodoxien und Fundamentalismen) und einem an der Metapher als

Modell religiöser Rede orientierten Verbindlichkeitsanspruch läßt sich

nur auf diese Weise erklären.

71 Zur neueren Diskussion um den Ansatz R. Bultmanns vgl. B. Jaspert (Hrsg.),
Rudolf Bultmanns Werk und Wirkung, Darmstadt 1984.

72 Das übergeordnete Ziel der explizierten «Gewaltenteilung» besteht bei
O. Marquard ja gerade in dem « Gewinn der Chance für den Menschen, ein einzelner zu
sein» (Aufgeklärter Polytheismus..., a.a.O., 84).

73 Ebd., 268.
74 Ebd., 269.



Religionsphilosophie und Metaphorik 485

Die metaphorische Redeweise geht von der Prämisse aus, über Gott,
aber auch über das gleichsam <aus ihm Abgeleitete», seien prin2ipiell
keine Erfahrungen möglich, die empirischen Erfahrungen vergleichbar
wären, weshalb hier auch keine Prädikate angewandt werden könnten,
die der empirischen Erfahrungswelt in einem unmittelbaren und strikten

Sinne korrelierten. Das fundamentalistische (und auch orthodoxe)
Wahrheitsverständnis dagegen geht davon aus, daß der Gegenstandsund

Erfahrungshorizont religiöser Aussagen, ursprünglich Metaphern,
jenseits des Metaphorischen zusammenfällt mit dem empirischen
Erfahrungshorizont ; aus den Metaphern werden « determinierende
Faktoren für das Denken»75. Im dogmatischen Reflexionsprozeß wird das

ursprünglich Metaphorische zur ontologischen Vorentscheidung, in
welcher die unmittelbare und individuelle Erfahrung zurückgedrängt
wird zugunsten eines generalisierenden Denkens, das Absolutheitsan-
sprüche erhebt und Aussagen über eine transzendente Wirklichkeit
vermittels < realistischer» Korrelate für möglich hält. Ihr gegenüber
versucht eine religiöse Metaphorik geltend zu machen, «daß sich das

<wahre Wissen» nicht auf argumentativem Wege mit begrifflichen
Mitteln erschließt, sondern mittels Intuition», weshalb «sich Wissensgehalte

nur in komplexen Bildern erfassen und mittels komplexer
Bilder»76 übertragen lassen. Der Streit zwischen diesen beiden Möglichkeiten

einer Annäherung an die Problematik religiöser Verbindlichkeit
läßt sich nicht ausschließlich theoretisch bzw. wissenschaftlich
entscheiden. Es ist auch schwer, eine Metatheorie zu formulieren, die

eindeutig angeben und benennen könnte, welcher der beiden möglichen

Lesarten jeweils und mit welchen Gründen der Vorzug zu geben
wäre. Die Entscheidung für die eine oder die andere Möglichkeit setzt
neben der vorgängigen Einwilligung in das jeweilige <Sprachspiel> die
Bereitschaft zur Teilhabe voraus, d.h. die Anerkennung der jeweiligen
kommunikativen Situation als der eigenen. Es sind daher immer auch

Interessen, die darüber entscheiden, welche Wahlmöglichkeit ergriffen
oder verworfen wird. Dies sei zum Schluß am Beispiel der Alternative
<Fundamentalismus» oder <aufgeklärtes religiöses Bewußtsein» noch
einmal verdeutlicht.

75 Ebd.
76 Ebd., 270.



486 Religionsphilosophie und Metaphorik

7. FUNDAMENTALISMUS ODER AUFGEKLÄRTES RELIGIÖSES BEWUSSTSEIN?

Die bisherigen Überlegungen zum Status und zur Funktion der
religiösen Metaphorik führten unter anderem zu dem Ergebnis, daß es

die Art und Weise, in der sich die Texte der religiösen Überlieferung
präsentieren, selbst ist, die zur Bestätigung der neuzeitlichen Anthro-
pomorphismuskritik mit all ihren Konsequenzen führt und damit indirekt

den Beweis erbringt, daß sich auch angesichts der neuzeitspezifischen

Modernisierungsprozesse und jener Differenzierungen, durch die
ein dogmatisches Religionsverständnis im pejorativen Sinne zunehmend

marginalisiert wird, sinnvoll von einem Verbindlichkeitsanspruch

(und seiner Einlösung) der religiösen Überlieferung sprechen
läßt. Der bereits mehrfach angedeutete mögliche Rückgriff auf Kant,
aber auch die Rückführung der gegenwärtig kaum noch bestrittenen

Bedeutung der Fiktionalität auf die kopernikanische Wende und damit
auf die Anfänge des neuzeitlichen Wissenschafts- und Wirklichkeitsverständnisses

sind durchaus Belege für die These, daß sich Aufklärung
und religiöse Metaphorik in einem unmittelbaren Sinne aufeinander
beziehen lassen. Man wird schwerlich bestreiten können, daß gerade
Kants religionsphilosophisches Werk der hier entfalteten religiösen
Metaphorik seinen Intentionen nach sehr nahe kommt. Seine Ausführungen

zur Theodizeeproblematik etwa lassen sich durchaus als

Kurzformel und Minimalkonsens dessen auf den Begriff bringen, was ein an

Metaphern orientiertes Reden über religiöse Verbindlichkeit überhaupt
noch anzuerkennen und argumentativ zu begründen bereit ist77.

Globaldeutungen der Gegenwart, die von neuzeitspezifischen
Differenzierungsprozessen in Wissenschaft, Recht und Gesellschaft

ausgehen, von <Moderne> oder <Postmoderne> sprechen oder die
entwickelten Industriegesellschaften des Westens als solche <nach der

Aufklärung) bzw. als <durch die Aufklärung hindurchgegangene)
charakterisieren, begegnen allenthalben der Skepsis. Auf der anderen Seite

aber, wenn sich Religion und Gesellschaft, religiöse Institutionen und

religiöses Bewußtsein der einzelnen nicht mehr ohne weiteres friktionsfrei

aufeinander beziehen lassen und eher regressive Entwicklungen im

77 Ich denke hier vor allem an die Unterscheidung zwischen authentischer Theodizee
(machthabender praktischer Vernunft) und doktrinaler (vernünftelnder <= spekulativer>
Vernunft). Siehe: Werke, a.a.O., Bd. VI, 116. Vgl. auch meine Arbeit: Das <Jahrhundert
der Theodizee>, in: Kant-Studien 73 (1982) 393—405.



Religionsphilosophie und Metaphorik 487

Bereich des Religiösen (sogenannte <neue religiöse Bewegungen>, das

Wiederaufleben von Religionskriegen, Theokratieversuche und Neo-
fundamentalismen) weltweit wieder zu einem brisanten Thema werden,

kann der Hinweis auf die Aufklärung, gerade als unvollendete,
dabei behilflich sein, für eine <Version des Religiösen) zu werben, die

von jenen Tendenzen abweicht, die die Religion in der einen oder in der
anderen Weise instrumentalisieren. (Nicht nur ihre Beanspruchung für
eine bestimmte Politik, sondern auch ihre Reduktion auf
Bestandserhaltungsprobleme der Gesellschaft ist dabei angesprochen.) < Aufgeklärtes

religiöses Bewußtsein) ist unter diesen Bedingungen immer noch —

wie schon bei Kant — vor allem das Vermögen des Einzelnen, aber auch

von Gruppen, «in Religionsdingen sich ihres eigenen Verstandes ohne

Leitung eines anderen sicher und gut zu bedienen »78. Diese Forderung
— und das ist das Mindeste, was sich aus einer solchen Perspektive
heraus zu einem Ansatz sagen läßt, der sich in bezug auf die Frage nach
der Verbindlichkeit der religiösen Uberlieferung an Metaphern im
weitesten Sinne orientiert — steht sicher nicht im Widerspruch zu den
Intentionen einer religiösen Metaphorik. Ein Fundamentalismus in
<Religionsdingen> ist dagegen mit ihnen schlechthin inkompatibel. In
den unterschiedlichen Fundamentalismen fungiert als Wahrheitskriterium

die Vorstellung von der Möglichkeit einer faktischen Uberprüf-
barkeit, ob man z.B. — wider die Ergebnisse der historischen und
exegetischen Forschung — die biblischen Schöpfungstheoreme in ein
Konkurrenzverhältnis zu den modernen Evolutionstheorien rückt (der
Creationismus in den USA) oder sakral-politische Zusammenhänge aus
den biblischen Texten als Modelle einer auch gegenwärtig wünschbaren

politischen Ordnung festschreibt (die unterschiedlichen Theokratieversuche

in Israel und im Iran). Einem solchen Wahrheitsverständnis
werden die Texte der religiösen Uberlieferung zu unwiderruflichen und
argumentativ nicht in Zweifel zu ziehenden Entscheidungen über
tatsächliche Sachverhalte, was selbst dann noch gilt, wenn, wie im Dogma,
der Umweg über die Allegorisierung gewählt wird — ist doch auch hier
trotz aller <Symbolisierungen) ein Religionsverständnis konstitutiv, für
das Religion immer auch Interpretament der Wirklichkeit ist — oft in
Konkurrenz zu den Wissenschaften.

78 Kant, Werke, a.a.O., Bd. VI, 59.



488 Religionsphilosophie und Metaphorik

Das Programm einer religiösen Metaphorik, die nicht auf eine

Beschäftigung mit solchen Texten der religiösen Überlieferung eingegrenzt

ist, die im strikten Sinne metaphorisch sind, die vielmehr auch im
Blick auf jene Texte, die man eher quasi-metaphysisch auszulegen

gewohnt ist, einen Perspektivenwechsel signalisiert, verzichtet von
vorneherein auf Weltdeutungen, die im Widerspruch zu den Plausibi-
litätsstrukturen der Moderne stehen. Sie verabschiedet damit ein
Paradigma, in dem eine prinzipiell für möglich gehaltene Assimilation
wissenschaftlicher bzw. quasi-wissenschaftlicher Annahmen/Konstrukte
als Bedingung der Plausibilisierung religiöser Verbindlichkeitsansprüche

fungierte. Diese Selbstbescheidung ist nicht ohne Konsequenzen für
die Handlungsebene. In aktuellen Tagesfragen, bei denen von
unterschiedlichen letzten Orientierungen und Zielvorgaben aus nach Lösungen

für konkrete Probleme gesucht wird, bedeutet der Rückgriff auf
religiöse Vorgaben in einem Sinne, wie ihn die religiöse Metaphorik
favorisiert, eine ungleich größere Gesprächsbereitschaft und
Kompromißfähigkeit als dies in den dogmatischen Lösungsversuchen der Fall
ist. Religiöse Verbindlichkeit ist für sie nicht Ausdruck einer
immanenten Vernunft, die sich z.B. durch formale Begründungsverfahren
ausweisen-ließe, noch wird sie von sogenannten <göttlichen Seinswahrheiten)

garantiert und abgesichert, die ihrerseits argumentativ nicht
mehr in Zweifel gezogen werden dürfen. Andererseits ist die metaphorische

<Lesart> nicht identisch mit solchen Versuchen einer Symboli-
sierung/Allegorisierung der Texte der religiösen Überlieferung, die

beispielsweise aus der Kontextualität dieser Aussagen die Konsequenz
ziehen, jenseits des Vordergründigen und Zeitbedingten existiere eine
<andere> Ebene, auf der sich der <geistige> oder <wahre> Sinn dieser

Aussagen widerspruchsfrei formulieren und im Sinne einer unumstößlichen

Regel für das Denken wie für das Handeln definieren lasse.

Was dies konkret bedeutet, läßt sich zeigen am Beispiel der aktuellen
Auseinandersetzungen um die Auslegung der <Bergpredigt> angesichts

politischer Tagesfragen. Von den unterschiedlichen Fundamentalismen

wird dieser Text im Sinne einer unmittelbaren Handlungsanweisung

verstanden — bis hin zu theokratischen Konsequenzen. Die alle-

gorisierende/spiritualisierende Reduktion der Aussagen der < Bergpredigt)

auf Konstrukte im Sinne der traditionellen Dogmatik nimmt
ihnen jede Brisanz und läßt sie in den aktuellen Diskussionen eher

bedeutungslos erscheinen. Der Versuch aber, diesen Text als Vorgabe
des je eigenen Handelns und Argumentierens einzubringen, ohne dabei



Religionsphilosophie und Metaphorik 489

regressive Tendenzen fürchten zu müssen, würde heißen, ihn so zu

verstehen, daß sich — wie Kant sagt — « zwar nicht Sätze darauf gründen »

lassen, daß man aber andererseits im Rückgriff auf diesen Text
Erfahrungen und Erwartungen problematisieren kann, die sich nicht als bloß
«gedichtete»79 leugnen bzw. abtun lassen. Dies, und nichts anderes,
will die religiöse Metaphorik.

79 Vgl. hierzu Anm. 39.




	Religionsphilosophie und Metaphorik

