Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewissheit
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS (GRAESER

Zu Hegels Portrait
der sinnlichen Gewil3heit

Zu Beginn des BewuBtseinskapitels in der <Phinomenologie des
Geistes>! charakterisiert Hegel eine Wissensauffassung, die dadurch
bestimmt ist, dal3 das erkennende Subjekt meint, unmittelbaren Zugang
zur Realitit zu haben. Die Priifung dieses Anspruches ergibt jedoch, dal3
das erkennende Subjekt beim Versuch der Identifizierung seiner Gegen-
stinde selbst auf allgemeine Termini angewiesen ist und daf3 die Gegen-
stinde dem erkennenden Subjekt mithin durch Begriffe vermittelt sind.
Sie sind als gewuBte Gegenstinde also weder unmittelbar gegeben noch
tiberhaupt Einzelnes.

Hegels These wird, zumindest in dieser allgemeinen Form, als kor-
rekt angesehen. Strittig ist allenfalls die Art ihrer Rechtfertigung. So hat
die Beschreibung und Kritik der sinnlichen GewiBheit in einigen
Punkten vehementen Protest hervorgerufen. Namentlich die Rede vom
<Das Jetzt>, <Das Hier> usw. wurde als triviales MiBverstindnis beziig-
lich der linguistischen Rolle von Ausdriicken diagnostiziert, welche
indexikalische Funktion haben 2. In diesem Kontext wurde auch Hegels

! Im nachfolgenden zitiert nach der Ausgabe von ]. HoFFMEISTER, Hamburg 1952,
6.Aufl. (= Philosophische Bibliothek, Bd. 114).

2 Zur Kritik siche namentlich W. BEcker, Hegels Begriff der Dialektik und das
Prinzip des Idealismus, Stuttgart 1969, S. 108-151; pErs.: Hegels Phinomenologie des
Geistes, Stuttgart 1971, S. 19-29, sowie I. SoLL, « Das Besondere und das Allgemeine in
der sinnlichen GewiBheit bei Hegel». In: Hegel-Jahrbuch 1976, S. 283-287. — Die posi-
tiven Ziige der Verwandtschaft mit modernen Attacken gegen die Theorie des Gegebe-
nen vermerkt gut R.C. SoLoMoN, In the Spirit of Hegel. A Study of G.W.F. Hegel’s



438 Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit

Neigung kritisiert, diese Ausdriicke als allgemeine Termini zu behan-
deln und sie so mit «<Baum>» und (Haus» auf eine Stufe zu stellen?®. An
apologetischen Einlassungen hat es wohl nie gemangelt. Doch gibt es
keine eigentlichen Verteidigungsversuche. Einer der wenigen Vertei-
digungsversuche — er stammt aus der Feder von W. Wieland’ — macht
zwar geltend, da3 sich Hegel der Unzulidssigkeit der Redeweise durch-
aus bewuf3t war. Allerdings i3t die Erérterung in der eben genannten
Arbeit nicht recht deutlich werden, warum Hegel diesen Punkt (und
Stein des AnstoB3es) dann nicht als solchen zu erkennen gibt.

Die nachfolgenden Erérterungen bemiihen sich um die Skizzierung
eines Interpretationsrahmens, innerhalb dessen Hegels Rede als Teil
der Beschreibung der Position der sinnlichen GewilBBheit verstindlich
werden soll. Insbesondere versuchen sie, plausibel zu machen, daf3
Hegels zugegebenermallen mifBverstindliche Redeweise ihrer Inten-
tion nach als notwendiger Teil einer Selbstbeschreibung bzw. Selbst-
thematisierung der sinnlichen GewiBheit zu verstehen ist. Damit wiirde
die Redeweise als solche zwar nicht immunisiert (s.u.). Doch wire mit
der Verschiebung der relevanten Ebenen auch ihr Stellenwert ein
anderer geworden und damit auch die Bedingung modifiziert, unter der
sie kritisierbar ist.

Phenomenology of Spirit, New York und Oxford 1983, S. 319-337. Zu erwihnen wire
ferner E. CassiRers Phinomenologie der Erkenntnis (= Philosophie der symbolischen
Formen, Bd. 3).

3 Siehe z.B. D.W. HAMLYN, Sensation and Perception. A History of the Philosophy of
Perception, London 1961, S. 141ff.

4 So etwa bei K. DUsING, « Die Bedeutung des antiken Skeptizismus fiir Hegels Kritik
‘der sinnlichen GewiBheit». In: Hegel-Studien 8 (1973), S. 119-130. Siche dagegen
A. GRAESER, « Hegels Kritik der sinnlichen GewiBheit und Platons Kritik der Wahrneh-
mung im <Theaitet>». In: Revue de Philosophie Ancienne 3 (1985).

* « Hegels Dialektik der sinnlichen GewiBBheit». In: Materialien zu Hegels <Phino-
menologie des Geistes», hrsg. von H.D. FuLpa und D. HENRICH, Frankfurt .M. 1973,
S. 67-82, bes. S. 70: « Doch wird man Hegel nicht gerecht, wenn man ihm logische oder
semantische Fehler nachweist und nicht gleichzeitig die Méglichkeit in Rechnung stellt,
daB er diese Fehlerhaftigkeit selbst gekannt und beriicksichtigt hat». — Siehe auch
R. WienL, « Uber den Sinn der sinnlichen Gewi3heit in Hegels <Phinomenologie des
Geistes» ». In: Hegel in der Sicht der neueren Forschung, hrsg. von I. FETSCHER, Darm-
stadt 1973 (= Wege der Forschung, Bd. 52) S. 41: «Die Sprache, die dieses BewuBtsein
spricht, um seine Erfahrung auszusprechen: das Jetzt ist Tag, das Hier ist Baum —, muf}
ihm unnatiirlich, ja verkehrt vorkommen». Vgl. auch C.-A. ScHEIER, Analytischer Kom-
mentar zu Hegels Phinomenologie des Geistes. Die Architektonik des erscheinenden
Wissens, Freiburg und Miinchen 1980, S. 39: «Die Priifung (...) kann nun wohl als
spitzfindig oder sogar als unverstindig erscheinen, wenn sie nicht ausschlieB8lich bezogen
bleibt auf die hier vom BewuBtsein behauptete, und unbeschadet, ob geschichtlich auf-
getretene oder eigens fiir diesen Anfang abstrahierte Wahrheit».



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit 439

II

Die sinnliche GewiBheit wird gelegentlich als vor-philosophische
Position charakterisiert, — als Weise der alltidglichen Weltzuwendung
etwa®, deren Selbstverstindnis durch keinerlei Problematisierung ihrer
begrifflichen Annahmen getriibt ist. Fiir dieses Verstindnis’ konnte
u.a. sprechen, daf3 die fiir philosophisches Denken wichtige Unterschei-
dung zwischen Ding und Eigenschaft erst auf der Stufe der Wahrneh-
mung Gestalt annimmt. Mag die als sinnliche GewiBheit beschriebene
BewuBtseinsgestalt auch als vorphilosophische Position gelten, so ist
damit allerdings nicht gesagt, daf3 die Position nicht philosophisch
relevant sei. Das Gegenteil scheint der Fall zu sein. Denn Hegel bringt
diese Bewulitseinsgestalt S. 87 («die Realitidt oder das Sein von duBeren
Dingen als diesen oder sinnlichen, habe absolute Wahrheit fiir das
BewuBtsein») und S. 88 («Die, welche solche Behauptung aufstel-
len...»/«aber sie sprachen <wirkliche Dinge, dullere oder sinnliche
Gegenstinde, absolut einzelne Wesen» ... ») mit hier nicht niher spezi-
fizierten Positionen philosophischer Art in Verbindung. Genauer
‘gesagt, scheint Hegel sagen zu wollen, daf3 die von ihm im vorange-
henden beschriebene und kritisierte Position Bestandteil eben jener
Auffassung sei, welche ihre Thesen beziiglich der Erkenntnis von
Gegenstinden auf die Sinneswahrnehmung bzw. auf die Annahme
einer vermeintlich unmittelbaren Beziehung zwischen dem erkennen-

¢ Vgl. zB. C. DanNIELs, Hegel verstehen, Frankfurt a.M. 1983, S. 88. Siehe schon
C. Nink, Kommentar zu Hegels Phinomenologie des Geistes, Regensburg 1948, S. 16,
spricht von einer «vorphilosophischen, unkritischen Einstellung». — Siehe hingegen
M. WEestpHAL « Hegels Phinomenologie der Wahrnehmung». In: Materialien zu Hegels
<Phinomenologie des Geistes» (oben, Anm. 5) S. 89: « Die sinnliche GewilBheit ist eine
unwirkliche Abstraktion. Unser Wissen von der duBeren Welt fingt nicht in der ver-
diinnten Sphire reiner Sinnlichkeit an, sondern in der konkreten Lebenswelt des alltig-
lichen BewuBtseins von Dingen und ihren Eigenschaften.» — «Um den Primat der
Wahrnehmung in Hegels Phinomenologie der Erfahrung zu verstehen, mull man jedoch
mehr als das bloB Abgeleitete des Appells an sinnliche GewiBheit begreifen. Man mul3
auch einsehen, daB3 mit diesen Namen iiberhaupt keine wirkliche BewuBtseinsform
bezeichnet ist» (S. 91).

7 Hegel selbst, der in der «Vorrede> der Ph.d.G., S. 26 und in der <Philosophischen
Propideutik> (Theorie Werk Ausgabe, hrsg. von E. MoLDENHAUER und K.M. MICHEL,
Bd. 4) Frankfurt a.M. 1974, S. 111 von «sinnlichem Bewultsein» (im Gegensatz zu
«wahrnehmendem BewuBtsein») spricht, charakterisiert die sinnliche GewiBheit gele-
gentlich auch als «gemeines BewuBtsein» (Theorie Werk Ausgabe, Bd. 19, S. 374-375)
und spricht von ihm als dem «ungebildeten Standpunkt des Individuums (<Vorrede» zur
Ph.d.G,, S. 26).



440 Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBBheit

den Subjekt einerseits und dem erkannten Objekt andererseits griinden.
So zeigt insbesondere Hegels Kommentar « Eine solche Behauptung
weil} zugleich nicht, was sie spricht, weil3 nicht, daf3 sie das Gegenteil
von dem sagt, was sie sagen will» (S. 87) bzw. «sagen aber gemil3
vorhergehenden Bemerkungen auch selbst unmittelbar das Gegenteil
dessen, was sie meinen» (S. 88), da3 bestimmte philosophische Posi-
tionen etwa beziiglich der Realitit und ihrer unmittelbaren Erkennbar-
keit aus prinzipiellen Griinden zum Scheitern verurteilt sind. Sie schei-
tern — in Hegels Sicht der Dinge — da, wo auch die sinnliche GewiBheit
scheitern mul, sofern sie als Wissensanspruch auftritt. Dieser Punkt ist
wichtig. Denn er beleuchtet den eigentlichen Stellenwert der in Rede
stehenden Bewuftseinsgestalt: Mag sie auch nicht das sein, was wir
unter einer eigentlichen Theorie der Gegenstandserkenntnis® verste-
hen und von einer solchen erwarten wiirden, so stellt sie doch etwas dar,
was im Rahmen bestimmter Theorien beziiglich unmittelbarer Gegen-
standserkenntnis verankert zu sein scheint und der Nerv solcher Theo-
rien ausmachen wiirde®. In der Tat ist Hegels Unterfangen in der
«Phinomenologie des Geistes» wohl am meisten gedient, wenn die von
ihm sinnliche GewiBheit genannte Bewuftseinsgestalt unabhingig von
historischen und systematischen Konstellationen und unabhingig auch
von ontogenetischen oder phyllogenetischen Gesichtspunkten als phi-
losophisch relevanter Kernbestand variabler Auffassungen wahrschein-
lich gemacht werden kénnte. Der springende Punkt wire, dal3 Hegel —
zu recht oder unrecht — unterstellt, daB3 mit solchen Auffassungen stets
Annahmen verbunden sind, wie sie die sinnliche Gewillheit als
BewuBtseinsgestalt ausmachen ; und es wire Hegels Absicht zu zeigen,
daB die Unhaltbarkeit dieser Position rein immanent aufgewiesen
werden kénne, d.h. anhand ihrer eigenen Annahmen und Vorausset-
zungen.

8 Dazu siche W. R6D, « Die Rolle der Dialektik in Hegels Theorie der Erfahrung».
In: Konzepte der Dialektik, hrsg. von W. BEcker und W.K. EssLER, Frankfurt a.M. 1981,
S. 69-86.

? Dies wire mit der allgemeinen Charakterisierung <Empirismus> vertriglich, die
Ch. Tavror gibt: Hegel, Frankfurt .M. 1975, S. 195. « Diese Auffassung hat evidenter-
mafBen mit dem Empirismus eine gewisse Ahnlichkeit. Sie ist nicht mit ihm identisch,
denn sie ist nicht etwa genauso eindeutig spezifiziert wie der Empirismus. Aber die
Vorstellung, daB3 das BewuBtsein primordial empfinglich ist und vor der intellektuellen
(d.h. der begreifenden) Titigkeit einsetzt, ist sicherlich ein empiristisches Thema, ebenso
wie die Auffassung, dal den AuBerungsformen dieser Empfinglichkeit (Rezeptivitit) ein
hoher Grad an GewiBheit zukommt als irgendwelchen anderen Ansichten, zu denen wir
hinsichtlich der Eigenschaften oder Titigkeiten des BewuBtseins kommen konnten. »



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiB3heit 441

II1

Von der <Einleitung> der <Phinomenologie des Geistes> her gilt,
daB jede philosophische Position auf dem Wege der Selbstpriifung des
BewuBtseins auf ihre Stimmigkeit hin zu testen sei. Nun steht und fillt
Hegels Vorstellung der Selbstpriifung des BewuBtseins!? allerdings mit
der Annahme, daB sich die in Frage stehende Position selbst themati-
sieren kann. Im Fall der sinnlichen Gewil3heit ist dies jedoch zweifel-
haft. Denn so, wie sich Hegel ausdriickt, scheint es sich um eine gera-
dezu vorsprachliche Stufe zu handeln. Doch ist diese Interpretation
vielleicht weder zwingend noch eigentlich notwendig. Was den Gedan-
ken der Selbstpriifung hier gefihrdet, ist die Tatsache, daf3 die Prifung
des Wissensanspruches der sinnlichen GewiBBheit in Hegels Schilderung
S. 81 von «uns» vorgenommen wird: «Sie ist also selbst zu fragen (...)
antworten wir also zum Beispiel...». Ein solches Vorgehen muf3 die
moglichen Meriten der phinomenologischen Methode!! Hegels in
Frage stellen. Denn wenn Hegel in der <Einleitung> die Position des
phinomenologischen Beobachters dadurch definiert, dafl ihm bzw. uns
das reine « Zusehen » bleibt, so meint er, dal3 jede « Zutat» unsererseits
tberfliissig sei (S. 72). Sicher gibt es Stellen — so vor allem «diese
Betrachtung der Sache ist unsere Zutat» (S. 74)!? —, die die Frage
nahelegen, ob Hegel iiber einen kohirenten Begriff des «reinen
Zusehens» verfiigt. Auch mag man sich fragen, ob das Ideal einer rein
beschreibenden Perspektive unter den Bedingungen heutigen Philoso-
phierens, namentlich seit <Sein und Zeit> § 31ff., nicht iiberhaupt als
Chimire gelten mufB. Doch handelt es sich bei diesen Problemen

19 Dazu siehe Ph.d. G., S. 72. — Der Gedankengang bedarf weiterer Rechtfertigung,
Eine solche Rechtfertigung versuche ich in: «Zu Hegels Erérterung eines Einwandes
gegen die Theorie von der Selbstpriifung des BewuBtseins», Hegel-Studien 1986.

! Dazu siehe besonders K. DovE, « Hegel’s Phenomenological Method ». In: Review
of Metaphysics 23 (1970) S. 615-641; pErs.: «Die Epoche der Phinomenologie des
Geistes». In: Hegel-Studien, Beiheft 11 (1974) S. 605-621.

2Im Blick auf unsere Stelle hier ergeben sich sicher Probleme. — U. CLAESGES,
Darstellung des erscheinenden Wissens. Systematische Einleitung in Hegels Phinome-
nologie des Geistes, Bonn 1981 (= Hegel Studien, Beiheft 21) scheint das Problem als
weniger gravierend anzusehen: « Das natiirliche BewuBtsein aber, an dem die sinnliche
GewilBlheit als eines der es bestimmenden Momente nachweisbar ist, kann sehr wohl iiber
das BewuBtsein seiner selbst verfiigen und ist in der Lage, die Funktion und Bedeutung,
die ein rein unmittelbares Wissen in seinem Gegenstandsverstindnis hat, anzugeben »

(S. 133).



442 Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit

solange um Schwierigkeiten vergleichsweise zweitrangiger und ferner-
liegender Art, als Hegel selbst keinen Zweifel daran 1aft'?, daf3 die
Beschreibung und Priifung der sinnlichen Gewi3heit eben nicht eigent-
lich Sache ihrer Selbstthematisierung des BewuBtseins ist, sondern
Sache einer von auflen und zudem retrospektiv herangetragenen
Betrachtung: W7rsind es, die die sinnliche Gewillheit befragen und wir
sind es, die die Antworten geben und die sinnliche GewiBlheit sogar auf
etwas «aufmerksam machen» (S. 85)!4.

Mit welchem Recht tun wir dies? Woher wissen wir, wie sich die
sinnliche GewilBheit dullern wiirde, wenn sie sich 4ullern kénnte ? Eine
Antwort auf diese Frage erscheint schwierig, wenn nicht gar unméoglich.
Denkbar wire, dal3 wir unterstellen, was die sinnliche Gewil3heit sagen
miifite, wenn sie sich duBern wiirde. Der damit angezeigte Weg wire
der einer transzendentalen Argumentation: Hegel koénnte von einer
unbestreitbaren Facette der Erfahrung ausgehen und von daher schlie-
Ben, daB die in Rede stehende Erfahrung bestimmte Ziige haben miisse,
um iberhaupt eine Erfahrung dieses Typus sein zu kénnen'’. Doch
stellt auch dieser Weg in Wirklichkeit keine gangbare Option dar. Denn
genaugenommen verfiigen wir iiber kein Faktum, das uns das sinnliche
Bewulltsein bzw. die sinnliche Gewillheit als Bewulitsein sui generis
und innerhalb ihrer eigenen Grenzen vor Augen fiithren kénnte. Wenn
Hegel zu Beginn der Darstellung sagt: « Wir haben uns ebenso unmit-
telbar oder aufnehmend zu verhalten» (S. 79), so statuiert er einen

13 Verschiedene Autoren weisen auf die Struktur des sokratischen Dialoges hin, der
in Hegels Inszenierung der Priifung der sinnlichen GewiBheit zugrunde liege. Zu diesem
Zweck verweist M. WEsTPHAL, « Hegels Phinomenologie der Wahrnehmung». In: Mate-
rialien zu Hegels <Phinomenologie des Geistes» (oben, Anm. 5) S. 83 auf Platon, Theaitet
161b—162b, d.h. auf Sokrates” Ausspruch, da3 «keine der Reden von mir ausgeht, sondern
stets von dem Mitunterredner, wihrend ich mich nur auf die Kleinigkeit verstehe, die
darin besteht, daB ich die Rede eines anderen weisen Mannes einer richtigen Behandlung
und Priifung unterwerfe (...) Also abermals muB ich mich an den weisen Theaitet wen-
den». Die Analogie liegt nahe, ist jedoch fiir diesen Zusammenhang nicht sehr illustra-
tiv.

14 Vgl. auch J. HEinricHS, Die Logik der <Phinomenologie des Geistes», Bonn 1983
(1. Aufl. 1974), S. 113: «Das sinnliche BewuBtsein a/s solches vermag nicht Rede und
Antwort zu stehen. Es existiert auch niemals rein als solches. Wohl aber existieren
zeitgendssische und vorhergehende philosophische Strémungen, mit denen die Diskus-
sion iiber solches Bewufltsein von néten erschien. »

15 So Ch. TAYLOR, « The Opening Arguments of the Phenomenology». In: Hegel. A
Collection of Critical Essays, hrsg. von A. MACINTYRE, Notre-Dame 1976 (= Modern
Studies in Philosophy) S. 152.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewi3heit 443

Kernzug der sinnlichen GewilBheit, der nicht eigentlich vorfindlich ist.
Er ist das Produkt einer Idealisierung: Hegel selbst fragt nach dem
geeigneten Ausgangspunkt fiir die Darstellung des erscheinenden Wis-
sens und erklirt rhetorisch forcierend — « kann kein anderes sein als... »,
— dafB hier nur «unmittelbares Wissen, Wissen des Unmittelbaren» in
Frage komme'®. Was also wird unter dem Titel <sinnliche GewiB3heit
beschrieben, wenn nicht das Produkt einer Abstraktion ?

IV

Gewil} kann die Thematisierung der sinnlichen GewiBheit nicht als
regulire Beschreibung gelten, geschweige denn als etwas, was sich uns
darbietet, wenn wir das Bewultsein im Akt der Reflexion betrachten.
Eher handelt es sich um ein Gedankenexperiment mit dem Ziel, tat-
siachliche oder mégliche Konstruktionen dieser Art als widerspriichlich
zu erweisen. Zu diesem Zweck konstruiert Hegel freilich auch denkbare
Wege der Rechtfertigung, die die Position der sinnlichen Gewif3heit
beschreiten miillte: Es ist dieser Kontext, der auch das Verstindnis
jener Redeweisen bestimmt, welche in der Kritik gelegentlich als unzu-
lissig betrachtet werden.

So gesehen wire die Rede vom <Das Hier», <Das Jetzt), <Das Diese>
Teil einer Position, die Hegel der sinnlichen GewiBheit als notwendiges
— wenn auch nicht notwendig bewuBtes — Element des Selbstverstind-
nis unterstellt und auf das er sie verpflichtet. Unter dieser Vorausset-
zung wire es also nicht gerechtfertigt, mit W. Wieland zu sagen: «Es
entspricht der Naivitdt der sinnlichen GewiBheit recht gut, wenn sie
von den Komplikationen einer gezielten Was-Frage noch ebensowenig
weill wie von den Schwierigkeiten, die sich durch eine Substantivierung
— das (Jetzt> — ergeben kénnen, wenn man den urspriinglichen Funk-
tionssinn des Wortes <jetzt> dabei vergiB3t.»!” Denn es ist keineswegs
ausgemacht — und auch nicht mit Hegels Begriff des <gemeinen
BewuBtseins> notwendig verbunden —, dal3 ein Advokat der sinnlichen

'¢ Die Destruktion der Unmittelbarkeit ist ein zentrales Thema bei Hegel. Grund-
legend fiir die Einschitzung dieser Thematik sind Hegels Erérterungen in der «(Wissen-
schaft der Logik», — siche «Womit muB3 der Anfang der Wissenschaft gemacht werden ?»,
W.d. L., hrsg. von G. Lasson, I, S. 51-64 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 56).

'” « Hegels Dialektik der sinnlichen GewiBheit (oben, Anm. 5) S. 75.



444 Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit

GewiBheit simpliciter naiv ist und die alltagssprachliche Verwendung
solcher Ausdriicke a fortiori nicht beherrscht. Allerdings wire auch
nicht einsichtig, daf} jemand, der die Regeln seiner Muttersprache
beobachtet, in dem Augenblick, da er die Position der sinnlichen
GewiBheit expliziert, zu solchen Sitzen wie «das Jetzt ist die Nacht»
Zuflucht nehmen wiirde. Glaubhafter ist, dal Hegel unterstellt, eine
Position von der Art der sinnlichen GewilBheit 7#/t¢ konsequenter-
weise Ausdriicke wie « Diese(s)», « Hier», «Jetzt» regelrecht substanti-
vieren und als Eigennamen auffassen, denen reale Segmente der Wirk-
lichkeit als Bedeutungen gegentiberstehen. |

Doch ist eine solche Unterstellung gerechtfertigt ? Welche Griinde
konnte Hegel fiir sie geltend machen ? Die wenigen Anhaltspunkte, die
Hegels Schilderung bietet, weisen in folgende Richtung: Die sinnliche
GewiBheit kennzeichnet jene Form von Unmittelbarkeit, die als « Be-
ziehung unmittelbar reine Beziehung» sei (S. 80) ; und von dieser Bezie-
hung gilt, daf «ein reiner Dieser, ein Einzelner, ... reines Dieses, oder
das Einzelne» weil3 (S. 80). Unmittelbarkeit wird auf dieser Stufe als
Beziehung zwischen einem unmittelbaren Objekt (S.85: «wie das
Unmittelbare beschaffen ist») und einem Subjekt bzw. Wissen verstan-
den. Dieses ist seinerseits als unmittelbar anzusehen, weil es rein auf-
nehmender Natur (S. 79) ist und seinen Gegenstand in keiner Weise
begrifflich strukturiert (S. 79 : «als nichts an ihm, wie es sich darbietet,
zu verindern»/«sie hat von dem Gegenstand nocht nichts weggelas-
sen»). Wenn jemand das sinnliche Bewuf3tsein also nicht nur als bloBen
Bestandteil, sondern wie Epikur geradezu als Kernstiick einer Wissens-
auffassung ansieht, so tut er dies in der Annahme, daf3 allein diese
Beziehung genuines Wissen von einem Gegenstand ertffnet!. In die-
sem Sinn scheint die Annahme einer strikten oder gar radikalen Unmit-
telbarkeit insbesondere darin deutlich zu werden, da3 Objekt und Sub-
jekt dieser Beziehung im Horizont der externen Sichtweise sozusagen als
nicht-konzeptualisierte und auch nicht konzeptualisierbare Pole be-
schrieben werden. Dies kénnte auch erkliren, weshalb Hegel das

'* Der heutige Leser denkt hier besonders an B. RusseLLs Konzeption des «Wissens
durch Bekanntschafty und damit an seine Vorstellung von Sinnes-Daten als unmittelbar
gegebenen Gegenstinden des BewuBtseins. Vgl. z.B. The Problems of Philosophy, Oxford
1970 (1. Aufl. 1912), 8. 25: « We shall say that we have acquaintance with anything of
which we are directly awage, without the intermediary of any process of inference or any
knowledge of truth.» — Hegel denkt sicher an Epikur (fr. 247 us.).



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit 445

Demonstrativum « Dies(e) » zur Fixierung beider Pole verwendet. Der
Ausdruck kénnte in Analogie zu dem verstanden werden, was in der
Philosophie Russells logische Eigennamen sind. Die Verwendung regu-
lirer Eigennamen und der ihnen iquivalenten Kennzeichnungen
wiirde bereits Beschreibungen einfithren. Damit wiren die in Rede
stehenden Gegenstindlichkeiten schon nichts mehr, was sich im vor-
ausgesetzten Sinne von Unmittelbarkeit zueinander in Beziehung setzen
lieBe.

v

Allerdings bietet Hegels Vorgehen einige Probleme. Vom Resultat
der Argumentation des ersten Kapitels her betrachtet ist klar, da3 Hegel
jenes Vertrauen, das der Advokat der sinnlichen GewiBheit in die
Verwendung deiktischer Ausdriicke und in den Vollzug entsprechender
Gebirden setzt, fiir unbegriindet hilt. In diesem Sinne scheint Hegels
cigene Position bereits eine gewisse Nihe zu jenen Uberlegungen auf-
zuweisen, die W.V.O. Quine namentlich in <Word and Object> entwik-
kelte. Doch geht es in der von Hegel portraitierten Position genau
genommen nicht um die Annahme, dall wir uns auf Gegenstinde
beziehen kénnen; es geht vielmehr um die weiterreichende Position,
dalB3 wir dies in der Weise der Unmittelbarkeit tun kénnen. Nun gilt es
zu sehen, dal3 diese weiterreichende Annahme — sie ist fiir moderne
Begriffe geradezu eine contradictio in terminis — genaugenommen nicht
als Position der Auffassung in Erscheinung tritt, welche zur Debatte
steht: Da, wo Hegel das Demonstrativum «Dies(e)» einfithrt und
gewissermalBen als logischen Eigennamen fir den Gegenstand der
sinnlichen GewiBheit eintreten 1Bt (S. 79), wird nicht etwa die sinn-
liche GewiB3heit in actu beschrieben. Vielmehr geht es um eine Erliu-
terung der Position. Die Betrachtung des Gegenstandes als « Dies(e) » ist
also nicht Teil einer Selbstdefinition der in Rede stehenden Position.
Diese wird erst im Anschluf3 an die methodischen Hinweise thematisch
(S. 81). Dort aber wird die Verwendung des Ausdrucks «Dies(e)»
bereits selbstverstindlich als Teil der Selbstbetrachtung der Position der
sinnlichen GewiBheit vorausgesetzt.

Vergleichbar ist das Prozedere im Wahrnehmungskapitel. Auch
hier entwickelt und bestimmt Hegel den Gegenstand zunichst in der
Perspektive des « fiir uns ». Erst im AnschluB3 an diese — wie Hegel meint



446 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewil3heit

— wenig ausgefiihrte Bestimmung (S. 90) wird die Perspektive der
Wahrnehmung und damit auch die Sicht ihrer Erfahrung mit dem
Gegenstand eréffnet. Doch sind die begrifflichen Strukturen, die inner-
halb dieser Erfahrung Gestalt gewinnen, schon bestimmt. — Hegels
Orientierung am Vorsprung des Standpunktes « fiir uns»!? bietet uns im
ersten Kapitel jedenfalls das Problem, dal3 eine Auffassung #ber die
sinnliche GewiBheit (z.B. S. 79 «14Bt sie erscheinen ») als Auffassung der
sinnlichen GewiBheit selbst behauptet wird. Damit wird zugleich deut-
lich, dal3 die Frage « Was ist das Diese ?» die sinnliche Gewil3heit auf
eine Position behaftet, die ithr unterstellt wurde. Dieser Punkt ist wich-
tig. Denn wenn wir voraussetzen, dal die Substantivierung des Aus-
drucks «Dies(e)» in Hegels Augen philosophisch bedeutsam ist, so
bleibt zu fragen, weshalb Hegel meint, ihr einen systematischen Stel-
lenwert zuweisen zu miissen.

VI

Der fiktive Dialog mit der sinnlichen GewiBheit (S. 81 «sie selbst ist
zu fragen: Was ist das Diese ») entziindet sich also an der Gegenstands-
auffassung, die der sinnlichen GewiBheit als Theorie einer Gegen-
standserkenntnis eigentiimlich ist oder eigentiimlich sein miilite. In
diesem Zusammenhang (S. 81) finden nun die Substantivierungen
(«Das Diese », « Das Hier», « Das Jetzt »2%) statt. Sicher ist es eine Sache
zu sagen, dafl wir im Rahmen der sinnlichen GewiBheit oder im Rah-

' Die Beobachtung dieses Vorsprungs wird namentlich von H.H. OrTMANN, Das
Scheitern einer Einleitung in Hegels Philosophie. Eine Analyse der Phinomenologie des
Geistes, Miinchen und Salzburg 1974 (= Epimeleia. Beitrige zur Philosophie) gut
betont.

20 Die Verbindung von <dies», (jetzt>, <dort> findet sich in dieser Form in den
Zweiten Analytiken des Aristoteles: « Die Wahrnehmung ist von dem Solchen und nicht
von einem Diesen ; aber was man wahrnimmt, ist mit Notwendigkeit ein Dieses, sowie
irgendwo und jetzt » (8 7b29). Hier wie 100216 (« Man nimmt zwar das Einzelne wahr, aber
es ist eine Wahrnehmung von einem Universalen, z.B. einem Menschen, nicht dem
Menschen Kallias») ist anzunehmen, dal3 Aristoteles also zwischen einem referentiell
intendierten x auf der einen Seite unterscheidet, und einem Wahrnehmungsgehalt y, als
welches x wahrgenommen wird. — Vgl. hierzu A.C. LLoyp, « War die Wahrnehmungs-
theorie des Aristoteles Lockescher Art?». In: Ratio 21, 2 (1979) S. 145. Hierzu sind die
Kowvd-Strukturen (y) zu vergleichen, die sich in der Aisthesis-Kritik des <Theaitet» fin-
den. Vgl. meinen Beitrag « Hegels Kritik der Sinnlichen GewiB3heit und Platons Kritik der
Wahrnehmung in <Theaitet>» (oben, Anm. 4).



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit 447

men einer beliebigen empiristischen Position, welche auf dieser ful3t
und geltend macht, jene Unmittelbarkeit aufzuweisen, welche das Ideal
unmittelbarer Gegenstandserkenntnis erfiillt, unsere Gegenstinde zu
treffen versuchen, ohne Begriffe zu Hilfe zu nehmen. Sicher ist es eine
andere Sache zu sagen, da3 wir uns in solchen Situationen auf Gegen-
stindlichkeiten von der Art eines <Das Diese» beziehen. Aber genau
dies scheint Hegel vorauszusetzen: Unmittelbarkeit in dem zu Beginn
des Kapitels vorausgesetzten Sinn reinen Aufnehmens besagt ja, daB3 das
aufnehmende Subjekt seine Gegenstindlichkeit weder gliedert noch
iberhaupt in einer Beziehung zu anderen mdglichen Gegenstinden
erfihrt. Diese Weise reinen Aufnehmens, die gegen simtliche Formen
und Horizonte indifferent sein miifite, wiirde sich genaugenommen
auch von solchen beobachtungsartigen Zuwendungen unterscheiden,
die man mit M. Schlick als Konstatierungen zu bezeichnen hitte (z.B.:
«Hier jetzt blau und griin...»). Denn derartige AuBerungen vollziehen
sich bereits im Horizont selektiver und jedenfalls kontextuell geprigter
Erfahrungen. Genau diese Moglichkeit selektiver Erfahrung scheint fiir
die sinnliche GewiBheit ex hypothesi ausgeschlossen.

In diesem Sinn ist es nicht erstaunlich, wenn die Beschreibung
voraussetzt, dal3 « Hier» und «Jetzt» fiir einen «unwandelbaren» Ge-
genstand stehen, der im Modus seiner Unmittelbarkeit alles Raum- und
ZeitbewuBtsein nicht nur erfiillt, sondern geradezu ausfiillt: Das Hier,
Das Jetzt usw. Von hieraus betrachtet wire es nicht gleichgiiltig, ob der
Beispielssatz die Form «Jetzt ist Nacht» oder « Das Jetzt ist die Nacht»
erhilt (S. 81). Die AuBerung «Jetzt ist Nacht» wire eine bloBe Kon-
statierung. Derjenige, der diese AuBerung macht, weif3, daB3 diese Kon-
statierung deshalb nicht aufgeschrieben werden kann, weil die Worte
«hier» und «jetzt» dann ihren Sinn verlieren.

VII

Nun behauptet Hegel zwar nicht, dafl der Advokat der sinnlichen
GewiBheit dies nicht wisse. Doch zeigt die Formulierung « Das Jetzt ist
die Nacht», dal3 Hegel die Konzeption der sinnlichen GewiBheit mit
einer Auffassung verbindet, die ihrem eigenen Selbstverstindnis nach
diese Einsicht eben nicht voraussetzen darf. Denn damit wire die
Annahme radikaler Unmittelbarkeit bereits destruiert. Gleichwohl ist
der Satz «Das Jetzt ist die Nacht» nicht leicht zu verstehen.



448 Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit

Das «ist» hat die Funktion des Identititszeichens. Der Satz selbst
bringt demnach eine Identitit von Nacht einerseits und dem durch
«Das Jetzt» gewissermallen unmittelbar benannten Gegenstand zum
Ausdruck. In der Sicht der sinnlichen GewiBheit wiirde es sich bei dem,
was hier gesagt wird, vermutlich nicht einmal um eine urteilshafte
Struktur handeln, sondern um den Bericht einer unmittelbaren Kon-
taktnahme von der Art, wie sie bei Aristoteles gelegentlich im Begriff
der Phasis vorgestellt wird. Diese Struktur ist nicht irrtumsfihig?!.
Wenn Hegel hier also eine Art von nicht-propositionaler Benennung
vor Augen gehabt haben sollte??, so wiirde dies gut zur eingangs
geschilderten Situation der Unmittelbarkeit passen. Namentlich die
Implikation S. 80, daf3 sich die sinnliche GewiBheit filschlicherweise
als Einheit von Sache und Wissen versteht, wohingegen in der Refle-
xion «ein Dieser als Ich, und eines Dieses als Gegenstand herausfallen »,
konnte diese Deutung stirken. — Allerdings 1403t sich nicht leugnen, dal3
Hegel selbst an einen Satz denkt bzw. an eine Wahrheit; die Durch-
fithrung der Priffung des BewuBtseins zeigt zudem, dal3 Hegel konze-
diert, dal3 Sitze ihren Wahrheitswert indern kénnen.

21 Zur Phasis-Struktur bei Aristoteles siehe E. BErTI, « The Intellection of Indivisib-
les according to Aristotle, De Anima III 6». In: Aristotle on Mind and the Senses, hrsg.
von G.E.R. Lroyp und G.E.L. OweN, Cambridge 1978, S. 141-164; zur Frage der Irr-
tumsunfihigkeit vgl. auch A. GRAESER, « On Aristotle’s Framework of Sensibilia », 2.a.0.,
S. 69-95.

22 Ahnlich wird die Struktur bei Hegel von U. CLAESGEs verstanden : Darstellung des
erscheinenden Wissens (oben, Anm. 12) S. 142: «Die Antwort ist nicht ein Utrteil, ein
Aussagesatz, sondern hat die Funktion einer unmittelbaren Benennung. Das Jetzt hat
einen Namen: Nacht (die herrschende Dunkelheit). Die Benennung ist so beschaffen,
dafB3 Name und Benanntes eine unmittelbare Einheit bilden». — Allerdings ist fraglich, ob
mit dieser Interpretationshypothese viel gewonnen ist. Denn wenn Hegel (was Claesges
der Sache nach vielleicht vor Augen hat) tatsichlich etwas von der Art gemeint hatte, was
zeitgendssische Philosophen unter nicht-propositionaler Wahrnehmung im Unterschied
zu propositionalem Wahrnehmen verstehen (vgl. etwa D. Topp, « Direct perception». In:
Philosophy and Phenomenological Research 35 (1975) S. 325-362; D. CRAWFORD, « Pro-
positional and Nonpropositional Perceiving». In: Philosophy and Phenomenological
Research 32 (1972) S. 201-210), so wire schwer einzusehen, was Hegel dann genau mit
dem Wandel des Wahrheitswertes des Satzes « Das Jetzt ist die Nacht» gemeint haben
koénnte. Im Interesse einer Verteidigung der Rede von der Wahrheit, die «schal geworden
ist» wire zu sagen, daB3 Hegel den aufgeschriebenen Satz selbst als Bericht iiber ein
(nicht-propositionales ?) Wahrnehmungsereignis verstanden wissen will. Dann freilich
bliebe zu fragen, ob Hegel nicht etwa — um die Terminologie M. Schlicks zu verwenden —
eigentliche Konstatierungen («hier jetzt so und so») mit Protokollsitzen verwechselt
(«M.S. nahm am so und sovielten April 1934 und zu der und der Zeit an dem und dem Ort
blau wahr»). Zur Unterscheidung selbst siehe M. ScHLick, « Uber das Fundament der
Erkenntnis». In: Erkenntnis 4 (1934) S. 79-99, bes. S. 97.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit 449

Eine Losung dieser Schwierigkeit scheint allerdings unter der Vor-
aussetzung denkbar, da3 Hegel die von ihm selbst statuierte Identitits-
behauptung als Formulierung betrachtet, welche das BewuBtsein arti-
kulieren miiBite: Unmittelbarkeit im relevanten Sinn der Hypothese
behaupten, hieBe eine Identifikation von Gegenstand und Zeit(-stelle)
vornehmen. Mehr noch: Die Behauptung einer Unmittelbarkeit von
jener Art, wie sie im tatsichlichen oder vermeintlichen Anspruch der
sinnlichen GewilBheit vorausgesetzt wird, lduft in Hegels Augen auf so
etwas wie eine essentielle Pridikation von Nacht vom Jetzt hinaus. Aber
eben diese essentielle Pridikation wire unangemessen: «so wenig die

Nacht und der Tag sein Sein ist, ebensowohl ist es auch Tag und Nacht»
(S. 81-82).

VIII

Dieser Hinweis geniigt Hegel, um das sich im BewuBtsein der
sinnlichen GewiBheit «erhaltende Jetzt » als nicht « unmittelbares, son-
dern ein vermitteltes» zu charakterisieren. Damit ist eine wesentliche
Komponente der GewiBheit des sinnlichen BewuBtseins erschiittert.
Denn die Unmittelbarkeit, die hier von der sinnlichen Gewil3heit in
Anspruch genommen wurde, steht und fillt mit der Voraussetzung, dal3
die Bezugnahme auf die Gegenstinde in keinerlei Weise vermittelt ist.
Aber eben diese Voraussetzung ist nicht gegeben. In diesem Sinn ist
auch das fiir das Selbstverstindnis der sinnlichen GewiB3heit unverzicht-
bare Vertrauen in ein singuldres, nicht-austauschbares Jetzt nicht
begriindet. Ahnlich wie Russell 2 zugestehen miiB3te, daB3 Sinnes-Daten
(rote Flichen usw.) nicht eigentlich unmittelbar gegeben sind, sondern
im Gegenteil als Beispiele elementarer begrifflicher Klassifikationen
angesehen werden miissen, miifite der Advokat der sinnlichen Gewil3-
heit verstehen, dal3 selbst ein als Gegenstand unmittelbarer Bekannt-
schaft vorausgesetztes Jetzt kein wirklich singulirer Gegenstand ist und
somit nicht als Garant sinnlicher Gewilheit gelten kann.

Bereits hier gelangt Hegel zum relevanten Teil seiner Schlufifolge-
rungen beziiglich der Priffung der sinnlichen GewilBheit: «das Allge-

3 Siehe The Problems of Philosophy (oben, Anm. 18) S. 25ff. sowie R. C. SoLoMON,
In the Spirit of Hegel (oben, Anm. 2) S. 321ff. (<Sense Certainty: Hegel’s Revenge on
Russell).



450 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewiheit

meine ist also in der Tat das Wahre der sinnlichen GewiBheit» (S. 82,
vgl. S. 89 u.6.). Damit ist gesagt, dal die in Rede stehende Bewult-
seinsgestalt keine akzeptable Theorie der Gegenstandserkenntnis dar-
stellt. Denn die sinnliche GewiBBheit « meint» zwar Einzelnes, aber sie
kann diesen Gegenstand nur als Allgemeines verfiighar machen. Damit
ist nicht nur die vorausgesetzte Beziehung begriffloser Unmittelbarkeit
destruiert; auch der als «an sich» angenommene Charakter oder Status
des vorausgesetzten Gegenstandes (siehe <Einleitungy, S. 71) erweist
sich in Hegels Augen als Teil einer unzulinglichen Gegenstandsauffas-
sung.

Allerdings wirft Hegels Betrachtung ein zusitzliches Problem auf.
Denn er charakterisiert die Sprache als Korrektiv des sinnlichen
BewuBtseins: « Die Sprache aber ist, wie wir sehen, das Wahrhaftere, in
ihr widerlegen wir selbst unmittelbar unsere Meinung, und da das
Allgemeine das Wahre der sinnlichen Gewil3heit und die Sprache nur
dieses Wahre ausdriickt, so ist es gar nicht méglich, dal3 wir ein rein
sinnliches Sein, das wir meinen, je sagen kénnen» (S. 82). — Man mag
geltend machen, dal3 Hegel hier der Position der sinnlichen Gewil3heit
auf einem Terrain zu begegnen sucht, das ihr fremd ist und gemil3 den
Bemerkungen der <Einleitung> nicht ohne weiteres als Begegnungsfeld
immanenter Kritik angesehen werden darf. Zwar liegt es nahe, mit
C. Taylor 4 geltend zu machen, da3 <etwas wissen> soviel impliziere wie
¢sprachlich artikulieren kénnen»>. Doch wird diese Annahme, die fiir
Wittgensteins Argumentation gegen die Moglichkeit einer Privatspra-
che wichtig ist, von Hegel nicht als Voraussetzung formuliert?®. Selbst

24 « The Opening Arguments of the Phenomenology » (oben, Anm. 15)S. 162: « Now
Hegels démarche in face of his conception is very similar to Wittgenstein’s: He challenges
sensible certainty to say what it experiences. The underlying principle is the same, viz. that
if it is really knowledge then one must be able to say what it is». Vgl. DERs. : Hegel (oben,
Anm. 9) S. 195: « Er behandelt das Vermégen, sich durch Sprechen auszudriicken, wie
eine mafBgebende Eigenschaft des Wissens. Und es fillt wohl schwer, ihm hier nicht recht
zu geben. Denn deutlich ist im Wissen, im hier relevanten Sinn, ein sicheres BewuBtsein
von dem, was gewuB3t wird, enthalten».

23 Siehe auch R.C. SoromoN, In the Spirit of Hegel (oben, Anm. 2) S. 330-331. —
Hinzuzufiigen wire hier, dal Hegel den MaBstab sprachlicher Artikuliertheit aus der
Perspektive des «fiir uns» quasi nur als Instrument der Erliuterung einfiihrt. Denn Sitze
wie «Sie sagt von dem, was sie weil}, nur dies aus: Es isz» (S. 79), «enthilt allein das Sein
der Sache» (S. 79), diirfen natiirlich nicht als Berichte dariiber gelesen werden, was die
sinnliche GewiBheit de facto artikuliert oder was jemand, der diese Position einnimmt, de
facto duBert. Vielmehr handelt es sich um Erliduterungen (und Bewertungen) beziiglich
des angenommenen BewulBtseinsstandes dessen, der eine solche Position einnimmt.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit 451

wenn sie fiir Hegel wichtig war, bleibt fraglich, ob er dieser Annahme
retrospektiv den Status einer Voraussetzung einrdumen dirfte. Denn im
weiteren Verlauf der Erorterung skizziert er die Moglichkeit, dal3 sich
der Advokat der sinnlichen GewilBheit sozusagen wortlos auf die
Unmittelbarkeit der Erkenntnisbeziehung beruft, die in einer deikti-
schen Geste veranschaulicht werden kénne (S. 85). Hier nun scheint
das Argument der Sprachlichkeit — zumindest in Hegels Sicht der Dinge
— keine Rolle zu spielen. Denn Hegels Argumentation stellt im wesent-
lichen auf die Uberlcgung ab, dal3 das Jetzt, welches aufgezeigt werden
soll, bereits aufgehort habe, zu bestehen.

Gleichwohl bleibt zu fragen, in welchem Sinn die Sprache als Kor-
rektiv zur sinnlichen GewiBheit anzusehen ist. Was kann das Argument
beziiglich der Sprache als Allgemeinem ¢ iiberhaupt sicherstellen ?

IX

Diese Frage ist deshalb schwer zu beantworten, weil Hegels Position
nicht klar genug hervortritt. Dies betrifft nicht allein den Begriff von
Allgemeinheit, der in Hegels Beschreibung operativ ist; es betrifft auch
die Natur der von Hegel behaupteten Diskrepanz zwischen dem, was
wir «meinen», und dem, was wir «sagen» (S. 82, 88). — Was Hegels
Charakterisierung des Allgemeinen angeht, so fillt z.B. auf, daf3 dieser
Begriff von dem des Ganzen bzw. der Vielheit (S. 86) tiberlagert wird,
ohne daf3 Hegel eigens die Mglichkeit in Betracht z6ge, daf3 ein Ganzes
seinerseits auch ein Besonderes oder Einzelnes sein kann?’. In diesem
Zusammenhang bliebe zu fragen, in welchem Sinn etwas von der Art
einer aufgezeigten Gegenstindlichkeit, welche Teile hat, in dem Sinn
allgemein ist, in welchem ein Begriff allgemein ist, der von einem
Gegenstand exemplifiziert wird 28,

26 Ahnliche Uberlegungen finden sich auch in der <Enzyklopadie» (1830) § 20 und in
den «Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I» (Theorie Werkausgabe, Bd. 18,
S. 534-538) im Zusammenhang der Charakterisierung des Megarikers Stilpon. (Vgl
schon S. 440 in bezug auf Gorgias These von der Nichtmitteilbarkeit des Seienden: « Dies
muf in strengstem Sinn genommen werden; es kann gar nicht gesagt werden: dieses
Einzelne ».)

27 Vgl. gut L. SoLL, « Das Besondere und das Allgemeine in der sinnlichen GewiBheit
bei Hegel» (oben, Anm. 2) S. 287.

28 Ahnliche Probleme stellen sich bereits im Zusammenhang der Frage nach dem
Status der Universalien in der Kategorien-Schrift des Aristoteles. Auch hier gibt es ein



452 Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit

Diese Frage beriihrt nun auch die Deutung der Diskrepanz zwischen
«meinen» und «sagen». Wohl liegt es nahe, den von Hegel angespro-
chenen Sachverhalt in der unterschiedlichen Seinsweise zu sehen, die
den Begriff als Allgemeines charakterisiert, den Gegenstand allerdings,
der unter den Begriff fillt, als Einzelding. Diese Deutung bietet sich
auch insofern an, als jene griechischen Philosophen, die Hegel in seiner
Ansicht bestirkten (siehe Anm. 26), der Sache nach das Problem vor
Augen hatten, Partikulires mittels allgemeiner Termini erschdpfend zu
beschreiben?®. Doch ergibt sich fiir diese Deutung eine Komplikation.
Denn der Zusammenhang im ersten Kapitel der <Phdanomenologie des
Geistes»> betrifft nicht, oder zumindest nicht primir, die Frage, ob eine
Gegenstindlichkeit x vermittels eines Pridikates / erschopfend be-
schrieben werden kénne oder nicht. Zur Debatte steht vielmehr die
Frage, ob es tiberhaupt so etwas wie eine begriffslose Erkenntnis geben
kénne und ob uns ein unmittelbarer Zugang zur Realitit offensteht.

In diesem Zusammenhang fillt nun auf, daB3 Hegel im Rahmen der
Beschreibung der sinnlichen Gewilheit Ausdriicke wie « Baum» und
«Haus» (S. 82-83) zulifit, ohne dieses Faktum zu bemingeln, ge-
schweige denn von vornherein gegen die Position der sinnlichen
GewiBheit zu wenden .

DafB er dies nicht tut und den offensichtlich miihevollen Umweg
iiber eine Destruktion des Drzese, Hier und Jezz# einschligt, spricht gegen
die zunichst angenommene Deutung; damit ist zugleich ein Prijudiz fiir

Schwanken zwischen der Eigenschafts-Konzeption auf der einen Seite und der Aggregats-
Auffassung auf der anderen Seite. Dieses Schwanken wird m. E. besonders gut von
B. JonNEs herausgestellt: « An Introduction into the First Five Chapters of the Categories ».
In: Phronesis 20 (1975) S. 161ff. — Zur Berithrung zwischen der Auffassung der Kate-
gorien-Schrift und der Sicht der Idee als Vielheit im Platonischen <Philebos» (15a) siehe
M. FrREDE, « Individuen bei Aristoteles». In: Antike und Abendland 24 (1978) S. 34. —Ich
habe die Auffassung iibernommen in: « Aspekte der Ontologie in der Kategorienschrift ».
In: Zweifelhaftes im Corpus Aristotelicum. Studien zu einigen Dubia. Akten des 9. Sym-
posium Aristotelicum, hrsg. von P. MoraUx und J. WIESNER, Berlin 1983, S. 30-56, siche
weiter K. OEHLER, Aristoteles. Kategorien. Berlin 1984, S. 180ff. u.6. (= Aristoteles
Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg, von H. FLasHAR, Bd. 1, Teil 1).

29 In diesem Zusammenhang ist, gewissermaBen exemplarisch, auf die Argumenta-
tion zu verweisen, die Sextus Empiricus, Adv. Log. I, 195-198 fiir die kyrenaische Schule
nennt.

30 Vgl. z.B. die Beobachtung von Ch. ADLER, «Le fondement du savoir dans la
Phénoménologie de I'esprit de Hegel». In: Revue de métaphysique et de morale 1931,
S. 322 und J. HyroLiTE, Géneése et Structure de la Phénoménologie de I'esprit de Hegel,
Paris 1946, S. 91; 1. SoLL, « Das Besondere und das Allgemeine in der sinnlichen GewiB3-
heit bei Hegel» (oben, Anm. 2) S. 284 Anm. 2.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen GewiBheit 453

die Annahme gegeben, dafl der Widerspruch zwischen dem Einzelnen,
welches « gemeint » wird und dem Allgemeinen, welches « gesagt » wird,
fiir Hegel hier zumindest nicht in der Relation zwischen dem Einzelnen
zu suchen ist, welches ein Universales exemplifiziert, und dem Univer-
salen, welches vom Gegenstand exemplifiziert wird. Dieser Sachverhalt
4Bt — unter der Voraussetzung, dal3 Hegel diese naheliegende Mog-
lichkeit einer Attacke gegen die sinnliche Gewillheit nicht einfach
tibersehen hat — wohl nur die Deutung zu, daf3 sich Hegel tatsichlich fiir
eine andere Frage interessierte, die er als vordringlich und — um einen
Ausdruck der Fragerichtungen Heideggers aufzunehmen — als ur-
spriinglich empfand. Vordringlich ist fir ihn die Frage, ob wir mittels
deiktischer Ausdriicke und entsprechender Gesten jenes unmittelbare
Fundament zu identifizieren vermdgen, das der sinnlichen Gewilheit
als Ausgangspunkt dient oder dienen miifite. Demgegeniiber ist die
Tatsache, dal3 Dinge im Lichte von Begriffen beschrieben werden,
sozusagen bereits ein abkiinftiges Phinomen, welches keiner besonde-
ren Aufmerksamkeit bedarf. Wenn dies so ist, so betrifft der von Hegel
behauptete Widerspruch zwischen « meinen» und «sagen » auf der hier
relevanten Ebene den Umstand, dal3 <das Hier», <das Jetzt> im Sinne des
S. 86 Gesagten eben nicht etwas einzelnes ist, sondern «eine Vielheit
von Jetzt zusammengefal3t ». Mithin geht es um den Gegensatz zwischen
dem Ausgesagten, das Teile hat und in diesem Sinn allgemein ist und
dem Gemeinten, das als Gemeintes nichts von der Art ist. — Dal3 das
Jetzt als Ausgesagtes allerdings ein Ganzes ist, welches Teile hat, ist
zweifelhaft?!

3! Fiir vielfiltige Anregungen danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern
meines Seminars iiber die Phinomenologie des Geistes, insbesondere Dr. M. Bondeli, Dr.
E. Marbach, Dr. Duen Marti-Huang und Dr. ].-C. Wolf.






	Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewissheit

