
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewissheit

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Zu Hegels Portrait
der sinnlichen Gewißheit

i

Zu Beginn des Bewußtseinskapitels in der <Phänomenologie des

Geistes>1 charakterisiert Hegel eine Wissensauffassung, die dadurch
bestimmt ist, daß das erkennende Subjekt meint, unmittelbaren Zugang
zur Realität zu haben. Die Prüfung dieses Anspruches ergibt jedoch, daß
das erkennende Subjekt beim Versuch der Identifizierung seiner Gegenstände

selbst auf allgemeine Termini angewiesen ist und daß die Gegenstände

dem erkennenden Subjekt mithin durch Begriffe vermittelt sind.
Sie sind als gewußte Gegenstände also weder unmittelbar gegeben noch

überhaupt Einzelnes.

Hegels These wird, zumindest in dieser allgemeinen Form, als korrekt

angesehen. Strittig ist allenfalls die Art ihrer Rechtfertigung. So hat
die Beschreibung und Kritik der sinnlichen Gewißheit in einigen
Punkten vehementen Protest hervorgerufen. Namentlich die Rede vom
<Das Jetzt), <Das Hier) usw. wurde als triviales Mißverständnis bezüglich

der linguistischen Rolle von Ausdrücken diagnostiziert, welche
indexikalische Funktion haben2. In diesem Kontext wurde auch Hegels

1 Im nachfolgenden zitiert nach der Ausgabe von J. Hoffmeister, Hamburg 1952,
6.Aufl. Philosophische Bibliothek, Bd. 114).

2 Zur Kritik siehe namentlich W. Becker, Hegels Begriff der Dialektik und das

Prinzip des Idealismus, Stuttgart 1969, S. 108—151 ; ders. : Hegels Phänomenologie des

Geistes, Stuttgart 1971, S. 19-29, sowie I. Soll, «Das Besondere und das Allgemeine in
der sinnlichen Gewißheit bei Hegel ». In : Hegel-Jahrbuch 1976, S. 283-287. - Die
positiven Züge der Verwandtschaft mit modernen Attacken gegen die Theorie des Gegebenen

vermerkt gut R.C. Solomon, In the Spirit of Hegel. A Study of G.W.F. Hegel's



438 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

Neigung kritisiert, diese Ausdrücke als allgemeine Termini zu behandeln

und sie so mit <Baum> und <Haus> auf eine Stufe zu stellen3. An
apologetischen Einlassungen hat es wohl nie gemangelt4. Doch gibt es

keine eigentlichen Verteidigungsversuche. Einer der wenigen
Verteidigungsversuche — er stammt aus der Feder von W. Wieland5 — macht

zwar geltend, daß sich Hegel der Unzulässigkeit der Redeweise durchaus

bewußt war. Allerdings läßt die Erörterung in der eben genannten
Arbeit nicht recht deutlich werden, warum Hegel diesen Punkt (und
Stein des Anstoßes) dann nicht als solchen zu erkennen gibt.

Die nachfolgenden Erörterungen bemühen sich um die Skizzierung
eines Interpretationsrahmens, innerhalb dessen Hegels Rede als Teil
der Beschreibung der Position der sinnlichen Gewißheit verständlich
werden soll. Insbesondere versuchen sie, plausibel zu machen, daß

Hegels zugegebenermaßen mißverständliche Redeweise ihrer Intention

nach als notwendiger Teil einer Selbstbeschreibung bzw. Selbst-

thematisierung der sinnlichen Gewißheit zu verstehen ist. Damit würde
die Redeweise als solche zwar nicht immunisiert (s.u.). Doch wäre mit
der Verschiebung der relevanten Ebenen auch ihr Stellenwert ein
anderer geworden und damit auch die Bedingung modifiziert, unter der
sie kritisierbar ist.

Phenomenology of Spirit, New York und Oxford 1983, S. 319-337. Zu erwähnen wäre
ferner E. Cassirers Phänomenologie der Erkenntnis Philosophie der symbolischen
Formen, Bd. 3).

3 Siehe z.B. D.W. Hamlyn, Sensation and Perception. A History of the Philosophy of
Perception, London 1961, S. 141ff.

4 So etwa bei K. Düsing, « Die Bedeutung des antiken Skeptizismus für Hegels Kritik
der sinnlichen Gewißheit». In: Hegel-Studien 8 (1973), S. 119—130. Siehe dagegen
A. Graeser, «Hegels Kritik der sinnlichen Gewißheit und Piatons Kritik der Wahrnehmung

im <Theaitet>». In: Revue de Philosophie Ancienne 3 (1985).
5 «Hegels Dialektik der sinnlichen Gewißheit». In: Materialien zu Hegels

<Phänomenologie des Geistes>, hrsg. von H.D. Fulda und D. Henrich, Frankfurt a.M. 1973,
S. 67-82, bes. S. 70: «Doch wird man Hegel nicht gerecht, wenn man ihm logische oder
semantische Fehler nachweist und nicht gleichzeitig die Möglichkeit in Rechnung stellt,
daß er diese Fehlerhaftigkeit selbst gekannt und berücksichtigt hat». — Siehe auch
R. Wiehl, «Über den Sinn der sinnlichen Gewißheit in Hegels <Phänomenologie des

Geistes) ». In : Hegel in der Sicht der neueren Forschung, hrsg. von I. Fetscher, Darmstadt

1973 Wege der Forschung, Bd. 52) S. 41 : «Die Sprache, die dieses Bewußtsein
spricht, um seine Erfahrung auszusprechen: das Jetzt ist Tag, das Hier ist Baum —, muß
ihm unnatürlich, ja verkehrt vorkommen ». Vgl. auch C.-A. Scheier, Analytischer
Kommentar zu Hegels Phänomenologie des Geistes. Die Architektonik des erscheinenden
Wissens, Freiburg und München 1980, S. 39: «Die Prüfung kann nun wohl als

spitzfindig oder sogar als unverständig erscheinen, wenn sie nicht ausschließlich bezogen
bleibt auf die hier vom Bewußtsein behauptete, und unbeschadet, ob geschichtlich
aufgetretene oder eigens für diesen Anfang abstrahierte Wahrheit».



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 439

II

Die sinnliche Gewißheit wird gelegentlich als vor-philosophische
Position charakterisiert, — als Weise der alltäglichen Weltzuwendung
etwa6, deren Selbstverständnis durch keinerlei Problematisierung ihrer
begrifflichen Annahmen getrübt ist. Für dieses Verständnis7 könnte
u.a. sprechen, daß die für philosophisches Denken wichtige Unterscheidung

zwischen Ding und Eigenschaft erst auf der Stufe der Wahrnehmung

Gestalt annimmt. Mag die als sinnliche Gewißheit beschriebene

Bewußtseinsgestalt auch als vorphilosophische Position gelten, so ist
damit allerdings nicht gesagt, daß die Position nicht philosophisch
relevant sei. Das Gegenteil scheint der Fall zu sein. Denn Hegel bringt
diese Bewußtseinsgestalt S. 87 («die Realität oder das Sein von äußeren

Dingen als diesen oder sinnlichen, habe absolute Wahrheit für das

Bewußtsein») und S. 88 («Die, welche solche Behauptung aufstellen...

»/«aber sie sprachen <wirkliche Dinge, äußere oder sinnliche
Gegenstände, absolut einzelne Wesen> ») mit hier nicht näher
spezifizierten Positionen philosophischer Art in Verbindung. Genauer

gesagt, scheint Hegel sagen zu wollen, daß die von ihm im vorangehenden

beschriebene und kritisierte Position Bestandteil eben jener
Auffassung sei, welche ihre Thesen bezüglich der Erkenntnis von
Gegenständen auf die Sinneswahrnehmung bzw. auf die Annahme
einer vermeintlich unmittelbaren Beziehung zwischen dem erkennen-

6 Vgl. z.B. C. Daniels, Hegel verstehen, Frankfurt a.M. 1983, S. 88. Siehe schon
C. Nink, Kommentar zu Hegels Phänomenologie des Geistes, Regensburg 1948, S. 16,

spricht von einer «vorphilosophischen, unkritischen Einstellung». — Siehe hingegen
M. Westphal «Hegels Phänomenologie der Wahrnehmung». In: Materialien zu Hegels
<Phänomenologie des Geistes) (oben, Anm. 5) S. 89: «Die sinnliche Gewißheit ist eine
unwirkliche Abstraktion. Unser Wissen von der äußeren Welt fängt nicht in der
verdünnten Sphäre reiner Sinnlichkeit an, sondern in der konkreten Lebenswelt des alltäglichen

Bewußtseins von Dingen und ihren Eigenschaften.» — «Um den Primat der
Wahrnehmung in Hegels Phänomenologie der Erfahrung zu verstehen, muß man jedoch
mehr als das bloß Abgeleitete des Appells an sinnliche Gewißheit begreifen. Man muß
auch einsehen, daß mit diesen Namen überhaupt keine wirkliche Bewußtseinsform
bezeichnet ist» (S. 91).

7 Hegel selbst, der in der <Vorrede> der Ph.d.G., S. 26 und in der <Philosophischen
Propädeutik! (Theorie Werk Ausgabe, hrsg. von E. Moldenhauer und K.M. Michel,
Bd. 4) Frankfurt a.M. 1974, S. 111 von «sinnlichem Bewußtsein» (im Gegensatz zu
« wahrnehmendem Bewußtsein ») spricht, charakterisiert die sinnliche Gewißheit
gelegentlich auch als «gemeines Bewußtsein» (Theorie Werk Ausgabe, Bd. 19, S. 374—375)
und spricht von ihm als dem «ungebildeten Standpunkt des Individuums /Vorrede! zur
Ph.d.G., S. 26).



440 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

den Subjekt einerseits und dem erkannten Objekt andererseits gründen.
So zeigt insbesondere Hegels Kommentar «Eine solche Behauptung
weiß zugleich nicht, was sie spricht, weiß nicht, daß sie das Gegenteil
von dem sagt, was sie sagen will» (S. 87) bzw. «sagen aber gemäß

vorhergehenden Bemerkungen auch selbst unmittelbar das Gegenteil
dessen, was sie meinen» (S. 88), daß bestimmte philosophische
Positionen etwa bezüglich der Realität und ihrer unmittelbaren Erkennbarkeit

aus prinzipiellen Gründen zum Scheitern verurteilt sind. Sie scheitern

— in Hegels Sicht der Dinge — da, wo auch die sinnliche Gewißheit
scheitern muß, sofern sie als Wissensanspruch auftritt. Dieser Punkt ist

wichtig. Denn er beleuchtet den eigentlichen Stellenwert der in Rede

stehenden Bewußtseinsgestalt: Mag sie auch nicht das sein, was wir
unter einer eigentlichen Theorie der Gegenstandserkenntnis8 verstehen

und von einer solchen erwarten würden, so stellt sie doch etwas dar,

was im Rahmen bestimmter Theorien bezüglich unmittelbarer
Gegenstandserkenntnis verankert zu sein scheint und der Nerv solcher Theorien

ausmachen würde9. In der Tat ist Hegels Unterfangen in der
< Phänomenologie des Geistes > wohl am meisten gedient, wenn die von
ihm sinnliche Gewißheit genannte Bewußtseinsgestalt unabhängig von
historischen und systematischen Konstellationen und unabhängig auch

von ontogenetischen oder phyllogenetischen Gesichtspunkten als

philosophisch relevanter Kernbestand variabler Auffassungen wahrscheinlich

gemacht werden könnte. Der springende Punkt wäre, daß Hegel —

zu recht oder unrecht - unterstellt, daß mit solchen Auffassungen stets

Annahmen verbunden sind, wie sie die sinnliche Gewißheit als

Bewußtseinsgestalt ausmachen ; und es wäre Hegels Absicht zu zeigen,
daß die Unhaltbarkeit dieser Position rein immanent aufgewiesen
werden könne, d.h. anhand ihrer eigenen Annahmen und Voraussetzungen.

8 Dazu siehe W. Rod, «Die Rolle der Dialektik in Hegels Theorie der Erfahrung».
In : Konzepte der Dialektik, hrsg. von W. Becker und W.K. Essler, Frankfurt a.M. 1981,
S. 69-86.

9 Dies wäre mit der allgemeinen Charakterisierung <Empirismus> verträglich, die
Ch. Taylor gibt: Hegel, Frankfurt a.M. 1975, S. 195. «Diese Auffassung hat evidentermaßen

mit dem Empirismus eine gewisse Ähnlichkeit. Sie ist nicht mit ihm identisch,
denn sie ist nicht etwa genauso eindeutig spezifiziert wie der Empirismus. Aber die

Vorstellung, daß das Bewußtsein primordial empfänglich ist und vor der intellektuellen
(d.h. der begreifenden) Tätigkeit einsetzt, ist sicherlich ein empiristisches Thema, ebenso

wie die Auffassung, daß den Äußerungsformen dieser Empfänglichkeit (Rezeptivität) ein
hoher Grad an Gewißheit zukommt als irgendwelchen anderen Ansichten, zu denen wir
hinsichtlich der Eigenschaften oder Tätigkeiten des Bewußtseins kommen könnten. »



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 441

III

Von der <Einleitung> der <Phänomenologie des Geistes> her gilt,
daß jede philosophische Position auf dem Wege der Selbstprüfung des

Bewußtseins auf ihre Stimmigkeit hin zu testen sei. Nun steht und fällt
Hegels Vorstellung der Selbstprüfung des Bewußtseins10 allerdings mit
der Annahme, daß sich die in Frage stehende Position selbst thematisieren

kann. Im Fall der sinnlichen Gewißheit ist dies jedoch zweifelhaft.

Denn so, wie sich Hegel ausdrückt, scheint es sich um eine geradezu

vorsprachliche Stufe zu handeln. Doch ist diese Interpretation
vielleicht weder zwingend noch eigentlich notwendig. Was den Gedanken

der Selbstprüfung hier gefährdet, ist die Tatsache, daß die Prüfung
des Wissensanspruches der sinnlichen Gewißheit in Hegels Schilderung
S. 81 von «uns» vorgenommen wird: «Sie ist also selbst zu fragen
antworten wir also zum Beispiel...». Ein solches Vorgehen muß die

möglichen Meriten der phänomenologischen Methode11 Hegels in
Frage stellen. Denn wenn Hegel in der <Einleitung> die Position des

phänomenologischen Beobachters dadurch definiert, daß ihm bzw. uns
das reine « Zusehen » bleibt, so meint er, daß jede « Zutat » unsererseits

überflüssig sei (S. 72). Sicher gibt es Stellen — so vor allem «diese

Betrachtung der Sache ist unsere Zutat» (S. 74)12 —, die die Frage
nahelegen, ob Hegel über einen kohärenten Begriff des «reinen
Zusehens » verfügt. Auch mag man sich fragen, ob das Ideal einer rein
beschreibenden Perspektive unter den Bedingungen heutigen
Philosophierens, namentlich seit <Sein und Zeit> § 31ff., nicht überhaupt als

Chimäre gelten muß. Doch handelt es sich bei diesen Problemen

10 Dazu siehe Ph. d. G., S. 72. — Der Gedankengang bedarf weiterer Rechtfertigung.
Eine solche Rechtfertigung versuche ich in : « Zu Hegels Erörterung eines Einwandes

gegen die Theorie von der Selbstprüfung des Bewußtseins », Hegel-Studien 1986.
11 Dazu siehe besonders K. Dove, « Hegel's Phenomenological Method ». In : Review

of Metaphysics 23 (1970) S. 615—641; ders.: «Die Epoche der Phänomenologie des

Geistes». In: Hegel-Studien, Beiheft 11 (1974) S. 605—621.
12 Im Blick auf unsere Stelle hier ergeben sich sicher Probleme. — U. Claesges,

Darstellung des erscheinenden Wissens. Systematische Einleitung in Hegels Phänomenologie

des Geistes, Bonn 1981 Hegel Studien, Beiheft 21) scheint das Problem als

weniger gravierend anzusehen : « Das natürliche Bewußtsein aber, an dem die sinnliche
Gewißheit als eines der es bestimmenden Momente nachweisbar ist, kann sehr wohl über
das Bewußtsein seiner selbst verfügen und ist in der Lage, die Funktion und Bedeutung,
die ein rein unmittelbares Wissen in seinem Gegenstandsverständnis hat, anzugeben»
(S. 133).



442 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

solange um Schwierigkeiten vergleichsweise zweitrangiger und
fernerliegender Art, als Hegel selbst keinen Zweifel daran läßt13, daß die

Beschreibung und Prüfung der sinnlichen Gewißheit eben nicht eigentlich

Sache ihrer Selbstthematisierung des Bewußtseins ist, sondern
Sache einer von außen und zudem retrospektiv herangetragenen
Betrachtung : Wir sind es, die die sinnliche Gewißheit befragen und wir
sind es, die die Antworten geben und die sinnliche Gewißheit sogar auf
etwas «aufmerksam machen» (S. 85)14.

Mit welchem Recht tun wir dies Woher wissen wir, wie sich die
sinnliche Gewißheit äußern würde, wenn sie sich äußern könnte Eine
Antwort auf diese Frage erscheint schwierig, wenn nicht gar unmöglich.
Denkbar wäre, daß wir unterstellen, was die sinnliche Gewißheit sagen
müßte, wenn sie sich äußern würde. Der damit angezeigte Weg wäre
der einer transzendentalen Argumentation: Hegel könnte von einer
unbestreitbaren Facette der Erfahrung ausgehen und von daher schließen,

daß die in Rede stehende Erfahrung bestimmte Züge haben müsse,

um überhaupt eine Erfahrung dieses Typus sein zu können15. Doch
stellt auch dieser Weg in Wirklichkeit keine gangbare Option dar. Denn

genaugenommen verfügen wir über kein Faktum, das uns das sinnliche
Bewußtsein bzw. die sinnliche Gewißheit als Bewußtsein sui generis
und innerhalb ihrer eigenen Grenzen vor Augen führen könnte. Wenn

Hegel zu Beginn der Darstellung sagt: «Wir haben uns ebenso unmittelbar

oder aufnehmend zu verhalten» (S. 79), so statuiert er einen

13 Verschiedene Autoren weisen auf die Struktur des sokratischen Dialoges hin, der

in Hegels Inszenierung der Prüfung der sinnlichen Gewißheit zugrunde liege. Zu diesem

Zweck verweist M. Westphal, « Hegels Phänomenologie der Wahrnehmung». In :

Materialien zu Hegels < Phänomenologie des Geistes) (oben, Anm. 5) S. 83 auf Piaton, Theaitet
161b-162b, d.h. aufSokrates' Ausspruch, daß « keine der Reden von mir ausgeht, sondern

stets von dem Mitunterredner, während ich mich nur auf die Kleinigkeit verstehe, die
darin besteht, daß ich die Rede eines anderen weisen Mannes einer richtigen Behandlung
und Prüfung unterwerfe Also abermals muß ich mich an den weisen Theaitet wenden

». Die Analogie liegt nahe, ist jedoch für diesen Zusammenhang nicht sehr illustrativ.

,4 Vgl. auch J. Heinrichs, Die Logik der <Phänomenologie des Geistes), Bonn 1983

(1. Aufl. 1974), S. 113: «Das sinnliche Bewußtsein als solches vermag nicht Rede und

Antwort zu stehen. Es existiert auch niemals rein als solches. Wohl aber existieren

zeitgenössische und vorhergehende philosophische Strömungen, mit denen die Diskussion

über solches Bewußtsein von nöten erschien. »
15 So Ch. Taylor, « The Opening Arguments of the Phenomenology ». In : Hegel. A

Collection of Critical Essays, hrsg. von A. MacIntyre, Notre-Dame 1976 Modern
Studies in Philosophy) S. 152.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 443

Kernzug der sinnlichen Gewißheit, der nicht eigentlich vorfindlich ist.

Er ist das Produkt einer Idealisierung: Hegel selbst fragt nach dem

geeigneten Ausgangspunkt für die Darstellung des erscheinenden Wissens

und erklärt rhetorisch forcierend — «kann kein anderes sein als... »,

— daß hier nur «unmittelbares Wissen, Wissen des Unmittelbaren» in
Frage komme16. Was also wird unter dem Titel <sinnliche Gewißheit>
beschrieben, wenn nicht das Produkt einer Abstraktion

IV

Gewiß kann die Thematisierung der sinnlichen Gewißheit nicht als

reguläre Beschreibung gelten, geschweige denn als etwas, was sich uns
darbietet, wenn wir das Bewußtsein im Akt der Reflexion betrachten.
Eher handelt es sich um ein Gedankenexperiment mit dem Ziel,
tatsächliche oder mögliche Konstruktionen dieser Art als widersprüchlich
zu erweisen. Zu diesem Zweck konstruiert Hegel freilich auch denkbare

Wege der Rechtfertigung, die die Position der sinnlichen Gewißheit
beschreiten müßte: Es ist dieser Kontext, der auch das Verständnis
jener Redeweisen bestimmt, welche in der Kritik gelegentlich als unzulässig

betrachtet werden.
So gesehen wäre die Rede vom <Das Hier>, <Das Jetzt>, <Das Diese)

Teil einer Position, die Hegel der sinnlichen Gewißheit als notwendiges
— wenn auch nicht notwendig bewußtes — Element des Selbstverständnis

unterstellt und auf das er sie verpflichtet. Unter dieser Voraussetzung

wäre es also nicht gerechtfertigt, mit W. Wieland zu sagen: «Es

entspricht der Naivität der sinnlichen Gewißheit recht gut, wenn sie

von den Komplikationen einer gezielten Was-Frage noch ebensowenig
weiß wie von den Schwierigkeiten, die sich durch eine Substantivierung
— das <Jetzt> — ergeben können, wenn man den ursprünglichen
Funktionssinn des Wortes <jetzt> dabei vergißt.»17 Denn es ist keineswegs
ausgemacht — und auch nicht mit Hegels Begriff des <gemeinen
Bewußtseins) notwendig verbunden —, daß ein Advokat der sinnlichen

16 Die Destruktion der Unmittelbarkeit ist ein zentrales Thema bei Hegel. Grundlegend

für die Einschätzung dieser Thematik sind Hegels Erörterungen in der < Wissenschaft

der Logik), — siehe < Womit muß der Anfang der Wissenschaft gemacht werden ?>,

W. d. L., hrsg. von G. Lasson, I, S. 51-64 Philosophische Bibliothek, Bd. 56).
17 «Hegels Dialektik der sinnlichen Gewißheit (oben, Anm. 5) S. 75.



444 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

Gewißheit simpliciter naiv ist und die alltagssprachliche Verwendung
solcher Ausdrücke a fortiori nicht beherrscht. Allerdings wäre auch
nicht einsichtig, daß jemand, der die Regeln seiner Muttersprache
beobachtet, in dem Augenblick, da er die Position der sinnlichen
Gewißheit expliziert, zu solchen Sätzen wie «das Jetzt ist die Nacht»
Zuflucht nehmen würde. Glaubhafter ist, daß Hegel unterstellt, eine
Position von der Art der sinnlichen Gewißheit müßte konsequenterweise

Ausdrücke wie «Diese(s)», «Hier», «Jetzt» regelrecht substantivieren

und als Eigennamen auffassen, denen reale Segmente der
Wirklichkeit als Bedeutungen gegenüberstehen.

Doch ist eine solche Unterstellung gerechtfertigt? Welche Gründe
könnte Hegel für sie geltend machen Die wenigen Anhaltspunkte, die

Hegels Schilderung bietet, weisen in folgende Richtung: Die sinnliche
Gewißheit kennzeichnet jene Form von Unmittelbarkeit, die als

«Beziehung unmittelbar reine Beziehung» sei (S. 80) ; und von dieser Beziehung

gilt, daß «ein reiner Dieser, ein Einzelner, reines Dieses, oder
das Einzelne» weiß (S. 80). Unmittelbarkeit wird auf dieser Stufe als

Beziehung zwischen einem unmittelbaren Objekt (S. 85: «wie das

Unmittelbare beschaffen ist») und einem Subjekt bzw. Wissen verstanden.

Dieses ist seinerseits als unmittelbar anzusehen, weil es rein
aufnehmender Natur (S. 79) ist und seinen Gegenstand in keiner Weise

begrifflich strukturiert (S. 79 : « als nichts an ihm, wie es sich darbietet,
zu verändern »/« sie hat von dem Gegenstand nocht nichts weggelassen

»). Wenn jemand das sinnliche Bewußtsein also nicht nur als bloßen
Bestandteil, sondern wie Epikur geradezu als Kernstück einer
Wissensauffassung ansieht, so tut er dies in der Annahme, daß allein diese

Beziehung genuines Wissen von einem Gegenstand eröffnet18. In
diesem Sinn scheint die Annahme einer strikten oder gar radikalen
Unmittelbarkeit insbesondere darin deutlich zu werden, daß Objekt und Subjekt

dieser Beziehung im Horizont der externen Sichtweise sozusagen als

nicht-konzeptualisierte und auch nicht konzeptualisierbare Pole
beschrieben werden. Dies könnte auch erklären, weshalb Hegel das

18 Der heutige Leser denkt hier besonders an B. Russells Konzeption des <Wissens
durch Bekanntschaft» und damit an seine Vorstellung von Sinnes-Daten als unmittelbar
gegebenen Gegenständen des Bewußtseins. Vgl. z.B. The Problems ofPhilosophy, Oxford
1970 (1. Aufl. 1912), S. 25: «We shall say that we have acquaintance with anything of
which we are directly awage, without the intermediary of any process of inference or any
knowledge of truth. » — Hegel denkt sicher an Epikur (fr. 247 us.).



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 445

Demonstrativum « Dies(e) » zur Fixierung beider Pole verwendet. Der
Ausdruck könnte in Analogie zu dem verstanden werden, was in der

Philosophie Russells logische Eigennamen sind. Die Verwendung regulärer

Eigennamen und der ihnen äquivalenten Kennzeichnungen
würde bereits Beschreibungen einführen. Damit wären die in Rede

stehenden Gegenständlichkeiten schon nichts mehr, was sich im
vorausgesetzten Sinne von Unmittelbarkeit zueinander in Beziehung setzen
ließe.

V

Allerdings bietet Hegels Vorgehen einige Probleme. Vom Resultat
der Argumentation des ersten Kapitels her betrachtet ist klar, daß Hegel
jenes Vertrauen, das der Advokat der sinnlichen Gewißheit in die

Verwendung deiktischer Ausdrücke und in den Vollzug entsprechender
Gebärden setzt, für unbegründet hält. In diesem Sinne scheint Hegels
eigene Position bereits eine gewisse Nähe zu jenen Überlegungen
aufzuweisen, die W.V.O. Quine namentlich in <Word and Object) entwickelte.

Doch geht es in der von Hegel portraitierten Position genau
genommen nicht um die Annahme, daß wir uns auf Gegenstände
beziehen können ; es geht vielmehr um die weiterreichende Position,
daß wir dies in der Weise der Unmittelbarkeit tun können. Nun gilt es

zu sehen, daß diese weiterreichende Annahme — sie ist für moderne

Begriffe geradezu eine contradictio in terminis — genaugenommen nicht
als Position der Auffassung in Erscheinung tritt, welche zur Debatte
steht: Da, wo Hegel das Demonstrativum «Dies(e)» einführt und

gewissermaßen als logischen Eigennamen für den Gegenstand der
sinnlichen Gewißheit eintreten läßt (S. 79), wird nicht etwa die sinnliche

Gewißheit in actu beschrieben. Vielmehr geht es um eine
Erläuterung der Position. Die Betrachtung des Gegenstandes als « Dies(e) » ist
also nicht Teil einer Selbstdefinition der in Rede stehenden Position.
Diese wird erst im Anschluß an die methodischen Hinweise thematisch
(S. 81). Dort aber wird die Verwendung des Ausdrucks «Dies(e)»
bereits selbstverständlich als Teil der Selbstbetrachtung der Position der

sinnlichen Gewißheit vorausgesetzt.
Vergleichbar ist das Prozedere im Wahrnehmungskapitel. Auch

hier entwickelt und bestimmt Hegel den Gegenstand zunächst in der

Perspektive des « für uns ». Erst im Anschluß an diese — wie Hegel meint



446 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

- wenig ausgeführte Bestimmung (S. 90) wird die Perspektive der

Wahrnehmung und damit auch die Sicht ihrer Erfahrung mit dem

Gegenstand eröffnet. Doch sind die begrifflichen Strukturen, die innerhalb

dieser Erfahrung Gestalt gewinnen, schon bestimmt. — Hegels

Orientierung am Vorsprung des Standpunktes « für uns »19 bietet uns im
ersten Kapitel jedenfalls das Problem, daß eine Auffassung über die
sinnliche Gewißheit (z.B. S. 79 « läßt sie erscheinen ») als Auffassung der

sinnlichen Gewißheit selbst behauptet wird. Damit wird zugleich deutlich,

daß die Frage «Was ist das Diese?» die sinnliche Gewißheit auf
eine Position behaftet, die ihr unterstellt wurde. Dieser Punkt ist wichtig.

Denn wenn wir voraussetzen, daß die Substantivierung des

Ausdrucks «Dies(e)» in Hegels Augen philosophisch bedeutsam ist, so

bleibt zu fragen, weshalb Hegel meint, ihr einen systematischen
Stellenwert zuweisen zu müssen.

VI

Der fiktive Dialog mit der sinnlichen Gewißheit (S. 81 « sie selbst ist

zu fragen : Was ist das Diese») entzündet sich also an der Gegenstandsauffassung,

die der sinnlichen Gewißheit als Theorie einer
Gegenstandserkenntnis eigentümlich ist oder eigentümlich sein müßte. In
diesem Zusammenhang (S. 81) finden nun die Substantivierungen
(«Das Diese», «Das Hier», «Das Jetzt»20) statt. Sicher ist es eine Sache

zu sagen, daß wir im Rahmen der sinnlichen Gewißheit oder im Rah-

19 Die Beobachtung dieses Vorsprungs wird namentlich von H.H. Ottmann, Das
Scheitern einer Einleitung in Hegels Philosophie. Eine Analyse der Phänomenologie des

Geistes, München und Salzburg 1974 Epimeleia. Beiträge zur Philosophie) gut
betont.

20 Die Verbindung von <dies>, <jetzt>, <dort> findet sich in dieser Form in den
Zweiten Analytiken des Aristoteles : « Die Wahrnehmung ist von dem Solchen und nicht
von einem Diesen ; aber was man wahrnimmt, ist mit Notwendigkeit ein Dieses, sowie
irgendwo und jetzt» (87b29). Hier wie 100al6 («Man nimmt zwar das Einzelne wahr, aber
es ist eine Wahrnehmung von einem Universalen, z.B. einem Menschen, nicht dem
Menschen Kallias») ist anzunehmen, daß Aristoteles also zwischen einem referentiell
intendierten x auf der einen Seite unterscheidet, und einem Wahrnehmungsgehalt y, als

welches x wahrgenommen wird. - Vgl. hierzu A.C. Lloyd, «War die Wahrnehmungstheorie

des Aristoteles Lockescher Art?». In: Ratio 21, 2 (1979) S. 145. Hierzu sind die
KOtvd-Strukturen (y) zu vergleichen, die sich in der Aisthesis-Kritik des <Theaitet>
finden. Vgl. meinen Beitrag « Hegels Kritik der Sinnlichen Gewißheit und Piatons Kritik der
Wahrnehmung in <Theaitet>» (oben, Anm. 4).



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 447

men einer beliebigen empiristischen Position, welche auf dieser fußt
und geltend macht, jene Unmittelbarkeit aufzuweisen, welche das Ideal
unmittelbarer Gegenstandserkenntnis erfüllt, unsere Gegenstände zu
treffen versuchen, ohne Begriffe zu Hilfe zu nehmen. Sicher ist es eine
andere Sache zu sagen, daß wir uns in solchen Situationen auf
Gegenständlichkeiten von der Art eines <Das Diese> beziehen. Aber genau
dies scheint Hegel vorauszusetzen: Unmittelbarkeit in dem zu Beginn
des Kapitels vorausgesetzten Sinn reinen Aufnehmens besagt ja, daß das

aufnehmende Subjekt seine Gegenständlichkeit weder gliedert noch

überhaupt in einer Beziehung zu anderen möglichen Gegenständen
erfährt. Diese Weise reinen Aufnehmens, die gegen sämtliche Formen
und Horizonte indifferent sein müßte, würde sich genaugenommen
auch von solchen beobachtungsartigen Zuwendungen unterscheiden,
die man mit M. Schlick als Konstatierungen zu bezeichnen hätte (z.B. :

«Hier jetzt blau und grün... »). Denn derartige Äußerungen vollziehen
sich bereits im Horizont selektiver und jedenfalls kontextuell geprägter
Erfahrungen. Genau diese Möglichkeit selektiver Erfahrung scheint für
die sinnliche Gewißheit ex hypothesi ausgeschlossen.

In diesem Sinn ist es nicht erstaunlich, wenn die Beschreibung
voraussetzt, daß «Hier» und «Jetzt» für einen «unwandelbaren»
Gegenstand stehen, der im Modus seiner Unmittelbarkeit alles Raum- und
Zeitbewußtsein nicht nur erfüllt, sondern geradezu ausfüllt : Das Hier,
Das Jetzt usw. Von hieraus betrachtet wäre es nicht gleichgültig, ob der

Beispielssatz die Form «Jetzt ist Nacht» oder «Das Jetzt ist die Nacht»
erhält (S. 81). Die Äußerung «Jetzt ist Nacht» wäre eine bloße
Konstatierung. Derjenige, der diese Äußerung macht, weiß, daß diese

Konstatierung deshalb nicht aufgeschrieben werden kann, weil die Worte
«hier» und «jetzt» dann ihren Sinn verlieren.

VII

Nun behauptet Hegel zwar nicht, daß der Advokat der sinnlichen
Gewißheit dies nicht wisse. Doch zeigt die Formulierung «Das Jetzt ist
die Nacht», daß Hegel die Konzeption der sinnlichen Gewißheit mit
einer Auffassung verbindet, die ihrem eigenen Selbstverständnis nach
diese Einsicht eben nicht voraussetzen darf. Denn damit wäre die
Annahme radikaler Unmittelbarkeit bereits destruiert. Gleichwohl ist
der Satz «Das Jetzt ist die Nacht» nicht leicht zu verstehen.



448 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

Das «ist» hat die Funktion des Identitätszeichens. Der Satz selbst

bringt demnach eine Identität von Nacht einerseits und dem durch
« Das Jetzt » gewissermaßen unmittelbar benannten Gegenstand zum
Ausdruck. In der Sicht der sinnlichen Gewißheit würde es sich bei dem,
was hier gesagt wird, vermutlich nicht einmal um eine urteilshafte
Struktur handeln, sondern um den Bericht einer unmittelbaren Kon-
taktnahme von der Art, wie sie bei Aristoteles gelegentlich im Begriff
der Phasis vorgestellt wird. Diese Struktur ist nicht irrtumsfähig21.
Wenn Hegel hier also eine Art von nicht-propositionaler Benennung
vor Augen gehabt haben sollte22, so würde dies gut zur eingangs
geschilderten Situation der Unmittelbarkeit passen. Namentlich die

Implikation S. 80, daß sich die sinnliche Gewißheit fälschlicherweise
als Einheit von Sache und Wissen versteht, wohingegen in der Reflexion

« ein Dieser als Ich, und eines Dieses als Gegenstand herausfallen »,

könnte diese Deutung stärken. — Allerdings läßt sich nicht leugnen, daß

Hegel selbst an einen Satz denkt bzw. an eine Wahrheit; die
Durchführung der Prüfung des Bewußtseins zeigt zudem, daß Hegel konzediert,

daß Sätze ihren Wahrheitswert ändern können.

21 Zur Phasis-Struktur bei Aristoteles siehe E. Berti, «The Intellection of Indivisibles

according to Aristotle, De Anima III 6 ». In : Aristotle on Mind and the Senses, hrsg.

von G.E.R. Lloyd und G.E.L. Owen, Cambridge 1978, S. 141—164; zur Frage der
Irrtumsunfähigkeit vgl. auch A. Graeser, « On Aristotle's Framework ofSensibilia », a.a.O.,
S. 69-95.

22 Ähnlich wird die Struktur bei Hegel von U. Claesges verstanden : Darstellung des

erscheinenden Wissens (oben, Anm. 12) S. 142; «Die Antwort ist nicht ein Urteil, ein
Aussagesatz, sondern hat die Funktion einer unmittelbaren Benennung. Das Jetzt hat
einen Namen : Nacht (die herrschende Dunkelheit). Die Benennung ist so beschaffen,
daß Name und Benanntes eine unmittelbare Einheit bilden ». — Allerdings ist fraglich, ob
mit dieser Interpretationshypothese viel gewonnen ist. Denn wenn Hegel (was Claesges
der Sache nach vielleicht vor Augen hat) tatsächlich etwas von der Art gemeint hatte, was
zeitgenössische Philosophen unter nicht-propositionaler Wahrnehmung im Unterschied
zu propositionalem Wahrnehmen verstehen (vgl. etwa D. Todd, « Direct perception ». In :

Philosophy and Phenomenological Research 35 (1975) S. 325-362; D. Crawford, «Pro-
positional and Nonpropositional Perceiving». In: Philosophy and Phenomenological
Research 32 (1972) S. 201—210), so wäre schwer einzusehen, was Hegel dann genau mit
dem Wandel des Wahrheitswertes des Satzes «Das Jetzt ist die Nacht» gemeint haben

könnte. Im Interesse einer Verteidigung der Rede von der Wahrheit, die « schal geworden
ist» wäre zu sagen, daß Hegel den aufgeschriebenen Satz selbst als Bericht über ein
(nicht-propositionales Wahrnehmungsereignis verstanden wissen will. Dann freilich
bliebe zu fragen, ob Hegel nicht etwa - um die Terminologie M. Schlicks zu verwenden —

eigentliche Konstatierungen («hier jetzt so und so») mit Protokollsätzen verwechselt
(« M.S. nahm am so und sovielten April 1934 und zu der und der Zeit an dem und dem Ort
blau wahr»). Zur Unterscheidung selbst siehe M. Schlick, «Über das Fundament der
Erkenntnis». In: Erkenntnis 4 (1934) S. 79—99, bes. S. 97.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 449

Eine Lösung dieser Schwierigkeit scheint allerdings unter der

Voraussetzung denkbar, daß Hegel die von ihm selbst statuierte
Identitätsbehauptung als Formulierung betrachtet, welche das Bewußtsein
artikulieren müßte: Unmittelbarkeit im relevanten Sinn der Hypothese
behaupten, hieße eine Identifikation von Gegenstand und Zeit(-stelle)
vornehmen. Mehr noch: Die Behauptung einer Unmittelbarkeit von
jener Art, wie sie im tatsächlichen oder vermeintlichen Anspruch der
sinnlichen Gewißheit vorausgesetzt wird, läuft in Hegels Augen auf so

etwas wie eine essentielle Prädikation von Nacht vom Jetzt hinaus. Aber
eben diese essentielle Prädikation wäre unangemessen : « so wenig die
Nacht und der Tag sein Sein ist, ebensowohl ist es auch Tag und Nacht »

(S. 81-82).

VIII

Dieser Hinweis genügt Hegel, um das sich im Bewußtsein der
sinnlichen Gewißheit «erhaltende Jetzt» als nicht «unmittelbares,
sondern ein vermitteltes » zu charakterisieren. Damit ist eine wesentliche
Komponente der Gewißheit des sinnlichen Bewußtseins erschüttert.
Denn die Unmittelbarkeit, die hier von der sinnlichen Gewißheit in
Anspruch genommen wurde, steht und fällt mit der Voraussetzung, daß

die Bezugnahme auf die Gegenstände in keinerlei Weise vermittelt ist.

Aber eben diese Voraussetzung ist nicht gegeben. In diesem Sinn ist
auch das für das Selbstverständnis der sinnlichen Gewißheit unverzichtbare

Vertrauen in ein singuläres, nicht-austauschbares Jetzt nicht
begründet. Ähnlich wie Russell23 zugestehen müßte, daß Sinnes-Daten

(rote Flächen usw.) nicht eigentlich unmittelbar gegeben sind, sondern
im Gegenteil als Beispiele elementarer begrifflicher Klassifikationen
angesehen werden müssen, müßte der Advokat der sinnlichen Gewißheit

verstehen, daß selbst ein als Gegenstand unmittelbarer Bekanntschaft

vorausgesetztes Jetzt kein wirklich singulärer Gegenstand ist und
somit nicht als Garant sinnlicher Gewißheit gelten kann.

Bereits hier gelangt Hegel zum relevanten Teil seiner Schlußfolgerungen

bezüglich der Prüfung der sinnlichen Gewißheit : « das Allge-

23 Siehe The Problems of Philosophy (oben, Anm. 18) S. 25ff. sowie R. C. Solomon,
In the Spirit of Hegel (oben, Anm. 2) S. 321 ff. (<Sense Certainty: Hegel's Revenge on
Russell >).



450 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

meine ist also in der Tat das Wahre der sinnlichen Gewißheit» (S. 82,

vgl. S. 89 u.ö.). Damit ist gesagt, daß die in Rede stehende
Bewußtseinsgestalt keine akzeptable Theorie der Gegenstandserkenntnis
darstellt. Denn die sinnliche Gewißheit « meint » zwar Einzelnes, aber sie

kann diesen Gegenstand nur als Allgemeines verfügbar machen. Damit
ist nicht nur die vorausgesetzte Beziehung begriffloser Unmittelbarkeit
destruiert ; auch der als « an sich » angenommene Charakter oder Status
des vorausgesetzten Gegenstandes (siehe <Einleitung>, S. 71) erweist
sich in Hegels Augen als Teil einer unzulänglichen Gegenstandsauffassung.

Allerdings wirft Hegels Betrachtung ein zusätzliches Problem auf.

Denn er charakterisiert die Sprache als Korrektiv des sinnlichen
Bewußtseins : « Die Sprache aber ist, wie wir sehen, das Wahrhaftere, in
ihr widerlegen wir selbst unmittelbar unsere Meinung, und da das

Allgemeine das Wahre der sinnlichen Gewißheit und die Sprache nur
dieses Wahre ausdrückt, so ist es gar nicht möglich, daß wir ein rein
sinnliches Sein, das wir meinen, je sagen können» (S. 82). — Man mag
geltend machen, daß Hegel hier der Position der sinnlichen Gewißheit
auf einem Terrain zu begegnen sucht, das ihr fremd ist und gemäß den

Bemerkungen der <Einleitung> nicht ohne weiteres als Begegnungsfeld
immanenter Kritik angesehen werden darf. Zwar liegt es nahe, mit
C. Taylor24 geltend zu machen, daß <etwas wissen) soviel impliziere wie
<sprachlich artikulieren können). Doch wird diese Annahme, die für
Wittgensteins Argumentation gegen die Möglichkeit einer Privatsprache

wichtig ist, von Hegel nicht als Voraussetzung formuliert25. Selbst

24 « The Opening Arguments of the Phenomenology » (oben, Anm. 15) S. 162 : « Now
Hegels démarche in face of his conception is very similar to Wittgenstein's : He challenges
sensible certainty to say what it experiences. The underlying principle is the same, viz. that
if it is really knowledge then one must be able to say what it is ». Vgl. ders. : Hegel (oben,
Anm. 9) S. 195: «Er behandelt das Vermögen, sich durch Sprechen auszudrücken, wie
eine maßgebende Eigenschaft des Wissens. Und es fällt wohl schwer, ihm hier nicht recht
zu geben. Denn deutlich ist im Wissen, im hier relevanten Sinn, ein sicheres Bewußtsein
von dem, was gewußt wird, enthalten ».

25 Siehe auch R.C. Solomon, In the Spirit of Hegel (oben, Anm. 2) S. 330-331. —

Hinzuzufügen wäre hier, daß Hegel den Maßstab sprachlicher Artikuliertheit aus der
Perspektive des « für uns » quasi nur als Instrument der Erläuterung einführt. Denn Sätze

wie «Sie sagt von dem, was sie weiß, nur dies aus : Es ist» (S. 79), «enthält allein das Sein
der Sache » (S. 79), dürfen natürlich nicht als Berichte darüber gelesen werden, was die
sinnliche Gewißheit de facto artikuliert oder was jemand, der diese Position einnimmt, de
facto äußert. Vielmehr handelt es sich um Erläuterungen (und Bewertungen) bezüglich
des angenommenen Bewußtseinsstandes dessen, der eine solche Position einnimmt.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 451

wenn sie für Hegel wichtig war, bleibt fraglich, ob er dieser Annahme
retrospektiv den Status einer Voraussetzung einräumen dürfte. Denn im
weiteren Verlauf der Erörterung skizziert er die Möglichkeit, daß sich
der Advokat der sinnlichen Gewißheit sozusagen wortlos auf die
Unmittelbarkeit der Erkenntnisbeziehung beruft, die in einer deiktischen

Geste veranschaulicht werden könne (S. 85). Hier nun scheint
das Argument der Sprachiichkeit — zumindest in Hegels Sicht der Dinge
— keine Rolle zu spielen. Denn Hegels Argumentation stellt im wesentlichen

auf die Überlegung ab, daß das Jetzt, welches aufgezeigt werden
soll, bereits aufgehört habe, zu bestehen.

Gleichwohl bleibt zu fragen, in welchem Sinn die Sprache als

Korrektiv zur sinnlichen Gewißheit anzusehen ist. Was kann das Argument
bezüglich der Sprache als Allgemeinem26 überhaupt sicherstellen?

IX

Diese Frage ist deshalb schwer zu beantworten, weil Hegels Position
nicht klar genug hervortritt. Dies betrifft nicht allein den Begriff von
Allgemeinheit, der in Hegels Beschreibung operativ ist ; es betrifft auch
die Natur der von Hegel behaupteten Diskrepanz zwischen dem, was

wir «meinen», und dem, was wir «sagen» (S. 82, 88). - Was Hegels
Charakterisierung des Allgemeinen angeht, so fällt z.B. auf, daß dieser

Begriff von dem des Ganzen bzw. der Vielheit (S. 86) überlagert wird,
ohne daß Hegel eigens die Möglichkeit in Betracht zöge, daß ein Ganzes
seinerseits auch ein Besonderes oder Einzelnes sein kann27. In diesem

Zusammenhang bliebe zu fragen, in welchem Sinn etwas von der Art
einer aufgezeigten Gegenständlichkeit, welche Teile hat, in dem Sinn

allgemein ist, in welchem ein Begriff allgemein ist, der von einem

Gegenstand exemplifiziert wird28.

26 Ähnliche Überlegungen finden sich auch in der <Enzyklopädie> (1830) § 20 und in
den <Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I> (Theorie Werkausgabe, Bd. 18,
S. 534—538) im Zusammenhang der Charakterisierung des Megarikers Stilpon. (Vgl.
schon S. 440 in bezug auf Gorgias These von der Nichtmitteilbarkeit des Seienden : « Dies
muß in strengstem Sinn genommen werden ; es kann gar nicht gesagt werden : dieses

Einzelne ».)
27 Vgl. gut I. Soll, « Das Besondere und das Allgemeine in der sinnlichen Gewißheit

bei Hegel» (oben, Anm. 2) S. 287.
28 Ähnliche Probleme stellen sich bereits im Zusammenhang der Frage nach dem

Status der Universalien in der Kategorien-Schrift des Aristoteles. Auch hier gibt es ein



452 Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit

Diese Frage berührt nun auch die Deutung der Diskrepanz zwischen
«meinen» und «sagen». Wohl liegt es nahe, den von Hegel angesprochenen

Sachverhalt in der unterschiedlichen Seinsweise zu sehen, die
den Begriff als Allgemeines charakterisiert, den Gegenstand allerdings,
der unter den Begriff fällt, als Einzelding. Diese Deutung bietet sich
auch insofern an, als jene griechischen Philosophen, die Hegel in seiner
Ansicht bestärkten (siehe Anm. 26), der Sache nach das Problem vor
Augen hatten, Partikuläres mittels allgemeiner Termini erschöpfend zu
beschreiben29. Doch ergibt sich für diese Deutung eine Komplikation.
Denn der Zusammenhang im ersten Kapitel der < Phänomenologie des

Geistes) betrifft nicht, oder zumindest nicht primär, die Frage, ob eine

Gegenständlichkeit x vermittels eines Prädikates F erschöpfend
beschrieben werden könne oder nicht. Zur Debatte steht vielmehr die

Frage, ob es überhaupt so etwas wie eine begriffslose Erkenntnis geben
könne und ob uns ein unmittelbarer Zugang zur Realität offensteht.

In diesem Zusammenhang fällt nun auf, daß Hegel im Rahmen der

Beschreibung der sinnlichen Gewißheit Ausdrücke wie «Baum» und
«Haus» (S. 82—83) zuläßt, ohne dieses Faktum zu bemängeln,
geschweige denn von vornherein gegen die Position der sinnlichen
Gewißheit zu wenden30.

Daß er dies nicht tut und den offensichtlich mühevollen Umweg
über eine Destruktion des Diese, Hier undJetzt einschlägt, spricht gegen
die zunächst angenommene Deutung; damit ist zugleich ein Präjudiz für

Schwanken zwischen der Eigenschafts-Konzeption auf der einen Seite und der Aggregats-
Auffassung auf der anderen Seite. Dieses Schwanken wird m. E. besonders gut von
B. Jones herausgestellt : « An Introduction into the First Five Chapters of the Categories ».

In: Phronesis 20 (1975) S. 161 ff. — Zur Berührung zwischen der Auffassung der
Kategorien-Schrift und der Sicht der Idee als Vielheit im Platonischen <Philebos> (15a) siehe

M. Frede, « Individuen bei Aristoteles». In: Antike und Abendland 24 (1978) S. 34. - Ich
habe die Auffassung übernommen in : « Aspekte der Ontologie in der Kategorienschrift ».

In : Zweifelhaftes im Corpus Aristotelicum. Studien zu einigen Dubia. Akten des 9.

Symposium Aristotelicum, hrsg. von P. Moraux und J. Wiesner, Berlin 1983, S. 30—56, siehe

weiter K. Oehler, Aristoteles. Kategorien. Berlin 1984, S. 180ff. u.ö. Aristoteles
Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. von H. Flashar, Bd. 1, Teil 1).

29 In diesem Zusammenhang ist, gewissermaßen exemplarisch, auf die Argumentation

zu verweisen, die Sextus Empiricus, Adv. Log. I, 195—198 für die kyrenaische Schule

nennt.
30 Vgl. z.B. die Beobachtung von Ch. Adler, «Le fondement du savoir dans la

Phénoménologie de l'esprit de Hegel». In: Revue de métaphysique et de morale 1931,
S. 322 und J. Hypolite, Génèse et Structure de la Phénoménologie de l'esprit de Hegel,
Paris 1946, S. 91 ; I. Soll, « Das Besondere und das Allgemeine in der sinnlichen Gewißheit

bei Hegel» (oben, Anm. 2) S. 284 Anm. 2.



Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewißheit 453

die Annahme gegeben, daß der Widerspruch zwischen dem Einzelnen,
welches « gemeint » wird und dem Allgemeinen, welches « gesagt » wird,
für Hegel hier zumindest nicht in der Relation zwischen dem Einzelnen
zu suchen ist, welches ein Universales exemplifiziert, und dem Universalen,

welches vom Gegenstand exemplifiziert wird. Dieser Sachverhalt
läßt — unter der Voraussetzung, daß Hegel diese naheliegende
Möglichkeit einer Attacke gegen die sinnliche Gewißheit nicht einfach
übersehen hat — wohl nur die Deutung zu, daß sich Hegel tatsächlich für
eine andere Frage interessierte, die er als vordringlich und — um einen
Ausdruck der Fragerichtungen Heideggers aufzunehmen - als

ursprünglich empfand. Vordringlich ist für ihn die Frage, ob wir mittels
deiktischer Ausdrücke und entsprechender Gesten jenes unmittelbare
Fundament zu identifizieren vermögen, das der sinnlichen Gewißheit
als Ausgangspunkt dient oder dienen müßte. Demgegenüber ist die
Tatsache, daß Dinge im Lichte von Begriffen beschrieben werden,

sozusagen bereits ein abkünftiges Phänomen, welches keiner besonderen

Aufmerksamkeit bedarf. Wenn dies so ist, so betrifft der von Hegel
behauptete Widerspruch zwischen «meinen» und «sagen» auf der hier
relevanten Ebene den Umstand, daß <das Hier>, <das Jetzt> im Sinne des

S. 86 Gesagten eben nicht etwas einzelnes ist, sondern «eine Vielheit
von Jetzt zusammengefaßt ». Mithin geht es um den Gegensatz zwischen
dem Ausgesagten, das Teile hat und in diesem Sinn allgemein ist und
dem Gemeinten, das als Gemeintes nichts von der Art ist. — Daß das

Jetzt als Ausgesagtes allerdings ein Ganzes ist, welches Teile hat, ist
zweifelhaft31.

s

31 Für vielfältige Anregungen danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern
meines Seminars über die Phänomenologie des Geistes, insbesondere Dr. M. Bondeli, Dr.
E. Marbach, Dr. Dùen Marti-Huäng und Dr. J.-C. Wolf.




	Zu Hegels Portrait der sinnlichen Gewissheit

