
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

Autor: Fischer, Danielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Danielle Fischer

L'Eucharistie chez Calvin, en rapport
avec la doctrine du Ministère*

Toute la vie de Calvin a été jalonnée de querelles eucharistiques. A
peine arrivé à Genève, il eut l'occasion d'intervenir sur la Présence
réelle au Colloque de Lausanne (octobre 1536), et en donne la définition
qu'il avait exprimée déjà dans la première édition de son Institution
Chrétienne (Bâle, 1536), position qu'il ne devait plus jamais modifier1 :

« (La Cène) est une communication spirituelle par laquelle, en vertu et

en efficace, Christ nous fait participants de tout ce que nous pouvons
recevoir de grâce en son corps et son sang... le tout spirituellement,
c'est-à-dire par le lien de son Esprit ». Il répondait par là non seulement

aux intervenants catholiques, mais aussi à un pasteur de Lausanne,
Pierre Caroli qui regagnera plus tard l'Eglise romaine.

Trois ans après le Colloque de Lausanne, l'Eucharistie revient à

l'ordre du jour dans la polémique de Calvin contre le cardinal Sadolet.

Dans sa réponse au prélat qui avait tenté de ramener Genève à la foi
séculaire, il s'élève contre les doctrines de l'ubiquité et de la
transsubstantiation, combat l'adoration des espèces et se réfère, dans cette entreprise,

à saint Augustin et à l'Eglise Ancienne2.

* Cours donné à la Faculté de Théologie de Fribourg, le 24 février 1987.
1 Même si l'on remarque son embarras à définir clairement certains termes comme

substance, vertu, incorporation, réalitéy présence, et à s'en tenir à un sens donné. Il faut noter
aussi qu'il place les accents différemment selon les écrits.

La citation qui suit se trouve dans : Joannis Calvini opera quae supersunt omnia (éd. G.
Baum, E. Cunitz, E. Reuss. Brunswig 1863—1900, qui sera désigné par CO) 9, 877-886,
partie, col. 879.

Cf. Institutio religionis christianae (1536), ch. 4: De sacramentis (partie. De coena
Domini): CO 1, 118—140.

2 Cf.Jacobi Sadoleti epistola ad senatum populumque genevensem. Io. Calvini re-
sponsio (1539): CO 5, 399—400 (pour la controverse eucharistique).



416 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

Les colloques de Haguenau (juin 1540), Worms (hiver 1540/41) et
Ratisbonne (avril 1541), auxquels il assista et dont le point névralgique
resta la discussion sur l'Eucharistie, firent ressortir les divergences de

vues non seulement entre catholiques et réformés, mais encore entre les

Eglises de la Réforme elles-mêmes. La position de Calvin qui se

distinguait des théologies eucharistiques luthérienne et zwinglienne, s'ins-

pirant plutôt de Martin Bucer3, avait été consignée, à cette époque, dans

le Petit Traité sur la Sainte Cène4, dans la seconde édition de SInstitution
Chrétienne'', et dans le Catéchisme destiné à l'Eglise de Genève6.

En 1543, pour enrayer l'hérésie, la Sorbonne rédigea une profession
de la foi catholique. Calvin en reprit les articles et les assortit de «

remèdes». Les Articuli a facultate theologiae Parisiensi traitant de l'Eucharistie

étaient au nombre de 5 sur un total de 257.

3 Cf.F. Wendel: Calvin, sources et évolution de sa pensée religieuse (Paris 1950) 259. Il
s'agit de la théologie de Bucer telle qu'elle se présente dans les années 1530 à 1536, dans la
troisième édition des commentaires sur le Nouveau Testament, en particulier : In sacra

quatuor evangelia, Ennarationesperpetuae, secundum recognitae (1536), traduit en 1540 sous le
titre : Exposition de l'évangile de nostre Seigneur Iesus Christ selon S. Matthieu. On y trouve ce

passage où sont définis les traits essentiels de la position adoptée par Calvin : « Le corps et
le sang de Christ ne sont unis au pain et au vin de la Cène par aucune copulation naturelle,
ne ni) enclos en iceux localement, et... ce sacrement n'a de soi propre vertu de donner
salut à ceux qui le reçoivent : mais seulement y a union sacramentelle entre le corps du

Seigneur et le pain, entre son sang et le vin. Et la confirmation de foi qui se fait par la

réception de ce sacrement n'est pas fondée en la vertu des choses externes : c'est à savoir du

pain et du vin, ou de la Parole... mais c'est en la vertu du Christ, laquelle son esprit nous
dispense et distribue quand nous croyons à ses saintes paroles, et recevant par foi ses

sacrements. Néanmoins il y a en la sainte Cène vraye et indubitable presence et exhibition
du corps et du sang du Christ, par son institution, non point locale ou matérielle : car il ne
descend point du ciel pour estre contenu ou caché en ce pain, n'en ce vin : mais spirituelle
et sacramentelle» (éd. Genève 1540, 567). Bucer suivait alors une ligne d'évolution qui,
d'une théologie luthérienne de la Cène (adoptée entre 1519 et 1525) l'amena vers une
position plus spiritualiste et zwinglienne (entre 1525 et 1530), puis vers un moyen terme
entre zwingliens et luthériens. — Cf. A. Lang : DerEvangelienkommentar Martin Butzers und
die Grundzüge seiner Theologie (Leipzig 1900), et J. Courvoisier: La notion d'Eglise chez

Bucer dans son développement historique (Paris 1933).
4 Petit traité de la Saincte Cène de N. S. Iesus Christ (rédigé dès 1539 a Strasbourg, il

parut a Genève en 1541): CO 5, 429-460.
5 En latin. Elle fut traduite en français en 1541 et comportait 17 chapitres. Le ch. 10

était consacré aux sacrements en général, le ch. 11 au Baptême et le ch. 12 à la Cène.
6 lre rédaction en 1538 en latin: C05, 313—362. 2e rédaction en 1542 en français,

avec traduction latine en 1545: CO 6, 1—160.
7 L'écrit de Calvin parut en 1544 : CO 7,1—44. Art. 5:1a transsubstantiation. Art. 6 : le

sacrifice de la messe. Art. 7 : la communion sous une seule espèce. Art. 8 : de la puissance
de consacrer. Art. 9 : de l'intention de consacrer.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 417

En 1546 parut le Commentaire de Calvin sur la première Epître aux
Corinthiens, avec, pour les chapitres 10 et 11 des remarques très
intéressantes sur le rôle de la foi, du mémorial, et sur l'idée d'incorporation
dans l'Eucharistie8.

Le Concile de Trente, qui s'ouvrit en décembre 1545, ne parla des

sacrements en général qu'en mars 1547, et de l'Eucharistie en octobre

1551, lors de la XIIIe session. Dans sa réponse aux actes du Concile, le

Réformateur ne put donc aborder la question de l'Eucharistie en
profondeur9. C'est la dernière édition de YInstitution Chrétienne (1559/60)
qui s'en chargera.

Notons que les principaux controversistes catholiques de ce temps
étaient Jean Eck (1486—1543), Gasparo Contarini (1483—1542), Josse

Clichtove (1472—1543), Albert Pighius (1490—1542), Jean Cochlaeus

(1479—1552), Ruard Tapper (1487—1559). Les autres: Nicolas Herborn,
John Fisher et Jean Driedo étaient morts avant l'arrivée de Calvin à

Genève, en 1535, et Sylvestre Prierias en 1523. C'est notamment à

Clichtove que l'on doit un traité sur l'Eucharistie dirigé contre Jean

Oecolampade, le réformateur de Bâle10. Calvin a trouvé dans l'œuvre de

ces théologiens les positions thomistes et franciscaines du XVIe s. sur
l'Eucharistie.

Si, très vite, les efforts d'entente avec les catholiques sur ce thème lui
parurent inutiles11, Calvin, en revanche, travailla plein d'espoir à un
consensus entre les Eglises protestantes d'Allemagne et de Suisse. Il
aboutit, après dix ans de négociations, à un accord avec les Zwingliens
représentés par le successeur de Zwingli à Zurich : Heinrich Bullinger.
Ce Consensus Tigurinus, signé en 154912 ne fut pas du goût des Ultra-

8 Commentarius in epistolam Pauli ad Corinthios I (1546) : C049, 297—574. Pour le
ch. 11/23-28: col. 483-493.

9 Acta Synodi Tridentinae. Cum Antidoto (1547): COI, 365-506.
10J. Clichtove: De sacramento Eucharistiae contra Oecolampadium opusculum (Paris

'1527).
11 Dès la conférence de Francfort (1539), Calvin écrit des lettres désabusées à ses amis

et montre qu'il n'y est allé qu'à contre cœur. Il n'espérait que deux choses de sa présence
là-bas: rappeler le cas des protestants français persécutés, et rencontrer Mélanchthon:
CO 10b, 322—323. Il taxe les propositions catholiques, au sujet de l'Eucharistie, de ruses
sataniques : CO 10b, 330. Il ne veut pas arriver, dans les colloques, à un compromis avec les

catholiques, mais souhaite que la vérité protestante triomphe : Les Actes de laJournée... de

Ratispone (1541): CO 5, 682.
12 CO 7, 689—748. Il établit en 26 articles une base d'accord sur la Cène, entre

calvinistes et zwingliens.



418 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

luthériens. A partir de ce moment-là s'ouvrit, pour Calvin, un nouveau
chapitre de controverses eucharistiques.

Le pasteur de Hambourg, Joachim Westphal, fut le premier à prendre

le Consensus Tigurinus comme prétexte à ses attaques. Dans les trois
traités calviniens qui, coup sur coup, répondirent aux siens, en 1555,
1556 et 1557, il faut relever l'insistance de Calvin sur son accord avec
Luther, insinuant par là que Westphal est un mauvais luthérien, et son
sentiment d'être provoqué par son adversaire sur des points secondaires.
Sa doctrine de la Cène y apparaît pourtant aussi fidèlement et intégralement

que dans YInstitution Chrétienne13. On aurait aussi toutes les

raisons de penser que le commentaire des textes synoptiques relatifs à

l'Eucharistie, paru en 1555 dans le Commentaire sur l'Harmonie Evangé-

lique, est tout imprégné de cette lutte et constitue une réponse indirecte
aux arguments de Westphal.

Bien que cette querelle s'étendît rapidement à toute l'Allemagne et à

la Suisse, les quelques années qui suivirent la parution du dernier
Avertissement contre Westphal menèrent Calvin sur un autre terrain de

controverse: celui de la foi trinitaire, déjà défendue en 1554 contre
Michel Servet. En 1561, le pasteur de Heidelberg, Tileman Heshusius

prend la plume contre Calvin dans le même esprit que Westphal, et
s'attire une réponse d'une rare violence14. Ce traité fut la dernière
intervention écrite du Réformateur sur la Cène.

Pour exposer sa doctrine, nous procéderons en deux étapes, allant du

général au particulier: nous esquisserons d'abord la doctrine calvi-
nienne du Sacrement dans ses grandes lignes, puis, à partir de cette base,

celle de l'Eucharistie.

I. La définition calvinienne du sacrement

Dans la théologie calvinienne du sacrement, trois principes sont à

retenir dès l'abord, car ils commandent toute la réflexion :

13 Defensio sanae et orthodoxae doctrinae de sacramentis... (1555): C09, 1-40.
Secunda defensio piae et orthodoxae de sacramentis fidei (1556) : CO9, 41-120. Ultima
admonitio ad Ioachimum Westphalum (1557): CO9, 137—252.

14 Dilucida explicatio sanae doctrina de vera participatione carnis et sanguinis Christi
in sacra coena... (1561): CO9, 457-524.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 419

- 1. Le principe de la transcendance de Dieu15.

- 2. Celui du péché et de la faiblesse de l'homme.

- 3. Celui du caractère immuable des lois naturelles que Dieu respecte

parce qu'il les a créées16.

Le second postulat est celui qui intervient d'emblée dans la définition

du sacrement17: le sacrement, dit Calvin, est une aide. Il aide à

soutenir et fortifier la foi. La distance infinie entre le Dieu transcendant

et l'homme fragile est médiatisée par des instruments que Dieu lui
envoie pour le soutenir. Une de ces aides est la prédication de l'Evangile.

L'autre aide est représentée par les sacrements. Dès l'abord, par
conséquent, le phénomène sacramentel apparaît dans le contexte d'une

pédagogie divine appliquée à l'homme. Et d'emblée aussi, est défini de

quoi est fait le sacrement : il participe aux deux domaines qu'il médiatise:

au domaine surnaturel et à la réalité terrestre. Il est un signe
extérieur de la Grâce divine, un signe choisi de telle sorte que non
seulement il reflète la Grâce à nos yeux, mais encore la ratifie dans nos

cœurs.
Comme saint Augustin, Calvin affirme qu'il s'agit non seulement

d'un signe visible, mais aussi efficace18. Il est efficace quand la Parole

qui le constitue est objet de foi19.

Or « la Parole n'exerce pas sa vertu en tant qu'on la prononce, mais

qu'on la croit »20. La parole de consécration prononcée sur les éléments
n'a aucun pouvoir; elle ne devient efficace que si l'on y ajoute la foi,
produite en nous par le Saint-Esprit. Le Réformateur écarte le pouvoir
attribué par l'Eglise catholique à la consécration faite par le prêtre.
L'efficacité dont il parle est donc différente de celle qui est affirmée par

15 Calvin l'a trouvée dans le Nominalisme, chez Duns Scot, Gabriel Biel, Thomas
Bradwardine, Grégoire de Rimini et Guillaume d'Occam.

16 Bérenger de Tours (+ 1088) était parti du même principe pour affirmer qu'après
l'Ascension, qu'il concevait comme un phénomène géographique, le corps du Christ est
localisé au ciel et ne peut jouir de l'ubiquité eucharistique. De même John Wyclif (+ 1384),
qui en déduisait qu'un corps partout présent ne serait qu'un fantôme et non un corps réel.
Cf. Kilian McDonnell, osb: John Calvin, the Church and the Eucharist (Princeton N.J.
1967) 49-55.

17 Cf.Inst. IV, 14/1. Le chapitre 14 s'intitule: «Des sacrements». Nous utilisons ici
l'édition critique de l'Institution de la Religion chrestienne publiée par Jean-Daniel Benoît en
5 livres (Paris 1957-1961). Voir aussi: Petit traité: C05, 437.

18 S. Augustin: De catechizandis rudibus c. 26/50. MPL 40, 344.
19 Inst. IV, 14/3.
20 Inst. IV, 14/4.



420 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

saint Thomas21 et par le Concile de Trente sous la forme de Yex opere

operato22 : « C'est une perverse imagination d'enfermer dedans les Sacrements

la vertu de nous justifier et les grâces du Saint-Esprit, comme s'ils

en estoient les recipients»23. Les principes de la seule souveraineté de

Dieu et de la vanité humaine ressortent encore ici : Dieu seul est opérant

; il est impensable qu'une vertu divine soit concédée à une action
humaine, encore moins à un objet. Par conséquent, Dieu opère ce que le

sacrement signifie. Ce dernier se borne à signifier, à refléter comme en

un miroir l'action divine.
Il y a donc concomitance de deux actions parallèles : celle du ministre

qui figure et atteste la Grâce, par l'acte sacramentel, et celle de Dieu
qui accomplit en nos cœurs ses promesses.

Sacrement Grâce

Croyant

D'où on peut tirer la conclusion que le ministre n'est pas la cause

humaine efficiente de la vertu sacramentelle, mais seulement la cause

instrumentale dont s'accompagne l'action divine. Dieu pourrait fort
bien se passer du ministre et opérer sans sacrement. Mais, par égard pour
notre faiblesse, il agit de la manière la plus adaptée à notre capacité. La
nécessité du phénomène sacramentel est donc purement pédagogique.

21 Saint Thomas d'Aquin: Summ, theol. III, 2/621. Cf. aussi Duns Scot: «Sacramen-

tum ex virtute operis operati confert gratiam » (Sent. dist. 1, Qu. 6) et S. Bonaventure : Sent.

IV, 1/11 qu.5.
22 Conc. Trid. Sess. 7 (3 mars 1547), can. 8 (Dcnzinger-Schönmetzer : Enchiridion sym-

bolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Freiburg/Br. 1965, n°
1608, 382).

23 Inst. IV, 14/17.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

II. L'Eucharistie

421

Il y a deux sacrements en l'Eglise chrétienne : l'un qui sert à nous
recevoir en la maison de Dieu, l'autre à nous y entretenir. C'est par cette
image, empruntée à la vie familiale, que le Réformateur désigne le

Baptême et l'Eucharistie24.
Les points principaux autour desquels s'articule sa réflexion nous

serviront de plan.

1. L'idée calvinienne du Corps du Christ

Ce qu'il promet de donner, dans la Cène, le Seigneur le donne
effectivement. Il ne peut tromper ni mentir, et accomplit donc ce qu'il
signifie à l'aide du sacrement. S'il signifie son corps au moyen du pain et

son sang avec du vin, en ordonnant aux disciples de s'approprier ces

espèces, c'est qu'il leur donne vraiment, réellement, son corps et son
sang25.

Les études modernes relèvent que les mots hasar et dam, utilisés en
hébreu par Jésus, désignent plus que la chair et le sang, mais la personne
et la vie d'un individu26. Calvin ne se livre pas à l'exégèse de ces termes

pour connaître leur signification dans la pensée juive à l'époque deJésus.

Il nie que le corps de Jésus désigne toute sa personne27. Cette négation
est dirigée polémiquement contre ses adversaires catholiques pour
lesquels l'âme et la divinité du Christ sont unis à son corps, selon une
doctrine appelée « concomitance »28. Voici la réponse de Calvin : « Quoy
qu'ils allèguent qu'il y auroit grande absurdité de séparer l'âme et la
divinité d'avec le corps, si est-ce qu'ils ne persuaderont à nul homme de

sens rassis que le corps de Iesus Christ soit Iesus Christ»29. Car, si Jésus

24 Inst. IV, 17/1. Le chapitre 17 s'intitule : « De la sacrée Cène de Iesus Christ, et que
c'est qu'elle nous apporte». Cf. aussi: Petit traité: CO5, 429.

25 Petit traité : CO 5,438.440. Commentarius in harmoniam evangelicam (1555) : CO
45, 706.

26 Cf.Daniel Lys: La chair dans l'Anden Testament, hâsâr (Paris 1967).
27 Inst. IV, 17/35.
28 S. Thomas d'Aquin: Summ, theol. 111,76/1.323
29 Inst. IV, 17/35 : « Quoy qu'ils allèguent qu'il y auroit grande absurdité de séparer

l'âme et la divinité d'avec le corps, si est-ce qu'ils ne persuaderont à nul homme de sens
rassis que le corps de Iesus Christ soit Iesus Christ».



422 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

avait voulu désigner sa personne dans son ensemble, il n'aurait pas parlé
distinctement de son corps et de son sang.

Le Réformateur fait donc une distinction entre le corps et le sang du
Christ et sa divinité. Corps et sang appartiennent à la nature humaine du
Christ, qui a d'autres propriétés que sa nature divine. Par exemple, si la

nature divine jouit du don d'ubiquité, il n'en est pas ainsi pour la nature
humaine du Christ. Bien que Dieu soit partout, l'humanité du Christ qui
est en Dieu, elle, n'est pas partout30.

Pourquoi le corps et le sang du Christ n'ont-ils pas le don d'ubiquité
Parce qu'il appartient à leur nature d'être localisés et limités. Un corps
infini, partout présent, ne serait plus un vrai corps. Dieu, en créant le

corps physique, n'a pas voulu lui attribuer le don d'ubiquité. Dieu peut
tout, sauf se contredire lui-même : il ne peut pas faire qu'un corps ne soit

pas un corps. Il ne renverse pas les lois naturelles qu'il a créées. Luthériens

et catholiques, par leur doctrine de l'ubiquité, renversent donc le

principe d'identité.
C'est ce même principe qui fait dire à Calvin que le corps glorieux du

Christ a des propriétés identiques à son corps mortel. Il nie que le corps
glorieux possède des qualités qu'il n'avait pas pendant sa vie terrestre31.
Ses adversaires prétendent en effet qu'il ne faut pas assujettir la nature
d'un corps glorieux aux lois de la nature commune. Michel Servet, lui
aussi, disait qu'après l'Ascension, le corps de Jésus-Christ a été englouti
par sa divinité32. Mais, pour Calvin, toute qualité corporelle est alors

abolie, et il ne reste plus aucune distinction entre la divinité et la nature
humaine33.

Notre auteur s'efforce donc, en parlant du Christ, de toujours
respecter deux choses : 1. Que la vérité de sa nature humaine ne lui soit pas
ôtée. 2. Que sa condition glorieuse ne subisse aucune atteinte.

Si nous concilions ces deux postulats, à savoir que le corps du Christ
soit glorieux, mais reste néanmoins un corps localisé, il s'ensuit que
depuis l'Ascension le corps du Christ est au ciel, et qu'il y demeurera
jusqu'à la Parousie34.

i0Inst. IV, 17/28.
31 Inst. IV, 17/24. Comm. I Cor 11, 24: C049, 487, où Calvin combat l'idée scolas-

tique du corps glorieux.
32 Michel Servet: Christianismi Restitutio (1553), Epistolae triginta ad Calvinum

(Ep. 6 & 17). Cf. CO 8, 659. 681—682 et Inst. IV, 17/29. Dans la même œuvre de Servet,
voir aussi: De Trinitate, lib. V, 193s. et Dial. II de Trinitate, 250s. Cf.Inst. IV, 17/30.

" Inst. IV, 17/29. Petit traité: CO5, 450-451. Comm. harm. ev. : C045, 707.
33 Inst. IV, 17/12.



L'Eucharistie che2 Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 423

Nous voyons que c'est sur l'identité du corps ressuscité de Jésus avec
son corps terrestre que le Réformateur construit toute sa doctrine de la

Cène.

Et Calvin va plus loin encore : non seulement, dit-il, le corps deJésus

est limité dans l'espace, mais encore, comme tout corps physique, il est

visible35. S'il était vraiment donné avec ou sous le pain, il faudrait le

voir. Par conséquent ce corps ne quitte pas le ciel. Pourtant, Calvin
répète que, dans la Cène, nous communions réellement avec le vrai

corps du Christ36. La question qui se pose est donc de savoir comment il
se peut faire que son corps qui est au ciel nous soit dispensé ici-bas37.

C'est alors qu'intervient le rôle du Saint-Esprit et de la foi.

2. Le rôle du Saint-Esprit et de la foi

On peut se demander si l'on est ici en présence de deux thèses

différentes — pas forcément contradictoires — chez Calvin.
a) Selon la première, le corps et le sang du Christ ne descendent pas

du ciel, mais le Saint-Esprit élève nos cœurs jusque là, pour nous mettre
en communion avec la divinité et l'humanité du Christ. Ce n'est pas
seulement au moyen du signe extérieur que Dieu «enflamme nos

cœurs», mais il travaille en nous intérieurement par son Esprit38.

35 Inst. IV, 17/17: «Car ils sont contraints de confesser que le corps de Iesus Christ,
lequel ils disent estre invisiblement caché sous l'espèce du pain, est néanmoins visible en

soy ».
i6 Inst. IV, 17/18. Petit traité: COS, 437. 440. 460 («En recevant en Foy le sacrement,

selon l'ordonnance du Seigneur, nous sommes vrayement faictz participans de la

propre substance du corps et du sang de Iesus Christ»). Comm. I Cor: C049, 485. 487
(« Concludo, realiter, ut vulgo loquuntur, hoc est, vere nobis in coena dari Christi corpus,
ut sit animis nostris in cibum salutarem»).

37 Comm. I Cor : C049, 487.
38 Petit traité: CO5, 434.441.



424 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

Nous devons chercher notre Rédempteur en élevant nos pensées, et

non en l'abaissant sous des éléments corruptibles39. Au même moment
où les espèces nous sont données, le Saint-Esprit élève nos âmes et nous
fait jouir, au ciel, de la communion au corps et au sang du Christ. C'est

une conception dynamique de l'Eucharistie : il y a concomitance de deux

mouvements, celui du croyant qui prend le sacrement, et celui de Dieu
qui élève son cœur à lui40.

h) Dans les mêmes écrits qui parlent de cette première thèse, une
autre cependant apparaît : celle d'une descente de la vertu du corps et du

sang, non pas dans les espèces eucharistiques, certes, mais dans notre
cœur et même dans notre corps. L'agent de ce dynamisme est aussi le

Saint-Esprit: il est «comme canal ou conduit, par lequel tout ce que
Christ est et possède descend iusques à nous»41.

Une image fait comprendre comment ce corps, qui reste au ciel,
nous communique pourtant sa substance : celle du soleil et des rayons.
Elle apparaît dans l'Institution dès 1541, et est reprise en 1555 dans le
Commentaire sur l'Harmonie Evangélique : « Car si nous apercevons à l'œil

que le soleil luisant sur la terre envoyé par ses rais sa substance pour
engendrer, nourrir et végéter les fruits d'icelle, pourquoy la lueur et
irradiation de l'Esprit de Jésus-Christ seroit-elle moindre pour nous

apporter la communication de sa chair et de son sang?»42. C'est la

doctrine qu'on a appelée l'extra calvinisticum : le Christ, tout en étant
dans le Jésus terrestre, le dépasse infiniment par sa divinité et, tout en
demeurant immuablement au ciel, est réellement présent sur la terre, en
substance43. Cette communication, qui s'opère par la vertu du Saint-

39 Petit traité : CO 5,452 (« Nous avons à eslever tousiours noz pensées en hault, pour
chercher nostre redempteur. Car si nous voulons abaisser soubz les elemens corruptibles
de ce monde, oultre que nous destruisons ce que l'Escriture nous monstre de sa nature
humaine, nous anéantissons la gloire de son ascension »). Id° col. 460. Comm. harm. ev. :

C045, 708. Comm. I Cor: CO49, 487.488.
40 Inst. IV, 17/15.17.
41 Inst. IV, 17/12.
42/»r/. IV, 17/12. Comm. harm. ev. : C045, 708.
43 La notion de «substance» n'a pas ici le sens philosophique que lui a donné la

Scolastique, où «substance» est distinguée des «accidents». Il s'agit simplement de la
réalité d'une chose. Helmut Gollwitzer (Coena Domini. Munich 1937, 120s.) distingue
trois acceptions différentes du terme de substance chez Calvin: 1. La réalité profonde
d'une chose (qui est donnée par le sens général du mot « substantia »). 2. La réalité opposée
aux accidents (dans le sens scolastique du terme « substantia »). 3. La vertu ou les bienfaits
du Christ (vie, force, sanctification, etc.).



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 425

Esprit, est de l'ordre du miracle, donc l'image du soleil ne l'exprime pas
de façon parfaite. Le schéma de cette seconde thèse est le suivant:

Sacrement Corps du Christ au ciel

Quel est, dans ce dynamisme, le rôle de la foil
Calvin tient d'abord à définir ce qu'il entend par le concept de foi.

Celle-ci n'est pas une simple représentation intellectuelle de la passion
du Christ. Elle n'est pas non plus représentation imaginative, persuasion
morale, assentiment à l'histoire évangélique, ni pur mémorial44. Tout

«Mais il faut reconnaître (dit F. Wendel) qu'en employant le mot substance tantôt
dans sa signification matérielle et scolastique, tantôt comme équivalent de fondement, ou
encore de dons spirituels, Calvin a contribué lui-même à donner à sa doctrine un aspect
ambigu que ses adversaires se sont hâtés d'exploiter.» {op. cit. 261).

Pour la doctrine de l'extra calvinisticum cf. le Sermon VIII sur Luc 1, 36—38 où Calvin
parle de la Cène à propos de la réponse de Marie à l'ange: «Qu'il me soit fait selon ta

parole»: CO46, 98 («Nous disons que nostre Seigneur Iesus demeurant au ciel, ne laisse

pas toutesfois de nous vivifier. Et de faict, le soleil qui nous luit là haut pour nous donner
vigueur et clarté, faut-il qu'il descende iusques icy pour faire son office Et toutesfois c'est

une créature insensible. Et que sera-ce donc du Fils de Dieu Davantage le soleil fait son
office selon l'ordre de nature; mais Iesus Christ fait miracle»). Cf.Inst. IV, 17/18; II,
13/4.

44 Inst. IV, 17/6.11 : «Je n'accepte point ceste cavillation, de dire que nous recevons
Iesus Christ seulement par intelligence et pensée, quand il est dit que nous le recevons par
foy ». Id° III, 2/1 : « Il reste de bien considérer quelle doit estre ceste foy, par laquelle tous
ceux qui sont adoptez de Dieu pour enfans entrent en possession du royaume de Dieu ;

pource qu'une opinion telle quelle, ou mesme persuasion quelle qu'elle soit, ne suffirait
point à faire une chose si grande». Calvin affirme cela à l'encontre des Scolastiques. Cf. S.

Thomas d'Aquin: Summ. theol.W, 2/1'.
Le Réformateur n'exclut cependant pas l'imagination (c'est-à-dire la représentation

mentale de la passion du Christ) de la foi. Cf. Comm. harm. ev. : CO45,710 («Ergo
quisquis nutritiam sibi esse cupit Christi carnem, earn in cruce oblatam consideret, ut
nostrae cum Deo reconciliationis esset pretium... Ergo ut rite Christi carne pascamur,
spectanda nobis est eius immolatio, quia semel pro salute nostra dari oportuit, ut quotidie
nobis detur»).

C'est à cela qu'il faut rattacher le concept de «mémoire» ou de «mémorial». Le
sacrement réduit en mémoire la passion de Jésus Christ. Ce mémorial soutient et confirme
la foi, produit une confession de louanges, nourrit et entretient la charité, cimente l'unité
entre les croyants {Inst. IV, 17/44).



426 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

cela peut être vu comme un préliminaire à la foi45, mais la foi elle-même
est la confiance du cœur dans les promesses de l'Evangile46. Cette
confiance crée une disposition de réceptivité à la communion avec le
Christ. Ce n'est pas la foi qui rend le Christ présent, car cette présence est

dispensée, de manière objective, par le Saint-Esprit. La foi se borne à le

recevoir. Ainsi, le corps et le sang du Christ sont vraiment offerts à tous,
aux élus comme aux réprouvés, mais seuls les élus les reçoivent. Les

autres, ceux qui n'ont pas la foi, sont comme une pierre sur laquelle
tombe la pluie sans y pénétrer47.

Cependant, Calvin estime insuffisant de dire que nous recevons
Jésus-Christ par la foi : en effet, nous le recevons de manière bien plus
effective que tout ce qu'en peut concevoir la foi. Parler de manducation

par la foi n'exprime pas totalement cette communion48. Etre nourris de

la chair de Christ, c'est autre chose que croire en lui, même si cette
manducation est un effet de la foi49.

Ainsi, quand la foi permet à la vertu du Saint-Esprit de s'exprimer,
cette vertu produit une communion que Calvin appelle une incorporation.

Elle étend ses effets non seulement à notre âme, mais aussi à notre
corps et toute notre personne50. Le Réformateur a trouvé cette doctrine
de l'incorporation chez saintJean Chrysostome qui, à son avis, s'exprime
mieux, ici, que saint Augustin51.

Dans le Comm. I Cor aussi, Calvin affirme que la Cène est un mémorial destiné à

soulager notre infirmité : C049,489 («Ergo coena pVT||i6cTUVOV est sublevandae nostrae
infirmitati institutum : nam si mortis Christi satis alioqui memores essemus, supervacuum
esset hoc adminiculum, quod omnium sacramentorum est commune»).

« Inst. Ill, 2/5.
46 Inst. Ill, 2/7 : « Nous avons une entière définition de la foy, si nous déterminons

que c'est une ferme et certaine cognoissance de la bonne volonté de Dieu envers nous ;

laquelle, estant fondée sur la promesse gratuite donnée en Iesus Christ, est révélée à nostre
entendement, et séellée en nostre cœur par le sainct Esprit ». Cf. aussi : CO 6, 43 et 22,
47.

47 Inst. IV, 17/33. C'est ce qui fait dire à Calvin, reprenant une formule de S.

Augustin (Horn, in Joh. 5, 9: MPLh5, 1796), que les disciples ont mangé le pain qui était
Jésus-Christ, mais que Judas n'a mangé que le pain de Jésus-Christ: Inst. IV, 17/34.

48 Inst. IV, 17/6.
49 Comm. harm. ev. : C045, 708 («Quanquam autem aliud est, vesci Christi carne

quam in ipsum credere sciendum tarnen est, non aliter Christo nos posse vesci quam per
fidem, quia manducatio ipsa fidei est effectus»).

50 Comm. I Cor 6,15: CO27, 398 («Nota unitatem spiritualem, quae nobis cum
Christo est, non animae tantum esse, sed pertinere etiam ad corpus : ut caro simu de caro
eius, etc. Alioqui infirma esset spes resurrectionis, nisi talis esset nostra coniunctio, hoc

est, plena et solida»).
51 Inst. IV, 17/6. Cf. S. Jean Chrysostome : Homil. 60 ad populum (éd. Bale 1530, t. 4,

581). Ne se trouve pas dans la Patrologie de Migne.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 427

Par cette incorporation, la Cène devient sacrement d'unité avec la
substance du Christ52. Voici donc la doctrine calvinienne de la présence
réelle : « Iesus Christ inspire vie à noz âmes de la substance de sa chair,
mesme que sa chair distille sa vie en nous, combien qu'elle n'y entre
pas»53. L'image du soleil et des rayons doit nous aider à comprendre
que, même si le corps et le sang du Christ demeurent au ciel, leur
substance peut nous vivifier par la vertu de son Esprit54.

Calvin appelle cette substance à laquelle nous communions, une
«vertu vivifiante»; elle découle en nous de la chair du Christ par le

Saint-Esprit, bien qu'il y ait longue distance entre elle et nous, et qu'elle
ne se mêle point avec nous55. Il faut comprendre cette idée de «vertu»
non pas comme un fluide matériel ou une essence céleste56, mais

comme les effets ou les fruits du corps céleste du Christ. Un passage de la

première Institution expose très clairement cette subtile distinction:
«Nous disons que le corps et le sang du Christ nous sont présentés
vraiment et efficacement, mais non pas naturellement. Par là nous

signifions que ce n'est pas la substance elle-même du corps, ou le corps
véritable et naturel du Christ qui nous est donné là; mais tous les

bienfaits que le Christ nous offre dans son corps»57. C'est dans ce sens

qu'il faut entendre l'incorporation au Christ dans la Cène.

Calvin l'appelle Yéchange admirable58, où tout ce qui est à Christ peut
être dit nôtre, à savoir l'immortalité, la justice, la qualité d'enfants de

Dieu, la demeure au ciel. Inversement, tout ce qui est nôtre, nous

pouvons le nommer sien : nos péchés, qui lui sont imputés, notre
pauvreté et notre condition mortelle. L'Eucharistie nous conduit ainsi au

cœur de la théologie de l'Incarnation59.

»Inst. IV, 17/11.24.32.
»Inst. IV, 17/32. Petit traité: CO 5, 438. 439.
54 Comm. harm. ev. : CO AS, 708 («Spirituale ergo alimentum est Christi caro, quia

nobis vivifica est »).
ss Comm.I Cor 11: C021, 487: «... Vel, quod idem valet, vim ex Christi carne

vivificam in nos per spiritum diffundi, quamvis longe a nobis distet, nec misceatur
nobiscum ».

56 Cf. F. Wendel : op. cit. 260.

»Inst. 1536 ch.4:CO 1, 123.

»Inst. IV, 17/2.
59 La même idée d'échange admirable se trouve chez Luther : Eyn Sermon vom

hochwirdigen Sakrament des h.waren Leychnams Christi (WA 2, 743.745.748).



428 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

Mais il ne s'agit pas ici d'une communication des idiomes60, sur

laquelle Calvin est très réservé ; c'est une communication des fruits ou
des vertus : le fruit de notre péché, le fruit de sa divinité, et non pas des

natures. L'homme et le Christ ne se confondent pas ; chacun garde ses

caractères propres61.

Quel est, dans cette communion, le rôle du sacrement, des éléments
visibles du sacrement, et le rôle de celui qui célèbre?

III. Le rôle du sacrement et du célébrant

Si nous pouvions parvenir à cette communion incorporative sans

faire usage du sacrement, Christ ne l'aurait pas institué62. L'office du

sacrement est d'être un «guide pour venir à luy»63. La Cène est un tel
guide en tant que mémorial de la Passion, représentation de la nourriture

spirituelle que Christ est pour nous, et témoignage de la nouvelle
Alliance.

1. Un mémorial de la Passion

La Cène est un mémorial destiné à secourir notre infirmité... Elle
nous est un miroir qui nous représente Christ crucifié. Car si sans elle
nous pouvions assez nous souvenir de la mort de notre Seigneur Jésus,

cette aide serait superflue64. Ainsi la Cène est un moyen pédagogique

60 Cf. F. Wendel: op.cit. 167, qui précise qu'il faut faire la part, ici, des tournures
littéraires et des réalités qu'elles veulent exprimer: «Toute ce qui est sien, nous pouvons
l'appeler nostre» est une façon de parler (dit l'auteur, 179). Cela ne signifie pas que
l'échange s'étende aux natures divine et humaine.

61 Cf. Commentarius in Evangelium Ioannis (1553): COM, 387 («Unde etiam col-
ligimus, nos unum Christo esse, non quia suam in nos substantiam transfundat, sed quia
Spiritus sui virtute nobiscum vitam suam et quidquid accepit a pâtre bonorum communie«».

Voir aussi: Inst. III, 2/24 note 5, et IV 17/1 note 1.

62 Comm. I Cor 11 : CO 49, 489. Calvin diverge ainsi de la tradition mystique du
XIVe s. et particulièrement de Maître Eckhart pour qui les sacrements n'étaient ni décisifs
ni même nécessaires. Cf. K. McDonnell : op. rit. 24—25.

63 Inst. IV, 17/18.
63 Comm. I Cor 11 : C049, 489.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 429

par lequel la proclamation de la Passion devient plus claire à nos
entendements : « Car d'autant que nous sommes si imbecilles, que nous
ne le pouvons pas recevoir en vraye fiance de cueur, quand il nous est

présenté par simple doctrine et predication, le Pere de miséricorde, ne
desdaignant point condescendre en cest endroict à nostre infirmité, a

bien voulu adiouster avec sa parolle un signe visible par lequel il
représentast la substance de ses promesses, pour nous confermer et
fortifier»65.

Le corps du Christ nous est offert en nourriture spirituelle de trois
manières : d'abord, de manière historique et unique, par la crucifixion ;

ensuite par l'annonce de l'évangile de la croix ; enfin par le sacrement de

la Cène qui ratifie et clarifie encore davantage l'annonce de l'évangile66.

Calvin résume bien cette idée de mémorial eucharistique dans le

Commentaire de l'Harmonie évangélique: «Quiconque désire que la

chair de Christ lui soit en nourriture, qu'il la considère offerte en la

croix... Afin que nous soyons vrayement repeus de la chair de Christ, il
nous faut regarder à l'immolation d'icelle, pource qu'il a falu qu'une fois
elle ait esté donnée pour nostre salut, afin que tous les jours elle nous soit
donnée»67.

2. Une représentation de la nourriture que le Christ veut être pour nous

Dès les premières phrases de son exposé sur la Cène, en Inst. IV,
17/1, Calvin présente la Cène comme le signe et le gage du banquet
spirituel où le Christ veut, de son propre corps, nourrir nos âmes pour la

vie éternelle68.

Notons que le pain et le vin ne sont pas eux-mêmes la nourriture
spirituelle ; ils ne font que la représenter et la ratifier : « Tout ainsi que le

65 Petit traité: CO5, 435. Cf. Inst. IV, 17/4. 44.
66 Inst. IV, 17/5.
67 Comm. harm. ev. : CO 45, 710. La citation latine a été donnée plus haut, note 44. La

traduction française est tirée de l'édition du Commentaire par la Sté des Livres religieux
(Toulouse 1892, 1.1, 518). Cf.aussi Sermon sur I Cor 11, 23-26: C049, 800.

68 Inst. IV, 17/1 : « Il a donné par la main de son Fils à son Eglise le second sacrement :

assavoir le banquet spirituel, où Iesus-Christ nous témoigne qu'il est le pain vivifiant dont

noz âmes soyent nourries et repeues à l'immortalité bien-heureuse».



430 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

pain et le vin soutiennent noz corps en cette vie transitoire, aussi nos
âmes sont nourries de Christ»69.

Car il ne suffit pas que le corps du Christ ait été sacrifié pour nous : il
faut aussi que nous le recevions. Calvin insiste sur le verbe « prenez » :

c'est le don que fait Jésus, son mouvement vers nous, cette offrande

dynamique, qui constitue le caractère essentiel du sacrement70.

Etant donné que la chair du Christ nous est donnée en nourriture,
Calvin opère un renversement de la proposition catholique : au lieu de

dire que lepain est corps du Christ, ilaffirme que le corps du Christ estpain, et

que l'Eucharistie en est le signe. Il s'accorde ainsi parfaitement avec le

sens du discours sur le pain de vie, au ch. 6 de l'Evangile de saint

Jean71.

3. Un témoignage de la nouvelle Alliance

Un raisonnement intéressant est donné dans les Commentaires à

propos des paroles: «Cette coupe est la Nouvelle Alliance en mon
sang». La coupe est nommée sang, parce qu'elle est l'Alliance (ou
Testament) au sang. De même pour le pain qui est appelé corps, parce
qu'il est le Testament du corps72. C'est ici qu'apparaît avec logique le

transfert de nom de la chose désignée (le testament du corps) à la chose

qui désigne (le pain), transfert appelé métonymie, comme nous le verrons
encore plus loin.

Cette alliance nouvelle nous donne la pleine vérité, alors que les

sacrements anciens n'étaient que les ombres de cette Alliance qui les a

rendus caducs73.

69 Inst. IV, 17/1.
10 Inst. IV, 17/3.
71 Comm. Ev. loan. : C0 47, 130—164 (pour le ch. 6) et particulièrement col. 143—144

où, comme pour la Cène, Calvin voit dans le symbole du pain une métaphore. Plus loin
(col. 151-152 et 154—156 : «qui manducat carnem meam»), le Réformateur dit qu'il s'agit
ici de la manducation de la foi.

Cf. aussi Comm. harm. ev. : CO 45, 707. 710 (« Nam ideo nunc panis est nobis Christi
caro, quoniam in eo nobis semel parta est salus»).

72 Comm. I Cor: C049,489—490. Comm. harm.ev. : C045,711 («Non alia ratione se

panem vocasse corpus suum, nisi quia nobiscum foedus aeternum pepigit, ut, sacrificio
semel oblato, spiritualiter nunc epulemur»).

" Comm. harm. ev. : C045, 711. Sermon sur ICor 11, 23-26: C049, 799.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 431

Nous pouvons donc conclure qu'en la Cène il y a deux choses

distinctes : les signes visibles (qui sont signes du sacrifice, de la nourriture

spirituelle et de l'Alliance), et la vérité spirituelle qu'ils figurent,
présentent et attestent74.

Par conséquent, si le pain est nommé corps, et le vin sang, cela ne

peut être que par similitude et selon la figure de style appelée métonymie75.

Si le nom de corps est attribué au pain, c'est une façon de parler
qu'on trouve d'ailleurs dans toute la Bible quand il est question de

sacrements76. Il en donne une définition précise dans l'Institution : «Le
nom de la chose la plus digne (le corps) est transféré à la chose inférieure
(le pain), et le nom de la chose visible (le pain) est approprié à celle qui
est signifiée (le corps) »77. Calvin se réclame ici encore de saint Augustin
qui disait, d'après les citations qu'il en donne, que « les sacrements ont
souvent les noms des choses qu'ils figurent»78 ou «Jesus-Christ a nommé

son corps quand il en donnait le signe»79.

lien résulte qu 'on nepeutpas confondre le signe et ce qu 'il signifie, lepain et

le corps. Quand Jésus dit: «Ceci est mon corps», il ne s'adresse pas au

pain, mais aux disciples. Il ne promet pas que les signes deviendront son

corps, mais que les disciples le recevront80. Pain et vin ne changent donc

pas leur substance en substance du corps et du sang81, mais ils changent de

1A Inst. IV, 17/11. Dans toute cette argumentation, Calvin se réclame de saint
Augustin.

75 La métonymie est une figure de style qui emploie le nom d'une chose pour en
désigner une autre avec laquelle elle a un certain rapport. Ex. : J'ai lu Molière ; j'ai admiré
un bronze ; il a bu la mort.

76 Inst. IV, 17/21 : «Car comme ainsi soit que les Sacremens ayent grande similitude
ensemble, principalement ils conviennent tous quant à ceste translation de nom» (en
latin : « in haec metonymia»). Cf. aussi Comm. harm. ev. : CO 45, 706 («Omitto générales
tropos, qui passim occurrunt in Scriptura: hoc tantum dico, quoties externum signum
dicitur id esse quod figurât, omnium consensu metonymiae locum dari»).

11 Inst. IV, 17/21.
78 Saint Augustin : Ep. 98 ad Bonifacium, 9 (MPL 33, 364). Ep. ad Evodium, 2/9

{MPL 33, 746).
79 Saint Augustin: Contra Adimantum, 12/3 {MPL42, 144).
80 Inst. IV, 17/39 : « L'erreur est venue de ce qu'on n'a point considéré que les

promesses, desquelles la consécration dépend, ne s'adressent point aux signes mais à ceux
qui les reçoivent... Iesus Christ ne parle point au pain pour luy commander qu'il devienne
son corps, mais il commande à ses disciples d'en manger, et leur promet que ce leur sera un
tesmoignage de la communion de son corps».

81 Inst. IV, 17/12: C'est une superstition et une idolâtrie de croire que le Christ est
attaché à l'élément du pain « comme si son corps descendoit sur la table et estoit là posé en

presence locale pour estre touché des mains, masché des dens, et englouty du gosier».



432 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

signification et de destination. C'est ce qu'enseignaient les Anciens : Cyrille,

Grégoire de Nysse, Jean Chrysostome, Ambroise. Ils ont employé le

mot « conversion », non pour désigner l'abolition de la substance du pain
et sa transformation en substance du corps, mais pour dire que les

éléments ont une autre dignité et une autre fin que la nourriture
ordinaire82.

Si le signe était transsubstantié, il ne serait plus qu'un fantôme de

signe, et le sacrement disparaîtrait du même coup83.

Qu'est alors la consécration, sinon la mise à part des espèces pour les

destiner à une autre fin et un autre sens que leur usage ordinaire Loin
d'être une espèce de « conjuration magique » qui transformerait les objets

par enchantement84, elle n'est autre chose «qu'un tesmoignage solennel,

par lequel le Seigneur destine à un usage spirituel un signe terrestre
et corruptible : ce qui ne se peut faire, sinon que tant son commande-

Telle était pourtant la Professiofidei que Bérenger de Tours avait été contraint de signer par
le pape Nicolas II en 1059: «... scilicet panem et vinum, quae in altari ponuntur, post
consecrationem non solum sacramentum, sed etiam verum corpus et sanguinem Domini
nostri Iesu Christi esse, et sensualiter, non solum sacramento, sed in veritate, manibus
sacerdotum tractari et frangi et fidelium dentibus atteri, iurans per sanctam et homousion
Trinitatem et per haec sacrosancta Christi evangelia. » (Denzinger: op. cit. n° 690, 227).
Pierre Lombard (Sent. IV, dist. 12, c. 4—5: MPL 192, 865) et le Concile de Trente ont
repris cette position. Cf. Cone. Trid. sessio XIII (11 oct. 1551), Decretum de ss. Eucha-
ristia, c. 1 : «... in almo sanctae Eucharistiae sacramento post panis et vini consecrationem
Dominum nostrum Iesum Christum verum Deum atque hominem vere, realiter ac sub-
stantialiter sub specie illarum rerum sensibilium contineri » (Denz. op. cit. n° 1636,
385).

Calvin avoue que les théologiens scolastiques expriment la doctrine autrement
(Inst.W, 17/13): cf. Bonaventure: Comm. Sent. IV, dist. 11/1, art. 1/3 (éd. Quarrachi,
t. IV, 246: «Transsubstantiatio non est annihilatio, sed in meliorem substantiam com-
mutatio»). Et aussi saint Thomas: S. Tbeol.lïl, 75/3.

Mais, quelle que soit la tournure, dit Calvin, la fin est toujours la même, à savoir que le

pain devient Christ et qu'après la consécration, la substance deJésus-Christ est cachée sous
la couleur, sous l'apparence du pain.

C'est en nous que le Saint-Esprit rend Christ présent, non dans les espèces
eucharistiques. Cf. Serm. I Cor 11, 23-26 : CO 49, 800 (« Quand nous avons le pain et le vin en la

Cene, c'est autant comme si Iesus Christ descendoit à nous, et qu'il nous declarast que nous
devons estre plenement rassasiez de luy : non point qu'il change de place, car aussi il a

institué sa Cene pour nous mener en haut et non point pour nous retenir ici bas. Mais quoy
qu'il en soit, si est ce qu'il habite en nous par son sainct Esprit, et nous sommes certains de

cela en la Cene»).
82 Inst. IV, 17/14. Comm. harm. ev. : C0 45, 706 («Quod si consecrat panem Christus,

dum nobis testatur corpus suum esse, non imaginanda est substantiae mutatio, sed

tenenda est solum usus novitas»).
83 Inst. IV, 17/14.
M Inst. IV, 17/15.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 433

ment que la promesse résonne haut et clair pour édifier nostre foy»85.
Par la consécration, les éléments deviennent des signes et attestations du
don du corps, c'est-à-dire du sacrifice. Us ne sont pas eux-mêmes le

sacrifice, pas plus qu'ils ne sont le corps, mais ils le représentent et le
ratifient tel qu'il a été consommé une fois pour toutes, historiquement,
sur la croix.

Le ministre qui prononce les paroles d'institution n'est donc ni un
magicien doté de pouvoirs surnaturels, ni un sacrificateur. Il n'a aucun

pouvoir sur les espèces, mais est simplement l'exécutant de l'ordre du

Christ, son ambassadeur86. Il ne produit rien mais atteste seulement ce

que Dieu produit au moyen du sacrement, à savoir notre union avec
lui87. Il est significatif que le Réformateur ne fasse allusion au ministre
de l'Eucharistie qu'en tant que proclamateur des promesses et exécutant
du commandement du Christ, donc en tant que ministre de la Parole.
Son intervention est partout supposée, mais Calvin ne la fait jamais
ressortir explicitement, à propos de la Cène88.

En revanche, il parle du sacerdoce catholique, en particulier dans le
cadre de la polémique sur la participation des fidèles à la coupe.
L'objection catholique était celle-ci: le Christ n'a donné la coupe qu'aux
Douze, parce qu'ils étaient ordonnés et consacrés sacrificateurs dans

l'ordre de la prêtrise89. Mais appeler les Apôtres « sacrificateurs », c'est
obscurcir la dignité de Jésus-Christ, seul prêtre90. En bref : «Jésus nous a

donné une table pour manger dessus, et non pas un autel pour y sacrifier.

Il n'a pas consacré des prêtres pour immoler des hosties, mais il a institué
des ministres pour distribuer la nourriture sacrée au peuple»91.

Calvin est persuadé que la messe est considérée comme la réitération
de l'oblation du Christ pour en obtenir des mérites et une justice devant

85 Comm. harm. ev. : traduction op. cit. 515. C045, 706 : « Nihil aliud est consecratio

quam solenne testimonium, quo nobis terrestre et corruptibile Signum Dominus in spi-
ritualem usum destinât».

86 Petit traité: CO5, 448.
87 Inst. IV, 17/2.
88 Ci. Inst. IV, 3/1 où les ministres sont les organes d'expression et de manifestation

de Dieu, les instruments d'unité et de conservation de l'Eglise. Us peuvent tous être
appelés «apôtres», car ils sont les messagers de Dieu.

89 Jean Eck: Enchiridion locorum communium (1525), c.X, E 5a. Cf.Petit traité: CO5,
454 où Calvin affirme que le Christ, en instituant le sacrement, ne parlait pas seulement à

ses apôtres.
90 Inst. IV, 17/48; 18/lls; 19/28.
91 Inst. IV, 18/12.



434 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

Dieu92. C'est à ses yeux un blasphème intolérable, car tous les sacrifices
de l'Ancienne Alliance tendaient vers le Christ et ont pris fin en lui. Le
rôle des sacrificateurs également. « Comment, dit-il, osent-ils usurper tel
tiltre pour estre bourreaux de Christ?»93 Par contre, le sacrifice de

louanges, lui, est agréé. A ce titre, tous les croyants sont sacrificateurs,

puisqu'ils glorifient Dieu dans l'Eucharistie. Le prophète Osée appelle
les actions de grâces «les veaux des lèvres» (Os 14,3): c'est un tel
sacrifice qui doit être célébré dans la Cène94.

On déduit de cette théologie qu'en fait, le ministre de l'Eucharistie,
c'est le croyant qui reçoit le sacrement. Car c'est sa foi qui ouvre le champ à

l'action du Saint-Esprit95. C'est aussi le croyant qui, par la foi, monte au

Golgotha, le lieu du sacrifice, et s'unit au corps crucifié. C'est le croyant,
enfin, qui rend à Dieu le sacrifice de louanges. Il est donc à la fois le

récipiendaire et la cause seconde, par la vertu du Saint-Esprit, du mystère

eucharistique. C'est lui le véritable ministre humain du sacrement.
Précisons que Calvin ne le dit pas, mais que cela peut se déduire de sa

théologie eucharistique. Car on reste surpris de la discrétion dont est

entouré, dans cette théologie, le ministre institué. Alors qu'ailleurs il est

considéré comme l'organe de la manifestation divine, de l'unité et
conservation ecclésiale, apôtre assurant la succession apostolique96,

messager et ministre dont la tâche consiste à prêcher l'Evangile et
administrer les sacrements, il se borne au rôle de simple exécutant dans

l'acte eucharistique, alors qu'il pourrait, mieux que jamais, visibiliser le

Crucifié, personnifier le Sacrificateur, être l'organe de l'Esprit Saint,

comme il l'est devenu dans la théologie catholique. Calvin, qui exalte au

maximum le rôle du pasteur comme proclamateur de la Parole, n'ose

pas, semble-t-il, rehausser son ministère par l'action sacramentelle.
Dans le parallélisme strict du don eucharistique, tel qu'il apparaît chez

lui, le ministre semble se situer du côté des éléments, du côté de ce qui
est terrestre, alors que l'essentiel s'effectue en-dehors et à côté de lui : à

92 Inst. IV, 18/14.
^ Inst. IV, 18/14.
94Inst.lM, 18/17.
95 Inst.W, 17/33: «Le S. Esprit ne nous donne Jésus-Christ que si nous croyons en

lui ». Petit traité : CO 5, 450 (« Nous disons que pour sentir aucun proffit de la Cene, il ne
fault rien apporter du nostre, pour mériter ce que nous cerchons : mais que seulement nous
avons à recevoir en Foy la grace qui nous y est présentée, laquelle ne reside pas au
Sacrement, mais nous renvoyé à la croix de Iesus Christ, comme elle en procédé »).

96 Inst. IV, 3/5.



L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère 435

savoir le don du corps par le Saint-Esprit, et sa manducation par la
foi.

L'observateur catholique pourrait aussi faire la réflexion que la vertu
du Saint-Esprit qui se déploie dans l'acte eucharistique, bien que
centrale chez Calvin, est cependant limitée et qu'elle ne réussit pas à

procurer à l'Eglise la présence optimale du Christ dans sa nature huma-
no-divine. L'accent est tellement placé sur le mode spirituel de présence
et de communion, que le mystère de l'incarnation continuée en est
effacé. Cette théologie eucharistique n'est pas exempte d'une coloration
docétiste, comme le montre bien ce passage de VInstitution, qui la

résume tout entière : « Au reste, si nous dressons nostre veue et nostre
cogitation au ciel, et sommes là transportez pour y chercher Christ en la

gloire de son royaume, comme les signes nous guident à venir à luy tout
entier, en ceste manière nous serons distinctement repeus de sa chair
sous le signe du pain, nourris de son sang sous le signe du vin, pour avoir
jouyssance entièrement de luy»97.

97 Inst. IV, 17/18. Calvin a vu ce danger et a insisté sur le fait que, dans la Cène, nous
participons non seulement à l'esprit mais aussi à l'humanité du Christ : Petit traité : CO 5,
438 («Il n'est pas seulement question que nous soyons participans de son Esprit: mais il
nous fault aussi participer à son humanité... combien que l'un ne se puisse faire sans
l'autre. Car quand il se donne à nous, c'est à fin que nous le possédions entièrement

»).



436 L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

Bibliographie

Bavaud, Georges : Les rapports entre la prédication et les sacrements dans le

contexte du dialogue œcuménique. Dans: Communion et communication:

structures d'unité et modèles de communication de l'Evangile (Genève
1978) 69-73.

id.: La présence du Christ dans l'Eucharistie: Calvin et Viret précurseurs du
Catéchisme hollandais? Dans: Nova et Vetera 56 (1981) 51—61.

Buhler, Pierre: Le conflit des Réformateurs sur la Sainte Cène: quelques
implications toujours actuelles. Dans: Positions luthériennes 27 (1979) 161—

180.

Ganoczy, Alexandre : Calvin, théologien de l'Eglise et du Ministère. Coll. Unam
sanctam 48 (Paris 1964).

Kiesling, Christopher: Roman catholic and reformed understanding of the
Eucharist. Dans: Journal of Ecumenical Studies 13 (1976) 268—276.

Leenhardt, Franz J. : La présence eucharistique. Dans: Irénikon 33 (1960)
146-172.

Me Donnell, Kilian : John Calvin, the Church and the Eucharist (Princeton N.J.
1967).

Nicholls, John D. : Union with Christ: John Calvin on the Lord's Supper.
Dans: Union and Communion, 1980, 35—54.

Reid, William Stanford : The Lord's Supper and Church unity in the thought of
John Calvin. Dans: Theological Forum 12 (1985) 2—6.

Schummer, Leopold : La Cène eucharistique à la lumière du sacerdoce univer¬
sel. Dans: Communautés et Liturgies 64 (1982) 357—380.

Schutzeichel, Heribert: Der Begriff virtus in der Eucharistielehre. Dans:
Trierer Theologische Zeitschrift 93 (1984) 315—317.

id.: Calvins Stellung zu den Trienter Canones über die Sakramente im allge¬
meinen. Dans: Catholica 38 (1984) 317-339.

Seeberg, Reinhold: The triumph of Calvin's doctrine of the Lord's Supper.
Dans: Textbook of the history of doctrines vol.2 (Grand Rapids, Mich.,
1977).

Suss, Théobald: La Communion au Corps du Christ (Neuchâtel 1968).

Thurian, Max: La présence réelle. Dans: L'Eucharistie (Neuchâtel 1959).

Tylenda, Joseph : The ecumenical intention of Calvin's early eucharistie

teaching. Dans: Reformatioperennis (Pittsburgh 1981) 27-47.

Vincent, Gilbert: La théologie calvinienne du sacrement à la lumière de la

linguistique. Congrès de recherches calviniennes, Amsterdam 1978 (Kampen
1980) 145-158.

Willis, Edward-David : A reformed doctrine of the Eucharist and Ministry, and

its implications for roman catholic dialogues. Dans : Journal of Ecumenical

Studies 21 (1984) 295-309.


	L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

