Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere
Autor: Fischer, Danielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DANIELLE FISCHER

L’Eucharistie chez Calvin, en rapport
avec la doctrine du Ministere

Toute la vie de Calvin a été jalonnée de querelles eucharistiques. A
peine arrivé a Geneve, il eut 'occasion d’intervenir sur la Présence
réelle au Colloque de Lausanne (octobre 15306), et en donne la définition
qu’il avait exprimée déja dans la premiere édition de son Zustitution
Chrétienne (Bale, 1536), position qu’il ne devait plus jamais modifier!:
«(La Cene) est une communication spirituelle par laquelle, en vertu et
en efficace, Christ nous fait participants de tout ce que nous pouvons
recevoir de grice en son corps et son sang... le tout spirituellement,
c’est-a-dire par le lien de son Esprit». Il répondait par 12 non seulement
aux intervenants catholiques, mais aussi a un pasteur de Lausanne,
Pierre Caroli qui regagnera plus tard ’Eglise romaine.

Trois ans aprés le Colloque de Lausanne, ’Eucharistie revient a
'ordre du jour dans la polémique de Calvin contre le cardinal Sadolet.
Dans sa réponse au prélat qui avait tenté de ramener Geneve a la foi
séculaire, 1l s’éleéve contre les doctrines de 'ubiquité et de la transsubs-
tantiation, combat I’adoration des espéces et se réféere, dans cette entre-
prise, a saint Augustin et 2 ’Eglise Ancienne?.

* Cours donné a la Faculté de Théologie de Fribourg, le 24 février 1987.

! Méme si ’on remarque son embarras a définir clairement certains termes comme
substance, vertu, incorporation, réalité, présence, et a s’en tenir 4 un sens donné. Il faut noter
aussi qu’il place les accents différemment selon les écrits.

La citation qui suit se trouve dans: Joannis Calvini opera quae supersunt omnia (éd. G.
Baum, E. Cunitz, E. Reuss. Brunswig 1863—1900, qui sera désigné par C0)9, 877-886,
partic. col. 879.

Cf. Institutio religionis christianae (1536), ch.4: De sacramentis (partic. De coena
Domini): CO1, 118-140.

2 Cf. Jacobi Sadoleti epistola ad senatum populumque genevensem. lo.Calvini re-
sponsio (1539): CO5, 399-400 (pour la controverse eucharistique).



416 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére

Les colloques de Haguenau (juin 1540), Worms (hiver 1540,/41) et
Ratisbonne (avril 1541), auxquels il assista et dont le point névralgique
resta la discussion sur I’Eucharistie, firent ressortir les divergences de
vues non seulement entre catholiques et réformés, mais encore entre les
Eglises de la Réforme elles-mémes. La position de Calvin qui se dis-
tinguait des théologies eucharistiques luthérienne et zwinglienne, s’ins-
pirant plutot de Martin Bucer?, avait été consignée, i cette époque, dans
le Petit Traité sur la Sainte Céne*, dans la seconde édition de I’/ustitution
Chrétienne’, et dans le Catéchisme destiné a ’Eglise de Geneve®.

En 1543, pour enrayer ’hérésie, la Sorbonne rédigea une profession
de la foi catholique. Calvin en reprit les articles et les assortit de «re-
medes». Les Articuli a facultate theologiae Parisiensi traitant de ’Eucha-
ristie étaient au nombre de 5 sur un total de 257

3 Cf.F. WeNDEL: Calvin, sources et évolution de sa pensée religieuse (Paris 1950) 259, 11
s’agit de la théologie de Bucer telle qu’elle se présente dans les années 1530 4 1536, dans la
troisiéme édition des commentaires sur le Nouveau Testament, en particulier: /7 sacra
quatuor evangelia, Ennarationes perpetuae, secundum recognitae (1530), traduit en 1540 sous le
titre : Excposition de I'évangile de nostre Seignenr Iesus Christ selon S. Matthiex. On y trouve ce
passage ou sont définis les traits essentiels de la position adoptée par Calvin: « Le corps et
le sang de Christ ne sont unis au pain et au vin de la Céne par aucune copulation naturelle,
ne (= ni) enclos en iceux localement, et... ce sacrement n’a de soi propre vertu de donner
salut 4 ceux qui le recoivent: mais seulement y a union sacramentelle entre le corps du
Seigneur et le pain, entre son sang et le vin. Et la confirmation de foi qui se fait par la
réception de ce sacrement n’est pas fondée en la vertu des choses externes: c’est a savoir du
pain et du vin, ou de la Parole... mais c’est en la vertu du Christ, laquelle son esprit nous
dispense et distribue quand nous croyons a ses saintes paroles, et recevant par foi ses
sacrements. Néanmoins il y a en la sainte Céne vraye et indubitable presence et exhibition
du corps et du sang du Christ, par son institution, non point locale ou matérielle: car il ne
descend point du ciel pour estre contenu ou caché en ce pain, n’en ce vin: mais spirituelle
et sacramentelle» (éd. Genéve 1540, 567). Bucer suivait alors une ligne d’évolution qui,
d’une théologie luthérienne de la Céne (adoptée entre 1519 et 1525) ’amena vers une
position plus spiritualiste et zwinglienne (entre 1525 et 1530), puis vers un moyen terme
entre zwingliens et luthériens. — Cf. A. LANG: Der Evangelienkommentar Martin Butzers und
die Grundziige seiner Theologie (Leipzig 1900), et J. COuRVOISIER: La notion d’Eglise chex
Bucer dans son développement historigue (Paris 1933).

4 Petit traité de la Saincte Céne de N.S. Iesus Christ (rédigé dés 1539 a Strasbourg, il
parut 2 Geneve en 1541): CO5, 429-460.

* En latin. Elle fut traduite en francais en 1541 et comportait 17 chapitres. Le ch. 10
était consacré aux sacrements en général, le ch. 11 au Baptéme et le ch. 12 a la Céne.

6 1t rédaction en 1538 en latin: CO5, 313-362. 2¢ rédaction en 1542 en francais,
avec traduction latine en 1545: COG6, 1-160.

7 L’écrit de Calvin parut en 1544: CO7, 1-44. Art. 5: la transsubstantiation. Art. 6: le
sacrifice de la messe. Art. 7: la communion sous une seule espece. Art.8: de la puissance
de consacrer. Art.9: de I'intention de consacrer.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 417

En 1546 parut le Commentaire de Calvin sur la premiére Epitre aux
Corinthiens, avec, pour les chapitres 10 et 11 des remarques tres inté-
ressantes sur le role de la foi, du mémorial, et sur I’idée d’incorporation
dans I’Eucharistie?®.

Le Concile de Trente, qui s’ouvrit en décembre 1545, ne parla des
sacrements en général qu’en mars 1547, et de ’Eucharistie en octobre
1551, lors de la XIII€ session. Dans sa réponse aux actes du Concile, le
Réformateur ne put donc aborder la question de ’Eucharistie en pro-
fondeur?. C’est la derniere édition de '/ustitution Chrétienne (1559,/60)
qui s’en chargera.

Notons que les principaux controversistes catholiques de ce temps
étaient Jean Eck (1486-1543), Gasparo Contarini (1483—1542), Josse
Clichtove (1472-1543), Albert Pighius (1490-1542), Jean Cochlaeus
(1479—-1552), Ruard Tapper (1487-1559). Les autres: Nicolas Herborn,
John Fisher et Jean Driedo étaient morts avant l'arrivée de Calvin a
Geneve, en 1535, et Sylvestre Prierias en 1523. C’est notamment 2
Clichtove que 'on doit un traité sur 'Eucharistie dirigé contre Jean
Oecolampade, le réformateur de Béle!°. Calvin a trouvé dans ’ceuvre de
ces théologiens les positions thomistes et franciscaines du XVI¢ s. sur
I’Eucharistie.

Si, tres vite, les efforts d’entente avec les catholiques sur ce theme lui
parurent inutiles!'!, Calvin, en revanche, travailla plein d’espoir a un
consensus entre les Eglises protestantes d’Allemagne et de Suisse. 1l
aboutit, apres dix ans de négociations, 2 un accord avec les Zwingliens
représentés par le successeur de Zwingli a2 Zurich: Heinrich Bullinger.
Ce Consensus 1igurinus, signé en 1549'% ne fut pas du goit des Ultra-

8 Commentarius in epistolam Pauli ad Corinthios I (1546): CO49, 297-574. Pour le
ch.11/23-28: col. 483-493.

? Acta Synodi Tridentinae. Cum Antidoto (1547): CO7, 365-506.

'9]. Clichtove: De sacramento Eucharistiae contra Oecolampadium opusculum (Paris
11527).

' Des la conférence de Francfort (1539), Calvin écrit des lettres désabusées 2 ses amis
et montre qu’il n’y est allé qu’a contre ceeur. Il n’espérait que deux choses de sa présence
la-bas: rappeler le cas des protestants frangais persécutés, et rencontrer Mélanchthon:
CO10b, 322-323. 1l taxe les propositions catholiques, au sujet de I’Eucharistie, de ruses
sataniques: CO 10b, 330. Il ne veut pas arriver, dans les colloques, 2 un compromis avec les
catholiques, mais souhaite que la vérité protestante triomphe : Les Actes de la Journée... de
Ratispone (1541): COS5, 682.

1207, 689-748. 1l établit en 26 articles une base d’accord sur la Céne, entre cal-
vinistes et zwingliens.



418 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere

luthériens. A partir de ce moment-la s’ouvrit, pour Calvin, un nouveau
chapitre de controverses eucharistiques.

Le pasteur de Hambourg, Joachim Westphal, fut le premier a pren-
dre le Consensus Tigurinus comme prétexte a ses attaques. Dans les trois
traités calviniens qui, coup sur coup, répondirent aux siens, en 1555,
1556 et 1557, il faut relever I’insistance de Calvin sur son accord avec
Luther, insinuant par 1a que Westphal est un mauvais luthérien, et son
sentiment d’étre provoqué par son adversaire sur des points secondaires.
Sa doctrine de la Céne y apparait pourtant aussi fidelement et intégra-
lement que dans I'/ustitution Chrétienne'. On aurait aussi toutes les
raisons de penser que le commentaire des textes synoptiques relatifs a
I’Eucharistie, paru en 1555 dans le Commentaire sur I’Harmonie Evangé-
lique, est tout imprégné de cette lutte et constitue une réponse indirecte
aux arguments de Westphal.

Bien que cette querelle s’étendit rapidement a toute I’ Allemagne et 2
la Suisse, les quelques années qui suivirent la parution du dernier
Avertissement contre Westphal menerent Calvin sur un autre terrain de
controverse: celui de la foi trinitaire, déja défendue en 1554 contre
Michel Servet. En 1561, le pasteur de Heidelberg, Tileman Heshusius
prend la plume contre Calvin dans le méme esprit que Westphal, et
s’attire une réponse d’une rare violence'?. Ce traité fut la derniere
intervention écrite du Réformateur sur la Céne.

Pour exposer sa doctrine, nous procéderons en deux étapes, allant du
général au particulier: nous esquisserons d’abord la doctrine calvi-
nienne du Sacrement dans ses grandes lignes, puis, 4 partir de cette base,
celle de ’Eucharistie.

I. LA DEFINITION CALVINIENNE DU SACREMENT

Dans la théologie calvinienne du sacrement, trois principes sont a
retenir dés ’abord, car ils commandent toute la réflexion:

'’ Defensio sanae et orthodoxae doctrinae de sacramentis... (1555): C09, 1-40.
Secunda defensio piae et orthodoxae de sacramentis fidei (1556): €09, 41-120. Ultima
admonitio ad Ioachimum Westphalum (1557): C0O9, 137-252.

!4 Dilucida explicatio sanae doctrina de vera participatione carnis et sanguinis Christi
in sacra coena... (1561): CO9, 457-524.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére 419

— 1. Le principe de la transcendance de Dieu®’.

— 2. Celui du péché et de la faiblesse de ’homme.

— 3. Celui du caractére immuable des lois naturelles que Dieu respecte
parce qu’il les a créées'®.

Le second postulat est celui qui intervient d’emblée dans la défini-
tion du sacrement!’: le sacrement, dit Calvin, est une aide. 1l aide 2
soutenir et fortifier la foi. La distance infinie entre le Dieu transcendant
et ’homme fragile est médiatisée par des instruments que Dieu lui
envoie pour le soutenir. Une de ces aides est la prédication de ’Evan-
gile. L’autre aide est représentée par les sacrements. Dés ’abord, par
conséquent, le phénomene sacramentel apparait dans le contexte d’une
pédagogie divine appliquée a ’homme. Et d’emblée aussi, est défini de
quoi est fait le sacrement: il participe aux deux domaines qu’il média-
tise: au domaine surnaturel et a la réalité terrestre. Il est un signe
extérieur de la Grice divine, un signe choisi de telle sorte que non
seulement il reflete la Grice a nos yeux, mais encore la ratifie dans nos
ceeurs.

Comme saint Augustin, Calvin affirme qu’il s’agit non seulement
d’un signe visible, mais aussi efficace'8. 11 est efficace quand la Parole
qui le constitue est objet de foi'?.

Or «la Parole n’exerce pas sa vertu en tant qu’on la prononce, mais
qu’on la croit»?°. La parole de consécration prononcée sur les éléments
n’a aucun pouvoir; elle ne devient efficace que si ’on y ajoute la foi,
produite en nous par le Saint-Esprit. Le Réformateur écarte le pouvoir
attribué par I’Eglise catholique a la consécration faite par le prétre.
L’efficacité dont il parle est donc différente de celle qui est affirmée par

!5 Calvin I’a trouvée dans le Nominalisme, chez Duns Scot, Gabriel Biel, Thomas
Bradwardine, Grégoire de Rimini et Guillaume d’Occam.

!¢ Bérenger de Tours (+ 1088) était parti du méme principe pour affirmer qu’apres
I’ Ascension, qu’il concevait comme un phénomeéne géographique, le corps du Christ est
localisé au ciel et ne peut jouir de I'ubiquité eucharistique. De méme John Wyclif (+ 1384),
qui en déduisait quun corps partout présent ne serait qu’un fantéme et non un corps réel.
Cf. Kilian McDONNELL, osb: Jobn Calvin, the Church and the Eucharist (Princeton N.].
1967) 49-55.

17 Cf. Inst. IV, 14/1. Le chapitre 14 s’intitule: « Des sacrements». Nous utilisons ici
I’édition critique de I’ Znstitution de la Religion chrestienne publiée par Jean-Daniel Benoit en
5 livres (Paris 1957-1961). Voir aussi: Petit traité: CO5, 437.

'8 8. Augustin: De catechizandis rudibus c. 26/50. MPL 40, 344.

19 Inst. IV, 14 /3.

20 Inst. IV, 14 /4.



420 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere

saint Thomas?! et par le Concile de Trente sous la forme de 'ex opere
operato®®: « C’est une perverse imagination d’enfermer dedans les Sacre-
ments la vertu de nous justifier et les graces du Saint-Esprit, comme s’ils
en estoient les recipients»??. Les principes de la seule souveraineté de
Dieu et de la vanité humaine ressortent encore ici: Dieu seul est opé-
rant; il est impensable qu'une vertu divine soit concédée a une action
humaine, encore moins a un objet. Par conséquent, Dieu opére ce que le
sacrement signifie. Ce dernier se borne a signifier, a refléter comme en
un miroir P'action divine.

Il y a donc concomitance de deux actions paralleles: celle du minis-
tre qui figure et atteste la Grice, par I’acte sacramentel, et celle de Dieu
qui accomplit en nos cceurs ses promesses.

Sacrement Grice

Croyant

D’ou on peut tirer la conclusion que le ministre n’est pas la cause
humaine efficiente de la vertu sacramentelle, mais seulement la cause
instrumentale dont s’accompagne I'action divine. Dieu pourrait fort
bien se passer du ministre et opérer sans sacrement. Mais, par égard pour
notre faiblesse, il agit de la maniére la plus adaptée a notre capacité. La
nécessité du phénomene sacramentel est donc purement pédagogi-
que.

21 Saint Thomas d’Aquin: Summ. theol. 111, 2/62!. Cf. aussi Duns Scot: «Sacramen-
tum ex virtute operis operati confert gratiam » (Sesz. dist. 1, Qu. 6) et S. Bonaventure : Senz.
IV, 1/1' qu.5.

22 Conc. Trid. Sess. 7 (3 mars 1547), can. 8 (Denzinger-Schénmetzer : Enchiridion sym-
bolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Freiburg/Br. 1965, n°®
1608, 382).

B Inst. IV, 14/17.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 421

II. IL’EUCHARISTIE

Il y a deux sacrements en ’Eglise chrétienne: 'un qui sert 4 nous
recevoir en la maison de Dieu, ’autre a nous y entretenir. C’est par cette
image, empruntée a la vie familiale, que le Réformateur désigne le
Baptéme et ’Eucharistie 24.

Les points principaux autour desquels s’articule sa réflexion nous
serviront de plan.

1. L’idée calvinienne du Corps du Christ

Ce qu’il promet de donner, dans la Céne, le Seigneur le donne
effectivement. Il ne peut tromper ni mentir, et accomplit donc ce qu’il
signifie a I’aide du sacrement. S’il signifie son corps au moyen du pain et
son sang avec du vin, en ordonnant aux disciples de s’approprier ces
especes, c’est qu’il leur donne vraiment, réellement, son corps et son
sang?’,

Les études modernes reléevent que les mots basar et dam, utilisés en
hébreu par Jésus, désignent plus que la chair et le sang, mais la personne
et la vie d’un individu ?¢. Calvin ne se livre pas 4 ’exégese de ces termes
pour connaitre leur signification dans la pensée juive a I’époque de Jésus.
Il nie que le corps de Jésus désigne toute sa personne?’. Cette négation
est dirigée polémiquement contre ses adversaires catholiques pour les-
quels ’'ame et la divinité du Christ sont unis 4 son corps, selon une
doctrine appelée « concomitance » 28, Voici la réponse de Calvin : « Quoy
qu’ils alleguent qu’il y auroit grande absurdité de separer I’ame et la
divinité d’avec le corps, si est-ce qu’ils ne persuaderont a2 nul homme de
sens rassis que le corps de Iesus Christ soit Iesus Christ»2%. Car, si Jésus

24 Inst. IV, 17/1. Le chapitre 17 s’intitule : « De la sacrée Céne de Iesus Christ, et que
c’est qu’elle nous apporte». Cf. aussi: Petit traité: CO5, 429.

23 Petit traité : CO5, 438. 440. Commentarius in harmoniam evangelicam (1555): CO
45, 706.

26 Cf. Daniel Lys: La chair dans I’Ancien Testament, bisér (Paris 1967).

27 Inst. 1V, 17/35.

28 S. Thomas d’Aquin: Summ. theol. 111,76/1. 323

2 Inst. 1V, 17/35: « Quoy qu’ils alleguent qu’il y auroit grande absurdité de séparer
I’ame et la divinité d’avec le corps, si est-ce qu’ils ne persuaderont a nul homme de sens
rassis que le corps de Iesus Christ soit Iesus Christ».



422 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére

avait voulu désigner sa personne dans son ensemble, il n’aurait pas parlé
distinctement de son corps et de son sang.

Le Réformateur fait donc une distinction entre le corps et le sang du
Christ et sa divinité. Corps et sang appartiennent 4 la nature humaine du
Christ, qui a d’autres propriétés que sa nature divine. Par exemple, si la
nature divine jouit du don d’ubiquité, il n’en est pas ainsi pour la nature
humaine du Christ. Bien que Dieu soit partout, I’humanité du Christ qui
est en Dieu, elle, n’est pas partout .

Pourquoi le corps et le sang du Christ n’ont-ils pas le don d’ubiquité ?
Parce qu’il appartient a leur nature d’étre localisés et limités. Un corps
infini, partout présent, ne serait plus un vrai corps. Dieu, en créant le
corps physique, n’a pas voulu lui attribuer le don d’ubiquité. Dieu peut
tout, sauf se contredire lui-méme : il ne peut pas faire qu’un corps ne soit
pas un corps. Il ne renverse pas les lois naturelles qu’il a créées. Luthé-
riens et catholiques, par leur doctrine de I'ubiquité, renversent donc le
principe d’identité.

C’est ce méme principe qui fait dire a Calvin que le corps glorieux du
Christ a des propriétés identiques 4 son corps mortel. Il nie que le corps
glorieux possede des qualités qu’il n’avait pas pendant sa vie terrestre ',
Ses adversaires prétendent en effet qu’il ne faut pas assujettir la nature
d’un corps glorieux aux lois de la nature commune. Michel Servet, lui
aussi, disait qu’apres I’ Ascension, le corps de Jésus-Christ a été englouti
par sa divinité *2, Mais, pour Calvin, toute qualité corporelle est alors
abolie, et il ne reste plus aucune distinction entre la divinité et la nature
humaine *3.

Notre auteur s’efforce donc, en parlant du Christ, de toujours res-
pecter deux choses: 1. Que la vérité de sa nature humaine ne lui soit pas
otée. 2. Que sa condition glorieuse ne subisse aucune atteinte.

Si nous concilions ces deux postulats, a savoir que le corps du Christ
soit glorieux, mais reste néanmoins un corps localisé, il s’ensuit que
depuis I’Ascension le corps du Christ est au ciel, et qu’il y demeurera
jusqu’a la Parousie 3.

30 Inst. 1V, 17/28.

31 Inst. IV, 17/24. Comm. I Cor 11, 24: C0O49, 487, ou Calvin combat ’idée scolas-
tique du corps glorieux.

32 Michel Servet: Christianismi Restitutio (1553), Epistolae triginta ad Calvinum
(Ep. 6 & 17). Cf. CO8, 659. 681-682 et Insz. 1V, 17,/29. Dans la méme ceuvre de Servet,
voir aussi: De Trinitate, lib. V, 193s. et Dial. II de Trinitate, 250s. Cf. /nst. IV, 17,/30.

3 Inst. IV, 17/29. Petit traité: COS5, 450-451. Comm. harm. ev.: C0O45, 707.

3 Inst. IV, 17/12.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 423

Nous voyons que c’est sur I'identité du corps ressuscité de Jésus avec
son corps terrestre que le Réformateur construit toute sa doctrine de la
Cene.

Et Calvin va plus loin encore : non seulement, dit-il, le corps de Jésus
est limité dans ’espace, mais encore, comme tout corps physique, il est
visible **. §’i] était vraiment donné avec ou sous le pain, il faudrait le
voir. Par conséquent ce corps ne quitte pas le ciel. Pourtant, Calvin
répete que, dans la Céne, nous communions réellement avec le vrai
corps du Christ *¢. La question qui se pose est donc de savoir comment il
se peut faire que son corps qui est au ciel nous soit dispensé ici-bas?’.
C’est alors qu’intervient le role du Saint-Esprit et de la foi.

2. Le rile du Saint-Esprit et de la foi

On peut se demander si 'on est ici en présence de deux théses
différentes — pas forcément contradictoires — chez Calvin.

a) Selon la premiére, le corps et le sang du Christ ne descendent pas
du ciel, mais le Saint-Esprit éléve nos cceurs jusque la, pour nous mettre
en communion avec la divinité et ’humanité du Christ. Ce n’est pas
seulement au moyen du signe extérieur que Dieu «enflamme nos
cceurs », mais il travaille en nous intérieurement par son Esprit?32.

Christ

\

Sacrement Saint-Esprit

\ Ceceur du croyant /

3% Inst. IV, 17/17: «Car ils sont contraints de confesser que le corps de Iesus Christ,
lequel ils disent estre invisiblement caché sous I’espece du pain, est néanmoins visible en
SOy ».

36 [nst. IV, 17/18. Petit traité: CO5, 437. 440. 460 (« En recevant en Foy le sacre-
ment, selon 'ordonnance du Seigneur, nous sommes vrayement faictz participans de la
propre substance du corps et du sang de Iesus Christ»). Comm. I Cor: CO49, 485. 487
(«Concludo, realiter, ut vulgo loquuntur, hoc est, vere nobis in coena dari Christi corpus,
ut sit animis nostris in cibum salutarem»).

37 Comm. ICor: C0O49, 487.

38 Petit traité: CO5, 434.441.



424 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere

Nous devons chercher notre Rédempteur en élevant nos pensées, et
non en I'abaissant sous des éléments corruptibles . Au méme moment
ou les espéces nous sont données, le Saint-Esprit éléve nos 4dmes et nous
fait jouir, au ciel, de la communion au corps et au sang du Christ. C’est
une conception dynamique de ’Eucharistie: il y a concomitance de deux
mouvements, celui du croyant qui prend le sacrement, et celui de Dieu
qui éleve son cceur 4 lui,

) Dans les mémes écrits qui parlent de cette premiére these, une
autre cependant apparait: celle d’'une descente de la vertu du corps et du
sang, non pas dans les espéces eucharistiques, certes, mais dans notre
cceur et méme dans notre corps. L’agent de ce dynamisme est aussi le
Saint-Esprit: il est «comme canal ou conduit, par lequel tout ce que
Christ est et posseéde descend iusques a nous»*!.

Une image fait comprendre comment ce corps, qui reste au ciel,
nous communique pourtant sa substance: celle du soleil et des rayons.
Elle apparait dans I'Zustitution des 1541, et est reprise en 1555 dans le
Commentaire sur I’Harmonie Evangélique : « Car si nous apercevons a I'ceil
que le soleil luisant sur la terre envoye par ses rais sa substance pour
engendrer, nourrir et végéter les fruits d’icelle, pourquoy la lueur et
irradiation de I’Esprit de Jésus-Christ seroit-elle moindre pour nous
apporter la communication de sa chair et de son sang?»*% Clest la
doctrine qu’on a appelée Vextra calvinisticum : le Christ, tout en étant
dans le Jésus terrestre, le dépasse infiniment par sa divinité et, tout en
demeurant immuablement au ciel, est réellement présent sur la terre, en
substance 3. Cette communication, qui s’opére par la vertu du Saint-

39 Petit traité: CO5, 452 («Nous avons 2 eslever tousiours noz pensées en hault, pour
chercher nostre redempteur. Car si nous voulons abaisser soubz les elemens corruptibles
de ce monde, oultre que nous destruisons ce que I’Escriture nous monstre de sa nature
humaine, nous aneantissons la gloire de son ascension »). Id® col. 460. Comm. harm. ev.:
CO045, 708. Comm. I Cor: CO49, 487.488.

4 st 1V, 17/15.17.

4 Inst. TV, 17/12.

42 Inst. IV, 17/12. Comm. harm. ev.: C0O45, 708.

43 La notion de «substance» n’a pas ici le sens philosophique que lui a donné la
Scolastique, ol «substance» est distinguée des «accidents». Il s’agit simplement de la
réalité d’une chose. Helmut GoLLwitzER (Coena Domini. Munich 1937, 120s.) distingue
trois acceptions différentes du terme de substance chez Calvin: 1. La réalité profonde
d’une chose (qui est donnée par le sens général du mot « substantia »). 2. La réalité opposée
aux accidents (dans le sens scolastique du terme «substantia »). 3. La vertu ou les bienfaits
du Christ (vie, force, sanctification, etc.).



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 425

Esprit, est de 'ordre du miracle, donc I'image du soleil ne 'exprime pas
de fagon parfaite. Le schéma de cette seconde thése est le suivant:

Sacrement Corps du Christ au ciel

sQ{\‘
. ov@

o
Croyant

Quel est, dans ce dynamisme, /e réle de la foi ?

Calvin tient d’abord a définir ce qu’il entend par le concept de foi.
Celle-ci n’est pas une simple représentation intellectuelle de la passion
du Christ. Elle n’est pas non plus représentation imaginative, persuasion
morale, assentiment a ’histoire évangélique, ni pur mémorial#4. Tout

«Mais il faut reconnaitre (dit F. WENDEL) qu’en employant le mot substance tantét
dans sa signification matérielle et scolastique, tantét comme équivalent de fondement, ou
encore de dons spirituels, Calvin a contribué lui-méme 2 donner 2 sa doctrine un aspect
ambigu que ses adversaires se sont hatés d’exploiter. » (gp. erz. 261).

Pour la doctrine de 'extra calvinisticum cf. le Sermon VIII sur Luc 1, 36—38 ou Calvin
parle de la Ceéne a propos de la réponse de Marie 2 ’ange: « Qu’il me soit fait selon ta
parole»: CO46, 98 (« Nous disons que nostre Seigneur Iesus demeurant au ciel, ne laisse
pas toutesfois de nous vivifier. Et de faict, le soleil qui nous luit 12 haut pour nous donner
vigueur et clarte, faut-il qu’il descende iusques icy pour faire son office ? Et toutesfois c’est
une créature insensible. Et que sera-ce donc du Fils de Dieu ? Davantage le soleil fait son
office selon 'ordre de nature; mais Iesus Christ fait miracle»). Cf./ns2. IV, 17/18; 1II,
13/4.

44 Inst.IV, 17/6.11: «Je n’accepte point ceste cavillation, de dire que nous recevons
Iesus Christ seulement par intelligence et pensée, quand il est dit que nous le recevons par
foy». Id° I11, 2/1: «1l reste de bien considérer quelle doit estre ceste foy, par laquelle tous
ceux qui sont adoptez de Dieu pour enfans entrent en possession du royaume de Dieu;
pource qu’une opinion telle quelle, ou mesme persuasion quelle qu’elle soit, ne suffiroit
point 2 faire une chose si grande ». Calvin affirme cela a ’encontre des Scolastiques. Cf. S.
Thomas d’Aquin: Summ. theol. 11, 2/1%.

Le Réformateur n’exclut cependant pas I'imagination (c’est-a-dire la représentation
mentale de la passion du Christ) de la foi. Cf. Comm. harm. ev.: C0O45,710 («Ergo
quisquis nutritiam sibi esse cupit Christi carnem, eam in cruce oblatam consideret, ut
nostrae cum Deo reconciliationis esset pretium... Ergo ut rite Christi carne pascamur,
spectanda nobis est eius immolatio, quia semel pro salute nostra dari oportuit, ut quotidie
nobis detur»).

C’est a cela qu’il faut rattacher le concept de «mémoire» ou de «mémorial». Le
sacrement réduit en mémoire la passion de Jésus Christ. Ce mémorial soutient et confirme
la foi, produit une confession de louanges, nourrit et entretient la charité, cimente I'unité
entre les croyants (/nst. IV, 17/44).



426 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére

cela peut étre vu comme un préliminaire 2 la foi °, mais la foi elle-méme
est la confiance du cceur dans les promesses de I’Evangile®, Cette
confiance crée une disposition de réceptivité a la communion avec le
Christ. Ce n’est pas la foi qui rend le Christ présent, car cette présence est
dispensée, de maniére objective, par le Saint-Esprit. La foi se borne a le
recevoir. Ainsi, le corps et le sang du Christ sont vraiment offerts a tous,
aux élus comme aux réprouvés, mais seuls les élus les recoivent. Les
autres, ceux qui n’ont pas la foi, sont comme une pierre sur laquelle
tombe la pluie sans y pénétrer?’.

Cependant, Calvin estime insuffisant de dire que nous recevons
Jésus-Christ par la foi: en effet, nous le recevons de maniére bien plus
effective que tout ce qu’en peut concevoir la foi. Parler de manducation
par la foi n’exprime pas totalement cette communion *8. Etre nourris de
la chair de Christ, c’est autre chose que croire en lui, méme si cette
manducation est un effet de la foi®.

Ainsi, quand la foi permet 4 la vertu du Saint-Esprit de s’exprimer,
cette vertu produit une communion que Calvin appelle une incorpora-
tion. Elle étend ses effets non seulement a notre Ame, mais aussi 4 notre
corps et toute notre personne >’ Le Réformateur a trouvé cette doctrine
de I'incorporation chezsaint Jean Chrysostome qui, a son avis, s’exprime
mieux, ici, que saint Augustin’!.

Dans le Comm. I Cor aussi, Calvin affirme que la Céne est un mémorial destiné a
soulager notre infirmité: CO49,489 («Ergo coena MVNILOGULVOV est sublevandae nostrae
infirmitati institutum : nam si mortis Christi satis alioqui memores essemus, supervacuum
esset hoc adminiculum, quod omnium sacramentorum est commune »).

45 Inst. 111, 2/5.

46 Just 111, 2/7: « Nous avons une entiere définition de la foy, si nous déterminons
que c’est une ferme et certaine cognoissance de la bonne volonté de Dieu envers nous;
laquelle, estant fondée sur la promesse gratuite donnée en Iesus Christ, est révélée 4 nostre
entendement, et séellée en nostre cceur par le sainct Esprit». Cf.aussi: CO6, 43 et 22,
47.

47 Inst. TV, 17/33. C'est ce qui fait dire a Calvin, reprenant une formule de S. Au-
gustin (Hom. in Joh. 5, 9: MPL 35, 1796), que les disciples ont mangé le pain qui était
Jésus-Christ, mais que Judas n’a mangé que le pain de Jésus-Christ: /nsz. IV, 17/34.

48 Jnst. TV, 17/6.

49 Comm. harm.ev.: C0O45, 708 («Quanquam autem aliud est, vesci Christi carne
quam in ipsum credere sciendum tamen est, non aliter Christo nos posse vesci quam per
fidem, quia manducatio ipsa fidei est effectus»).

50 Comm.I Cor 6,15: CO27, 398 («Nota unitatem spiritualem, quae nobis cum
Christo est, non animae tantum esse, sed pertinere etiam ad corpus: ut caro simu de caro
eius, etc. Alioqui infirma esset spes resurrectionis, nisi talis esset nostra coniunctio, hoc
est, plena et solida»).

5t Inst. IV, 17/6. Cf. S. Jean Chrysostome : Homil. 60 ad populum (éd. Bale 1530, t. 4,
581). Ne se trouve pas dans la Patrologie de Migne.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 427

Par cette incorporation, la Céne devient sacrement d’unité avec la
substance du Christ 2. Voici donc la doctrine calvinienne de la présence
réelle: «Iesus Christ inspire vie 4 noz ames de la substance de sa chair,
mesme que sa chair distille sa vie en nous, combien qu’elle n’y entre
pas»’3. L’image du soleil et des rayons doit nous aider a comprendre
que, méme si le corps et le sang du Christ demeurent au ciel, leur
substance peut nous vivifier par la vertu de son Esprit®4.

Calvin appelle cette substance a laquelle nous communions, une
«vertu vivifiante »; elle découle en nous de la chair du Christ par le
Saint-Esprit, bien qu’il y ait longue distance entre elle et nous, et qu’elle
ne se méle point avec nous’’. Il faut comprendre cette idée de « vertu»
non pas comme un fluide matériel ou une essence céleste*S, mais
comme les effets ou les fruits du corps céleste du Christ. Un passage de la
premiere /[nstitution expose trés clairement cette subtile distinction:
«Nous disons que le corps et le sang du Christ nous sont présentés
vraiment et efficacement, mais non pas naturellement. Par 12 nous
signifions que ce n’est pas la substance elle-méme du corps, ou le corps
véritable et naturel du Christ qui nous est donné 1a; mais tous les
bienfaits que le Christ nous offre dans son corps»®’. C’est dans ce sens
qu’il faut entendre 'incorporation au Christ dans la Céne.

Calvin 'appelle 'échange admirable®®, ou tout ce qui est a Christ peut
étre dit notre, 4 savoir 'immortalité, la justice, la qualité d’enfants de
Dieu, la demeure au ciel. Inversement, tout ce qui est ndtre, nous
pouvons le nommer sien: nos péchés, qui lui sont imputés, notre pau-
vreté et notre condition mortelle. L’Eucharistie nous conduit ainsi au
cceur de la théologie de I'Incarnation .

52 Inst. IV, 17/11.24.32.

53 Inst. IV, 17/32. Petit traité: COS5, 438. 439.

* Comm. harm. ev.: CO45, 708 («Spirituale ergo alimentum est Christi caro, quia
nobis vivifica est»).

% Comm.I Cor 11: CO27, 487: «... Vel, quod idem valet, vim ex Christi carne
vivificam in nos per spiritum diffundi, quamvis longe a nobis distet, nec misceatur
nobiscum ».

*¢ Cf. F. WENDEL: 0p. ciz. 260.

57 Inst. 1536 ch.4:CO 1, 123.

% hust.IN,. 1772,

% La méme idée d’échange admirable se trouve chez Luther: Eyn Sermon vom
hochwirdigen Sakrament des h.waren Leychnams Christi (WA 2, 743.745.748).



428 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere

Mais il ne s’agit pas ici d’'une communication des idiomes®?, sur
laquelle Calvin est trés réservé ; c’est une communication des fruits ou
des vertus: le fruit de notre péché, le fruit de sa divinité, et non pas des
natures. L’homme et le Christ ne se confondent pas; chacun garde ses
caracteres propres®!.

Quel est, dans cette communion, le réle du sacrement, des éléments
visibles du sacrement, et le role de celui qui célebre?

II1. LE ROLE DU SACREMENT ET DU CELEBRANT

S1 nous pouvions parvenir a cette communion incorporative sans
faire usage du sacrement, Christ ne l'aurait pas institué 2 L’office du
sacrement est d’étre un «guide pour venir 4 luy»®. La Cene est un tel
guide en tant que mémorial de la Passion, représentation de la nourri-
ture spirituelle que Christ est pour nous, et témoignage de la nouvelle
Alliance.

1. Un mémorial de la Passion

La Ceéne est un mémorial destiné a secourir notre infirmité... Elle
nous est un miroir qui nous représente Christ crucifié. Car si sans elle
nous pouvions assez nous souvenir de la mort de notre Seigneur Jésus,
cette aide serait superflue®. Ainsi la Céne est un moyen pédagogique

60 Cf.F. WENDEL: op. ¢it. 167, qui précise qu’il faut faire la part, ici, des tournures
littéraires et des réalités qu’elles veulent exprimer: « Toute ce qui est sien, nous pouvons
I’appeler nostre» est une fagon de parler (dit I'auteur, 179). Cela ne signifie pas que
I’échange s’étende aux natures divine et humaine.

6! Cf. Commentarius in Evangelium loannis (1553): CO47, 387 («Unde etiam col-
ligimus, nos unum Christo esse, non quia suam in nos substantiam transfundat, sed quia
spiritus sui virtute nobiscum vitam suam et quidquid accepit a patre bonorum commu-
nicet». Voir aussi: /ust. 111, 2/24 note 5, et IV 17/1 note 1.

62 Comm.ICor11: C0O49, 489. Calvin diverge ainsi de la tradition mystique du
XIVes. et particulierement de Maitre Eckhart pour qui les sacrements n’étaient ni décisifs
ni méme nécessaires. Cf. K. MCDONNELL: 0p. a7z, 24-25.

63 Inst. IV, 17/18.

%4 Comm.ICor11:C049, 489.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére 429

par lequel la proclamation de la Passion devient plus claire a4 nos
entendements: « Car d’autant que nous sommes si imbecilles, que nous
ne le pouvons pas recevoir en vraye fiance de cueur, quand il nous est
presenté par simple doctrine et predication, le Pere de misericorde, ne
desdaignant point condescendre en cest endroict 4 nostre infirmité, a
bien voulu adiouster avec sa parolle un signe visible par lequel il
représentast la substance de ses promesses, pour nous confermer et
fortifier»®°.

Le corps du Christ nous est offert en nourriture spirituelle de trois
maniéres: d’abord, de maniére historique et unique, par la crucifixion;
ensuite par I’annonce de I’évangile de la croix ; enfin par le sacrement de
la Cene qui ratifie et clarifie encore davantage ’annonce de I’évan-
gile®,

Calvin résume bien cette idée de mémorial eucharistique dans le
Commentaire de 'Harmonie évangélique: « Quiconque désire que la
chair de Christ lui soit en nourriture, qu’il la considere offerte en la
croix... Afin que nous soyons vrayement repeus de la chair de Christ, il
nous faut regarder 2 'immolation d’icelle, pource qu’il a falu qu’une fois
elle ait esté donnée pour nostre salut, afin que tous les jours elle nous soit
donnée »¢’.

2. Une représentation de la nourriture que le Christ veut étre pour nous

Des les premieres phrases de son exposé sur la Céne, en /nsz. IV,
17/1, Calvin présente la Céne comme le signe et le gage du banquet
spirituel ot le Christ veut, de son propre corps, nourrir nos Ames pour la
vie éternelle®®.

Notons que le pain et le vin ne sont pas eux-mémes la nourriture
spirituelle; ils ne font que la représenter et la ratifier : « Tout ainsi que le

65 Petit traité: COS5, 435. Cf. Inst. IV, 17/4. 44.

66 Inst. 1V, 17/5.

67 Comm. harm. ev.: CO45, 710. La citation latine a été donnée plus haut, note 44. La
traduction frangaise est tirée de I’édition du Commentaire par la Sté des Livres religieux
(Toulouse 1892, t.1, 518). Cf.aussi Sermon sur I Cor 11, 23-26: C0O49, 800.

68 Jnst. 1V, 17/1: «1l a donné par la main de son Fils 2 son Eglise le second sacrement :
assavoir le banquet spirituel, ot Iesus-Christ nous témoigne qu’il est le pain vivifiant dont
noz imes soyent noutries et repeues 2 'immortalité bien-heureuse ».



430 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére

pain et le vin soutiennent noz corps en cette vie transitoire, aussi nos
dmes sont nourries de Christ».

Car il ne suffit pas que le corps du Christ ait été sacrifié pour nous: il
faut aussi que nous le recevions. Calvin insiste sur le verbe « prenez»:
c’est le don que fait Jésus, son mouvement vers nous, cette offrande
dynamique, qui constitue le caractére essentiel du sacrement’.

Etant donné que la chair du Christ nous est donnée en nourriture,
Calvin opére un renversement de la proposition catholique: ax lieu de
dire que le pain est corps du Christ, il affirme que le corps du Christ est pain, et
que I’Eucharistie en est le signe. Il s’accorde ainsi parfaitement avec le
sens du discours sur le pain de vie, au ch. 6 de I'Evangile de saint
Jean'',

3. Un témoignage de la nouvelle Alliance

Un raisonnement intéressant est donné dans les Commentaires i
propos des paroles: «Cette coupe est la Nouvelle Alliance en mon
sang». La coupe est nommée sang, parce qu’elle est I’Alliance (ou
Testament) au sang. De méme pour le pain qui est appelé corps, parce
qu’il est le Testament du corps’?. C’est ici qu’apparait avec logique le
transfert de nom de la chose désignée (le testament du corps) 4 la chose
qui désigne (le pain), transfert appelé métonymie, comme nous le verrons
encore plus loin.

Cette alliance nouvelle nous donne la pleine vérité, alors que les
sacrements anciens n’étaient que les ombres de cette Alliance qui les a
rendus caducs’’.

69 Inst. IV,17/1.

70 Inst. IV, 17/3.

"' Comm. Ev. Ioan.: C0O47, 130—164 (pour le ch. 6) et particulierement col. 143—144
ou, comme pour la Céne, Calvin voit dans le symbole du pain une métaphore. Plus loin
(col. 151-152 et 154—-156: «qui manducat carnem meam »), le Réformateur dit qu’il s’agit
ici de la manducation de la foi.

Cf. aussi Comm. harm. ev.: €045, 707. 710 (« Nam ideo nunc panis est nobis Christi
caro, quoniam in eo nobis semel parta est salus»).

72 Comm. I Cor: C0O49, 489-490. Comm. harm. ev.: C0O45,711 («Non alia ratione se
panem vocasse corpus suum, nisi quia nobiscum foedus aeternum pepigit, ut, sacrificio
semel oblato, spiritualiter nunc epulemur»).

7 Comm. harm. ev.: C0O45, 711. Sermon sur I1Cor 11, 23-26: C0O49, 799.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 431

Nous pouvons donc conclure qu’en la Céne il y a deux choses
distinctes: les signes visibles (qui sont signes du sacrifice, de la nourri-
ture spirituelle et de I’Alliance), et la vérité spirituelle qu’ils figurent,
présentent et attestent’?,

Par conséquent, si le pain est nommé corps, et le vin sang, cela ne
peut étre que par similitude et selon la figure de style appelée métony-
mie’’. Si le nom de corps est attribué au pain, c’est une fagon de parler
qu’on trouve d’ailleurs dans toute la Bible quand il est question de
sacrements’S, Il en donne une définition précise dans UJustitution: « Le
nom de la chose la plus digne (le corps) est transféré a la chose inférieure
(le pain), et le nom de la chose visible (le pain) est approprié a celle qui
est signifiée (le corps)»’’. Calvin se réclame ici encore de saint Augustin
qui disait, d’apres les citations qu’il en donne, que «les sacrements ont
souvent les noms des choses qu’ils figurent»’® ou «Jesus-Christ a nom-
mé son corps quand il en donnait le signe»’?.

1l en résulte qu’on ne peut pas confondre le signe et ce qu’il signifie, le pain et
Je corps. Quand Jésus dit: «Ceci est mon corps», il ne s’adresse pas au
pain, mais aux disciples. Il ne promet pas que les signes deviendront son
corps, mais que les disciples le recevront®. Pain et vin ne changent donc
pas leur substance en substance du corps et du sang®!, mais /s changent de

" Inst. IV, 17/11, Dans toute cette argumentation, Calvin se réclame de saint
Augustin,

”* La métonymie est une figure de style qui emploie le nom d’une chose pour en
désigner une autre avec laquelle elle a un certain rapport. Ex. : J’ai lu Moliére ; j’ai admiré
un bronze; il a bu la mort.

76 Inst. IV, 17/21: « Car comme ainsi soit que les Sacremens ayent grande similitude
ensemble, principalement ils conviennent tous quant a ceste translation de nom» (en
latin: « in haec metonymia»). Cf. aussi Comm. harm. ev.: CO45, 706 (« Omitto generales
tropos, qui passim occurrunt in Scriptura: hoc tantum dico, quoties externum signum
dicitur id esse quod figurat, omnium consensu metonymiae locum dari»).

7 Inst. IV, 17/21.

8 Saint Augustin: Ep.98 ad Bonifacium, 9 (MPL 33, 364). Ep.ad Evodium, 2/9
(MPL 33, 746).

7 Saint Augustin: Contra Adimantum, 12/3 (MPL 42, 144).

80 /nst. IV, 17/39: «L’erreur est venue de ce qu'on n’a point considéré que les
promesses, desquelles la consécration dépend, ne s’adressent point aux signes mais 4 ceux
qui les regoivent... Iesus Christ ne parle point au pain pour luy commander qu’il devienne
son corps, mais il commande 4 ses disciples d’en manger, et leur promet que ce leur sera un
tesmoignage de la communion de son corps».

81 Inst. IV, 17/12: C’est une superstition et une idolatrie de croire que le Christ est
attaché a I’élément du pain « comme si son corps descendoit sur la table et estoit 12 posé en
presence locale pour estre touché des mains, masché des dens, et englouty du gosier».



432 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere

signification et de destination. Cest ce qu’enseignaient les Anciens: Cyril-
le, Grégoire de Nysse, Jean Chrysostome, Ambroise. Ils ont employé le
mot « conversion », non pour désigner I’abolition de la substance du pain
et sa transformation en substance du corps, mais pour dire que les
¢léments ont une autre dignité et une autre fin que la nourriture ordi-
naire®2,

Si le signe était transsubstantié, il ne serait plus qu’un fantéme de
signe, et le sacrement disparaitrait du méme coup?.

Qu’est alors /a consécration, sinon la mise a part des espéces pour les
destiner a une autre fin et un autre sens que leur usage ordinaire ? Loin
d’étre une espéce de « conjuration magique » qui transformerait les objets
par enchantement®, elle n’est autre chose «qu’un tesmoignage solen-
nel, par lequel le Seigneur destine 4 un usage spirituel un signe terrestre
et corruptible: ce qui ne se peut faire, sinon que tant son commande-

Telle était pourtant la Professio fidei que Bérenger de Tours avait été contraint de signer par
le pape Nicolas II en 1059: «... scilicet panem et vinum, quae in altari ponuntur, post
consecrationem non solum sacramentum, sed etiam verum corpus et sanguinem Domini
nostri Iesu Christi esse, et sensualiter, non solum sacramento, sed in veritate, manibus
sacerdotum tractari et frangi et fidelium dentibus atteri, iurans per sanctam et homousion
Trinitatem et per haec sacrosancta Christi evangelia.» (Denzinger: op. ¢z. n°® 690, 227).
Pierre Lombard (Sent. IV, dist. 12, c. 4=5: MPL 192, 865) et le Concile de Trente ont
repris cette position. Cf. Conc. Trid. sessio XIII (11 oct. 1551), Decretum de ss. Eucha-
ristia, c.1: «... in almo sanctae Eucharistiae sacramento post panis et vini consecrationem
Dominum nostrum Iesum Christum verum Deum atque hominem vere, realiter ac sub-
stantialiter sub specie illarum rerum sensibilium contineri» (Denz. gp.ciz.n° 1636,
385).

Calvin avoue que les théologiens scolastiques expriment la doctrine autrement
(Inst. 1V, 17/13): cf. Bonaventure: Comm. Sent. IV, dist. 11/1, art. 1/3 (éd. Quarrachi,
t. IV, 246: « Transsubstantiatio non est annihilatio, sed in meliorem substantiam com-
mutatio»). Et aussi saint Thomas: S. 7heol. 111, 75/3.

Mais, quelle que soit la tournure, dit Calvin, la fin est toujours la méme, 4 savoir que le
pain devient Christ et qu’apres la consécration, la substance de Jésus-Christ est cachée sous
la couleur, sous ’apparence du pain.

C’est en nous que le Saint-Esprit rend Christ présent, non dans les espéces eucha-
ristiques. Cf. Serm. I Cor 11, 23-26: €049, 800 (« Quand nous avons le pain et le vin en la
Cene, c’est autant comme si Iesus Christ descendoit 4 nous, et qu’il nous declarast que nous
devons estre plenement rassasiez de luy: non point qu’il change de place, car aussi il a
institué sa Cene pour nous mener en haut et non point pour nous retenir ici bas. Mais quoy
qu’il en soit, si est ce qu’il habite en nous par son sainct Esprit, et nous sommes certains de
cela en la Cenenw).

82 Inst. 1V, 17/14. Comm. harm. ev.: C0O45, 706 («Quod si consecrat panem Chris-
tus, dum nobis testatur corpus suum esse, non imaginanda est substantiae mutatio, sed
tenenda est solum usus novitas»).

83 Inst. IV, 17/14.

8 Inst. IV, 17/15.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére 433

ment que la promesse résonne haut et clair pour édifier nostre foy»*®°.
Par la consécration, les éléments deviennent des signes et attestations du
don du corps, c’est-a-dire du sacrifice. Ils ne sont pas eux-mémes le
sacrifice, pas plus qu’ils ne sont le corps, mais ils le représentent et le
ratifient tel qu’il a été consommé une fois pour toutes, historiquement,
sur la croix.

Le ministre qui prononce les paroles d’institution n’est donc ni un
magicien doté de pouvoirs surnaturels, ni un sacrificateur. Il n’a aucun
pouvoir sur les espéces, mais est simplement ’exécutant de 'ordre du
Christ, son ambassadeur?®. Il ne produit rien mais atteste seulement ce
que Dieu produit au moyen du sacrement, 2 savoir notre union avec
lui®’, Il est significatif que le Réformateur ne fasse allusion au ministre
de ’Eucharistie qu’en tant que proclamateur des promesses et exécutant
du commandement du Christ, donc en tant que ministre de la Parole.
Son intervention est partout supposée, mais Calvin ne la fait jamais
ressortir explicitement, 2 propos de la Céne?®8.

En revanche, il parle du sacerdoce catholique, en particulier dans le
cadre de la polémique sur la participation des fideles 4 la coupe. L’ob-
jection catholique était celle-ci: le Christ n’a donné la coupe qu’aux
Douze, parce qu’ils étaient ordonnés et consacrés sacrificateurs dans
I'ordre de la prétrise®. Mais appeler les Apotres «sacrificateurs», c’est
obscurcir la dignité de Jésus-Christ, seul prétre °°. En bref: « Jésus nous a
donné une table pour manger dessus, et non pas un autel pour y sacrifier.
Il n’a pas consacré des prétres pour immoler des hosties, mais il a institué
des ministres pour distribuer la nourriture sacrée au peuple » L.

Calvin est persuadé que la messe est considérée comme la réitération
de I’oblation du Christ pour en obtenir des mérites et une justice devant

85 Comm. harm. ev.: traduction gp. ¢7z. 515. CO45, 706: « Nihil aliud est consecratio
quam solenne testimonium, quo nobis terrestre et corruptibile signum Dominus in spi-
ritualem usum destinat».

86 Petit traité: CO5, 448.

87 Inst. IV, 17/2.

88 Cf. Ins2. 1V, 3/1 ou les ministres sont les organes d’expression et de manifestation
de Dieu, les instruments d’unité et de conservation de I’Eglise. Ils peuvent tous étre
appelés «apotres», car ils sont les messagers de Dieu.

8 Jean Eck: Enchiridion locorum communium (1525), c. X, E 5a. Cf. Petit traité: COS5,
454 ou Calvin affirme que le Christ, en instituant le sacrement, ne parlait pas seulement 2
ses apotres.

% Inst. IV, 17/48; 18/11s; 19/28.

o Inst. 1V, 18/12.



434 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere

Dieu??. C’est 4 ses yeux un blasphéme intolérable, car tous les sacrifices
de I’Ancienne Alliance tendaient vers le Christ et ont pris fin en lui. Le
rble des sacrificateurs également. « Comment, dit-il, osent-ils usurper tel
tiltre pour estre bourreaux de Christ?»?* Par contre, le sacrifice de
louanges, lui, est agréé. A ce titre, tous les croyants sont sacrificateurs,
puisqu’ils glorifient Dieu dans I’Eucharistie. Le prophéte Osée appelle
les actions de grices «les veaux des levres» (Os 14,3): c’est un tel
sacrifice qui doit étre célébré dans la Cene?.

On déduit de cette théologie qu’en fait, /e ministre de I’Eucharistie,
c’est le croyant qui regoit le sacrement. Car C’est sa foi qui ouvre le champ 2
’action du Saint-Esprit®®. C’est aussi le croyant qui, par la foi, monte au
Golgotha, le lieu du sacrifice, et s’unit au corps crucifié. C’est le croyant,
enfin, qui rend 4 Dieu le sacrifice de louanges. Il est donc a la fois le
récipiendaire et la cause seconde, par la vertu du Saint-Esprit, du mys-
tere eucharistique. C’est lui le véritable ministre humain du sacrement.
Précisons que Calvin ne le dit pas, mais que cela peut se déduire de sa
théologie eucharistique. Car on reste surpris de la discrétion dont est
entouré, dans cette théologie, le ministre institué. Alors qu’ailleurs il est
considéré comme l'organe de la manifestation divine, de I'unité et
conservation ecclésiale, apotre assurant la succession apostolique S,
messager et ministre dont la tiche consiste a précher I’Evangile et
administrer les sacrements, il se borne au réle de simple exécutant dans
I’acte eucharistique, alors qu’il pourrait, mieux que jamais, visibiliser le
Crucifié, personnifier le Sacrificateur, étre 'organe de I'Esprit Saint,
comme il 'est devenu dans la théologie catholique. Calvin, qui exalte au
maximum le réle du pasteur comme proclamateur de la Parole, n’ose
pas, semble-t-il, rehausser son ministére par ’action sacramentelle.
Dans le parallélisme strict du don eucharistique, tel qu’il apparait chez
lui, le ministre semble se situer du c6té des éléments, du cété de ce qui
est terrestre, alors que P'essentiel s’effectue en-dehors et 4 coté de lui: a

22 Inst. IV, 18/14.

93 Inst. IV, 18/14.

94 Inst. IV, 18,/17.

95 Inst. IV, 17/33: « Le S. Esprit ne nous donne Jésus-Christ que si nous croyons en
lui». Petit traité: CO5, 450 (« Nous disons que pour sentir aucun proffit de la Cene, il ne
fault rien apporter du nostre, pour meriter ce que nous cerchons : mais que seulement nous
avons a recevoir en Foy la grace qui nous y est presentée, laquelle ne reside pas au

Sacrement, mais nous renvoye 2 la croix de Iesus Christ, comme elle en procede»).
96 Inst. IV, 3/5.



L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministere 435

savoir le don du corps par le Saint-Esprit, et sa manducation par la
foi.

L’observateur catholique pourrait aussi faire la réflexion que la vertu
du Saint-Esprit qui se déploie dans I’acte eucharistique, bien que cen-
trale chez Calvin, est cependant limitée et qu’elle ne réussit pas a
procurer 4 ’Eglise la présence optimale du Christ dans sa nature huma-
no-divine. L’accent est tellement placé sur le mode spirituel de présence
et de communion, que le mystére de 'incarnation continuée en est
effacé. Cette théologie eucharistique n’est pas exempte d’une coloration
docétiste, comme le montre bien ce passage de 1'/nstitution, qui la
résume tout entiere: « Au reste, si nous dressons nostre veue et nostre
cogitation au ciel, et sommes la transportez pour y chercher Christ en la
gloire de son royaume, comme les signes nous guident a venir 4 luy tout
entier, en ceste maniére nous serons distinctement repeus de sa chair
sous le signe du pain, nourris de son sang sous le signe du vin, pour avoir
jouyssance entierement de luy»?’.

97 Inst. IV, 17/18. Calvin a vu ce danger et a insisté sur le fait que, dans la Céne, nous
participons non seulement  I’esprit mais aussi 2 ’humanité du Christ: Petit traité: CO 5,
438 («Il n’est pas seulement question que nous soyons participans de son Esprit: mais il
nous fault aussi participer 2 son humanité... combien que I'un ne se puisse faire sans

I'autre. Car quand il se donne 2 nous, c’est 4 fin que nous le possedions entiere-
ment»).



436 L’Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministére

BIBLIOGRAPHIE

Bavaup, Georges: Les rapports entre la prédication et les sacrements dans le
contexte du dialogue cecuménique. Dans: Communion et communication :
structures d’unité et modeles de communication de I’Evangile (Geneve
1978) 69-73.

id.: La présence du Christ dans ’Eucharistie: Calvin et Viret précurseurs du
Catéchisme hollandais? Dans: Nova et Vetera 56 (1981) 51-61.

BuHLER, Pierre: Le conflit des Réformateurs sur la Sainte Céne: quelques
implications toujours actuelles. Dans: Positions luthériennes 27 (1979) 161—
180.

GanNoczy, Alexandre: Calvin, théologien de I’Eglise et du Ministére. Coll. Unam
sanctam 48 (Paris 1964).

KiesLiNG, Christopher: Roman catholic and reformed understanding of the
Eucharist. Dans: Journal of Ecumenical Studies 13 (1976) 268-276.

LEENHARDT, Franz J.: La présence eucharistique. Dans: [rénikon 33 (1960)
146-172.

Mc DonneLw, Kilian: Jobn Calvin, the Church and the Eucharist (Princeton N.].
1967).

NicuorLs, John D.: Union with Christ: John Calvin on the Lord’s Supper.
Dans: Union and Communion, 1980, 35-54.

REerp, William Stanford: The Lord’s Supper and Church unity in the thought of
John Calvin. Dans: Theological Forum 12 (1985) 2—6.

ScHUMMER, Leopold : La Céne eucharistique 2 la lumiere du sacerdoce univer-
sel. Dans: Communautés et Liturgies 64 (1982) 357-380.

ScuurzEicHEL, Heribert: Der Begriff virus in der Eucharistielehre. Dans:
Trierer Theologische Zeitschrift 93 (1984) 315-317.

id.: Calvins Stellung zu den Trienter Canones iiber die Sakramente im allge-
meinen. Dans: Catholica 38 (1984) 317-3309.

SEEBERG, Reinhold: The triumph of Calvin’s doctrine of the Lord’s Supper.
Dans: Zexthook of the bistory of doctrines vol. 2 (Grand Rapids, Mich.,
1977).

Suss, Théobald: La Communion au Corps du Christ (Neuchitel 1968).

THURIAN, Max: La présence réelle. Dans: L 'Eucharistie (Neuchitel 1959).

TYLENDA, Joseph: The ecumenical intention of Calvin’s early eucharistic
teaching. Dans: Reformatio perennis (Pittsburgh 1981) 27-47.

ViNCENT, Gilbert: La théologie calvinienne du sacrement 4 la lumiere de la
linguistique. Congrés de recherches calviniennes, Amsterdam 1978 (Kampen
1980) 145-158.

WiLLis, Edward-David: A reformed doctrine of the Eucharist and Ministry, and
its implications for roman catholic dialogues. Dans: Journal of Ecumenical
Studies 21 (1984) 295-3009.



	L'Eucharistie chez Calvin, en rapport avec la doctrine du Ministère

