
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Das Trinitätsproblem im reformatorischen und sozinianischen Umfeld

Autor: Schadel, Erwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwin Schädel

Das Trinitätsproblem
im reformatorischen

und sozinianischen Umfeld

Nach Scheffczyk «zeigt die Einstellung der Reformatoren zum Tri-
nitätsdogma eine eigentümliche Gebrochenheit zwischen Anerkennung

und Bekundung des Ungenügens»1. Ihre Kontroverse mit der
römisch-katholischen Kirche erstreckt sich hauptsächlich auf ekklesio-

logische Fragen oder auf Probleme der Sakramentenlehre. Die trinita-
rische Thematik wird dabei — obwohl man sie als heikel und äußerst

schwierig empfindet — weitgehend unberührt gelassen. Das «unter der
Decke» verborgene Unbehagen am Trinitarischen kommt lediglich in
der radikalen Bewegung der Sozinianer (die auch Neo-Photinianer bzw.

Neo-Arianer genannt wurden)2 zum Ausdruck.

Wegen ihrer Trinitätskritik müssen die Sozinianer nicht bloß durch
jesuitische Gegenreformatoren, sondern vor allem auch durch andere
reformatorische Gruppierungen zahlreiche Verfolgungen erleiden.
(Bekanntlich war es Calvin, der Michael Servet 1553 auf den Scheiterhaufen

gebracht hat.) Doch wird gerade vermittels dieser Verfolgungen
ihre Denkungsart, die zum Ferment der Aufklärungsphilosophien werden

wird, über ganz Europa hin ausgebreitet3.

1 Leo Scheffczyk, Lehramtliche Formulierung und Dogmengeschichte der Trinität.
In: Johannes Feiner u. Magnus Löhrer (Hrsg.), Mysterium salutis. Grundriß
heilsgeschichtlicher Dogmatik. Bd. 2. Einsiedeln—Zürich—Köln 1967, 146—220. Zitat 196.

2 Vgl. hierzu meine <Einführung> in: Johann Arnos Comenius, Anti-sozinianische
Schriften, Hildesheim—Zürich—New York 1983, 7+—72+.

3 Vgl. hierzu bes. Günther Mühlpfordt, Arianische Exulanten als Vorboten der

Aufklärung. Zur Wirkungsgeschichte des Frührationalismus polnischer und deutscher

Arianer vom 16. bis 18. Jahrhundert. In: Johannes Irmscher (Hrsg.), Renaissance und



400 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

Aus der «avantgardistischen» Kühnheit ihres trinitätskritischen
Denkansatzes empfangen die Sozinianer ein besonderes Selbstbewußtsein

gegenüber den anderen Reformatoren. Dies drückt sich besonders
deutlich in einem (von Comenius überlieferten) Doppelhexameter aus;
die Sozinianer feiern hier ihren «Stammvater» ob seines «fundamentalen»

Sieges über die mit < Babylon > umschriebene katholische Kirche
mit folgenden Worten:

«Töta ruit Babylon! Disjécit técta Luthérus,
Cälvinüs murös, sed fundaménta Soclnus»4.

In Anbetracht dieser geistesgeschichtlichen Konstellation legt es

sich nahe, die intendierte Charakteristik des reformatorischen Trini-
tätsverständnisses in zwei Feldern aufzugliedern: Es sollen erstens die
pietätvoll-distanzierte Haltung der «gemäßigten» Reformatoren und
zweitens dann die radikale Trinitätskritik der Sozinianer zur Darstellung
gebracht werden.

I. Pietätvolle Duldung

Das Trinitarische wird von Thomas von Aquin in einem Bereich
« supra rationem»5 angesiedelt gesehen. Diese «Ortsbestimmung» hat
hinsichtlich der Ausführungen, wie sie etwa von Augustinus in den
letzten sechs Büchern seines Werkes <De Trinitate) oder von Bonaventura

in seinem <Itinerarium mentis in Deum> gemacht werden, die
durchaus positive Bedeutung, daß sich die menschliche Vernunft,
indem sie die identitätsmindernde Bedingung ihrer Zeitlichkeit gewahr
wird, vernünftigerweise — in sich über sich hinaus — zum umfassenden

Wirklichkeitsgrund des <deus interior intimo suo>6 transzendiert.

Humanismus in Mittel- und Osteuropa. Bd. 2. Berlin 1962, 220—246; ferner die drei
Sammelbände Paul Wrzecionko (Hrsg.), Reformation und Frühaufklärung in Polen.
Studien über den Sozinianismus und seinen Einfluß auf das westeuropäische Denken im
17. Jahrhundert. Göttingen 1977 (Kirche im Osten 14); Robert Dan and Antal Pirnät
(edd.), Antitrinitarianism in the Second Halfof the 16th Century. Budapest—Leiden 1982

(Studia humanitatis 5), Lech Szczucki (ed.), Socinianism and its Role in the Culture of
XVIth to XVIIIth Centuries. Warszawa-Lôdz 1983.

4 Vgl. J. A. Comenius, De irenico irenicorum. Amsterodami 1660, 191 (nach der

Ausg. in Fußn. 2, 339).
5 Thomas von Aquin, Summa contra gentiles IV, c. I.
6 Vgl. Augustinus, Confessiones III, 6, 11.



und sozinianischen Umfeld 401

Dieses transzendenzoffene menschliche Selbstverständnis geht im
Humanismus und in der Renaissancezeit nach und nach verloren. Denn
das sich auf sich selbst konzentrierende menschliche Subjekt sähe hier
seine «Autonomie» gefährdet, wenn es einen vorgängigen
Bestimmungsgrund seiner selbst annehmen würde. Die Nominalisten tragen
diesem neuen «Selbstgefühl» Rechnung, indem sie das <Universale> —

den Allgemeinbegriff, durch welchen der Mensch seine sinnlichen
Erfahrungen ordnet — als «intentio animae»7, als bloß subjektive
Strebung, oder als «signum voluntarie institutum»8, als willentlich bzw.

willkürlich gesetztes Zeichen auffassen. Damit aber ist erkenntnistheoretisch

der Zugang zum Bereich des vorgängig Ansichseienden
verschlossen. Die trinitarische Problematik verliert hierbei ihre Seins- und
Wirklichkeitstiefe9. Sie wird, wenn überhaupt, nur noch in abstrakter

Begrifflichkeit expliziert. Dies aber erregt, vor allem bei den Humanisten,

den nicht unverständlichen Verdacht, daß es sich bei trinitarischer
Metaphysik um lebensfremde Subtilitäten handle, die man vernachlässigen

könne (was dann, in sich konsequent, in den antitrinitarischen
Sozinianismus hineinführt).

Die spätscholastischen nominalistischen Theologen (wie auch die

«gemäßigten» Reformatoren) scheuen noch diese eindeutige Ablehnung.

Sie lassen das Trinitätsdogma «aus Pietätsgründen wie ein altes

Erbstück»10 (dem sie sich innerlich allerdings entfremdet haben11)
stehen. Sie überliefern es nur noch «im reinen Glaubensgehorsam»12;
sie fassen das oben erwähnte Thomasische « supra rationem» also nicht
mehr als ein Motiv zur Überschreitung der Bewußtseinsimmanenz auf,
sondern legen es im Sinne einer radikalen Trennung von Glauben und
Erkennen aus. So neigt etwa Gabriel Biel, ein Tübinger Theologe,
dessen Ockhamismus auf Luther einwirkte, zu der Behauptung, «daß

7 fWilliam) Ockam, Philosophical Writings. Ed. by Philotheus Boehner. Edinburg
1957, 36.

8 Ebd.
9 Vgl. hierzu die Ausführungen, welche L. Scheffczyk (a.a.O., Fußn. 1, 213) zum

Trinitätsverständnis Heinrichs von Gent, Duns Scotus' und Wilhelms von Ockham
macht.

10 Vgl. Fritz Böbel, Grundfragen des Glaubens. München 1972, 123.
11 Vgl. Gustav Krüger, Das Dogma von der Dreieinigkeit und Gottmenschheit in

seiner geschichtlichen Entwicklung dargestellt. Tübingen 1905, 276.
12 Kurt Flasch, Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues. Leiden 1973,

91.



402 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

die Trinitätslehre zum Bereich des reinen Glaubens gehört und deshalb

über das Fassungsvermögen des menschlichen Verstandes
hinausgeht»13.

Die Reformatoren, die gegenüber der sich absolutistisch gebärdenden

Institutionskirche - sicherlich nicht zu Unrecht — den Einzelnen
und das Subjektive in den Vordergrund stellen, partizipieren tendenziell

am ockhamistisch-nominalistischen «Zeitgeist»14, ja man kann sogar

sagen, daß sie diesem einen geschichtlich-konkreten Ausdruck verleihen.

Von daher gesehen ist es jedoch nicht mehr erstaunlich, daß sie ein
in gewisser Weise gestörtes oder zwiespältiges Verhältnis zur trinitari-
schen Metaphysik ausprägen. Bewußt oder auch unbewußt versuchen
sie diese (zusammen mit dem in sich spröde gewordenen metaphysischen

Distinguieren und Disputieren überhaupt15) zu «verdrängen»,
um sie dann — der «offiziellen» Überlieferung wegen - doch wieder
darzubieten. Beispielshalber sei hier Philipp Melanchton erwähnt. Hat
dieser nämlich «in den <Loci communes! von 1521 die <loci supremi de

deo, de unitate, de trinitate dei...> noch ausgeklammert und die Devise

aufgestellt: <Mysteria divinitatis rectius adoraverimus quam investiga-
verimus> so setzt er seit 1535 ein mit einem Abschnitt <De Deo,
Quod unus sit Deus, De tribus personis divinitatis>»16.

Bei Huldrych Zwingli tritt das Trinitarische gegenüber dem von ihm
eingenommenen humanistisch-aufklärerischen Standpunkt «weithin
zurück»17. Jean Calvin referiert zwar orthodoxe trinitarische Formulierungen.

Sein Grundgedanke des «innigen Zusammenhang(s) des Got-

' Heiko Augustin Obermann, Spätscholastik und Reformation. Bd. I. Zürich 1965,
84 (Hervorhebung v. E. S.). — Gegenüber der sich hier abzeichnenden fideistischen
Position wäre mit Immanuel Kant zu entgegnen: «Eine Religion, die der Vernunft
unbedenklich den Krieg ankündigt, wird es auf die Dauer gegen sie nicht aushalten» (Die
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, Vorrede zur ersten Aufl., BA
XVIII f.).

14 Vgl. Paul Vignaux, Luther commentateur des sentences. Paris 1935 (Etudes de

philos, médiévale 21), bes. 95-100: note sur l'intelligence de la Trinité chez les théologiens

nominalistes.
15 Vgl. hierzu Philipp Melanchtons Verspottung des <metaphysicus> in seiner Schrift:

<Genuina philosophi spurii, imprimis metaphysici, imago>; abgedruckt in: Peter
Petersen, Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland.
Leipzig 1921 (Repr. Stuttgart—Bad Cannstatt 1964), 521—526.

16 Albrecht Peters, Die Trinitätslehre in der reformatorischen Christenheit. In:
Theolog. Literaturzeitung 94 (1969) Sp. 562—570; Zitat Sp. 563.

17 Vgl. L. Scheffczyk, a.a.O. 196.



und sozinianischen Umfeld 403

tesbewußtseyns und des Selbstbewußtseyns»18 mutet zunächst sogar
augustinisch an. Da es hierbei jedoch, wie Baur herausarbeitet, nicht
darauf ankommt, «was Gott an sich ist, als vielmehr nur darauf, was er
für das Subject ist»19, ist in diesem seinsvergessenen Theologisieren der
Bereich der analogischen Metaphysik verlassen. Der «an sich»
unbekannte Gott wird als etwas Bedrohliches und Ängstigendes empfunden.
Damit aber ist die «Grundstimmung» erzeugt, die es Calvin (in einem
Vorverweis auf Hegeische Herr-Knecht-Dialektik) ermöglicht, in Genf
eine «theokratische» Schreckensherrschaft zu errichten.

Auf ockhamistisch-nominalistischen Einfluß ist es schließlich wohl
auch zurückzuführen, das Martin Luther — der ehemalige Augustiner-
Mönch, der aufgrund seines Augustinismus für die aristotelisierende

Spätscholastik nur abschätzige Bemerkungen finden kann — die für
Augustinus zentrale «Lehre von der Seele und deren drei Grundkräften
als Abbild der Trinität» ablehnt20. Luther ist damit aber konzeptionell
in einer Linie zu sehen sowohl mit dem leidenschaftlichen Antitrini-
tarier Michael Servet, der Augustinus' trinitarische Geistanalogien als

bloße <Träumereien> abtut21, als auch mit dem rationalistischen
Philosophen René Descartes. Denn dieser ignoriert kommentarlos die

Augustinische Anregung (De civ. XI, 26), daß durch <Sein>, <Erken-

18 Ferdinand Christian Baur, Die christliche Lehre von der Dreieinigkeit und

Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlichen Darstellung. Bd. 3. Tübingen 1843,
40.

19 Ebd. 41.
20 Reiner Jansen, Studien zu Luthers Trinitätslehre. Bern-Frankfurt/M. 1976,192. —

Hierbei ist zu bemerken, daß Luther bei seiner Ablehnung der Gottebenbildlichkeit des

Menschen nicht spekulativ argumentiert ; er nimmt vielmehr — unter nominalistischer
Verdrängung der Wesensfrage - dasjaktische Unerleuchtetsein des inneren Menschen als

hinreichende Grundlage für die Abweisung des Analogischen an und sagt wörtlich im
Hinblick auf die vorgängige Tradition: «Sie haben wol scharff disputirt von dem ynn-
wendigen wortt des hertzen ym menschen, wilchs da ynnen bleybt, daher der mensch
nach gottis bilde geschaffen ist. Aber es ist ßo tieff und finster bißher blieben, wirt auch
wol bleyben, das sie selb nit wissen, wie es drumb gethan sey ; darumb lassen wyrß auch
faren und kommen nu auff das Euangelium, wilchs nu von yhm selb klar und offen ist»

(ebd. 169, Anm. 117; Zit. nach WA 10, I, 1, 188.18-23). Zu der hier abgewiesenen
Überlieferung vgl. Hugo Rahner, Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenväter von der
Geburt Christi im Herzen des Gläubigen. In: Zeitschr. für kathol. Theol. 59 (1935)
333-418.

21 Vgl. MichaelServetus, Christianismi restitutio (1553). Repr. Frankfurt/M. 1966, 32:

«Augustinus... internas... de trinitate nobis esse mentis illusiones somniat». In diesen Satz

ist eine voreilige Kritik hineingedreht ; in entzerrter Form würde er wohl lauten : «

Augustinus internas de trinitate nobis esse mentis (processiones) somniat, quas ego (Michael
Servetus) illusiones esse puto».



404 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

nen> und <Liebe> eine «image de la Trinité» im Menschen aufzufinden
sei, und schiebt statt dessen seine Auffassung vom Menschen, sein «moy,

qui pense»22 in den Vordergrund.
Auf die damit deutlich werdende subjektzentrische Grundtendenz

ist es auch zurückzuführen, daß bei Luther, bei dem man (aufgrund
einer mangelhaften spekulativen Durchdringung des Glaubensgeheimnisses)

von einer «Neigung zum Tritheismus» zu sprechen hat23, eine
«starke Betonung der ökonomischen Trinität»24 spürbar wird. In dieser

Auffassungsweise ist zwar positiv geahnt, daß das Trinitarische im
einzelnen Menschen und in der gesamten Menschheitsgeschichte zu
konkreter Auswirkung kommt. Doch ist damit eine ontologische
Bewußtlosigkeit, d. h. letzthinnige Undurchsichtigkeit verbunden, sobald <öko-
nomische> und <immanente> Trinität als einander sich ausschließende
Alternativen gesehen werden und hierbei — wie es bei Luther25 und
anderen neuzeitlichen Theologen, die sich überhaupt noch mit dem
Trinitarischen befassen, der Fall ist — die letztere zugunsten der ersteren
eliminiert wird26.

Da die Trinitätslehre in der nominalistischen Rezeption der
Reformatoren keinerlei nachvollziehbare Sinn- und Wirklichkeitsstrukturen
mehr zu repräsentieren vermag, nimmt es nicht wunder, daß sie mehr

22 Vgl. René Descartes, Œuvres. Publ. par Charles Adam & Paul Tannery. Vol. III:
Correspondance. Paris 1956. 247f. Aufgrund seiner relativ unabhängigen Lebensführung
konnte es Descartes leichter als den Theologen seiner Zeit gelingen, die Last einer
unverständlich gewordenen trinitätsmetaphysischen Tradition ab2uschütteln. Er beruft
sich hierbei sogar auf Thomas von Aquin; vgl. ebd. 274: «Pour le Mystère de la Trinité, ie

iuge, avec saint Thomas, qui'il est purement de la Foy, & ne se peut connoistre par la
Lumière Naturelle ». Die hier anklingende Unterscheidung von <Natur> und <Übernatur>
wird auch von der neuscholastischen Reaktion gegen den Hegeischen Panlogismus ins

Spiel gebracht; dabei wird freilich ein Dilemma offenkundig. Denn vermittels dieser

Unterscheidung, die das Göttliche ins «Je-Andere » - bis hin zum völlig Unerkennbaren-
hinausschiebt, kann man über die antithetische Dialektik nicht hinwegkommen. Man
greift dialektisierend die Dialektik an und kann sie prinzipiell nicht überwinden, weil man
von ihr befangen bleibt. Vgl. hierzu im einzelnen Karl-Heinz Minz, Pleroma trinitatis.
Die Trinitätstheologie bei Matthias Joseph Scheeben. Frankfurt/M.-Bern 1982; dazu
meine Besprechung in: Salzb. Jahrb. für Philos. 30 (1985) 111—113.

23 A. Peters, a.a.O., Sp. 568.
24 R. Jansen, a.a.O. 221.
25 Vgl. ebd. 207.
26 Registriert L. Scheffczyk (a.a.O. 217), daß die heilsökonomische Trinitätslehre

ihre volle Augestaltung «bis auf den heutigen Tag noch nicht erreicht» hat, so ließe sich
dies auch solchermaßen zuspitzen, daß sie diese einsichtigerweise niemals wird erreichen
können, solange sie den wirklichkeitstheoretischen Aspekt ausklammert. Vgl. dazu auch
Emerich Coreth, Zur Philosophie der Trinität im Denken der Neuzeit bis Schelling. In :



und sozinianischen Umfeld 405

und mehr in Verruf gerät und schließlich als «uninteressante» Thematik

abgelehnt wird. Ihre äußere Erscheinungsweise ist indessen auch
sehr chaotisch, was von daher rührt, daß «in den Reformationskirchen
jenes spannungsreiche Sich-Uberlagern der Katechismus-, Gebets-,
Bekenntnis- und Lehrtraditionen nicht durchreflektiert und deshalb
auch nicht kritisch aufgearbeitet» wird27.

In der Sphäre des ent-ontologisierten Theologisierens wird die Tri-
nität, die bei Augustinus, Bonaventura und Cusanus als Zentrum der
sich universal verstehenden christlichen Offenbarung angesehen wird,
schließlich völlig ins Un-offenbare und per se Irrationale zurückgedrängt.

Der analogische Durchblick durch verschiedenste
Wirklichkeitsbereiche zerfällt hierbei. Jakob Thomasius legt dies expressis verbis
in seiner 1644 gehaltenen Trinitätsrede dar; er schließt in Form eines

Gebetes folgendermaßen ab: «Wir gestehen Dir und bezeugen es

aufrichtig, Dreieiniger Gott, daß wir die hohe Kenntnis des so großen
Mysteriums nicht von Haus aus besitzen, nicht aus dem Buch der

Schöpfung herausgelesen und auch nicht unter Führung des menschlichen

Verstandes erforscht haben. Wir haben es vielmehr aus Deinem
Wort geschöpft und im einfachen Glauben — unter Zurückweisung des

Urteils der Sinne — angenommen»28.
Wie sehr ein genuines Interesse und ein Sensorium für das Trini-

tarische innerhalb der reformatorischen Theologen zurückgegangen ist,
läßt sich u.a. an ihren zahlreichen Gegenschriften gegen den 1606

erstmals erschienenen sogenannten <Rakower Katechismus) beobachten29.

Diese Schriften — man lese etwa die 12 Wittenbergischen Dis-

Josef Möller (Hrsg.), Der Streit um den Gott der Philosophen. Düsseldorf 1985,
48-80.

27 A. Peters, a.a.O., Sp. 565.
28Jacobus Thomasius, Orationes, partim ex umbone Templi Academici, partim ex

Auditorii Philosophici cathedra recitatae. Lipsiae 1683, Oratio I, 1-20, Zitat 19 f. — In der
Konsequenz eines derartigen Fideismus liegt es auch, daß die Jenenser Theologische
Fakultät den Philosophen und Mathematiker Erhard Weigel im Jahr 1679 zu einem
offiziellen Widerruf zwang, weil er es sich «ungebührlich anmaßte, aus den principiis
arithmeticis das mysterium trinitatis zu demonstrieren » (vgl. Otto Knopf, Die Astronomie

an der Universität Jena von der Gründung der Universität im Jahr 1558 bis zur
Entpflichtung des Verfassers im Jahre 1927. Jena 1937, 43).

29 Vgl. hierzu im einzelnen Siegfried Wollgast, Zur Widerspiegelung des Sozini-
anismus in der lutherischen Theologie und Schulmetaphysik im Reich, Danzig und
Preussen in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. In : L. Szczucki (ed.), Socinianism and
its Role in the Culture of the XVIth to XVIIIth Centuries. Warszawa-Lôdz 1983,
157-168.



406 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

putationen, die Friedrich Balduin im Jahre 1619 moderiert und
herausgegeben hat30 - wirken häufig wie bloße «Pflichtübungen», d.h. sie
haben bloß deklamatorischen Charakter. Bisweilen kommt es zwar zu
hitzigen und «giftigen» Polemiken, in denen man selbst vor der Ver-
teufelung des Gegners nicht zurückscheut. Doch wird hierbei lediglich
ein äußerlich-kirchenpolitisches Engagement sichtbar. Die Spuren
einer systematisch durchtragenden Argumentation sind nur selten zu
entdecken.

Im Umkreis der Reformatoren ist kurz noch auf Erasmus von
Rotterdam einzugehen. Aufgrund seiner humanistisch-philologischen
Studien ist dieser kaum mehr am metaphysischen Aspekt des Trinitari-
schen interessiert; 1527 muß er sich gegenüber spanischen Mönchen

sogar gegen den Vorwurf verteidigen, daß er <die Sache der Arianer
betreibe). Er weist diesen mit der etwas künstlich wirkenden Beteuerung

zurück, daß seine kritischen Anmerkungen zum Bibeltext keineswegs

die Leugnung des Trinitätsdogmas implizieren31. Nicht in
sachwilliger Hinwendung, sondern in spöttelnder Distanz zum trinitari-
schen Problem zeigt sich Erasmus indessen, wenn er in seiner Schrift
<Lob der Torheit) von abstrusen und bloß ausgetüftelten Trinitätssym-
bolen berichtet, z. B. davon, daß das «unaussprechliche Geheimnis» der

Trinität darin zum Ausdruck komme, daß bei der Deklination des

Namens Jesus nur drei verschiedene Endbuchstaben (nämlich s, m und
u) erscheinen und in diesen ein tummus, médius und Mtimus angedeutet
sei32. (Zu den Gelehrten, die Erasmus hier aufs Korn nimmt, sind wohl
solche wie der Cusanuskompilator Carolus Bovillus zu rechnen33.)

30 Ihr voller Titel : Collegium S.S. Trinitatis seu Disputationum theologicarum dode-
cas de arduo mysterio S.S. Trinitatis, potissimum Photinianorum recentium mataeologiae
opposita in inclytâ Academiâ Wittebergensi, sub praesidio Friderici Balduini D. &
professons ordinarij. Wittebergae 1619. (Verh. an der Nieders. Landesbibl. Hannover.)

31 Vgl. seine Apologia adversus articulos aliquot, per monachos in Hispaniis exhi-
bitos. In: Erasmi Opera omnia. T. 9. Lugduni Batavorum 1706. Repr. Hildesheim 1962,

1015-1094, bes. 1023-1054.
32 Vgl. Erasmus von Rotterdam, Moriae Encomium sive Laus stultitiae / Das Lob der

Torheit. In : Erasmus, Ausgew. Schriften. Hrsg. von Werner Welzig. Bd. 2. Darmstadt
1975, 1-211; bes. 150-152.

33 Vgl. hierzu etwa die Triadenliste in cap. XXX seines 1509 erschienenen <Liber de

sapiente). Hrsg. von Raymond Klibansky im Anhang zu: E. Cassirer, Individuum und
Kosmos in der Philosophie der Renaissance. Leipzig-Berlin 1927. Repr. Darmstadt 1974,
299-412, bes. 366 f.



und sozinianischen Umfeld

II. Rigorose Ablehnung

407

Das bei den «gemäßigten» Reformatoren aufgestaute Unbehagen
am trinitarischen Dogma — genauer gesagt (was in der aktuellen

geschichtlichen Situation allerings nicht so scharf unterschieden wurde)

: an der nominalistischen Präsentation desselben — suchte nach einer
Ausgleichsmöglichkeit. So entstand, indem sich das im Humanismus
und Nominalismus angelegte subjektivistische Menschenverständnis
historisch konkretisierte, die radikale Bewegung des Sozinianismus.
Dessen Anhänger sind gewissermaßen das wach werdende «Gewissen»
der Reformation. Bloß opportunistisches Handeln — Handeln aus

realpolitischen «Sachzwängen» heraus — liegt ihnen fern; nicht selten nehmen

sie ihrer theoretischen Überzeugung wegen persönliche Nachteile,
Verfolgungen und sogar die Exilierung in Kauf.

Den Sozinianern ist von daher, wie oben schon angedeutet, ein
«fundamentaleres» Kritik- und Wahrheitsgewissen als den übrigen
Reformatoren zuzusprechen. Was diese nur zaudernd, nur verdeckt und
versteckt als ihre Kritik am überlieferten Trinitätsglauben angedeutet
haben, tritt nun unmißverständlich (und freilich auch in übersteigerter
Form) als entschiedene Ablehnung desselben hervor. So sagt etwa
Matteo Gribaldi (ein italienischer Jurist, der mit Calvin Kontakt hatte)
unverblümt, was «an der Zeit» ist und andere nur in Gedanken zu
formulieren wagen: «Es zeugt von höchstem Wahnsinn und Ruchlosigkeit,

die Trinität als wahren und obersten Gott zu wollen,
anzuerkennen und zu verehren»34. Und Michael Servet, der durch seine 1531

erschienenen <De trinitatis erroribus libri septem> der antitrinitarischen
Grundstimmung seiner Epoche einen deutlichen Ausdruck verliehen
hat, kann in einem dreipersönlichen Gott nur eine Ungeheuerlichkeit,
einen <dreiköpfigen Zerberus>35 entdecken.

Versuchen wir nun etwas genauer zu verstehen, woher diese

schroffe Anti-Haltung motiviert ist und welche philosophischen Impli-

34Matteo Gribaldi Mofa, Religionis christianae <progymnasmata>. In: Per la storia
degli eretici italiani del secolo XVI in Europa. Testi raccolti da D. Cantimori e E. Feist.
Roma 1937, 81—85; 84: «Trinitatem pro vero et summo deo velle, agnoscere et adorare
summae est dementiae et impietatis».

35 Vgl. Joannis Calvini Opera. Vol. 8 Corpus Reformatorum. Vol. 36) Brunsvigiae
1870, 460.



408 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

kationen in ihr manifest werden. Wie es scheint, weist Sänchez-Blanco
auf das Zentrum des Problems hin, indem er Servets Argumentation
dahingehend zuspitzt, «daß seine Absage an die Trinitätslehre mit der

Ablehnung einer allgemeinen essentiellen Einheit zusammenfällt, die
durch die nominalistische Universalienkritik» (oder wohl besser:

wegen ihr) «nicht mehr aufrechtzuhalten war»36.

Servet und die anderen Trinitätskritiker nehmen also die nominalistische

Position als unhintergehbar und unkritisierbar an. Sie

übernehmen damit aber auch ein sensualistisches37 und singularistisches
Verständnis von Seiendem. Für ihr Denken hat nur noch «die empirische

Wirklichkeit des individuellen Daseins»38 eine sinnverleihende
Bedeutung. Damit aber ist dasjenige eingetreten, was man mit Heidegger

als <Seinsvergessenheit> umschreiben könnte. Während nämlich
Thomas von Aquin sagt: «esse est actualitas omnium actuum»39 und
damit Wirken und Wirklichkeit im umfänglichsten Sinne als triadischen
Selbstvollzug und als allgemeine Konvenienzbasis von Seiendem
überhaupt versteht40, ist <Sein> zu Beginn des neuzeitlichen Philosophierens
nur noch ein <abstrakter> und - im Hinblick auf die einzelnen, isoliert
wahrgenommenen Wesensformen — nichts-sagender Begriff41.

An die Stelle des verbindenden und verbindlichen Seins tritt im
nominalistisch-antitrinitarischen Denkansatz ein dialektisches
Spannungsverhältnis zwischen Abstraktion und Konkretion. Denn das

«Omne est aut non est»42, das Daniel Zwicker als Grundlage für seine

36 Francisco Sänchez-Blanco, Michael Servets Kritik an der Trinitätslehre.
Philosophische Implikationen und historische Auswirkungen. Frankfurt/M.-Bern—Las Vegas
1977, 29.

37 Vgl. hierzu M. Servet, De trinitatis erroribus libri Septem (1531). Repr.
Frankfurt/M. 1965, 103a: «Omne sciunt quod necesse est intelligentem phantasmata specu-
lari ».

38 Erich Hochstetter, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelms von
Ockham. Berlin—Leipzig 1927, 139.

39 Thomas von Aquin, De potentia q. 7 a. 2 ad 9.
40 Vgl. hierzu die detaillierten Ausführungen in Heinrich Beck, Der Akt-Charakter

des Seins. Eine spekulative Weiterführung der Seinslehre Thomas von Aquins aus einer
Anregung durch das dialektische Prinzip Hegels. München 1965.

41 Vgl. hierzu Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der
Renaissance. Leipzig—Berlin 1927. Repr. Darmstadt 1974, 94. — Vgl. dazu auch M. Servet,
De trinitatis erroribus, a.a.O. 35 b : « Potius congruit, quod una res habeat plures essentias,

quam quod plures res habeant unam essentiam».
42 Daniel Zwicker, Compelle intrare, seu Tractatus tractatuum de contradictione, s. 1.

1666, 3 (vorh. an der Nieders. Landesbibl. Hannover).



und sozinianischen Umfeld 409

Widerlegung des Trinitätskonzeptes dienen soll, würde in der
Umschreibung etwa lauten: «Alles — und jedes — gibt es oder gibt es nicht».
Dabei wird lediglich die (faktisch feststellbare) Gegebenheit eines
Sachverhaltes, der in Frage steht, berücksichtigt. Dasjenige aber, was ein
Gegebenes von Grund auf ist, und dasjenige, was das Sein, das in einem
bestimmten Gegeben-Seienden zum Ausdruck kommt, als solches
überhaupt ist — kurzum : das differenzierte Ineinander von Wesen und Sein —

bleibt hierbei aus dem Bereich des möglichen Fragens ausgeklammert.

Das aber heißt: Der nominalistisch denkende Sozinianer sieht die
«konkrete» Welt raum-zeitlicher Gegebenheiten unter der formal-
logisch-« abstrakten», d.h. die Wesensunterschiede nivellierenden Regel

des «Alles ist oder ist nicht» an. Da ihn der lebenspraktische
Umgang mit den sinnlichen Dingen in dieser Auffassung fortlaufend
«bestätigt» — denn wo sich ein massiver Körper befindet, kann zugleich
kein anderer «sein» —, hütet er sich, sich die damit gewonnene «Sicherheit»

wieder nehmen zu lassen. Unverbrüchlich hält er an seinem

(«phänomenologisch» verstandenen) «Omne est aut non est» fest und
läßt sich von keinem mehr beirren: weder vom Metaphysiker, der
vermittels dieses Satzes den Identitätsvollzug des Seins und damit das

Konstitutionsproblem von Seiendem erläutert, noch vom augustinisie-
renden Analogiker, der das menschliche Geistig-Sein, das sich im Intellekt

in sich differenziert und in der Liebe immerdar auf sich bezogen
bleibt, als reales Trinitätssymbol vorstellt.

Sozinianische Trinitätskritik steht also unter der Bedingung, daß in
der Hypostasierung formallogischer «Richtigkeit» die onto-logische
«Wahrheit» logischer Aussagen unbeachtet bleibt. Trinitätskritiker à la

Zwicker beharren «felsenfest» auf ihrem «Eins ist Eins», lassen dabei

jedoch unaufgedeckt, daß sie eben diese Aussage nur durch einen
vollständigen Satz, der notwendig ^ra-gliedrig ist, machen können. Ihre
Argumentation bietet keine tiefergreifende seinstheoretische Aufhellung

dar, sondern geht ins Rhetorische über. Dies zeigt sich z. B. in der
Schrift <De arte dubitandi> des Sébastien Castellion. Hier wird u.a. ein
Gespräch zwischen dem trinitarisch argumentierenden <Athanasius>

und einem antitrinitarisch eingestellten < Quidam > fingiert. Letzterer
befürchtet, durch das trinitarische Denken um den Verstand gebracht
zu werden. In polemischer Zuspitzung sagt er deshalb zu seinem
Kontrahenten: «Es gab einstmals einen gewissen Sophisten Gorgias, der es

zu behaupten wagte, daß Seiendes Nichts sei ; dieser wurde wegen seines



410 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

Wahnwitzes von Isokrates mit Recht verhöhnt. Aber du scheinst mir
nicht weniger Wahnwitziges zu behaupten; denn du verneinst, daß die
drei (göttlichen Personen), von denen einzeln gesagt wird: <dieser ist

ewig>, drei ewige seien. Mich aber haben Gott, die Natur und der

Sprachgebrauch aller Völker, dazu noch die Grammatik, die Dialektik
und die Arithmetik belehrt, daß drei drei sind, daß einer einer ist, daß,

wenn drei sind, nicht einer ist, und, wenn einer ist, nicht drei sind.

Diejenigen, die dies ablehnen, scheinen mir nichts anderes als dressierbare

Tiere zu sein»43.

Anders als Cusanus, der in seinem Werk <De cribratione alchorani>
nach Veranschaulichungen sucht, die auch die Mohammedaner von der
einheitsstiftenden Bedeutung des Trinitarischen überzeugen sollen44,
sieht Michael Servet eben darin eine Lehre, die die christliche Religion
dem mohammedanischen bzw. jüdischen Spott ausliefert45. Ähnlich
denkt auch Daniel Zwicker. Er wendet sich deswegen mit einem
moralischen Appell an die römische, griechische, lutherische und calvinische
Kirche. Am Anfang seiner Schrift <De contradictione> sagt er wörtlich:
«Es wird der Nachweis beabsichtigt, daß die erwähnten Kirchen sich in
einer außerordentlichen und hochbedeutsamen Sache, nämlich in der

Auffassung der Trinität, so sehr des Widerspruchs schuldig gemacht
haben, daß ich, wenn sie diesen Schandfleck nicht unverzüglich tilgen,
nicht sehe, wie sie einen gütigen und gnädigen Gott haben
könnten»46.

43 Sebastiano Castellione, De arte dubitandi et confidendi, ignorandi et sciendi. A cura
e con introd. e comm. di Elisabeth Feist. In : Per la storia degli eretici italiani del secolo
XVI in Europa. Testi raccolti da D. Cantimori et E. Feist. Roma 1937, 277-430;
383—387 : Liber II, cap. II De Trinitate ; Zitat 386 : « Extitit olim quidam Sophista Gorgias,
qui ausus est contendere nihil esse eorum, quae sunt, cuius insaniam merito insectatus est
Isocrates. Sed tu mihi videris non minus insana dicere, qui très, de quibus singulis dicatur:
<hic est aeternus>, neges esse très aeternos. Me vero et deus et natura et omnium gentium
consuetudo loquendi et grammatica et dialectica et arithmetica docuit très esse très et
unum esse unum, et si très sunt, non esse unum, et si unus est, non esse très, et qui haec

negant, ii mihi non magis quam bestiae videntur esse docibiles».
44 Vgl. Ludwig Hagemann, Der Kur'än in Verständnis und Kritik bei Nikolaus von

Kues. Frankfurt/M. 1976.
45 Vgl. M. Servet, De trinitatis erroribus, a.a.O. 42 b. «Quantum trinitatis traditio

haec, fuerit Mahometanis, proh dolor, derisionis occasio, solus Deus novit. Iudaei etiam
nostrae huic imaginationi adhaerere abhorrent & stuticiam cum Trinitate derident».

46 D. Zwicker, a.a.O. 3: «Est animus, probare, Ecclesias commemoratas in re
capitali & gravissimi momenti, puta sententiâ de Trinitate, adeo sese contradictionis reas
fecisse, ut, nisi protinus maculam hanc eluant, non videam, quomodo Deum sibi habere
possint propitium faventemque».



und sozinianischen Umfeld 411

Da der Denkansatz der Sozinianer auf raum-zeitliche Sukzessionsreihen

fixiert ist und die bloß numerische Verschiedenheit von
Sachverhalten zugleich immer auch als «wesenhafte» Differenz auffaßt47,

vermag er auch in den überlieferten terminologischen «Gegebenheiten»

wie <essentia> und <persona> (wodurch der eine Gott als differenzierte

Selbstbezogenheit interpretiert wurde) keinen akttheoretischen

Sinnzusammenhang zu erkennen; er sieht darin vielmehr einander
ausschließende Widerspruchsglieder. Dementsprechend sagt Johann
Ludwig von Wolzogen, ein österreichischer Baron, der sich den Sozinia-

nern angeschlossen hat und engagiert deren Position vertritt: «Wer drei
unterschiedene und getrennte Personen sich vorstellt, und deswegen

drei unterschiedene Wesenheiten in seinem Geiste aufnimmt, der
erdichtet sich drei Götter und betet drei Götter an»48.

In diesem Zitat will von Wolzogen die Trinitarier offensichtlich des

Götzendienstes überführen49. (Servet zählt sie sogar zu den <Atheisten)

50.) Doch manifestiert er dadurch, daß er die <distinctio> per se als

<separatio> auslegt, eher eine Schwäche seines dem unmittelbar
Gegebenen verhaftet bleibenden Denkstils, als daß er einen inhaltlichen
Bezug zu dem, was er zu kritisieren vorgibt, fände. (Ähnliches wäre auch

hinsichtlich Servet zu sagen, der den Trinitariern einen <deus aggrega-
tivus) unterstellt51.)

47 Petrus Ramus sagt im Sinne dieses extremen Anti-Platonismus : «Quae numéro,
essentia quoque différant»; zitiert in: The Works of John Milton. Vol. 11, New York
1953, 58.

48 Ludovicus Wolzogenius, Declaratio duarum contrariaram sententiarum de Natura &
Essentia unius Dei Altissimi. In: Bibliotheca fratrum Polonorum. T. 8. Irenopoli. Post

annum Domini 1656, 15-40, Zitat 39. «Qui très personas distinctas & separatas sibi
imaginatur, adeoque très distinctas essentias animo suo concipit, is sibi fingit très Deos &
adorat très Deos». In ähnlicher Weise verschleift auch Faustus Socinus die Begriffe <es-

sentia) und <persona>; er sagt: «Distinctio ista, Unus essentia, Trinus personis, nec
usquam extat in Sacris Literis, & cum certissima ratione ac veritate manifeste pugnat.
Certissimum enim est, non pauciores esse individuas essentias, quam personas. Cum

persona nihil aliud sit, quam individua essentia intelligens» (Argumenti pro Trino Sc uno
Deo examinatio. In: Bibliotheca fratrum Polonorum. T. 1. Irenopoli. Post annum
Domini 1656, 811-814, Zitat 811).

49 Denn nach sozinianischer Auffassung gilt: «Pluralitas personarum tollit Deum
unum esse» und: «Qui plures personas in Deo statuit, idololatriam committit» (Epitome
Colloquii Racoviae habiti anno 1601. Edd. Lech Szczucki etjanus Tazbir. Varsoviae 1966;
Zitate 16 u. 17.)

50 M. Servet, Christianismi restitutio, a.a.O. 30: «Veri... hi sunt tritoitae et veri sunt
athei, qui Deum unum non habent, nisi tripartitum et aggregativum ».

51 Vgl. die vorangehende Fußnote.



412 Das Trinitätsproblem im reformatorischen

Wie sichtbar wurde, gehen die Sozinianer also davon aus, daß jeder
Gegensatz per se schon ein exklusiver sei. Sie ignorieren, daß es auch

inklusive Gegensätze (einen relativen, komplementären, polaren usw.)

gibt, und verstellen sich damit den Zugang zum trinitarischen Problem.
Da es ihnen an der Einsicht in die Akt-Natur des Seins gebricht, ist es

ihnen nicht mehr möglich, dasjenige, was als Gegebenheit verschieden
erscheint (z. B. <essentia> und <persona>) in der Einheit des sich in sich
selbst ausgliedernden Ursprungsprozesses von Seiendem zu verstehen

52.

Da die Sozinianer die <persona> als <individua essentia) auffassen53

(und nicht, wie etwa Thomas von Aquin, als <relatio subsistens)54), hat

dies, da sie letztlich nicht umhin können, ihrem empirischen
Erkenntnis-Standpunkt irgendeine J««Aedeutung zuzuschreiben, zur Folge,
daß <Sein> und <Wirklichkeit> für sie nur als kommunikationsloses
Einerlei55 - dialektisch gesagt: als reine Unbestimmtheit — zu bestimmen

sind. Von daher aber ist auch die auf die Spitze getriebene Theo-

logia negativa des Michael Servet56 zu verstehen und zu bewerten. Sie

bringt (wie wohl auch Luthers <Deus absconditus>) das nominalistische
Wirklichkeitsverständnis zum Ausdruck und führt mit innerer Konsequenz

zur Leugnung des realen, zur Welt hin vorgängig vollendeten
Selbstvollzuges des göttlichen Seins57. Unter ideengeschichtlichem

32Johann Heinrich Bisterfeld macht ahnungsweise hierauf aufmerksam, indem er auf
die These des Johann Crell: «vulgare illud dogma de tribus in uno Deo personis contra-
dictionem involvere» antwortet: «Neque unum & trinum sunt contradicentia, sed diver-
sa, quae pro diverso respectu accuratissime inter se consentiunt : imô haud raro sunt relata,
ita ut unum sine altera nec esse, nec perfecte cognosci queat» (De uno Deo, Patre, Filio, ac

Spiritu Sancto, mysterium pletatis, Contra Johannis Crellii, Franci, De uno Deo Patre,
libres duos breviter defensum. Amstelaedami 1659, 507; vorh. in der Bayer. Staatsbibl.
München).

53 Vgl. das Socinus-Zitat in Fußnote 48.
Thomas von Aquin, Summa theologiae I q. 29 a. 4: «Persona divina significat

relationem ut subsistentem».
55 So sagt etwa Socinus: «Ostensum est, Dei substantiam nec dividi, nec multiplicari,

nec pluribus personis communem esse posse» (Argumenti pro Trino & uno Deo exami-
nato, a.a.O. 813; Hervorhebung v. E.S.).

56 Vgl. hierzu das «Per solam abnegationem posse Deum deffiniri» in M. Servet,
Christianismi restitutio, a.a.O. 110 (Hervorhebung v. E.S.).

57 Vgl. ebd. 591 f. : «Ante Creationem si Deum in se ibi considérés, non erat eius in
seipsum actus aliquis, non actio aliqua realis Non erat ibi actus realis intus generationis,
non actio spirationis»; ebd. 189: «Non est metaphysica rerum intus emissio Non fuit
intrinseca realis processio, qualem fingunt sophistae»; ebd. 684: «Ridicule vos fingitis,
Deum seipsum cogitando, alteram sibi aequalem invisibilem peperisse Deliria
sunt».



und sozinianischen Umfeld 413

Aspekt ist damit jedoch der antithetisch-dialektische Evolutionismus
des Deutschen Idealismus vordisponiert58. Von diesem her ist das

neuzeitliche Denken allerdings nicht bloß als <seins->, sondern vielmehr
und genauer als <trinitätsvergessenes> zu charakterisieren59.

58 So spricht M. Servet tatsächlich auch vom Logos als der «idealis ratio» (ebd. 141);
diese aber «erat in Deo semen verbi, priusquam in Maria filius conciperetur» (ebd.
146).

59 Vgl. hierzu die <Einführung> in E. Schädel (Hrsg.), Bibliotheca Trinitariorum.
Internationale Bibliographie trinitarischer Literatur. Bd. 1. München—New York—London-Paris

1984, VII-XVIII.




	Das Trinitätsproblem im reformatorischen und sozinianischen Umfeld

