Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Das Trinitatsproblem im reformatorischen und sozinianischen Umfeld
Autor: Schadel, Erwin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ErwIN SCHADEL

Das Trinititsproblem
1m reformatorischen
und sozinianischen Umfeld

Nach Scheffczyk «zeigt die Einstellung der Reformatoren zum Tri-
nititsdogma eine eigentiimliche Gebrochenheit zwischen Anerken-
nung und Bekundung des Ungentigens»'. Thre Kontroverse mit der
réomisch-katholischen Kirche erstreckt sich hauptsiachlich auf ekklesio-
logische Fragen oder auf Probleme der Sakramentenlehre. Die trinita-
rische Thematik wird dabei — obwohl man sie als heikel und duBlerst
schwierig empfindet — weitgehend unberiihrt gelassen. Das «unter der
Decke» verborgene Unbehagen am Trinitarischen kommt lediglich in
der radikalen Bewegung der Sozinianer (die auch Neo-Photinianer bzw.
Neo-Arianer genannt wurden)? zum Ausdruck.

Wegen ihrer Trinitdtskritik miissen die Sozinianer nicht blo3 durch
jesuitische Gegenreformatoren, sondern vor allem auch durch andere
reformatorische Gruppierungen zahlreiche Verfolgungen erleiden. (Be-
kanntlich war es Calvin, der Michael Servet 1553 auf den Scheiterhau-
fen gebracht hat.) Doch wird gerade vermittels dieser Verfolgungen
ihre Denkungsart, die zum Ferment der Aufklirungsphilosophien wer-
den wird, iiber ganz Europa hin ausgebreitet”.

! Leo ScHEFFCzYK, Lehramtliche Formulierung und Dogmengeschichte der Trinitit.
In: Johannes Feiner u. Magnus Lohrer (Hrsg.), Mysterium salutis. Grundril heilsge-
schichtlicher Dogmatik. Bd. 2. Einsiedeln—Ziirich-Kéln 1967, 146-220. Zitat 196.

2Vgl. hierzu meine <Einfithrung> in: Johann Amos Comenius, Anti-sozinianische
Schriften, Hildesheim—Ziirich—-New York 1983, 7t-72%,

3 Vgl. hierzu bes. Giinther MUHLPFORDT, Arianische Exulanten als Vorboten der
Aufklirung. Zur Wirkungsgeschichte des Friihrationalismus polnischer und deutscher
Arianer vom 16. bis 18. Jahrhundert. In: Johannes Irmscher (Hrsg.), Renaissance und



400 Das Trinititsproblem im reformatorischen

Aus der «avantgardistischen» Kiihnheit ihres trinititskritischen
Denkansatzes empfangen die Sozinianer ein besonderes SelbstbewuBt-
sein gegeniiber den anderen Reformatoren. Dies driickt sich besonders
deutlich in einem (von Comenius iiberlieferten) Doppelhexameter aus;
die Sozinianer feiern hier ihren «Stammvater» ob seines «fundamenta-
len» Sieges tiber die mit <Babylon> umschriebene katholische Kirche
mit folgenden Worten:

«Téta ruit Babylén! Disjécit técta Luthérus,

Cidlvinis murds, sed fiindaménta Socinus» 4.

In Anbetracht dieser geistesgeschichtlichen Konstellation legt es
sich nahe, die intendierte Charakteristik des reformatorischen Trini-
tatsverstindnisses in zwei Feldern aufzugliedern: Es sollen erszens die
pietitvoll-distanzierte Haltung der «gemiBigten» Reformatoren und
zweitens dann die radikale Trinitdtskritik der Sozinianer zur Darstellung
gebracht werden.

I. PierATvoLLE DuLDUNG

Das Trinitarische wird von Thomas von Aquin in einem Bereich
«supra rationem»’ angesiedelt gesehen. Diese «Ortsbestimmung» hat
hinsichtlich der Ausfithrungen, wie sie etwa von Augustinus in den
letzten sechs Biichern seines Werkes <De Trinitate» oder von Bonaven-
tura in seinem <Itinerarium mentis in Deum)> gemacht werden, die
durchaus positive Bedeutung, daf3 sich die menschliche Vernunft,
indem sie die identititsmindernde Bedingung ihrer Zeitlichkeit gewahr
wird, verniinftigerweise — in sich iiber sich hinaus — zum umfassenden
Wirklichkeitsgrund des <deus interior intimo suo»® transzendiert.

Humanismus in Mittel- und Osteuropa. Bd. 2. Berlin 1962, 220-246; ferner die drei
Sammelbinde Paul Wrzecionko (Hrsg.), Reformation und Frithaufklirung in Polen.
Studien iiber den Sozinianismus und seinen EinfluB auf das westeuropiische Denken im
17. Jahrhundert. Géttingen 1977 (Kirche im Osten 14); Rébert DAN and Antal PIRNAT
(edd.), Antitrinitarianism in the Second Half of the 16th Century. Budapest—-Leiden 1982
(Studia humanitatis 5), Lech Szczuckr (ed.), Socinianism and its Role in the Culture of
XVTIth to XVIIIth Centuries. Warszawa-£6dz 1983.

4 Vgl. /. A. Comenius, De irenico irenicorum. Amsterodami 1660, 191 (nach der
Ausg. in FuBBn. 2, 339).

> Thomas von Aquin, Summa contra gentiles IV, c. L.

6 Vgl. Augustinus, Confessiones III, 6, 11.



und sozinianischen Umfeld 401

Dieses transzendenzoffene menschliche Selbstverstindnis geht im
Humanismus und in der Renaissancezeit nach und nach verloren. Denn
das sich auf sich selbst konzentrierende menschliche Subjekt sihe hier
seine « Autonomie» gefihrdet, wenn es einen vorgingigen Bestim-
mungsgrund seiner selbst annehmen wiirde. Die Nominalisten tragen
diesem neuen «Selbstgefiihl» Rechnung, indem sie das <Universale» —
den Allgemeinbegriff, durch welchen der Mensch seine sinnlichen
Erfahrungen ordnet — als «intentio animae»’, als blof3 subjektive Stre-
bung, oder als «signum voluntarie institutumn»8, als willentlich bzw.
willkiirlich gesetztes Zeichen auffassen. Damit aber ist erkenntnistheo-
retisch der Zugang zum Bereich des vorgingig Ansichseienden ver-
schlossen. Die trinitarische Problematik verliert hierbei ihre Seins- und
Wirklichkeitstiefe®. Sie wird, wenn iiberhaupt, nur noch in abstrakter
Begrifflichkeit expliziert. Dies aber erregt, vor allem bei den Humani-
sten, den nicht unverstindlichen Verdacht, daf3 es sich bei trinitarischer
Metaphysik um lebensfremde Subtilititen handle, die man vernachlas-
sigen kénne (was dann, in sich konsequent, in den antitrinitarischen
Sozinianismus hineinfiihrt).

Die spitscholastischen nominalistischen Theologen (wie auch die
«gemiligten» Reformatoren) scheuen noch diese eindeutige Ableh-
nung. Sie lassen das Trinititsdogma «aus Pietitsgriinden ... wie ein altes
Erbstiick»'® (dem sie sich innerlich allerdings entfremdet haben'?)
stehen. Sie iiberliefern es nur noch «im reinen Glaubensgehorsam»'?;
sie fassen das oben erwihnte Thomasische «supra rationem» also nicht
mehr als ein Motiv zur Uberschreitung der BewuBtseinsimmanenz auf,
sondern legen es im Sinne einer radikalen Trennung von Glauben und
Erkennen aus. So neigt etwa Gabriel Biel, ein Tubinger Theologe,
dessen Ockhamismus auf Luther einwirkte, zu der Behauptung, «dal3

" (William) Ockam, Philosophical Writings. Ed. by Philotheus Boehner. Edinburg
1957, 36.

 Ebd.

? Vgl. hierzu die Ausfiihrungen, welche L. ScuefFrczyk (a.2.0., Fulln. 1, 213) zum
Trinititsverstindnis Heinrichs von Gent, Duns Scotus’ und Wilhelms von Ockham
macht.

19 Vgl. Fritz BoBEL, Grundfragen des Glaubens. Miinchen 1972, 123.

' Vgl. Gustav KROGER, Das Dogma von der Dreieinigkeit und Gottmenschheit in
seiner geschichtlichen Entwicklung dargestellt. Tibingen 1905, 276.

2 Kurt Frasch, Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues. Leiden 1973,
91



402 Das Trinitdtsproblem im reformatorischen

die Trinititslehre zum Bereich des reinen Glaubens gehort und deshalb
tber das Fassungsvermoégen des menschlichen Verstandes hinaus-
geht» 3.

Die Reformatoren, die gegeniiber der sich absolutistisch gebirden-
den Institutionskirche — sicherlich nicht zu Unrecht — den Einzelnen
und das Subjektive in den Vordergrund stellen, partizipieren tendenziell
am ockhamistisch-nominalistischen «Zeitgeist»'?, ja man kann sogar
sagen, dal3 sie diesem einen geschichtlich-konkreten Ausdruck verlei-
hen. Von daher gesehen ist es jedoch nicht mehr erstaunlich, daB3 sie ein
in gewisser Weise gestortes oder zwiespiltiges Verhiltnis zur trinitari-
schen Metaphysik ausprigen. Bewulit oder auch unbewul3t versuchen
sie diese (zusammen mit dem in sich spréde gewordenen metaphysi-
schen Distinguieren und Disputieren iberhaupt'®) zu «verdringenny,
um sie dann — der «offiziellen» Uberlieferung wegen — doch wieder
darzubieten. Beispielshalber sei hier Philipp Melanchton erwihnt. Hat
dieser nimlich «in den <Loci communes> von 1521 die <loci supremi de
deo, de unitate, de trinitate dei...» noch ausgeklammert und die Devise
aufgestellt: «(Mysteria divinitatis rectius adoraverimus quam investiga-
verimus) ..., so setzt er seit 1535 ein mit einem Abschnitt <De Deo,
Quod unus sit Deus, De tribus personis divinitatis»»!6.

Bei Huldrych Zwingli tritt das Trinitarische gegentiber dem von ihm
eingenommenen humanistisch-aufklirerischen Standpunkt «weithin
zuriick» 7. Jean Calvin referiert zwar orthodoxe trinitarische Formulie-
rungen. Sein Grundgedanke des «innigen Zusammenhang(s) des Got-

13 Heiko Augustin OBERMANN, Spitscholastik und Reformation. Bd. I. Ziirich 1965,
84 (Hervorhebung v. E. S.). — Gegeniiber der sich hier abzeichnenden fideistischen
Position wire mit /mmanuel Kant zu entgegnen: « Eine Religion, die der Vernunft unbe-
denklich den Krieg ankiindigt, wird es auf die Dauer gegen sie nicht aushalten» (Die
Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft, Vorrede zur ersten Aufl., BA
XVIIILL).

14 Vgl. Paul Vienaux, Luther commentateur des sentences. Paris 1935 (Etudes de
philos. médiévale 21), bes. 95-100: note sur I'intelligence de la Trinité chez les théolo-
giens nominalistes.

15 Vgl. hierzu Philipp Melanchions Verspottung des <metaphysicus> in seiner Schrift:
<(Genuina philosophi spurii, imprimis metaphysici, imago>; abgedruckt in: Peter
PeTERSEN, Geschichte der aristotelischen Philosophie im protestantischen Deutschland.
Leipzig 1921 (Repr. Stuttgart-Bad Cannstatt 1964), 521-526.

16 Albrecht PeTERS, Die Trinititslehre in der reformatorischen Christenheit. In:
Theolog. Literaturzeitung 94 (1969) Sp. 562-570; Zitat Sp. 563.

'” Vgl. L. SCHEFFCZzYK, 2.2.0. 196.



und sozinianischen Umfeld 403

tesbewulltseyns und des SelbstbewulBtseyns»'® mutet zunichst sogar
augustinisch an. Da es hierbei jedoch, wie Baur herausarbeitet, nicht
darauf ankommt, «was Gott an sich ist, als vielmehr nur darauf, was er
fiir das Subject ist» !9, ist in diesem seinsvergessenen Theologisieren der
Bereich der analogischen Metaphysik verlassen. Der «an sich» unbe-
kannte Gott wird als etwas Bedrohliches und Angstigendes empfunden.
Damit aber ist die « Grundstimmung» erzeugt, die es Calvin (in einem
Vorverweis auf Hegelsche Herr-Knecht-Dialektik) erméglicht, in Genf
eine «theokratische» Schreckensherrschaft zu errichten.

Auf ockhamistisch-nominalistischen Einflul3 ist es schlieBlich wohl
auch zuriickzufiihren, das Martin Luther — der ehemalige Augustiner-
Monch, der aufgrund seines Augustinismus fiir die aristotelisierende
Spitscholastik nur abschitzige Bemerkungen finden kann — die fiir
Augustinus zentrale « LLehre von der Seele und deren drei Grundkriften
als Abbild der Trinitit» ablehnt?°. Luther ist damit aber konzeptionell
in einer Linie zu sehen sowohl mit dem leidenschaftlichen Antitrini-
tarier Michael Servet, der Augustinus’ trinitarische Geistanalogien als
bloBe <Triumereien)> abtut?!, als auch mit dem rationalistischen Phi-
losophen René Descartes. Denn dieser ignoriert kommentarlos die
Augustinische Anregung (De civ. XI, 26), da3 durch <Sein», <Erken-

'8 Ferdinand Christian Baur, Die christliche Lehre von der Dreieinigkeit und
Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlichen Darstellung. Bd. 3. Tibingen 1843,
40.

19 Ebd. 41.

20 Reiner JANSEN, Studien zu Luthers Trinititslehre. Bern—Frankfurt/M. 1976, 192. —
Hierbei ist zu bemerken, daB3 Luther bei seiner Ablehnung der Gottebenbildlichkeit des
Menschen nicht spekulativ argumentiert; er nimmt vielmehr — unter nominalistischer
Verdringung der Wesensfrage — das fz&tische Unerleuchtetsein des inneren Menschen als
hinreichende Grundlage fiir die Abweisung des Analogischen an und sagt wortlich im
Hinblick auf die vorgingige Tradition: «Sie haben wol scharff disputirt von dem ynn-
wendigen wortt des hertzen ym menschen, wilchs da ynnen bleybt, daher der mensch
nach gottis bilde geschaffen ist. Aber es ist Bo tieff und finster biBher blieben, wirt auch
wol bleyben, das sie selb nit wissen, wie es drumb gethan sey; darumb lassen wyr3 auch
faren und kommen nu auff das Euangelium, wilchs nu von yhm selb klar und offen ist»
(ebd. 169, Anm. 117; Zit. nach WA 10, I, 1, 188.18-23). Zu der hier abgewiesenen
Uberlieferung vgl. Hugo RAHNER, Die Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenviter von der
Geburt Christi im Herzen des Gldubigen. In: Zeitschr. fiir kathol. Theol. 59 (1935)
333-418.

2L Vgl. Michael Servetus, Christianismi restitutio (1553). Repr. Frankfurt/M. 1966, 32:
«Augustinus ... internas ... de trinitate nobis esse mentis illusiones somniat ». In diesen Satz
ist eine voreilige Kritik hineingedreht; in entzerrter Form wiirde er wohl lauten: « Au-
gustinus internas de trinitate nobis esse mentis (processiones) somniat, quas ego (Michael
Servetus) illusiones esse puto».



404 Das Trinitatsproblem im reformatorischen

nen» und «Liebe> eine «image de la Trinité» im Menschen aufzufinden
sei, und schiebt statt dessen sezze Auffassung vom Menschen, sein «#oy,
qui pense»?? in den Vordergrund.

Auf die damit deutlich werdende subjektzentrische Grundtendenz
ist es auch zuriickzufiihren, da3 bei Luther, bei dem man (aufgrund
einer mangelhaften spekulativen Durchdringung des Glaubensgeheim-
nisses) von einer « Neigung zum Tritheismus» zu sprechen hat??, eine
«starke Betonung der 6konomischen Trinitdt» 24 spiirbar wird. In dieser
Auffassungsweise ist zwar positiv geahnt, daf3 das Trinitarische im ein-
zelnen Menschen und in der gesamten Menschheitsgeschichte zu kon-
kreter Auswirkung kommt. Doch ist damit eine ontologische Bewuft-
losigkeit, d. h. letzthinnige Undurchsichtigkeit verbunden, sobald «8ko-
nomische» und <immanente> Trinitit als einander sich ausschlieBende
Alternativen gesehen werden und hierbei — wie es bei Luther?’ und
anderen neuzeitlichen Theologen, die sich iiberhaupt noch mit dem
Trinitarischen befassen, der Fall ist — die letztere zugunsten der ersteren
eliminiert wird 2°.

Da die Trinititslehre in der nominalistischen Rezeption der Refor-
matoren keinerlei nachvollziehbare Sinn- und Wirklichkeitsstrukturen
mehr zu reprisentieren vermag, nimmt es nicht wunder, dal3 sie mehr

22 Vgl. René Descartes, (Euvres. Publ. par Charles Adam & Paul Tannery. Vol. III:
Correspondance. Paris 1956. 247f. Aufgrund seiner relativ unabhingigen Lebensfiihrung
konnte es Descartes leichter als den Theologen seiner Zeit gelingen, die Last einer
unverstindlich gewordenen trinititsmetaphysischen Tradition abzuschiitteln. Er beruft
sich hierbei sogar auf Thomas von Aquin; vgl. ebd. 274: « Pour le Mystére de la Trinité, ie
iuge, avec saint Thomas, qui’il est purement de la Foy, & ne se peut connoistre par la
Lumiére Naturelle ». Die hier anklingende Unterscheidung von <Natur> und <Ubernatur»
wird auch von der neuscholastischen Reaktion gegen den Hegelschen Panlogismus ins
Spiel gebracht; dabei wird freilich ein Dilemma offenkundig. Denn vermittels dieser
Unterscheidung, die das Géttliche ins «Je-Andere» — bis hin zum v6llig Unerkennbaren —
hinausschiebt, kann man iiber die antithetische Dialektik nicht hinwegkommen. Man
greift dialektisierend die Dialektik an und kann sie prinzipiell nicht iiberwinden, weil man
von ihr befangen bleibt. Vgl. hierzu im einzelnen Karl-Heinz MiNz, Pleroma trinitatis.
Die Trinititstheologie bei Matthias Joseph Scheeben. Frankfurt/M.—Bern 1982; dazu
meine Besprechung in: Salzb. Jahrb. fiir Philos. 30 (1985) 111-113.

23 A. PETERs, 2.2.0., Sp. 568.

24 R. JANSEN, 2.2.0. 221.

% Vgl. ebd. 207.

26 Registriert L. ScHEFrFczyk (a.2.0. 217), daB die heilsékonomische Trinititslehre
ihre volle Augestaltung «bis auf den heutigen Tag noch nicht erreicht» hat, so lieBe sich
dies auch solchermaBen zuspitzen, daB3 sie diese einsichtigerweise niemals wird erreichen
kénnen, solange sie den wirklichkeitstheoretischen Aspekt ausklammert. Vgl. dazu auch
Emerich CoretH, Zur Philosophie der Trinitit im Denken der Neuzeit bis Schelling. In:



und sozinianischen Umfeld 405

und mehr in Verruf gerit und schlieBlich als «uninteressante» Thema-
tik abgelehnt wird. Thre dullere Erscheinungsweise ist indessen auch
sehr chaotisch, was von daher riihrt, dal3 «in den Reformationskirchen
jenes spannungsreiche Sich-Uberlagern der Katechismus-, Gebets-,
Bekenntnis- und Lehrtraditionen nicht durchreflektiert und deshalb
auch nicht kritisch aufgearbeitet» wird?’.

In der Sphire des ent-ontologisierten Theologisierens wird die Tri-
nitit, die bei Augustinus, Bonaventura und Cusanus als Zentrum der
sich universal verstehenden christlichen Offenbarung angesehen wird,
schlieBlich véllig ins Un-offenbare und per se Irrationale zuriickge-
dringt. Der analogische Durchblick durch verschiedenste Wirklich-
keitsbereiche zerfillt hierbei. Jakob 7homasius legt dies expressis verbis
in seiner 1644 gehaltenen Trinitdtsrede dar; er schlieBt in Form eines
Gebetes folgendermafBlen ab: « Wir gestehen Dir und bezeugen es auf-
richtig, Dreieiniger Gott, dall wir die hohe Kenntnis des so grof3en
Mysteriums nicht von Haus aus besitzen, nicht aus dem Buch der
Schépfung herausgelesen und auch nicht unter Fithrung des menschli-
chen Verstandes erforscht haben. Wir haben es vielmehr aus Deinem
Wort geschopft und im einfachen Glauben — unter Zuriickweisung des
Urteils der Sinne — angenommen» 2%,

Wie sehr ein genuines Interesse und ein Sensorium fir das Trini-
tarische innerhalb der reformatorischen Theologen zuriickgegangen ist,
1iBt sich u.a. an ihren zahlreichen Gegenschriften gegen den 1606
erstmals erschienenen sogenannten (Rakower Katechismus» beobach-
ten?®. Diese Schriften — man lese etwa die 12 Wittenbergischen Dis-

Josef MOLLER (Hrsg.), Der Streit um den Gott der Philosophen. Diisseldorf 1985,
48-80.

27 A. PETERS, 2.2.0., Sp. 565.

*8 Jacobus Thomasius, Orationes, partim ex umbone Templi Academici, partim ex
Auditorii Philosophici cathedri recitatae. Lipsiae 1683, Oratio I, 1-20, Zitat 19f. —In der
Konsequenz eines derartigen Fideismus liegt es auch, daB die Jenenser Theologische
Fakultit den Philosophen und Mathematiker Erhard Weigel im Jahr 1679 zu einem
offiziellen Widerruf zwang, weil er es sich «ungebiihrlich anmaBte, aus den principiis
arithmeticis das mysterium trinitatis zu demonstrieren» (vgl. Otto KnopF, Die Astrono-
mie an der Universitit Jena von der Griindung der Universitit im Jahr 1558 bis zur
Entpflichtung des Verfassers im Jahre 1927. Jena 1937, 43).

2 Vgl. hierzu im einzelnen Siegfried WoLLGAsT, Zur Widerspiegelung des Sozini-
anismus in der lutherischen Theologie und Schulmetaphysik im Reich, Danzig und
Preussen in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts. In: L. Szczucki (ed.), Socinianism and
its Role in the Culture of the XVIth to XVIIIth Centuries. Warszawa-£.6dz 1983,
157-168.



406 Das Trinititsproblem im reformatorischen

putationen, die Friedrich Ba/duin im Jahre 1619 moderiert und heraus-
gegeben hat?® — wirken haufig wie bloBe «Pflichtiibungen», d.h. sie
haben blof deklamatorischen Charakter. Bisweilen kommt es zwar zu
hitzigen und «giftigen» Polemiken, in denen man selbst vor der Ver-
teufelung des Gegners nicht zuriickscheut. Doch wird hierbei lediglich
ein dulerlich-kirchenpolitisches Engagement sichtbar. Die Spuren
einer systematisch durchtragenden Argumentation sind nur selten zu
entdecken.

Im Umkreis der Reformatoren ist kurz noch auf Erasmus von Rot-
terdam einzugehen. Aufgrund seiner humanistisch-philologischen Stu-
dien ist dieser kaum mehr am metaphysischen Aspekt des Trinitari-
schen interessiert; 1527 mul} er sich gegentiber spanischen Ménchen
sogar gegen den Vorwurf verteidigen, dal3 er <die Sache der Arianer
betreibe>. Er weist diesen mit der etwas kiinstlich wirkenden Beteue-
rung zurtick, daf} seine kritischen Anmerkungen zum Bibeltext keines-
wegs die Leugnung des Trinititsdogmas implizieren3!. Nicht in sach-
williger Hinwendung, sondern in spéttelnder Distanz zum trinitari-
schen Problem zeigt sich Erasmus indessen, wenn er in seiner Schrift
<Lob der Torheit> von abstrusen und blof3 ausgetiiftelten Trinitdtssym-
bolen berichtet, z. B. davon, daf3 das «unaussprechliche Geheimnis» der
Trinitit darin zum Ausdruck komme, dafl bei der Deklination des
Namens Jesus nur drei verschiedene Endbuchstaben (nimlich s, m und
u) erscheinen und in diesen ein summus, zzedius und #ltimus angedeutet
sei??, (Zuden Gelehrten, die Erasmus hier aufs Korn nimmt, sind wohl
solche wie der Cusanuskompilator Carolus Bovillus zu rechnen?3.)

30 Thr voller Titel: Collegium S.S. Trinitatis seu Disputationum theologicarum dode-
cas de arduo mysterio S.S. Trinitatis, potissimum Photinianorum recentium mataeologiae
opposita in inclytd Academia Wittebergensi, sub praesidio Friderici Balduini D. & pro-
fessoris ordinarij. Wittebergae 1619. (Verh. an der Nieders. Landesbibl. Hannover.)

31 Vgl. seine Apologia adversus articulos aliquot, per monachos in Hispaniis exhi-
bitos. In: Erasmi Opera omnia. T. 9. Lugduni Batavorum 1706. Repr. Hildesheim 1962,
1015-1094, bes. 1023-1054.

3t Vgl. Erasmus von Rotterdam, Moriae Encomium sive Laus stultitiae / Das Lob der
Torheit. In: Erasmus, Ausgew. Schriften. Hrsg. von Werner Welzig. Bd. 2. Darmstadt
1975, 1-211; bes. 150-152.

33 Vgl. hierzu etwa die Triadenliste in cap. XXX seines 1509 erschienenen <Liber de
sapiente>. Hrsg. von Raymond Klibansky im Anhang zu: E. Cassirer, Individuum und
Kosmos in der Philosophie der Renaissance. Leipzig—Berlin 1927. Repr. Darmstadt 1974,
299412, bes. 366f.



und sozinianischen Umfeld 407

II. R1GOROSE ABLEHNUNG

Das bei den «gemiBigten» Reformatoren aufgestaute Unbehagen
am trinitarischen Dogma — genauer gesagt (was in der aktuellen
geschichtlichen Situation allerings nicht so scharf unterschieden wur-
de): an der nominalistischen Prisentation desselben — suchte nach einer
Ausgleichsmoglichkeit. So entstand, indem sich das im Humanismus
und Nominalismus angelegte subjektivistische Menschenverstindnis
historisch konkretisierte, die radikale Bewegung des Sozinianismus.
Dessen Anhinger sind gewissermaQ3en das wach werdende « Gewissen»
der Reformation. BloB3 opportunistisches Handeln — Handeln aus real-
politischen «Sachzwingen» heraus — liegt ihnen fern; nicht selten neh-
men sie ihrer theoretischen Uberzeugung wegen personliche Nachteile,
Verfolgungen und sogar die Exilierung in Kauf.

Den Sozinianern ist von daher, wie oben schon angedeutet, ein
«fundamentaleres» Kritik- und Wahrheitsgewissen als den tbrigen
Reformatoren zuzusprechen. Was diese nur zaudernd, nur verdeckt und
versteckt als ihre Kritik am tiberlieferten Trinitiatsglauben angedeutet
haben, tritt nun unmiBverstindlich (und freilich auch in tbersteigerter
Form) als entschiedene Ablehnung desselben hervor. So sagt etwa
Matteo Gribaldi (ein italienischer Jurist, der mit Calvin Kontakt hatte)
unverbliimt, was «an der Zeit» ist und andere nur in Gedanken zu
formulieren wagen: «Es zeugt von héchstem Wahnsinn und Ruchlo-
sigkeit, die Trinitdt als wahren und obersten Gott zu wollen, anzuet-
kennen und zu verehren»34. Und Michael Servet, der durch seine 1531
erschienenen «De trinitatis erroribus libri septem)> der antitrinitarischen
Grundstimmung seiner Epoche einen deutlichen Ausdruck verliehen
hat, kann in einem dreipersénlichen Gott nur eine Ungeheuerlichkeit,
einen <dreikopfigen Zerberus»?® entdecken.

Versuchen wir nun etwas genauer zu verstehen, woher diese
schroffe Anti-Haltung motiviert ist und welche philosophischen Impli-

3 Matteo Gribaldi Mofa, Religionis christianae <progymndsmata>. In: Per la storia
degli eretici italiani del secolo XVI in Europa. Testi raccolti da D. Cantimori e E. Feist.
Roma 1937, 81-85; 84: « Trinitatem pro vero et summo deo velle, agnoscere et adorare
summae est dementiae et impietatis».

3% Vgl. Joannis Calvini Opera. Vol. 8 (= Corpus Reformatorum. Vol. 36) Brunsvigiae
1870, 460.



408 Das Trinititsproblem im reformatorischen

kationen in ihr manifest werden. Wie es scheint, weist Sdnchez-Blanco
auf das Zentrum des Problems hin, indem er Servets Argumentation
dahingehend zuspitzt, «dal3 seine Absage an die Trinititslehre mit der
Ablehnung einer allgemeinen essentiellen Einheit zusammenfillt, die
durch die nominalistische Universalienkritik» (oder wohl besser:
wegen ihr) «nicht mehr aufrechtzuhalten war»3¢.

Servet und die anderen Trinitdtskritiker nehmen also die nomina-
listische Position als unhintergehbar und unkritisierbar an. Sie ber-
nehmen damit aber auch ein sensualistisches?’ und singularistisches
Verstindnis von Seiendem. Fiir ihr Denken hat nur noch «die empiri-
sche Wirklichkeit des individuellen Daseins»?® eine sinnverleihende
Bedeutung., Damit aber ist dasjenige eingetreten, was man mit Heideg-
ger als <Seinsvergessenheit> umschreiben kénnte. Wihrend nidmlich
Thomas von Aquin sagt: «esse est actualitas omnium actuum»?®’ und
damit Wirken und Wirklichkeit im umfinglichsten Sinne als triadischen
Selbstvollzug und als allgemeine Konvenienzbasis von Seiendem tiber-
haupt versteht 49, ist «Sein»> zu Beginn des neuzeitlichen Philosophierens
nur noch ein <abstrakter> und — im Hinblick auf die einzelnen, isoliert
wahrgenommenen Wesensformen — nichts-sagender Begriff4!.

An die Stelle des verbindenden und verbindlichen Seins tritt im
nominalistisch-antitrinitarischen Denkansatz ein dialektisches Span-
nungsverhiltnis zwischen Abstraktion und Konkretion. Denn das
«Omne est aut non est»*?, das Daniel Zwicker als Grundlage fiir seine

36 Francisco SANCHEZz-BLANCoO, Michael Servets Kritik an der Trinitdtslehre. Philo-
sophische Implikationen und historische Auswirkungen. Frankfurt/M.—Bern—Las Vegas
1977, 29.

37 Vgl. hierzu M. Server, De trinitatis erroribus libri septem (1531). Repr. Frank-
furt/M. 1965, 103a: « Omne sciunt quod necesse est intelligentem phantasmata specu-
larin.

38 Erich HOCHSTETTER, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelms von
Ockham. Berlin—Leipzig 1927, 139.

39 Thomas von Aquin, De potentia q. 7 a. 2 ad 9.

40 Vgl. hierzu die detaillierten Ausfithrungen in Heinrich Beck, Der Akt-Charakter
des Seins. Eine spekulative Weiterfithrung der Seinslehre Thomas von Aquins aus einer
Anregung durch das dialektische Prinzip Hegels. Miinchen 1965.

“ Vgl. hierzu Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der
Renaissance. Leipzig—Berlin 1927. Repr. Darmstadt 1974, 94. — Vgl. dazu auch M. Servet,
De trinitatis erroribus, a.a.0. 35 b: « Potius congruit, quod una res habeat plures essentias,
quam quod plures res habeant unam essentiam».

82 Daniel Zwicker, Compelle intrare, seu Tractatus tractatuum de contradictione, s. 1.
1666, 3 (vorh. an der Nieders. Landesbibl. Hannover).



und sozinianischen Umfeld 409

Widerlegung des Trinititskonzeptes dienen soll, wiirde in der Um-
schreibung etwa lauten: « Alles — und jedes — gibt es oder gibt es nicht».
Dabei wird lediglich die (faktisch feststellbare) Gegebenheit eines Sach-
verhaltes, der in Frage steht, beriicksichtigt. Dasjenige aber, was ein
Gegebenes von Grund auf ist, und dasjenige, was das Sezz, das in einem
bestimmten Gegeben-Seienden zum Ausdruck kommt, als solches iiber-
haupt ist — kurzum: das differenzierte Ineinander von Wesen und Sein —
bleibt hierbei aus dem Bereich des moglichen Fragens ausgeklam-
mert.

Das aber heil3t: Der nominalistisch denkende Sozinianer sieht die
«konkrete» Welt raum-zeitlicher Gegebenheiten unter der formal-
logisch-«abstrakten», d. h. die Wesensunterschiede nivellierenden Re-
gel des «Alles ist oder ist nicht» an. Da ihn der lebenspraktische
Umgang mit den sinnlichen Dingen in dieser Auffassung fortlaufend
«bestitigt» — denn wo sich ein massiver Kérper befindet, kann zugleich
kein anderer «sein» —, hiitet er sich, sich die damit gewonnene «Sicher-
heit» wieder nehmen zu lassen. Unverbrichlich hilt er an seinem
(«phinomenologisch» verstandenen) « Omne est aut non est» fest und
laBt sich von keinem mehr beirren: weder vom Metaphysiker, der
vermittels dieses Satzes den Identititsvollzug des Seins und damit das
Konstitutionsproblem von Seiendem erldutert, noch vom augustinisie-
renden Analogiker, der das menschliche Geistig-Sein, das sich im Intel-
lekt in sich differenziert und in der Liebe immerdar auf sich bezogen
bleibt, als reales Trinititssymbol vorstellt.

Sozinianische Trinitdtskritik steht also unter der Bedingung, dal in
der Hypostasierung formallogischer «Richtigkeit» die onto-logische
«Wahrheit» logischer Aussagen unbeachtet bleibt. Trinititskritiker a la
Zwicker beharren «felsenfest» auf ihrem «Eins ist Eins», lassen dabei
jedoch unaufgedeckt, dal sie eben diese Aussage nur durch einen voll-
stindigen Satz, der notwendig dre/-gliedrig ist, machen kénnen. Thre
Argumentation bietet keine tiefergreifende seinstheoretische Aufhel-
lung dar, sondern geht ins Rhetorische iiber. Dies zeigt sich z. B. in der
Schrift <De arte dubitandi» des Sébastien Castellion. Hier wird u.a. ein
Gesprich zwischen dem trinitarisch argumentierenden <Athanasius»
und einem antitrinitarisch eingestellten <«Quidam» fingiert. Letzterer
befiirchtet, durch das trinitarische Denken um den Verstand gebracht
zu werden. In polemischer Zuspitzung sagt er deshalb zu seinem Kon-
trahenten: « Es gab einstmals einen gewissen Sophisten Gorgias, der es
zu behaupten wagte, dal3 Seiendes Nichts sei; dieser wurde wegen seines



410 Das Trinititsproblem im reformatorischen

Wahnwitzes von Isokrates mit Recht verhéhnt. Aber du scheinst mir
nicht weniger Wahnwitziges zu behaupten; denn du verneinst, daf3 die
drei (gottlichen Personen), von denen einzeln gesagt wird: <dieser ist
ewigy, drei ewige seien. Mich aber haben Gott, die Natur und der
Sprachgebrauch aller Vélker, dazu noch die Grammatik, die Dialektik
und die Arithmetik belehrt, dal3 drei drei sind, dal3 einer einer ist, dal3,
wenn drei sind, nicht einer ist, und, wenn einer ist, nicht drei sind.
Diejenigen, die dies ablehnen, scheinen mir nichts anderes als dressier-
bare Tiere zu sein» 43,

Anders als Cusanus, der in seinem Werk <De cribratione alchorani»>
nach Veranschaulichungen sucht, die auch die Mohammedaner von der
einheitsstiftenden Bedeutung des Trinitarischen iiberzeugen sollen*4,
sicht Michael Servet eben darin eine Lehre, die die christliche Religion
dem mohammedanischen bzw. jidischen Spott ausliefert*’. Ahnlich
denkt auch Daniel Zwicker. Er wendet sich deswegen mit einem mora-
lischen Appell an die rémische, griechische, lutherische und calvinische
Kirche. Am Anfang seiner Schrift (De contradictione» sagt er wortlich:
«Es wird der Nachweis beabsichtigt, daB3 die erwihnten Kirchen sich in
einer aullerordentlichen und hochbedeutsamen Sache, nimlich in der
Auffassung der Trinitit, so sehr des Widerspruchs schuldig gemacht
haben, daf3 ich, wenn sie diesen Schandfleck nicht unverziiglich tilgen,
nicht sehe, wie sie einen giitigen und gnidigen Gott haben kénn-

ten» 46,

43 Sebastiano Castellione, De arte dubitandi et confidendi, ignorandi et sciendi. A cura
e con introd. e comm. di Elisabeth Feist. In: Per la storia degli eretici italiani del secolo
XVI in Europa. Testi raccolti da D. Cantimori et E. Feist. Roma 1937, 277-430;
383-387: Liber II, cap. II De Trinitate ; Zitat 386 : « Extitit olim quidam Sophista Gorgias,
qui ausus est contendere nihil esse eorum, quae sunt, cuius insaniam merito insectatus est
Isocrates. Sed tu mihi videris non minus insana dicere, qui tres, de quibus singulis dicatur:
<hic est aeternus», neges esse tres aeternos. Me vero et deus et natura et omnium gentium
consuetudo loquendi et grammatica et dialectica et arithmetica docuit tres esse tres et
unum esse unum, et si tres sunt, non esse unum, et si unus est, non esse tres, et qui haec
negant, ii mihi non magis quam bestiae videntur esse docibiles».

# Vgl. Ludwig HAGEMANN, Der Kur’an in Verstindnis und Kritik bei Nikolaus von
Kues. Frankfurt/M. 1976.

5 Vgl. M. Servet, De trinitatis erroribus, 2.2.0. 42 b. «Quantum trinitatis traditio
haec, fuerit Mahometanis, proh dolor, derisionis occasio, solus Deus novit. Iudaei etiam
nostrae huic imaginationi adhaerere abhorrent & stuticiam cum Trinitate derident».

46 D. Zwicker, 2.a.0. 3: «Est ... animus, probare, Ecclesias commemoratas in re
capitali & gravissimi momenti, puta sententii de Trinitate, adeo sese contradictionis reas
fecisse, ut, nisi protinus maculam hanc eluant, non videam, quomodo Deum sibi habere
possint propitium faventemque ».



und sozinianischen Umfeld 411

Da der Denkansatz der Sozinianer auf raum-zeitliche Sukzessions-
reihen fixiert ist und die blol numerische Verschiedenheit von Sach-
verhalten zugleich immer auch als «wesenhafte» Differenz auffalB3t?,
vermag er auch in den iiberlieferten terminologischen «Gegebenhei-
ten» wie <essentia> und <persona)» (wodurch der eine Gott als differen-
zierte Selbstbezogenheit interpretiert wurde) keinen akttheoretischen
Sinnzusammenhang zu erkennen; er sieht darin vielmehr einander
ausschlieBende Widerspruchsglieder. Dementsprechend sagt Johann
Ludwig von Wolzogen, ein 6sterreichischer Baron, der sich den Sozinia-
nern angeschlossen hat und engagiert deren Position vertritt: « Wer drei
unterschiedene und getrennte (!) Personen sich vorstellt, und deswegen
(?) drei unterschiedene Wesenheiten in seinem Geiste aufnimmt, der
erdichtet sich drei Gétter und betet drei Gotter an» 8,

In diesem Zitat will von Wolzogen die Trinitarier offensichtlich des
Gotzendienstes iiberfithren . (Servet zihlt sie sogar zu den <Athei-
sten>>%.) Doch manifestiert er dadurch, dal3 er die <distinctio» per se als
(separatio> auslegt, eher eine Schwiche seines dem unmittelbar Gege-
benen verhaftet bleibenden Denkstils, als dal3 er einen inhaltlichen
Bezug zu dem, was er zu kritisieren vorgibt, finde. (Ahnliches wire auch
hinsichtlich Servet zu sagen, der den Trinitariern einen <deus aggrega-
tivus> unterstellt’!.)

7 Petrus Ramus sagt im Sinne dieses extremen Anti-Platonismus: «Quae ... numero,
essentid quoque differunt»; zitiert in: The Works of John Milton. Vol. 11, New York
1953, 58.

8 Ludovicus Wolzogenius, Declaratio duarum contrariarum sententiarum de Natura &
Essentia unius Dei Altissimi. In: Bibliotheca fratrum Polonorum. T. 8. Irenopoli. Post
annum Domini 1656, 15-40, Zitat 39. «Qui ... tres personas distinctas & separatas sibi
imaginatur, adeoque tres distinctas essentias animo suo concipit, is sibi fingit tres Deos &
adorat tres Deos». In dhnlicher Weise verschleift auch Faustus Socinus die Begriffe <es-
sentia> und <persona»; er sagt: «Distinctio ista, Unus essentia, Trinus personis, nec
usquam extat in Sacris Literis, & cum certissima ratione ac veritate manifeste pugnat.
Certissimum enim est, non pauciores esse individuas essentias, quam personas. Cum
persona nihil aliud sit, quam individua essentia intelligens» (Argumenti pro Trino & uno
Deo ... examinatio. In: Bibliotheca fratrum Polonorum. T. 1. Irenopoli. Post annum
Domini 1656, 811-814, Zitat 811).

¥ Denn nach sozinianischer Auffassung gilt: «Pluralitas personarum tollit Deum
unum esse» und: «Qui plures personas in Deo statuit, idololatriam committit» (Epitome
Colloquii Racoviae habiti anno 1601. Edd. Lech Szczucki et Janus Tazbir. Varsoviae 1966;
Zitate 16 u. 17.)

50 M. Servet, Christianismi restitutio, a.a.O. 30: « Veri ... hi sunt tritoitae et veri sunt
athei, qui Deum unum non habent, nisi tripartitum et aggregativumny»,

*! Vgl. die vorangehende FuBnote.



412 Das Trinititsproblem im reformatorischen

Wie sichtbar wurde, gehen die Sozinianer also davon aus, daf3 jeder
Gegensatz per se schon ein exklusiver sei. Sie ignorieren, daf3 es auch
inklusive Gegensitze (einen relativen, komplementiren, polaren usw.)
gibt, und verstellen sich damit den Zugang zum trinitarischen Problem.
Da es ihnen an der Einsicht in die Akt-Natur des Seins gebricht, ist es
ihnen nicht mehr méglich, dasjenige, was als Gegebenheit verschieden
erscheint (z. B. <essentia» und <persona») in der Einheit des sich in sich

selbst ausgliedernden Ursprungsprozesses von Seiendem zu verste-
hen 2.

Da die Sozinianer die <persona> als <individua essentia» auffassen*?
(und nicht, wie etwa Thomas von Aquin, als <relatio subsistens»**), hat
dies, da sie letztlich nicht umhin kénnen, ihrem empirischen Erkennt-
nis-Standpunkt irgendeine Seinsbedeutung zuzuschreiben, zur Folge,
daB3 «Sein» und <Wirklichkeit> fiir sie nur als kommunikationsloses
Einerlei®® — dialektisch gesagt: als reine Unbestimmtheit — zu bestim-
men sind. Von daher aber ist auch die auf die Spitze getriebene Theo-
logia negativa des Michael Servet®® zu verstehen und zu bewerten. Sie
bringt (wie wohl auch Luthers <Deus absconditus») das nominalistische
Wirklichkeitsverstindnis zum Ausdruck und fithrt mit innerer Konse-
quenz zur Leugnung des realen, zur Welt hin vorgingig vollendeten
Selbstvollzuges des gottlichen Seins®’. Unter ideengeschichtlichem

°2 Johann Heinrich Bisterfeld macht ahnungsweise hierauf aufmerksam, indem er auf
die These des Johann Crell: «vulgare illud dogma de tribus in uno Deo personis contra-
dictionem involvere» antwortet: « Neque unum & trinum sunt contradicentia, sed diver-
sa, quae pro diverso respectu accuratissime inter se consentiunt: imoé haud raro sunt relata,
ita ut unum sine altero nec esse, nec perfecte cognosci queat» (De uno Deo, Patre, Filio, ac
Spiritu Sancto, mysterium pietatis, Contra Johannis Crellii, Franci, De uno Deo Patre,
libros duos breviter defensum. Amstelaedami 1659, 507; vorh. in der Bayer. Staatsbibl.
Miinchen).

** Vgl. das Socinus-Zitat in Fulinote 48.

> Thomas von Aquin, Summa theologiae I q. 29 a. 4: «Persona ... divina significat
relationem ut subsistentem».

*% So sagt etwa Socznus : « Ostensum est, Dei substantiam nec dividi, nec multiplicari,
nec pluribus personis communen esse posse» (Argumenti pro Trino & uno Deo ... exami-
nato, a.a.0. 813; Hervorhebung v. E.S.).

*¢ Vgl. hierzu das «Per so/am abnegationem posse Deum deffiniri» in M. SERVET,
Christianismi restitutio, a.a.0. 110 (Hervorhebung v. E.S.).

" Vgl. ebd. 591f.: « Ante Creationem si Deum in se ibi consideres, non erat eius in
seipsum actus aliquis, non actio aliqua realis ... Non erat ibi actus realis intus generationis,
non actio spirationis»; ebd. 189: «Non est metaphysica rerum intus emissio ... Non fuit
intrinseca realis processio, qualem fingunt sophistae»; ebd. 684: «Ridicule vos fingitis,
Deum seipsum cogitando, alterum sibi aequalem invisibilem peperisse ... Deliria
sunt»,



und sozinianischen Umfeld 413

Aspekt ist damit jedoch der antithetisch-dialektische Evolutionismus
des Deutschen Idealismus vordisponiert °8. Von diesem her ist das neu-
zeitliche Denken allerdings nicht bloB als ¢seins->, sondern vielmehr
und genauer als <trinititsvergessenesy zu charakterisieren’’.

*8 So spricht M. Servet tatsichlich auch vom Logos als der «idealis ratio» (ebd. 141);
diese aber «erat in Deo semen verbi, priusquam in Maria filius conciperetur» (ebd.
140).

%9 Vgl. hierzu die <Einfiihrung> in E. ScHADEL (Hrsg.), Bibliotheca Trinitariorum.
Internationale Bibliographie trinitarischer Literatur. Bd. 1. Miinchen—New York—Lon-
don—Paris 1984, VII-XVIII.






	Das Trinitätsproblem im reformatorischen und sozinianischen Umfeld

