Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Acedia und Melancholie im Spatmittelalter
Autor: Flieler, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHrisTOPH FLUELER

Acedia und Melancholie
im Spitmittelalter

Die Geschichte des Begriffs Acedia ist zeitlich auf das Mittelalter
beschrinkt. Nach dem 16. Jahrhundert verschwindet die Acedia all-
mihlich — obwohl nie vollstaindig — aus dem Sprachgebrauch und ist nur
selten, im Sinne von Faulbeit oder Irigheit, z.B. in religidsen Erbau-
ungsschriften zu finden'. Nebst dieser Deutung der Acedia als Faulheit
finden wir auch Interpretationen der Acedia als spirituelle Erfahrung
oder Krise?. Auch wird versucht, das Laster mit der Melancholie in
Beziehung zu setzen und als Vorldufer des modernen Melancholiebegriffs® zu
verstehen.

Es ergeben sich mithin drei verschiedene Deutungen der Acedia,
die schwer miteinander zu vereinbaren sind: I. als Faulheit oder Trig-
heit, II. als spirituelle Erfahrung und IIL als Melancholie. Das Laster
Acedia® hat eine lange Geschichte, die bis ins 4. Jahrhundert zuriick-

! Das in der katholischen Schweiz einfluireiche Philosophielehrbuch von B. Kaelin,
das bis in die 70er Jahre an Mittelschulen benutzt wurde, lehrte noch den Siebenlaster-
katalog. Zur Acedia schreibt Kaelin: «6. Aus der Trigheit entstehen Versiumnis der
Berufspflichten, Verweichlichung der religiosen Pflichten, iiberhaupt ein Heer von Siin-
den; denn MiiBiggang ist aller Laster Anfang » (B. KAELIN, Lebrbuch der Philosophie,
2. Bd.: Ethik, Sarnen 1945, S. 85).

2Vgl. R. HAUSER, Art.: « Acedia», in: HWPh (1971), S. 73f. Der Artikel ist ein
Beispiel dafiir, wie aus Unverstindnis ein Begriff mystifiziert wird ; vgl. auch den Kom-
mentar in der dt. Thomas-Ausgabe, Bd. 17B, S. 413-20.

3 Z.B. in den Nachschlagebiichern, z.B. ].F. NIERMEYER, Mediae Latinitatis Lexicon
Minus, Leiden 1976 ; DuCange I (Niort 1883): « Melancholiae species, que Monachorum
propria est» (S. 52) ; vgl. auch J. STAROBINSK1, Geschichte der Melancholie- Behandlung von den
Anfingen bis 1900, Basel 1960, S. 34-38; vgl. auch: Neue Ziircher Zeitung, Samstag,
12. April 1986 (Literatur und Kunst).

4 « Akedia» heiBt urspriinglich Sorglosigkest (incuria), kann jedoch auch positiv als
Sorgenlosigkeit aufgefaBBt werden. Im klassischen Griechischen hatte der Begriff nichts



380 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

reicht?. Die erste schriftliche Darstellung der Acedia im Rahmen eines
Lasterkatalogs ist uns durch Evagrius Ponticus iiberlieferté. Der evag-
rische Achtlasterkatalog wurde im Westen durch Johannes Cassian’
bekannt. Seit Gregor dem Groflen® konkurrierte mit dem Achtlaster-
katalog ein Siebenlasterkatalog, der auf die Acedia als Laster verzich-

Lasterhaftes an sich. In der Septuaginta finden wir den Begriff insgesamt neunmal. Am
bedeutendsten fiir die spitere Deutung der Acedia ist zweifelsohne die Stelle in Psalm
118, 28: enyctaxen he psyche mou apo akedian (anima mea dormavit prae taedio).

5 Die umfassendste Darstellung der Geschichte des Lasters Acedia: S. WENZEL, 7he
Sin of Sloth. Acedia in Medieval Thought and Literature, Chapel Hill 1967.

¢ Frither wurde der evagrisch-cassianische Begriff « Gkn0ict» meistens auf Origenes
zuriickgefithrt. Neue philologische Studien haben jedoch gerade bei den wichtigsten
Quellen, die eine solche Annahme bestitigen kénnten, deren Authentizitit in Frage
gestellt. In der Vita des hl. Antonius wird die Acedia unter Wirkungen, die die dimo-
nischen Erscheinungen hervorrufen, aufgefiihrt. Eine andere wichtige Stelle ist die
Gleichsetzung des Mittagsdimons mit der Acedia im Psalmenkommentar des hl. Atha-
nasius. Vgl.: PG 26,896B; PG 27,7; PG 27,376; PG 27,401 (zu Psalm 90).

Die Beurteilung der Stellung des Evagrius in der Geschichte des Begriffes der Acedia
ist wenig umstritten. Es kann angenommen werden, da3 Evagrius das Laster Acedia nicht
erfunden hat. Evagrius, der Scholastiker und, Philosoph der Wiiste um Alexandrien,
konnte wie in der Ddmonologie, der Hesychia und der Lasterlehre, auch bei der Acedia,
den Geist des frithen Ménchtums in einer streng durchdachten Terminologie und klaren
Gedankenfiihrung festhalten und dadurch der Nachwelt iiberliefern.

Die beriithmten Lebensbeschreibungen der ersten Wiistenménche erwihnen an
mehreren Orten die Versuchung durch den Dimon der Acedia. Es istjedoch méglich, da
die Autoren dieser Biicher von Evagrius beeinflult waren. Die Darstellung der Acedia
bleibt immer auf die Ménche der nitrischen und sketischen Wiiste und der Wiiste von
Kellia bezogen und wird als eine Erfahrung dieser Ménche beschrieben. In diesem Sinne
verweist die Acedia in ihren Urspriingen auf eine spezifische Lebensform. Acedia bei
Evagrius Ponticus: (1) Evagre le Pontique, 7raité pratique ou le Moine, 2 Bde., eingel. und
hrsg. von A. und C. Guillaumont, Paris 1971, §§ 12 und 27-29 ; (2) Evagrius Ponticus, De
octo spiritualibus malitiae (PG 79,1157-60); ders., <De octo vitiosis cogitationibus (Anti-
rrheticus magnus)», syr.-griech. (Riickiibersetzung von W. Frankenberg), in: Abbandlun-
gen der kiniglichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen, Philol.-Hist. Klasse, Neue
Folge, Bd. XIII, Berlin 1914, S. 512-31. Alle Texte tibersetzt, in: Ch. FLOUELER, Wandel des
Weltbezugs. Acedia bei Evagrius Ponticus und Francesco Petrarca, Liz.-Arbeit. (Masch.)
1983.

7 Jean Cassien, [nstitutions cénobitiques X, iibers. und hrsg. von J.C. Guy (lat.-franz.),
Paris 1965, S. 382-425; ders., Conférences V, iibers. und hrsg. von E. Pichery, Paris 1955,
Bd. 1, S. 187-217.

8 PL 76,620f. ; Gregor falt ¢ristitia und acedia, die bei Evagrius und Cassian als zwei
verschiedene Laster beschrieben wurden, zu einem einzigen zusammen. Die Tochtersiin-
den der Cassianischen tristitia (rancor, pussillanimitas, amaritio, desperatio) und acedia
(otiositas, somnolentia, importunitas, inquietudo, pervagatio, instabilitas mentis et cor-
poris, verbiositas und curiositas) lassen sich zum Teil im Gregorischen «Syntheselaster»
tristitia (malitia, rancor, pussillanimitas, desperatio, torpor circa praecepta, vagatio mentis
erga illicita) wiederfinden.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 381

tete. DaB anstelle der gregorischen Tristitia schlieBlich der Begriff
Acedia trat, bewirkten hauptsichlich Hugo von St. Victor? und Petrus
Lombardus'®. Indem der Lasterkatalog in die Sentenzen des Lombar-
den aufgenommen wurde, war eine breite Wirkungsgeschichte wih-
rend der Scholastik gesichert. Die gréf3te Verbreitung jedoch fand der
Siebenlasterkatalog und mit ihr die Acedia in den /ibri poenitentiales'?,
also Schriften, die fiir den praktischen Gebrauch bestimmt waren, den
Priestern zum Predigen und den Laien als Beichtvorlage dienen soll-
ten.

I

Ein beriihmtes Beispiel einer populiren Lastersumme ist die Summe
de vitiis et virtutibus'* von Wilhelm Peraldus!?. Wilhelms Lastersumme
verdient als eine der ersten Summen dieser Art und aufgrund ihrer
erstaunlichen Verbreitung und Wirkung, die bis ins 17. Jahrhundert zu
belegen ist, besondere Beachtung!4.

Der erste Teil wurde moglicherweise 1236!° geschrieben und
behandelt die sieben Hauptlaster und ihre Tochtersiinden. Acedia ist
das vierte Laster'6. Die Acedia wird in vier Kapitel unterteilt:

® Hugo von St. Victor, Expositio moralis in Abdiam 11: «Quarta petitio est contra
tristitiam seu acediam» (PL 175,400); « Acedia, seu tristitia est incordinata amaritudo
animae, vel perversam anime taedium cum moerore» (PL 175,401).

19 Die ausschlaggebende Stelle bei Petrus Lombardus befindet sich in Senzentiarum
libri quatuor 11, XLII, 8 (PL 192,753): «acediam vel tristitiam... ».

! Literatur bei M.W. BLOOMFIELD, [ncipits of Latin Works in the Virtues and Vices
1100-1500 A.D., Cambridge 1979.

12 Guillelmus Peraldus O.P., Summa Virtutum ac vitiorum, 2 Bde., Paris 1614,

13 Vgl. A. DONDAINE, <Guillaume Peyraut. Vie et ceuvresy, Archivum fratrum praedi-
catorum 18 (1948), S. 162-236. Fiir die besonders interessante Wirkungsgeschichte an-
satzweise bei J. LoserTH, <Johann von Wiclif und Guillelmus Peraldus. Studien zur
Entstehungsgeschichte von Wiclifs Summa Theologiae>, Sitzungsbericht der Akademie der
Wissenschaft in Wien, Phil.-hist. Klasse, Bd. 180 (1916), 3. Abh.; R. RupoLF, <(Heinrich
von Langensteins <Erchantnuzz der sund> und ihre Quellen», in: G. Kem, R. RuboLr,
W. Scumirt, H.J. VERMEER (Hrsg.), Fachliteratur des Mittelalters. Festschrift fir G. Eis,
Stuttgart 1968, S. 53-82.

14 Dondaine (1948) zihlt allein 16 Wiegendrucke und 22 Drucke von 1512-1668 auf.
Zu erginzen sind noch Lyon (1551) und die hier beniitzte Ausgabe: Paris (1614). Die
zahlreichen Manuskripte in ganz Europa zeigen, dal3 es sich um eines der beliebtesten
Biicher des spiten Mittelalters handelt. Nach dem 17. Jahrhundert wurde das Buch nicht
mehr gedruckt.

15 Vgl. DonDAINE (1948), S. 186f.

'6 Die oft wiederholte Reihenfolge der Laster bei Wilhelm Peraldus: gula, luxuria,
avaritia, acedia, superbia, invidia und ira.



382 Acedia und Melancholie im Spatmittelalter

Primo, ponemus ea quae possunt valere ad detestationem huius vitij. Secun-
do, tangemus de diuersis generibus peccatorum quae pertinent ad hoc
vitium. Tertio, tangemus aliquid de remedijs contra vitium istud. Quarto, de
indiscreto feruore, qui acediae videtur esse contrarius!’.

Die Lastersumme Wilhelms unterscheidet sich klar von den Deu-
tungen der Professoren. Er versucht nicht das Laster zu definieren, die
Zahl der Laster zu begriinden, die Frage zu beantworten, ob es sich bei
der Acedia um ein Hauptlaster oder eine Todsiinde handelt, sondern er
zahlt Beispiele auf, versucht zu zeigen, wie sehr die Acedia Gott miB3-
fillt, den Teufel freut und dem Menschen schadet, und beschreibt
ausfiihrlich alle Siinden,die aus der Acedia entspringen kénnen.

Die Tochtersiinden, siebzehn insgesamt, geben mehr Aufschlufl
dariiber, was Acedia sein kénnte. Am ausfiihrlichsten erdrtert Wilhelm
die dilatio'®. Dilatio kann zweifach verstanden werden: als dilatio con-
versionis und als dilatio confessionis. Die Deutung der dilatio, die fiir die
Acedia zentral ist, gehorcht den Dekreten des vierten Laterankonzils
(1215/16), die uv.a. festlegten, daB3 jeder Christ mindestens einmal im
Jahr beichten und zur Messe gehen muf3'°. Dondaine bemerkt zu Wil-
helms Summe: «Peu de livres du moyen dge furent si parfaitement
indépendants de leur temps»2°. Wilhelm vermeidet es, konkret zu wer-
den. Er kann von Pflichten reden, ohne daf3 man auf den ersten Blick
die historische Bedingtheit erkennt. Bei der Acedia mufl Dondaines
Behauptung korrigiert werden. Die Acedia ist das Laster jener Christen,
die die christlichen Pflichten, dié durch das Laterankonzil neu bestimmt
wurden, vernachlissigten. Die Summe sollte den Predigern als Vorlage
dienen und somit zur Verbreitung der christlichen Lehre beitragen. Als
solche wurde sie von den Zeitgenossen und den spiteren Generationen
geschitzt. So schreiben Etienne de Salagnac und Bernard Gui: «Frater
Guillelmus de Peyrauta, vir devotus et verax, dyocensis Viennensis,
Lugdunensis, qui quanta et quam utilia scripserit, ...scilicet Summa de
vitiis et virtutibus perutilis ad predicationem»?!. Das Insistieren auf den
christlichen Pflichten und die Verbreitung des christlichen Gedanken-

7 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 132.

'® Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 146-59.

' H. DENZINGER, A. SCHONMETZER (Hrsg.), Enchiridion symbolorum, Freiburg,
1.Br. 1965, 33. Auflage, §§ 812-14.

2 DoNDAINE (1948), S. 189.

2l Zitiert nach DoNDAINE (1948), S. 165.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 383

gutes durch Predigt und Beichte stimmen mit den Ideen des jungen
Predigerordens, dem Wilhelm angehérte, tiberein.

Neben den vernachlissigten religiosen Pflichten wird Acedia bei
Wilhelm vor allem als lasterhafte Faulheit beschrieben. Pigritia wird
mehrmals mit der Acedia gleichgesetzt. Gleich am Anfang steht: « Post
peccatum auaritiae, dicendum est de peccato Acediae: quia pigritia
interdum ex auaritiae sequitur»??. Auch der groBte Teil der Tochter-
sinden entspringt eindeutig der Faulheit?’.

Wilhelm hat ein ganz anderes Zielpublikum als die Autoren idlterer
Lasterdarstellungen. Wihrend Evagrius fiir seine Mitbriider in der
Wiiste um Alexandrien, Cassian fiir seine Klosterbriider und -schwe-
stern in Marseille schrieb, verfal3te Wilhelm Peraldus seine Summe fiir
Prediger, die die christlichen Pflichten den Laien vermitteln muss-
ten.

Labor und servitium divinum sind bei Wilhelm so weit gefal3t, dal3 sie
religise und weltliche Pflichten umfassen. Das ganze Universum ist
fleiBig: die Sonne geht jeden Tag auf, die Pflanzen wachsen und tragen
Friichte, die Ameisen sind ein Vorbild an Flei3, nur der Acediosus will
faul sein?‘. Die Arbeit wird zu einem universalen Prinzip.

Dal3 seit dem 13. Jahrhundert die Acedia immer deutlicher als
Faulheit oder Trigheit gedeutet wurde, kann nicht als Verflachung des
spirituellen Lasters interpretiert werden, sondern ergab sich aus dem

22 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 132.

23 Schon die Definitionen der Folgelaster weisen auf die enge Beziehung mit der
Faulheit hin: 2. Mo/litia : Mollis est ille qui cedit duris: id est tribulationibus succumbit.
Unde quando in opere inchoata aliquod durum occurrit, ipse ab opere desistit, et talis
frater est sua opera dissipantis (S. 140); 3. De somnolentia, ubi ponuntur duo exempla qua
valent contra eos, qui nomine contemplationis palliant pigritiam suam (S. 141); 4. De
otiositas, et quod stultus sit otiosus (S. 142); 6. Z7arditas: Sicut enim acediosus differt
inchoare opus, quod facturus est: sic tarde procedit in opere iam inchoato (S. 159);
7. Negligentia : Et attenditur negligentia in hoc, quod homo non curat qualiter opus
inchoatum faciat, utrum bene vel male: sed hoc solum curat, ut ab onere laboris inchoati
se expediat. Negligentia vero hoc modo sumpta contraria est diligentiae (S. 159); 8. Con-
summatio: Hoc vitio laborant illi, qui raro ad perfectionem ducunt aliquod opus quod
inchoant (S. 160); 9. Remissio : Hoc vitio laborat ille, qui quotidie deterior efficitur. Si
inchoat aliquod opus, primo die strenue operatur, secundo die minus, ad ultimum nihil
(S. 161); 10. Dissolutio : Hoc vitio laborat ille, qui inveniens difficultatem in sui regimine,
sed dimittit omnino absque gubernatione... (S. 161); 12. [gnavia : Hoc vitio laborat ille,
qui potius eligit in miseria magna permanere, quam aliquantulum laboris sustinere
(5. 162).

24 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 132f.



384 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

Bemiihen, das ménchische Laster auch fiir die Laien verbindlich zu
machen. Die Geschichte der Acedia in den populiren Lasterbeschrei-
bungen ist noch recht wenig erforscht, weil die populire Acedia in der
Historiographie immer als Fehldeutung des spezifisch ménchischen
Lasters verstanden wurde. Die Deutung der Acedia fiir die /aboratores als
Faulheit ist jedoch folgerichtig, da fiir die Arbeiter ein ganz anderer
Praxisbegriff gelten muflte als fiir die Anachoreten des 5. Jahrhunderts
oder die Monche des frithen Mittelalters. Der Acedia wird am Ende des
Mittelalters und zu Beginn der Neuzeit immer mehr die biirgerliche
Tugend der Arbeit gegeniibergestellt?’.

Wenn Bertold Brecht in den Sieben Todsiinden der Kleinbiirger®® den
Lasterkatalog parodiert, steht er am Ende einer Geschichte. Nur die
Farce vermag noch zu iiberzeugen, weil die Ideologie ihre Verbindlich-
keit verloren hat. Brecht erklirt die sieben Todstinden zu Tugenden?’.
Nur in den Augen der Kleinbiirger sind sie Stinden, da sie sich unter
kapitalistischen Bedingungen nicht leisten kénnen, ein menschenwiir-
diges Leben zu fithren. Die Faulheit, aller Laster Anfang, wird verstan-
den als Bequemlichkeit im Begehen des Unrechts. Sie gefihrdet die
eigene Existenz und lenkt ab vom biirgerlichen Weg, der zu Gliick und
Wohlstand fiihrt.

Die Acedia wurde jedoch im Mittelalter nicht nur als Faulheit oder
Trigheit gedeutet. Beriihmt ist die AuBerung von Thomas von Aquin,
der die Acedia von der Pigritia unterscheidet.

II

Thomas von Aquin definiert die Acedia folgendermal3en:

Huiusmodi autem tristitia semper est mala; quandoque quidem etiam
secundum seipsam, quandoque vero secundum effectum. Tristitia enim
secundum se mala est, quae est de eo quod est apparans malum, et vere

» In meiner Lizentiatsarbeit (1983) habe ich Acedia immer auf einen bestimmten
Weltbezug, das heiflt einen bestimmten Begriff der Praxis, hin gedeutet.

26 B. BrecuT, <Die Sieben Todsiinden der Kleinbiirger>, Gesammelte Werke, Bd. 7,
Frankfurt a.M. 1968, S. 2860f.

?7 Auch Eugene Sue hat eine Parodie des Lasterkatalogs geschrieben. Die Umdeu-
tung von Lastern in Tugenden ist ein beliebtes Unternehmen des frithen Sozialismus. Vgl.
Dolf STERNBERGER, Heine und die Abschaffung der Siinde, Frankfurt a.M. 1976 (vor allem
das 12. Kapitel).



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 385

bonum; sicut e contrario mala delectatio est quae est de eo quod est appa-
rans bonum, et vere malum. Cum ergo spirituale bonum sit vere bonum,
tristitia quae est de spirituali bono, est secundum se mala 8,

Acedia wird definiert als #ristitia de spirituali bono. Der Versuch, das
Laster zu definieren, ist kennzeichnend fiir die Scholastik ?°. So versucht
auch Thomas, durch eine Definition der Laster das Wesen jedes Lasters
zu bestimmen und die genaue Anzahl der Laster zu begriinden. Die
Entdeckung des ganzen Aristotelischen Corpus, vor allem der De anima
und der Nzkomachischen Ethik, hat die Theologen jener Zeit herausge-
fordert, die christliche Lasterlehre mit der aristotelischen Psychologie
zu versbhnen. Die aristotelische Theorie sollte dazu verwendet werden,
eine neue, griindlichere Theorie des moralischen Verhaltens zu formu-
lieren. Deshalb wird Acedia durch Tristitia definiert und nicht einfach
mit Tristitia gleichgesetzt. Die Tristitia war neben der Freude (gaudi-
um) eine Hauptleidenschaft, der auch andere Leidenschaften entsprin-
gen konnten. Eine Definition erlaubte es, den Lastern einen festen,
systematischen Ort in der Moraltheologie zuzuweisen.

Fir den Aquinaten entstehen die Laster durch eine Verwirrung des
appetitiven Teils der Seele. Objekte bewegen den appetitiven Teil der
Seele, der auf eine gewisse Weise reagiert. Einige Reaktionen sind gut,
andere werden bose genannt. Acedia, definiert als #ristitia de spirituali
bono, heilit, daB3 diese Traurigkeit eine negative Reaktion des appeti-
tiven Teils der Seele ist, weil sie das geistliche Gut flieht. Nach der
Nikomachischen Ethik sind tristitia und gaudium fundamentale AuBerun-
gen des appetitiven Teils der Seele, die alle Leidenschaften begleiten 3°,
Bei Thomas wird die Tristitia, ihnlich wie bei Aristoteles, als eine der
beiden Hauptleidenschaften verstanden, aus denen alle (elf) Leiden-
schaften entspringen. Tristitia ist eine fundamentale Reaktion des appe-
titiven Teils der Seele, mit der die psychologische Wurzel der Laster
erklirt werden kann. Die Tristitia ist nicht mehr ein Laster, sondern
eine Leidenschaft, welche Thomas als Bewegung der Seele versteht und
die Menschen stindig an die wesenhafte Einheit von Kérper und Seele
erinnert. Nicht nur die Acedia, sondern auch die Gula (Véllerei) und

28 ST I1-11,35.1 co.

* WENzEL (1967), Kp.3; R. JeuL, Melancholie und Acedia. Ein Beitrag zu Anthropo-
logie und Ethik Bonaventuras (Veroffentlichungen des Grabmann-Instituts Bd. 32), Pader-
born—Miinchen-Wien—Ziirich 1984, S. 175-216.

30 NE I1,4.



386 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

die Luxuria (Wollust) kénnen durch die Tristitia definiert werden; sie
entstehen aus dem appetitus intellectivus oder der voluntas®'. Die Bestim-
mung der Acedia in der Formel acedia est tristitia de bono spirituali dirfte
durch Johannes Damascenus vorbereitet worden sein. In den latei-
nischen Ubersetzungen des De fide orthodoxa (1150) von Burgundio von
Pisa wird Acedia als #ristitia aggravans definiert32. Die offensichtlich
falsche Ubersetzung?? diente jedoch in der Scholastik dazu, die Laster-
lehre mit derjenigen Cassians zu versbhnen und mit der aristotelischen
Psychologie zu verbinden.

Es kénnte nun eingewendet werden, daf3 die Acedia nicht als
besonderes Laster verstanden werden kann, da jedes Laster durch die
Tristitia definiert werden kann und ein geistiges Gut flieht. Im zweiten
Artikel setzt sich Thomas also mit der Frage auseinander, ob Acedia als
spezielles Laster gedeutet werden kann *%. Wenn die Acedia als speziel-
les Laster gelten soll, mul3 auch eine besondere Tugend diesem Laster
gegeniiberstehen. Der Gegenstand dieser Tugend ist nach Thomas das
bonum divinum. Dieses bestimmt auch den systematischen Ort des
Lasters in der Moraltheologie.

Et ideo dicendum est quod in spiritualibus bonis est quidam ordo; nam
omnia spiritualia bona quae sunt in actibus singularum virtutum, ordinan-
tur ad unum spirituale bonum, quod est bonum divinum; circa quod est
specialis virtus, quae est caritas?’,

Die Acedia nimmt also in diesem scholastischen Gebiude einen
sehr zentralen Platz ein. Die Acedia ist eine Abneigung gegen die
Summe aller Ordnung. Sie ist ontologisch und systematisch betrachtet
das schwerwiegendste aller Laster. Man kann sich aber des Eindrucks
nicht erwehren, dafl die Acedia bei Thomas etwas sehr Abstraktes
darstellt und eher einem intellektuellen Problem der Universititspro-
fessoren gleicht als einer konkreten Erfahrung der Menschen jener Zeit.

3 ST 11-11,35.2 arg. 1; Juxuria kann als tristitia de bono continentiae und gula als tristitia
de bono abstinentiae definiert werden.

32 Die griechische Passage ist in (PL 94,931) zu finden. Die lateinische Ubersetzung
wurde von Fr. E.M. BuyraerT ediert. (Franciscan Institute Publications « Text Series,
Ne° 8, St. Bonaventure (NY) 1955).

33 Vgl. WenNzeL (1967), S. 53f. Schon Alexander von Hales machte auf die falsche
Ubersetzung aufmerksam, doch interessierte ihn dieser Fehler wohl ebenso wenig, wie die
richtige ethymologische Ableitung (ST Titulus IV,559/60).

34 ST TI-11,35.2.

35 ST 11-11,35.2 co.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 387

Wenzel schreibt in seiner Geschichte der Acedia: «In the Summa
theologiae of Thomas Aquinas acedia is a general, universal form of
moral misconduct... it has reached the abstract, psychological stage...
losing in the process all accidential references to a specific social class,
geographical area, or religious life » *. Der Versuch jedoch, das Laster zu
definieren und in ein theologisches System einzuordnen, die Unge-
reimtheiten, die zwischen Isidorischem bzw. Cassianischem und Gre-
gorischem Lasterkatalog bestehen, zu beheben, sind Fragen, die an
Universititen diskutiert wurden und als Merkmale der Scholastik ver-
standen werden kénnen.

Der Vergleich mit Wilhelm Peraldus und der Tradition, die Acedia
als Faulheit oder Trigheit deutete, zeigt, da3 sich Thomas von einer
populiren Deutung distanzierte. Thomas behauptet, dal3 Acedia nicht
durch pigritia definiert werden kénne?’. Er stellt sich in die Tradition
derjenigen, die Acedia als Verletzung eines inneren Guts verstehen.
Acedia, verstanden als Faulheit, ist das Laster des Volkes. Bei jenen
Leuten, die sich jedoch der Kontemplation widmen koénnen, ist die
Acedia sublimer, psychologischer. Acedia wird geistig und mit z7:stitia,
torpor, curiositas, taedium, fastitium, languor, inertia, amaritio, despemz‘z'o,
moeror, usw.>® verglichen. Die Acedia wird gewissermallen sublimiert,
da die christlichen Pflichten, die man vom Volk verlangt, von den
Klerikern ohnehin erfillt werden. Die «hoérere» Acedia wird schliel3-
lich als spirituelle Erfahrung gedeutet und verbindet sich mit der Lehre
von der spirituellen Trockenheit, der dunklen Nacht der Seele.

I1I

Auch die dritte Deutung, die Acedia als Melancholie, 148t sich im
Spitmittelalter nachweisen. Bedenkt man die Bedeutung des Melan-
choliebegriffs in der Kulturgeschichte der Neuzeit, ist diese Tradition
die zukunftsweisendste.

36 WeNZzEL (1967), S. 46.

37 ST II-11,35.2 arg. 3: « Ergo acedia nihil aliud esset quam pigritia». Dieses Argu-
ment wird im corpus articuli widerlegt: « Similiter etiam non potest dici quod sit speciale
vitium acedia inquantum refugit spirituale bonum prout est laboriosum vel molestum
corpori, aut delectationis ejus impeditivum : quia hoc etiam non separaret acediam a vitiis
carnalibus, quibus aliquis quietem et delectationem corporis quaerit. »

38 Vgl. WeNzEL (1967), S. 128f. n° 17.



388 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

Der Vergleich von Acedia und Melancholie ist seit der Aufklirung
geliufig. Claude Fleury (1640-1723) % behauptet, daf3 die Melancholie
eines der sieben oder acht Hauptlaster gewesen sei. Kierkegaard*®
rechtfertigt die moralische Verurteilung der Schwermut durch die Kir-
chenviter und kritisiert die Romantik, die die Melancholie oder den
Spleen zu einer Modekrankheit machten. Nach Huxley*! haben wir ein
Recht auf unsere accidia; das 19. und vor allem das 20. Jahrhundert
entdeckten die kreativen Krifte der Acedia, weil seine Zeitgenossen so
viel Elend erleiden muBten. « The ma/ du siécle was an inevitable evil ;
we can claim with a certain pide that we have a right to our accidie. With
us it is not a sin or a disease of the hypochondries; it is a state of mind
which fate has forced upon us.»%2

Der impliziten These, Acedia als Vorldufer des neuzeitlichen Me-
lancholiebegriffs zu deuten, konnte Wenzel nicht zustimmen : « The two
terms are related only partially; they share some of the symptoms by
which they are characterized, such as unreasonable sadness, dejection, a
sad face, and so on. But although in medieval texts the melancholy
humor was occasionally considered a natural cause for acedia, 1 know of
no text which equates the two verbally. »** Es fehlen bei der Melan-
cholie Merkmale, die fiir die Acedia wesentlich sind: Mangel an From-

3 Vgl. WENzEL (1967), S. 186f.

0 « Heutzutage gilt es als etwas Grofles, schwermiitig zu sein ; insofern kann ich wohl
begreifen, da3 Du dieses Wort zu milde findest; ich schlieBe mich an eine iltere Kir-
chenlehre an, welche die Schwermut zu den Kardinalsiinden zihlte. Wenn ich recht habe,
ist das freilich eine sehr unangenehme Aufklirung fiir Dich, denn es stellt Deine ganze
Lebensbetrachtung auf den Kopf. Vorsichtshalber will ich hier jedoch gleich bemerken:
ein Mensch mag Kummer und Sorgen haben, ja, sie mégen so unendlich sein, daB sie ihn
vielleicht sein ganzes Leben begleiten, und das mag schén sein und wahr, schwermiitig
aber wird ein Mensch nur durch eigene Schuld», in: S. KIERKEGAARD, Entweder-Oder,
Miinchen 1978, (S. 738).

Schon in einer Randnotiz wihrend den Examensvorbereitungen bemerkt Kierke-
gaard: « Was wir in einer gewissen Beziehung mit dem <Spleen» bezeichnen und was die
Mystiker unter der Benennung <die matten Augenblicke» kennen, war im Mittelalter als
<acedia> [Akedia, Stumpfsinn] bekannt... und es verrit einen tiefen Einblick in die
menschliche Natur, daB3 die alten Moralisten die <tristitia> mit zu den septem vitia
principalia zihlten. » (ibid., S. 1012)

' A. HuxLEY, <Accidie>. On the margin, London 1928, S. 18-25; Huxley deutet die
Accidia besonders einseitig. Acedia als Faulheit wird als ungenaue Charakterisierung ganz
ausgeschlossen : « Inaccurate psychologists of evil are wont to speak of accidie as though it
were plain sloth» (19).

42 HuxLEY, S. 25.

3 WenNzEL (1967), S. 186.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 389

migkeit, Langeweile beim Ausiiben religioser Handlungen und die
Vernachlidssigung religioser Pflichten.

DaB3 jedoch Melancholie und Acedia trotzdem verwandt sind und
wie der Wandel der Bewertung, die erstaunliche Tatsache, dal3 sich ein
Laster in eine Tugend, in eine Modekrankheit und Quelle kiinstleri-
scher Inspiration verwandelte, verstanden werden kann, zeigt uns die
vielleicht originellste Darstellung der Acedia im Spitmittelalter, die
accidia Petrarcas*. Um die accidia von Francesco Petrarca richtig zu
beurteilen, miissen wir sie mit den scholastischen und populdren Deu-
tungen, die wir in den vorangegangenen Abschnitten dargestellt haben,
in Beziehung setzen. Die wichtigste Darstellung des Lasters finden wir
im Secretum. Das Buch stellt sich in die Tradition der philosophischen
Trostbiicher und enthilt eine sehr personliche Gewissenserforschung,
anhand des mittelalterlichen Lasterkatalogs. Das Werk ist aber kein
mittelalterliches BuBbiichlein, keine scholastische Abhandlung tiber die
Natur der Laster, keine Werbeschrift fiir die Philosophie, sondern eine
Selbstdarstellung eines Kiinstlers und Humanisten. Zwar ist das Buch
der Form nach durchaus mittelalterlich, aber diese traditionelle Form
wird durch den neuen Inhalt gesprengt.

Das Werk beginnt, indem Franciscus lange tiber das Woher und
Wohin seines Lebens nachdenkt. Dieses Nachsinnen wird durch das
Erscheinen der « Wahrheit», einer Frau in unbeschreiblichem Glanz,
unterbrochen. Geblendet wendet sich Franciscus ab. Erst die Fragen
der « Wahrheit» ermutigen ihn, mit ihr zu sprechen. Durch das nun
folgende Gesprich gewinnt Petrarca solche Zuversicht, dal er schliel3-
lich furchtlos der « Wahrheit» in die Augen blicken kann. Nun ist
Franciscus bereit fiir eine Gewissenspriifung. Die « Wahrheit» tritt
jedoch im folgenden Gesprich in den Hintergrund und bleibt nur noch
als stumme Richterin anwesend. Die « Wahrheit» erfiillt zwei Funktio-
nen: sie ist Zeugin und stillschweigende Richterin der Menschen und
soll Petrarca auf den Dialog vorbereiten, denn Wahrheit wird von
Menschen im Gesprich geschaffen. Die Bedingung eines solchen
Gesprichs griindet jedoch in der Bereitschaft, der « Wahrheit in die

44 S, WENZEL, <Petrarcas <(Accidia»> in: A. Buck (Hrsg.), Petrarca, (Wege der For-
schung, Bd. 353) Darmstadt 1976, S. 349-366; E. Loos, <Die Hauptsiinde der Acedia in
Dantes Commedia und in Petrarcas Secretum. Zum Problem der italienischen Renais-
sance», in: F. ScHALK (Hrsg.), Petrarca. Ein Beitrag zu Werk und Wirkung, Frankfurt a.M.
1975, S. 156-183.



390 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

Augen zu sehen». Der hl. Augustinus, der mit der « Wahrheit» Fran-
ciscus aufsuchte, soll die Aufgabe ibernehmen, die schwere und lang-
wierige Krankheit des Franciscus zu heilen.

Im ersten Gesprich stellt Augustinus die Frage, ob sich Franciscus
seiner Sterblichkeit bewuft sei. Der Mensch neige dazu, sich tiber sein
Elend und den Tod hinwegzutduschen. Wenn er sein Elend in vollem
Ausmal erkennen wiirde, wiinschte er, gesund zu werden (1. Zhese). Ex
wiirde sein Ziel mit Eifer verfolgen (2. 7hese) und es schlieSlich auch
erreichen (3. 7hese). Das Gliick des Menschen hingt nach Augustinus
allein vom Willen ab. Franciscus widerspricht Augustinus’ Ermahnun-
gen heftig: Wie kann man verkennen, da} Armut, Schmerz, Schande,
Krankheit und Tod Dinge sind, die als groBes Ungliick betrachtet
werden und den Menschen ohne seine Zustimmung treffen ? Nicht alles
ist Willen, vieles ist Schicksal.

Damit haben die beiden Gesprichspartner Position bezogen.
Petrarca expliziert am Beispiel seiner Person, was er unter Fortuna
versteht. Er ist der Zeitgenosse, der die Schicksalsschlige und die
Umwilzungen seiner Zeit erfuhr: Exil des Papsttums, Pestjahre 4%, wirt-
schaftliche Krisen, chaotische Zustinde in Italien und Kriege. Thm
gegeniiber steht Augustinus, der die Virtus verteidigt. Dieser Konflikt
zwischen Virtus und Fortuna, die geradezu als Pole der Philosophie
Petrarcas gelten kénnen, 1iBt sich durch das ganze Buch hindurch
verfolgen.

Fiir Augustinus griindet das richtige Wollen in der Betrachtung des
menschlichen Elends und der meditatio mortis. Das BewuBtwerden der
conditio humana ist der Antrieb fiir das tugendhafte Handeln. Die Idee
der meditatio mortis ist ein Merkmal seines praxisbezogenen Denkens.
Die logische Aussage des Satzes «homo est animal rationale» ist zwar
wahr, aber ohne Nutzen fiir die menschliche Praxis. Die Aussage ist nur

45 Die Reaktion Petrarcas auf die Pestjahre 1348,/49 lassen sich in seinen Briefen
nachlesen. (Z.B. «Brief an Socrates in Avignon» vom 12. Mirz 1350, in: F. PETRARCA,
Dichtungen, Briefe, Schriften, ausgew. und eingel. von W. Eppelsheimer, Frankfurt a.M.
1980, S. 67-82).

Das Secreturm, entstanden im Oktober 1342 bis April 1343 in Avignon/Vaucluse,
wurde vor 1358 von ihm selbst iiberarbeitet. Hans Baron hat versucht zu zeigen, daf3 die
Uberarbeitung wahrscheinlich schon 1353/54 in Mailand stattgefunden hat. Fiir uns ist
die Untersuchung Barons hauptsichlich deshalb von Interesse, da Baron nachzuweisen
versucht, daB3 die Beschreibung der avarstia und die der accidia mit groBer Wahrschein-
lichkeit in Mailand neu geschrieben wurde. Vgl. H. BARON, (Petrarcas <Secretum)> : Was it
revised, and why ? The draft of 1342/43 and the later changes», Bibliothéque d’Humanisme
et Renaissance 25 (1963), S. 489-530.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 391

dann von Nutzen, wenn sie auf den einzelnen Menschen bezogen wird.
Nicht die formale Richtigkeit einer Aussage, sondern ihr Vollzug schafft
fiir Petrarca Wahrheit. Die Umgestaltung des Wahrheitsbegriffs setzt
den Menschen als handelndes Wesen voraus. Nicht die Erkenntnis der
Wahrheit, sondern das tugendhafte Handeln, die Virtus des sterblichen
Menschen, steht im Zentrum seiner Philosophie. Das Ziel dieser Phi-
losophie ist nicht absolute Wahrheitserkenntnis, sondern Selbster-
kenntnis und Existenzbewiltigung. Man kann bei Petrarca von einer
relativen Wahrheit sprechen, die erst durch den Handlungsvollzug ent-
steht und sich der menschlichen Kontingenz der Welt voll bewul3t
fst4e,

Das zweite Gesprich handelt von den sieben Lastern. Die superbia
steht am Anfang des Gesprichs. Thr folgen die invidia, vana gloria, gula,
ira, luxuria und schlieBlich die accidia. Wie stark Petrarca den mittel-
alterlichen Lasterkatalog umgestalte: und ihm einen neuen, humanisti-
schen Sinn gibt, 146t sich schon an der superbia erkennen. Superbia wird
nicht als Blasphemie gedeutet, sondern als ein falsches Verstindnis der
Rhetorik, welches als Uberschitzung Petrarcas als Dichter verstanden
wird. Die vana gloria meint Petrarcas Ruhm als Dichter*” und die Juxuria
behandelt Petrarcas Verehrung der Laura und seine Liebe zu ihr. Von
der invidia, der avaritia, der gula und der 7/ra wird Franciscus freige-
sprochen. Die accidia wird am Ende des zweiten Gesprichs behandelt,
bevor im dritten Gesprich noch einmal ausfiihrlicher der Dichterruhm
und die Liebe zu Laura diskutiert werden.

4 Zur Kontingenz der Welt, vgl. F. PETRARCA, Le Familiari, hrsg. von V. Rossi,
Firenze 193342, [4. Bd. hrsg. von U. Bosco], XXII.14,1: « Mutantur assidue res huma-
ne...; denique una est horum que videmus omnium stabilitas, non stare ; una fides fallere ;
una requies, circumvolvi. »

47 Das Secretum wurde nach der Verleihung des Dichterlohrbeers beschrieben. Das
dritte Gesprich, das fiir das Verstindnis der Acedia nicht dargestellt werden muB, behan-
delt Franciscus’ «diamantene Ketten»: die Liebe zu Laura und Franciscus’ Streben nach
Ruhm. Die Verurteilung des Ruhms, die am SchluB3 des Buches steht, bedeutet eine
Wende in Petrarcas Denken. Wurde in den frithen Werken gloria und virtus gleichgesetzt,
wird seit dem Secrezum der Widerspruch von virtus und gloria festgestellt. Das tugendhafte
Handeln garantiert noch nicht ruhmreiche Lebensbewiltigung. Das Scheitern, trotz
tugendhafter Lebensfithrung, wird im Secretum reflektiert.

Der Begriff « Fortuna» fand in der neueren Petrarca-Forschung groBes Interesse.
K. HEITMANN, Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit. Kéln/Graz
1958; E. KESSLER, Petrarca und die Geschichte. Geschichtsschreibung, Rhetorik, Philoso-
phie im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit (Humanistische Bibliothek. Abhandlun-
gen, Texte, Skripten. Reihe I: Abhandlungen, Band 25); Miinchen 1978.



392 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

Acedia ist das Leiden, das aus der adversitas fortunae entspringt. Die
Klage gegen das unvorteilhafte, miBBliche Schicksal zieht sich durch das
ganze Buch. Schon am Anfang des Buches erkennt «die Wahrheit», dal3
Franciscus von einer gefihrlichen Krankheit befallen ist und bittet
Augustinus, Franciscus zu heilen. Die periculosa et longa egritudo*® kann
durchaus mit der Acedia des zweiten Gesprichs in Beziehung gebracht
werden, da dort dieses Laster mit egritudo*® gleichgesetzt wird. Diese
Seelenkrankheit, sagt Augustin, nennen die Modernen accidia, die Alten
heillen sie egritudo.

A.: Habet te funesta quedam pestis animi, quam accidiam
moderni, veteres egritudinem dixerunt. >

Mit den Alten sind die Stoiker gemeint, die die aegrstudo als eine der
vier Hauptleidenschaften der Seele kannten. Petrarca scheint sich hier
vor allem auf ihre Darstellung in den Zusculanen’' Ciceros und der De
consolatione Philosophiae®® des Boethius zu beziehen.

Schon den Namen der Seelenkrankheit haBBt Franciscus. Diese See-
lenkrankheit ist ein offener Weg in die Verzweiflung. Anders als die
anderen Krankheiten quilt ihn die accidia nicht nur zeitweilig, sondern
peinigt ihn ganze Tage und Nichte, so hartnickig lastet diese Pest
bisweilen auf ihm. Hinzu kommt, dal er sich mit einer gewissen

8 F. PETRARCA, Opere latine, hrsg. von A. Bufano, 2 Bde., Turin 19771,

# Mit «aegritudo» wird die Acedia schon bei Vincenz von Beauvais (Specalum doc-
trinale, Douai 1624 [Repr.: Graz 1965], 1. IV cap. CXLIII, S. 382) gleichgesetzt. Vinzenz
war wahrscheinlich von Augustinus, De civitate Dei 14,7 beeinfluB3t.

50 PETRARCA (1977), S. 140.

*t Cicero, Gespriche in Tusculum (lat.-dt.), ibers. mit Anmerkungen von O. Gigon, 2.
verbesserte Auflage, Miinchen 1970. Das 3. Buch ist der «aegritudo» gewidmet.

’2 Boethius, De consolatione Philosophiae, 1. Buch.

Einen interessanten Vergleich bietet in diesem Kontext die Darstellung der aegritudo
(die von Petrarca mit der Acedia identifiziert wird) bei Petrarca und Boethius. Nachdem
Boethius der « Philosophia» den Leidensweg geschildert hat, (4. Gedicht, 4. Prosa und
5. Gedicht, 5. Prosa) versucht die « Philosophia», den zum Tod Verurteilten, mit dem
Gedanken an den iibergeordneten Weltbau, in dem nichts ohne Zufall und ohne Sinn
geschehe, zu trésten. «Bist du der Meinung, dal dieser Weltbau durch planlose und
willkiirliche Zufille getrieben wird, oder glaubst du, daB3 ihm irgendeine verniinftige
Leitung innewohnt?

Auf keinen Fall, sprach ich, méchte ich glauben, daf3 so Bestimmtes sich in zufilliger
Planlosigkeit bewegt, sondern ich weiB3, daB3 seinen Werken der Schépfer vorsteht, Gott,
und niemals wird wohl der Tag kommen, der mich von der Wahrheit dieses Satzes
abbringt. » Boethius, 7rost der Philosophre, Stuttgart 1978, S. 56.

Die Distanz zu Petrarca kénnte nicht gréBer sein. Hier die verniinftige Leitung des
Weltenbaus, dort die uneinsehbaren Schicksalsschlige.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 393

Wollust an seinem Schmerz weidet und sich nur ungern von ihm
trennt.

«Et (qui supremus miseriarum cumulus dici potest) sic lacrimis et doloribus
pascor, altra quadam cum voluptate, ut invitus avellar». 3

Augustinus fordert Franciscus auf, den Ursachen dieser Krankheit
nachzugehen. Nicht ein bestimmter Schicksalsschlag, so meint Francis-
cus, rufe seine Traurigkeit hervor, sondern ein Meer von Plagen. Wenn
das Schicksal mit seinem Heer von Ungliick die Seele belagert hilt und
zu seiner Bezwingung das ganze Elend des menschlichen Lebens, die
Erinnerung an die vergangenen und die Angst vor zukiinftigen Ubeln
herbeifiihrt, tritt jene traurige Stimmung ein, in der kein Ausweg, keine
Hoffnung und kein trostlicher Gedanke mehr besteht. Keine Wunde,
die das Ungliick ihm schligt, kann heilen; alle erlittenen Wunden
schmerzen ihn. SchlieBlich verachtet er alles Menschliche.

Accedit et humane conditionis odium atque contemptus. *4

Auch Augustinus erschrickt vor so viel Elend. Zuerst, meint Augu-
stinus, zirne er dem Schicksal. Warum soll der Mensch, protestiert
Franciscus, das iibermiitige, grausame, blinde Schicksal, das mit dem
Menschen nach freier Willkiir spielt, nicht hassen? Augustinus’ Ant-
wort ist aufschluBreich. Er appelliert nicht an einen Weltenplan, wie
z.B. Boethius, sondern versucht, Franciscus zu zeigen, dal3 es anderen
Menschen schlechter geht und er deshalb mit seinem Schicksal zufrie-
den sein kdnne. Er leide nicht an Armut, Hunger, Durst oder Kilte.
Uberhaupt rit er ihm zu mehr Bescheidenheit®s. Franciscus vermag
dieser Ratschlag aber nicht iiber sein ganz personliches Schicksal
hinwegzutrésten. Solange seine Zukunft nicht gesichert ist und er
immer fiir andere leben mul3, kénne er die goldene Mitte nie erlangen.
Dieser Wunsch wird nach Augustinus keinem Menschen erfiillt. Die
Méglichkeit sich zu verwirklichen ist immer abhingig vom gesellschaft-
lichen Leben’®¢. Dem menschlichen Gliick sind durch seine gesell-

53 PETRARCA (1977), S. 142.

54 Tbid., S. 144,

’% Ibid., S. 148 « Finem constitue, quem transire ne possis quidem si velis. » (Zitat aus
Seneca, Epist. ad Lucilium ¥ V,11.) Petrarca denkt auch an die «aurea mediocritas» von
Horaz.

*¢ «'Tu ne igitur in tanto rerum humanorum turgine, tanta varietate successum,
tantaque caligine futurorum et, ut brevitur dicam, sub imperio positus fortune, solus ex



394 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

schaftliche Natur Grenzen gesetzt. Die Selbstverwirklichung ist von der
Gesellschaft abhingig und kann durch die Gesellschaft verhindert wer-
den. Sich aus der Gesellschaft endgiiltig zu entfernen, wird als Mog-
lichkeit gar nicht in Erwigung gezogen: der Mensch ist ein soziales
Wesen?®’. Das Leben in der Gesellschaft ist sorgenreich. Eine zeitwei-
lige Distanz kann aber durchaus heilsam sein, um zur Gesellschaft
reflexive Distanz zu gewinnen und dadurch den sozialen Charakter
echter Humanitit zu entdecken *8. Dieses Denken erméglicht aber auch
eine entschiedene Gesellschaftskritik.

Accidia ist auch das Leiden an den MiBstinden und den Ungerech-
tigkeiten der Welt.

«Quis vite mee tedia et quotidianum fastidium sufficienter exprimat,
mestissimam turbulentissimamque urbem terrarum omnium, angustissi-
mam atque ultimam sentinam et totius orbis sordibus exundantem ? Quis
verbis equet que passim nauseam concitant: graveolentes semitas, permitas
rabidis canibus obscenas sues, et rotarum muos quatentium stridorem aut
transversas obliquis itineribus quadrigas ; tam diversas hominum species, tot

cunctis hominum milibus curarum vacuam etatem ages ? Vide quid cupias, mortalis ; vide
quid postules! Quod vero non tibi te vicisse conquereris, non inopie sed servitutis est;
quam licet, ut tu idem asseris, miserrimam esse confitear, tamen, si circumspices, pau-
cissimos hominum sibi, vixisse reperies. Nam et hi qui putantur felicissimi et quibus
innumerabiles vivunt, se ipsos simul aliis vivere, vigiliarum et laborem assiduitate
testantur.» Ibid., S. 152f.

’7 Petrarca versucht also hier eine Deutung der Acedia, die der asketischen Acedia
von Evagrius Ponticus (+499) diametral gegeniibersteht.

Praxis ist bei Evagrius eine spirituelle « Methode, die den leidenschaftlichen Teil der
Seele reinigt. » (Evagre le Pontique [1970], § 78.) Der politische Praxisbegriff ist bei ihm,
wie schon bei Plotin, vé6llig entpolitisiert. Die Anachorese ist bei Evagrius die Bedingung
der Méglichkeit ménchischer Praxis. Die Evagrische akedza ist vor allem eine Bedrohung
der Hesychia und der ménchischen Praxis: Der Ménch wird unruhig, er langweilt sich,
wird faul, will die Zelle verlassen, denkt voll Wehmut an die Welt zuriick, zweifelt am
Sinn der Askese und will schlieBlich sogar das Monchsleben aufgeben. Anders als die
anderen Laster, ist die Acedia ein typisch mdnchisches Laster, das erst durch die Anachorese
entsteht und mehr als die anderen Laster an die spezielle Lebensform des Monchs
gebunden ist.

Die Verneinung der Welt wird bei Evagrius zur moralischen Pflicht. Die Weltver-
neinung ist fiir die Erlangung des Gliicks notwendig. Die Zuneigung zum gesellschaft-
lichen Leben war fiir ihn lasterhaft und Ursprung fiir andere Laster. Die Hauptidee der
Evagrischen Praxis ist die Weltverneinung, die als Reinigung (katharsis) verstanden wird.
Die Acedia ist die Negation der ménchischen Praxis und deshalb lasterhaft.

’8 « Nam in eo quod tibi nondum te vixisse quereris quod ve tumulus urbium sto-
macharis, et maximorum hominum similis querela, et illa cogitatio quod tua sponte in hos
incideris anfractus tuaque sponte, si omnino vel ceperis, possis emergere, non parvum tibi
conferent solamen. » PETRARCA (1977), S. 162.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 395

horrenda mendicantium spectacula, tot divitum furores: illos mestitia defi-
xos, hos gaudio lasciviaque, fluitantes; tam denique discordantes animos,
artesque tam varias, tantum confusis vocibus clamorem, et populi inter se
arietantis incursum ? Que omnia et sensus melioribus assuetos conficiunt et
generosis animis eripiunt quietem et studia bonarum artium interpellant.
Ita me Deus ex hoc naufrigio puppe liberet illesa, ut ego sepe circumspiciens
in infernum vivens descendisse michi videor. I nunc, et boni aliquid tecum
age. I nunc, et honestis cogitationibus incumbe !

«I nunc et versus tecum compone carores>.» >’

«Wer vermag meinen Ekel und UberdruB mit Worten schildern? Ach,
diese hiBlichste, unruhigste Stadt der Welt, worin aller Auswurf und
Schmutz der Erde aufgehiuft ist! Keine Worte kommen dem Abscheu
gleich, den ich vor ihr empfinde. Diese iibelriechenden StraBlen voll klif-
fender Hunde und garstiger Schweine, dies Ridergerassel auf allen Stra-
Benpflastern, Pferdegespanne, die den Durchgang versperren, widerliche
Menschen aller Art, das hiBliche Bild von Bettlern neben iibermiitigen
Reichen, von jammervollem Elend neben toller Freude, iiberall Zank und
Streit, Lug und Trug, dies Durcheinander von schreienden Stimmen, dies
Gewiihl des sich dringenden und stoBenden Pobels! Solche Dinge reiben
den Geist auf, der an ein besseres Leben gewohnt ist, rauben ihm alle Ruhe
und stéren ihn im Studium der edlen Wissenschaften. Mége mich Gott mit
heilem Nachen aus diesem Schiffbruch retten! Manchmal glaube ich mich
lebendigen Leibes in der Hélle begraben. Da soll man noch groflen Dingen
und edlen Gedanken sich hingeben! <Da gehe ich und dichte in Ruhe
wohlklingende Verse».»®0

Acedia ist nicht mehr tristitia de spirituali bono, sondern kénnte
taedium civitatis, Ekel am stidtischen Treiben in Avignon, genannt
werden.

Der Schliissel zum Verstindnis der accidia bei Petrarca ist das Ver-
stindnis der Fortuna. Man erfal3t Petrarca nicht, wenn man bei diesem
zentralen Problem hauptsichlich auf antike Theorien hinweist. So
kommt Heitmann zu der verzerrten Vorstellung, die fiir seine Petrarca-
Deutung grundlegend ist: « Die christliche Vorstellung vom Grund des
Weltgeschehens ist ganz eindeutig: Gottes Vorsehung regiert alles,
plant alles, bewirkt alles. Nichts entzieht sich ihr: kein Sperling kann

5% Ibid., S. 156.
60 F. PETRARCA, Briefan die Nachwelt. Gespriche iiber die Weltverachtung. Von seiner und
vieler Unwissenbeit, iibers. und eingel. von H. Hefele, Jena 1905, S. 70.



396 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

ohne ihr Wollen vom Dach fallen...»%!. Da man Petrarca schwer mit
dem geliufigen Wissenschaftsbetrieb seiner Zeit in Beziehung bringen
konnte, verbannte man ihn meistens aus der Philosophiegeschichte des
spiten Mittelalters. Wenn man jedoch Petrarca als Denker versteht, der
in seine Zeit eingriff und nicht abseits stehen konnte, kann Petrarca neu
gedeutet werden. Gerade das Fortuna-Problem, das als eines der meist-
diskutierten Probleme der Renaissance gilt2, muf3 auf seine Wurzel im
spitmittelalterlichen Denken iiberdacht werden.

Diesen Weg geht Kessler in seinem Buch Petrarca und die Geschich-
t¢%3. Das optimistische Band, das im Spitmittelalter zwischen intellectus
und fides endgiiltig zerriB3, stellte erneut die Frage nach der Notwendig-
keit und dem Zufall im geschaffenen Kosmos. Das Zufillige, das inner-
halb des de potentia Dei ordinata geschaffenen Kosmos als Wunder
erklirt werden konnte, war ein seltenes akzidentelles Ereignis. Riickt
jedoch Gott, de potentia Sua absoluta ins Zentrum der Reflexion, steht der
allmichtige Gott iiber allen Ordnungen. Die Welt, wie sie der Mensch
sieht, konnte auch anders sein, da Gott zu jeder Zeit in sie eingreifen
kann. In solch einem Weltbild ist das Zufillige keine Ausnahme mehr.
Vielmehr ist der ganze Kosmos kontingent, das heiBt, alles kénnte auch
anders sein. Gott kann handeln wie er will, er ist keiner Notwendigkeit
unterworfen. Er kann jede Wirkung, die normalerweise durch die
Zweitursache entsteht, direkt hervorbringen. Diese « Verabsolutierung
des Omnipotenzgedankens» (Blumenberg) stellt die menschliche Er-
kenntnis in Frage. Der Mensch erlebt die Welt als Kontingenz. Die
Folge dieser Position ist eine «radikale Verunsicherung des Men-
schen»®. Auf dieser Grundlage mul3 die Entstehung des Fortuna-
Problems angegangen werden. Der Dualismus zwischen potentia Dei
ordinata und potentia Dei absoluta kénnte zwar theologisch in Gott als
dem Ursprung beider Ordnungen aufgehoben werden, muf aber fiir
den Menschen als handelndes Wesen eine untragbare Belastung sein.
Dieser konnte sich nicht mehr auf eine absolute Ordnung berufen, um
sein Handeln zu rechtfertigen. Sogar die GewiBlheit, dal er fiir sein
gutes Handeln belohnt werde, ist ihm genommen®’. Die Rechtferti-

6! HErrMANN (1958), S. 43.

62 B, GARIN, Der italienische Humanismus, Bern 1947.

63 KessLER (1978), S. 141-158.

¢ Vgl. R. ImBacH, <Wilhelm von Ockhamy, in: O. HérFe (Hrsg.), Klassiker der
Philosophie, Bd. 1, Miinchen 1985, 2. Auflage, S. 220.

65 KessLEr (1978), S. 145.



Acedia und Melancholie im Spitmittelalter 397

gungslehre ® wird in Frage gestellt. Dem viator mundi, dem Pilgerer in
der ihm fremden Welt, ist die Gewil3heit, durch tugendhaftes Leben
und Unterwerfung unter die positive Ordnung ins Himmelreich zu
gelangen, genommen. «... die Relation zwischen Weg und Ziel ist nur
eine formale, da der Mensch sich nicht mehr durch sein Verhalten in
dieser Welt, und sei es auch nur annihernd, zu rechtfertigen und die
«vita aeterna» zu verdienen vermag. Was immer der Mensch auch tut,
welchen Weg er auch wihlt, Sicherheit hat er nur tiber das Dg/f des
Gehen-Miissens, das W7e bleibt nicht nur im Dunkeln, sondern ist
letztlich sogar ohne Bedeutung fiir die Erreichung des Zieles, da weder
die Unterwerfung unter die positive Ordnung noch die Auflehnung
gegen sie auf Gottes Entscheidung EinfluB3 zu nehmen vermag, »¢’
Diese « Umdeutung des Viator-Bildes durch die Omnipotenz-Pro-
blematik » %8 zeigt den Weg, wie accidia bei Petrarca verstanden werden
mul}. Bei Thomas von Aquin ist Acedia eine Traurigkeit iiber das
geistige Gut. Dieses nennt er die Summe aller Ordnungen. Acedia
entsteht durch die Abneigung gegen das tugendhafte Streben, das per
definitionem nach dem hochsten Gut strebt. Acedia ist eine Verwirrung
des appetitivum, so dall das wahrhaft Gute, das rational erkannt werden
kann, als scheinbar Schlechtes verstanden wird. Diese Trennung zwi-
schen scheinbar und wahrbaft ist bei Petrarca nicht mehr méglich. Die
wahre Ordnung ist nicht erkennbar. Ist bei Thomas von Aquin die
Acedia ein Konflikt mit der absoluten Ordnung, so ist die accidia Petrar-
cas ein Konflikt mit der kontingenten Ordnung. Petrarca versucht aber
zu zeigen, dal selbst in dieser kontingenten Welt, die den Menschen
zum Spielball des Schicksals macht, der Mensch nicht ungliicklich sein
mulB, sondern durch die richtige Haltung sich mit dem Schicksal ver-
sohnen kann. Accidia ist nicht mehr der caritas entgegengesetzt, sondern
der stoischen Seelenruhe, die sich von den Gemeinheiten des Lebens
nicht kleinkriegen 146t und sogar versucht, mutig in der Welt zu beste-
hen und tugendhaft zu handeln. Accidia entsteht nicht durch eine
falsche Einsicht, wie bei Thomas, sondern durch eine richtige Einsicht
in die Kontingenz der Welt, zu der man aber eine falsche Haltung hat.
Accidia ist noch ein Laster, aber kein theologisches Laster mehr und der

66 P. VIGNAUX, Justification et prédestination au XIV® siécle. Duns Scotus, Pierre d’Au-
riole, Guillaume d’Occam, Grégoire de Rimini, Paris 1934,

67 KessLER (1978), S. 145.

68 Ibid.



398 Acedia und Melancholie im Spitmittelalter

Melancholie des biirgerlichen Zeitalters viel verwandter als der Tho-
masischen Acedia.

Zwischen Melancholie und Acedia besteht eine Beziehung, die
anhand von Petrarca veranschaulicht werden kann und die erklirt, wie
das Laster sikularisiert wurde. Bei Petrarca wird die sich wandelnde
Welt reflektiert, und der UberdruB3 an der realen Welt tritt in den
Vordergrund.

Die Melancholiekritik hat die gesellschaftliche Bedingtheit der
melancholisch gestimmten Wirklichkeitsauffassung und -gestaltung
betont®. Ob die Melancholie als Mutter der Kontemplation und des
Genies gepriesen und von einigen Dichtern des 17. und 18. Jahr-
hunderts heiliggesprochen wurde, ob sich die Dichter in ihrem Welt-
schmerz gefielen und der melancholisch gestimmte Kiinstler sich als
Mirtyrer fihlte, oder ob die Melancholie als Gabe sich zu ekeln und so
als Antrieb und Motor zu produktiver politischer Aktion verstanden
wurde: nie kann die Melancholie nur auf ein Temperament und eine
Krankheit zuriickgefiihrt werden, sondern mul3 auch als gesellschaftli-
ches Phinomen betrachtet werden, das als solches grundlegenden Ver-
inderungen unterworfen ist. Dieser Ansatz, der sich bei der Melancho-
lieforschung als fruchtbar erwies, kann auch auf die Acediaforschung
angewendet werden. Die Geschichte der Acedia darf nicht losgelost
von sozialen und geschichtlichen Zusammenhingen gedeutet wer-
den.

89 W. LerENIES, Melancholie und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1969.



	Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

