
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Autor: Flüeler, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Flüeler

Acedia und Melancholie
im Spätmittelalter

Die Geschichte des Begriffs Acedia ist zeitlich auf das Mittelalter
beschränkt. Nach dem 16. Jahrhundert verschwindet die Acedia
allmählich — obwohl nie vollständig — aus dem Sprachgebrauch und ist nur
selten, im Sinne von Faulheit oder Trägheit, z.B. in religiösen
Erbauungsschriften zu finden '. Nebst dieser Deutung der Acedia als Faulheit
finden wir auch Interpretationen der Acedia als spirituelle Erfahrung
oder Krise2. Auch wird versucht, das Laster mit der Melancholie in
Beziehung zu setzen und als Vorläufer des modernen Melancholiebegriffs1 zu
verstehen.

Es ergeben sich mithin drei verschiedene Deutungen der Acedia,
die schwer miteinander zu vereinbaren sind: I. als Faulheit oder Trägheit,

II. als spirituelle Erfahrung und III. als Melancholie. Das Laster
Acedia4 hat eine lange Geschichte, die bis ins 4. Jahrhundert zurück-

1 Das in der katholischen Schweiz einflußreiche Philosophielehrbuch von B. Kaelin,
das bis in die 70er Jahre an Mittelschulen benutzt wurde, lehrte noch den Siebenlasterkatalog.

Zur Acedia schreibt Kaelin: «6. Aus der Trägheit entstehen Versäumnis der
Berufspflichten, Verweichlichung der religiösen Pflichten, überhaupt ein Heer von Sünden

; denn Müßiggang ist aller Laster Anfang. » (B. Kaelin, Lehrbuch der Philosophie,
2. Bd. : Ethik, Samen 1945, S. 85).

2 Vgl. R. Hauser, Art.: «Acedia», in: HWPh (1971), S. 73f. Der Artikel ist ein
Beispiel dafür, wie aus Unverständnis ein Begriff mystifiziert wird ; vgl. auch den
Kommentar in der dt. Thomas-Ausgabe, Bd. 17B, S. 413—20.

3 Z.B. in den Nachschlagebüchern, z.B. J.F. Niermeyer, Mediae Latinitatis Lexicon
Minus, Leiden 1976; DuCange I (Niort 1883) : « Melancholiae species, que Monachorum
propria est » (S. 52) ; vgl. auch J. Starobinski, Geschichte der Melancholie-Behandlung von den

Anfängen bis 1900, Basel 1960, S. 34—38; vgl. auch: Neue Zürcher Zeitung, Samstag,
12. April 1986 (Literatur und Kunst).

4 « Akedia » heißt ursprünglich Sorglosigkeit (incuria), kann jedoch auch positiv als

Sorgenlosigkeit aufgefaßt werden. Im klassischen Griechischen hatte der Begriff nichts



380 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

reicht5. Die erste schriftliche Darstellung der Acedia im Rahmen eines

Lasterkatalogs ist uns durch Evagrius Ponticus überliefert6. Der evag-
rische Achtlasterkatalog wurde im Westen durch Johannes Cassian7

bekannt. Seit Gregor dem Großen8 konkurrierte mit dem Achtlasterkatalog

ein Siebenlasterkatalog, der auf die Acedia als Laster verzich-

Lasterhaftes an sich. In der Septuaginta finden wir den Begriff insgesamt neunmal. Am
bedeutendsten für die spätere Deutung der Acedia ist zweifelsohne die Stelle in Psalm
118, 28 : enyctaxen he psyche mou apo akedian (anima mea dormavit prae taedio).

5 Die umfassendste Darstellung der Geschichte des Lasters Acedia : S. Wenzel, The

Sin of Sloth. Acedia in Medieval Thought and Literature, Chapel Hill 1967.
6 Früher wurde der evagrisch-cassianische Begriff «ClKTlöia» meistens auf Origenes

zurückgeführt. Neue philologische Studien haben jedoch gerade bei den wichtigsten
Quellen, die eine solche Annahme bestätigen könnten, deren Authentizität in Frage
gestellt. In der Vita des hl. Antonius wird die Acedia unter Wirkungen, die die
dämonischen Erscheinungen hervorrufen, aufgeführt. Eine andere wichtige Stelle ist die

Gleichsetzung des Mittagsdämons mit der Acedia im Psalmenkommentar des hl.
Athanasius. Vgl. : PG 26.896B ; PG 27,7; PG 27,376; PG 27,401 (zu Psalm 90).

Die Beurteilung der Stellung des Evagrius in der Geschichte des Begriffes der Acedia
ist wenig umstritten. Es kann angenommen werden, daß Evagrius das Laster Acedia nicht
erfunden hat. Evagrius, der Scholastiker und. Philosoph der Wüste um Alexandrien,
konnte wie in der Dämonologie, der Hesychia und der Lasterlehre, auch bei der Acedia,
den Geist des frühen Mönchtums in einer streng durchdachten Terminologie und klaren

Gedankenführung festhalten und dadurch der Nachwelt überliefern.
Die berühmten Lebensbeschreibungen der ersten Wüstenmönche erwähnen an

mehreren Orten die Versuchung durch den Dämon der Acedia. Es ist jedoch möglich, daß
die Autoren dieser Bücher von Evagrius beeinflußt waren. Die Darstellung der Acedia
bleibt immer auf die Mönche der nitrischen und sketischen Wüste und der Wüste von
Kellia bezogen und wird als eine Erfahrung dieser Mönche beschrieben. In diesem Sinne
verweist die Acedia in ihren Ursprüngen auf eine spezifische Lebensform. Acedia bei

Evagrius Ponticus: (1) Evagre le Pontique, Traitépratique ou le Moine, 2 Bde., eingel. und
hrsg. von A. und C. Guillaumont, Paris 1971, §§ 12 und 27—29 ; (2) Evagrius Ponticus, De
octo spiritualihus malitiae (PG 79,1157—60) ; ders., <De octo vitiosis cogitationibus (Anti-
rrheticus magnus)>, syr.-griech. (Rückübersetzung von W. Frankenberg), in : Abhandlungen

der königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, Philol.-Hist. Klasse, Neue
Folge, Bd. XIII, Berlin 1914, S. 512-31. Alle Texte übersetzt, in: Ch. Flüeler, Wandeides

Weltbezugs. Acedia bei Evagrius Ponticus und Francesco Petrarca, Liz.-Arbeit. (Masch.)
1983.

7 Jean Cassien, Institutions cénobitiques X, übers, und hrsg. von J.C. Guy (lat.-franz.),
Paris 1965, S. 382-425; ders., Conferences V, übers, und hrsg. von E. Pichery, Paris 1955,
Bd. 1, S. 187-217.

8 PL 76,620f. ; Gregor faßt tristitia und acedia, die bei Evagrius und Cassian als zwei
verschiedene Laster beschrieben wurden, zu einem einzigen zusammen. Die Tochtersünden

der Cassianischen tristitia (rancor, pussillanimitas, amaritio, desperatio) und acedia

(otiositas, somnolentia, importunitas, inquietudo, pervagatio, instabilitas mentis et
corporis, verbiositas und curiositas) lassen sich zum Teil im Gregorischen «Syntheselaster»
tristitia (malitia, rancor, pussillanimitas, desperatio, torpor circa praecepta, vagatio mentis

erga illicita) wiederfinden.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 381

tete. Daß anstelle der gregorischen Tristitia schließlich der Begriff
Acedia trat, bewirkten hauptsächlich Hugo von St. Victor9 und Petrus
Lombardus10. Indem der Lasterkatalog in die Sentenzen des Lombarden

aufgenommen wurde, war eine breite Wirkungsgeschichte während

der Scholastik gesichert. Die größte Verbreitung jedoch fand der

Siebenlasterkatalog und mit ihr die Acedia in den libri poenitentiales11,
also Schriften, die für den praktischen Gebrauch bestimmt waren, den
Priestern zum Predigen und den Laien als Beichtvorlage dienen sollten.

I

Ein berühmtes Beispiel einer populären Lastersumme ist die Summe

de vitiis et virtutibus12 von Wilhelm Peraldus13. Wilhelms Lastersumme
verdient als eine der ersten Summen dieser Art und aufgrund ihrer
erstaunlichen Verbreitung und Wirkung, die bis ins 17. Jahrhundert zu

belegen ist, besondere Beachtung14.
Der erste Teil wurde möglicherweise 123615 geschrieben und

behandelt die sieben Hauptlaster und ihre Tochtersünden. Acedia ist
das vierte Laster16. Die Acedia wird in vier Kapitel unterteilt:

9 Hugo von St. Victor, Expositio moralis in Abdiam II : « Quarta petitio est contra
tristitiam seu acediam» (PL 175,400); «Acedia, seu tristitia est incordinata amaritudo
animae, vel perversam anime taedium cum moerore» (PL 175,401).

10 Die ausschlaggebende Stelle bei Petrus Lombardus befindet sich in Sententiarum
libri quatuor II, XLII, 8 (PL 192,753): «acediam vel tristitiam...».

11 Literatur bei M.W. Bloomfield, Incipits ofLatin Works in the Virtues and Vices

1100-1500 A.D., Cambridge 1979.
12 Guillelmus Peraldus O.P., Summa Virtutum ac vitiorum, 2 Bde., Paris 1614.
13 Vgl. A. Dondaine, <Guillaume Peyraut. Vie et œuvres>,Archivumfratrumpraedi-

catorum 18 (1948), S. 162—236. Für die besonders interessante Wirkungsgeschichte
ansatzweise bei J. Loserth, <Johann von Wiclif und Guillelmus Peraldus. Studien zur
Entstehungsgeschichte von Wiclifs Summa Theologiae>, Sitzungsbericht der Akademie der

Wissenschaft in Wien, Phil.-hist. Klasse, Bd. 180 (1916), 3. Abh. ; R. Rudolf, <Heinrich
von Langensteins <Erchantnuzz der sund> und ihre Quellen>, in: G. Keil, R. Rudolf,
W. Schmitt, H.J. Vermeer (Hrsg.), Fachliteratur des Mittelalters. Festschrift für G. Eis,
Stuttgart 1968, S. 53-82.

14 Dondaine (1948) zählt allein 16 Wiegendrucke und 22 Drucke von 1512-1668 auf.
Zu ergänzen sind noch Lyon (1551) und die hier benützte Ausgabe: Paris (1614). Die
zahlreichen Manuskripte in ganz Europa zeigen, daß es sich um eines der beliebtesten
Bücher des späten Mittelalters handelt. Nach dem 17. Jahrhundert wurde das Buch nicht
mehr gedruckt.

15 Vgl. Dondaine (1948), S. 186f.
16 Die oft wiederholte Reihenfolge der Laster bei Wilhelm Peraldus: gula, luxuria,

avaritia, acedia, superbia, invidia und ira.



382 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Primo, ponemus ea quae possunt valere ad detestationem huius vitij. Secundo,

tangemus de diuersis generibus peccatorum quae pertinent ad hoc

vitium. Tertio, tangemus aliquid de remedijs contra vitium istud. Quarto, de

indiscreto feruore, qui acediae videtur esse contrarius17.

Die Lastersumme Wilhelms unterscheidet sich klar von den

Deutungen der Professoren. Er versucht nicht das Laster zu definieren, die
Zahl der Laster zu begründen, die Frage zu beantworten, ob es sich bei
der Acedia um ein Hauptlaster oder eine Todsünde handelt, sondern er
zählt Beispiele auf, versucht zu zeigen, wie sehr die Acedia Gott mißfällt,

den Teufel freut und dem Menschen schadet, und beschreibt
ausführlich alle Sünden,die aus der Acedia entspringen können.

Die Tochtersünden, siebzehn insgesamt, geben mehr Aufschluß
darüber, was Acedia sein könnte. Am ausführlichsten erörtert Wilhelm
die dilatio18. Dilatio kann zweifach verstanden werden: als dilatio
conversions und als dilatio confessionis. Die Deutung der dilatio, die für die
Acedia zentral ist, gehorcht den Dekreten des vierten Laterankonzils
(1215/16), die u.a. festlegten, daß jeder Christ mindestens einmal im
Jahr beichten und zur Messe gehen muß19. Dondaine bemerkt zu
Wilhelms Summe: «Peu de livres du moyen âge furent si parfaitement
indépendants de leur temps»20. Wilhelm vermeidet es, konkret zu werden.

Er kann von Pflichten reden, ohne daß man auf den ersten Blick
die historische Bedingtheit erkennt. Bei der Acedia muß Dondaines

Behauptung korrigiert werden. Die Acedia ist das Laster jener Christen,
die die christlichen Pflichten, die durch das Laterankonzil neu bestimmt
wurden, vernachlässigten. Die Summe sollte den Predigern als Vorlage
dienen und somit zur Verbreitung der christlichen Lehre beitragen. Als
solche wurde sie von den Zeitgenossen und den späteren Generationen
geschätzt. So schreiben Etienne de Salagnac und Bernard Gui : « Frater
Guillelmus de Peyrauta, vir devotus et verax, dyocensis Viennensis,
Lugdunensis, qui quanta et quam utilia scripserit, ...scilicet Summa de

vitiis et virtutibus perutilis ad predicationem»21. Das Insistieren auf den
christlichen Pflichten und die Verbreitung des christlichen Gedanken-

17 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 132.
18 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 146-59.
19 H. Denzinger, A. Schönmetzer (Hrsg.), Enchiridion symbolorum, Freiburg,

i.Br. 1965, 33. Auflage, §§ 812—14.
20 Dondaine (1948), S. 189.
21 Zitiert nach Dondaine (1948), S. 165.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 383

gutes durch Predigt und Beichte stimmen mit den Ideen des jungen
Predigerordens, dem Wilhelm angehörte, überein.

Neben den vernachlässigten religiösen Pflichten wird Acedia bei
Wilhelm vor allem als lasterhafte Faulheit beschrieben. Pigritia wird
mehrmals mit der Acedia gleichgesetzt. Gleich am Anfang steht : « Post

peccatum auaritiae, dicendum est de peccato Acediae: quia pigritia
interdum ex auaritiae sequitur»22. Auch der größte Teil der Tochtersünden

entspringt eindeutig der Faulheit23.

Wilhelm hat ein ganz anderes Zielpublikum als die Autoren älterer
Lasterdarstellungen. Während Evagrius für seine Mitbrüder in der
Wüste um Alexandrien, Cassian für seine Klosterbrüder und -Schwestern

in Marseille schrieb, verfaßte Wilhelm Peraldus seine Summe für
Prediger, die die christlichen Pflichten den Laien vermitteln muss-
ten.

Labor und servitium divinum sind bei Wilhelm so weit gefaßt, daß sie

religiöse und weltliche Pflichten umfassen. Das ganze Universum ist

fleißig: die Sonne geht jeden Tag auf, die Pflanzen wachsen und tragen
Früchte, die Ameisen sind ein Vorbild an Fleiß, nur der Acediosus will
faul sein24. Die Arbeit wird zu einem universalen Prinzip.

Daß seit dem 13. Jahrhundert die Acedia immer deutlicher als

Faulheit oder Trägheit gedeutet wurde, kann nicht als Verflachung des

spirituellen Lasters interpretiert werden, sondern ergab sich aus dem

22 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 132.
23 Schon die Definitionen der Folgelaster weisen auf die enge Beziehung mit der

Faulheit hin : 2. Mollitia : Mollis est ille qui cedit duris : id est tribulationibus succumbit.
Unde quando in opere inchoata aliquod durum occurrit, ipse ab opere desistit, et talis
frater est sua opera dissipantis (S. 140) ; 3. De somnolentia, ubi ponuntur duo exempla qua
valent contra eos, qui nomine contemplationis palliant pigritiam suam (S. 141); 4. De
otiositas, et quod stultus sit otiosus (S. 142) ; 6. Tarditas : Sicut enim acediosus differt
inchoare opus, quod facturus est: sic tarde procedit in opere iam inchoato (S. 159);
7. Negligentia : Et attenditur negligentia in hoc, quod homo non curat qualiter opus
inchoatum faciat, utrum bene vel male : sed hoc solum curat, ut ab onere laboris inchoati
se expediat. Negligentia vero hoc modo sumpta contraria est diligentiae (S. 159) ; 8.

Consummate : Hoc vitio laborant illi, qui raro ad perfectionem dueunt aliquod opus quod
inchoant (S. 160); 9. Remissio : Hoc vitio laborat ille, qui quotidie deterior efficitur. Si

inchoat aliquod opus, primo die strenue operatur, secundo die minus, ad ultimum nihil
(S. 161) ; 10. Dissolutio : Hoc vitio laborat ille, qui inveniens difficultatem in sui regimine,
sed dimittit omnino absque gubernatione... (S. 161); 12. Ignavia : Hoc vitio laborat ille,
qui potius eligit in miseria magna permanere, quam aliquantulum laboris sustinere
(S. 162).

24 Wilhelm Peraldus (1614), Bd. 2, S. 132f.



384 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Bemühen, das mönchische Laster auch für die Laien verbindlich zu
machen. Die Geschichte der Acedia in den populären Lasterbeschreibungen

ist noch recht wenig erforscht, weil die populäre Acedia in der

Historiographie immer als Fehldeutung des spezifisch mönchischen
Lasters verstanden wurde. Die Deutung der Acedia für die laboratores als

Faulheit ist jedoch folgerichtig, da für die Arbeiter ein ganz anderer

Praxisbegriff gelten mußte als für die Anachoreten des 5. Jahrhunderts
oder die Mönche des frühen Mittelalters. Der Acedia wird am Ende des

Mittelalters und zu Beginn der Neuzeit immer mehr die bürgerliche
Tugend der Arbeit gegenübergestellt25.

Wenn Bertold Brecht in den Sieben Todsünden der Kleinbürger26 den

Lasterkatalog parodiert, steht er am Ende einer Geschichte. Nur die
Farce vermag noch zu überzeugen, weil die Ideologie ihre Verbindlichkeit

verloren hat. Brecht erklärt die sieben Todsünden zu Tugenden27.
Nur in den Augen der Kleinbürger sind sie Sünden, da sie sich unter
kapitalistischen Bedingungen nicht leisten können, ein menschenwürdiges

Leben zu führen. Die Faulheit, aller Laster Anfang, wird verstanden

als Bequemlichkeit im Begehen des Unrechts. Sie gefährdet die

eigene Existenz und lenkt ab vom bürgerlichen Weg, der zu Glück und
Wohlstand führt.

Die Acedia wurde jedoch im Mittelalter nicht nur als Faulheit oder

Trägheit gedeutet. Berühmt ist die Äußerung von Thomas von Aquin,
der die Acedia von der Pigritia unterscheidet.

II

Thomas von Aquin definiert die Acedia folgendermaßen:

Huiusmodi autem tristitia semper est mala; quandoque quidem etiam
secundum seipsam, quandoque vero secundum effectum. Tristitia enim
secundum se mala est, quae est de eo quod est apparans malum, et vere

25 In meiner Lizentiatsarbeit (1983) habe ich Acedia immer auf einen bestimmten
Weltbezug, das heißt einen bestimmten Begriff der Praxis, hin gedeutet.

26 B. Brecht, <Die Sieben Todsünden der Kleinbürgert, Gesammelte Werke, Bd. 7,
Frankfurt a.M. 1968, S. 2860f.

27 Auch Eugène Sue hat eine Parodie des Lasterkatalogs geschrieben. Die Umdeu-
tung von Lastern in Tugenden ist ein beliebtes Unternehmen des frühen Sozialismus. Vgl.
Dolf Sternberger, Heine und die Abschaffung der Sünde, Frankfurt a.M. 1976 (vor allem
das 12. Kapitel).



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 385

bonum ; sicut e contrario mala delectatio est quae est de eo quod est appa-
rans bonum, et vere malum. Cum ergo spirituale bonum sit vere bonum,
tristitia quae est de spirituali bono, est secundum se mala28.

Acedia wird definiert als tristitia de spirituali bono. Der Versuch, das

Laster zu definieren, ist kennzeichnend für die Scholastik29. So versucht
auch Thomas, durch eine Definition der Laster das Wesen jedes Lasters

zu bestimmen und die genaue Anzahl der Laster zu begründen. Die
Entdeckung des ganzen Aristotelischen Corpus, vor allem der De anima
und der Nikomachischen Ethik, hat die Theologen jener Zeit herausgefordert,

die christliche Lasterlehre mit der aristotelischen Psychologie
zu versöhnen. Die aristotelische Theorie sollte dazu verwendet werden,
eine neue, gründlichere Theorie des moralischen Verhaltens zu formulieren.

Deshalb wird Acedia durch Tristitia definiert und nicht einfach
mit Tristitia gleichgesetzt. Die Tristitia war neben der Freude (gaudi-
um) eine Hauptleidenschaft, der auch andere Leidenschaften entspringen

konnten. Eine Definition erlaubte es, den Lastern einen festen,

systematischen Ort in der Moraltheologie zuzuweisen.
Für den Aquinaten entstehen die Laster durch eine Verwirrung des

appetitiven Teils der Seele. Objekte bewegen den appetitiven Teil der
Seele, der auf eine gewisse Weise reagiert. Einige Reaktionen sind gut,
andere werden böse genannt. Acedia, definiert als tristitia de spirituali
bono, heißt, daß diese Traurigkeit eine negative Reaktion des appetitiven

Teils der Seele ist, weil sie das geistliche Gut flieht. Nach der
Nikomachischen Ethik sind tristitia ntitlgaudium fundamentale Äußerungen

des appetitiven Teils der Seele, die alle Leidenschaften begleiten30.
Bei Thomas wird die Tristitia, ähnlich wie bei Aristoteles, als eine der
beiden Hauptleidenschaften verstanden, aus denen alle (elf)
Leidenschaften entspringen. Tristitia ist eine fundamentale Reaktion des

appetitiven Teils der Seele, mit der die psychologische Wurzel der Laster
erklärt werden kann. Die Tristitia ist nicht mehr ein Laster, sondern
eine Leidenschaft, welche Thomas als Bewegung der Seele versteht und
die Menschen ständig an die wesenhafte Einheit von Körper und Seele

erinnert. Nicht nur die Acedia, sondern auch die Gula (Völlerei) und

28 ST 11-11,35.1 co.
29 Wenzel (1967), Kp.3 ; R. Jehl, Melancholie und Acedia. Ein Beitrag zu Anthropologie

und Ethik Bonaventuras (Veröffentlichungen des Grabmann-Instituts Bd. 32), Pader-
born-München-Wien—Zürich 1984, S. 175—216.

30 NE 11,4.



386 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

die Luxuria (Wollust) können durch die Tristitia definiert werden; sie

entstehen aus dem appetitus intellectivus oder der voluntas31. Die Bestimmung

der Acedia in der Formel acedia est tristitia de bono spirituali dürfte
durch Johannes Damascenus vorbereitet worden sein. In den
lateinischen Ubersetzungen des Defide ortbodoxa (1150) von Burgundio von
Pisa wird Acedia als tristitia aggravans definiert32. Die offensichtlich
falsche Übersetzung33 diente jedoch in der Scholastik dazu, die Lasterlehre

mit derjenigen Cassians zu versöhnen und mit der aristotelischen

Psychologie zu verbinden.
Es könnte nun eingewendet werden, daß die Acedia nicht als

besonderes Laster verstanden werden kann, da jedes Laster durch die

Tristitia definiert werden kann und ein geistiges Gut flieht. Im zweiten
Artikel setzt sich Thomas also mit der Frage auseinander, ob Acedia als

spezielles Laster gedeutet werden kann34. Wenn die Acedia als spezielles

Laster gelten soll, muß auch eine besondere Tugend diesem Laster

gegenüberstehen. Der Gegenstand dieser Tugend ist nach Thomas das

bonum divinum. Dieses bestimmt auch den systematischen Ort des

Lasters in der Moraltheologie.

Et ideo dicendum est quod in spiritualibus bonis est quidam ordo; nam
omnia spiritualia bona quae sunt in actibus singularum virtutum, ordinan-
tur ad unum spirituale bonum, quod est bonum divinum; circa quod est

specialis virtus, quae est Caritas35.

Die Acedia nimmt also in diesem scholastischen Gebäude einen
sehr zentralen Platz ein. Die Acedia ist eine Abneigung gegen die
Summe aller Ordnung. Sie ist ontologisch und systematisch betrachtet
das schwerwiegendste aller Laster. Man kann sich aber des Eindrucks
nicht erwehren, daß die Acedia bei Thomas etwas sehr Abstraktes
darstellt und eher einem intellektuellen Problem der Universitätsprofessoren

gleicht als einer konkreten Erfahrung der Menschen jener Zeit.

31 ST 11-11,35.2 arg. 1 ; luxuria kann als tristitia de bono continentiae undgu/a als tristitia
de bono abstinentiae definiert werden.

32 Die griechische Passage ist in (PL 94,931) zu finden. Die lateinische Übersetzung
wurde von Fr. E.M. Buytaert ediert. (Franciscan Institute Publications «Text Series,
N° 8, St. Bonaventure (NY) 1955).

33 Vgl. Wenzel (1967), S. 53f. Schon Alexander von Haies machte auf die falsche
Übersetzung aufmerksam, doch interessierte ihn dieser Fehler wohl ebenso wenig, wie die

richtige ethymologische Ableitung (ST Titulus IV,559/60).
34 ST 11-11,35.2.
35 ST 11-11,35.2 co.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 387

Wenzel schreibt in seiner Geschichte der Acedia: «In the Summa

theologiae of Thomas Aquinas acedia is a general, universal form of
moral misconduct... it has reached the abstract, psychological stage...
losing in the process all accidential references to a specific social class,

geographical area, or religious life »36. Der Versuch jedoch, das Laster zu
definieren und in ein theologisches System einzuordnen, die
Ungereimtheiten, die zwischen Isidorischem bzw. Cassianischem und
Gregorischem Lasterkatalog bestehen, zu beheben, sind Fragen, die an
Universitäten diskutiert wurden und als Merkmale der Scholastik
verstanden werden können.

Der Vergleich mit Wilhelm Peraldus und der Tradition, die Acedia
als Faulheit oder Trägheit deutete, zeigt, daß sich Thomas von einer

populären Deutung distanzierte. Thomas behauptet, daß Acedia nicht
durchpigritia definiert werden könne37. Er stellt sich in die Tradition
derjenigen, die Acedia als Verletzung eines inneren Guts verstehen.
Acedia, verstanden als Faulheit, ist das Laster des Volkes. Bei jenen
Leuten, die sich jedoch der Kontemplation widmen können, ist die
Acedia sublimer, psychologischer. Acedia wird geistig und mit tristitia,
torpor, curiositas, taedium, jastitium, languor, inertia, amaritio, desperatio,

moeror, usw.38 verglichen. Die Acedia wird gewissermaßen sublimiert,
da die christlichen Pflichten, die man vom Volk verlangt, von den
Klerikern ohnehin erfüllt werden. Die « hörere » Acedia wird schließlich

als spirituelle Erfahrung gedeutet und verbindet sich mit der Lehre
von der spirituellen Trockenheit, der dunklen Nacht der Seele.

III

Auch die dritte Deutung, die Acedia als Melancholie, läßt sich im
Spätmittelalter nachweisen. Bedenkt man die Bedeutung des

Melancholiebegriffs in der Kulturgeschichte der Neuzeit, ist diese Tradition
die zukunftsweisendste.

36 Wenzel (1967), S. 46.
37 ST 11-11,35.2 arg. 3: «Ergo acedia nihil aliud esset quam pigritia». Dieses Argument

wird im corpus articuli widerlegt : « Similiter etiam non potest dici quod sit speciale
vitium acedia inquantum refugit spirituale bonum prout est laboriosum vel molestum
corpori, aut delectationis ejus impeditivum : quia hoc etiam non separaret acediam a vitiis
carnalibus, quibus aliquis quietem et delectationem corporis quaerit. »

38 Vgl. Wenzel (1967), S. 128f. n° 17.



388 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Der Vergleich von Acedia und Melancholie ist seit der Aufklärung
geläufig. Claude Fleury (1640-1723)39 behauptet, daß die Melancholie
eines der sieben oder acht Hauptlaster gewesen sei. Kierkegaard40
rechtfertigt die moralische Verurteilung der Schwermut durch die
Kirchenväter und kritisiert die Romantik, die die Melancholie oder den

Spleen zu einer Modekrankheit machten. Nach Huxley41 haben wir ein
Recht auf unsere accidia; das 19. und vor allem das 20. Jahrhundert
entdeckten die kreativen Kräfte der Acedia, weil seine Zeitgenossen so

viel Elend erleiden mußten. « The mal du siècle was an inevitable evil ;

we can claim with a certain pide that we have a right to our accidie. With
us it is not a sin or a disease of the hypochondries ; it is a state of mind
which fate has forced upon us.»42

Der impliziten These, Acedia als Vorläufer des neuzeitlichen
Melancholiebegriffs zu deuten, konnte Wenzel nicht zustimmen : « The two
terms are related only partially; they share some of the symptoms by
which they are characterized, such as unreasonable sadness, dejection, a

sad face, and so on. But although in medieval texts the melancholy
humor was occasionally considered a natural cause for acedia, I know of
no text which equates the two verbally.»43 Es fehlen bei der Melancholie

Merkmale, die für die Acedia wesentlich sind : Mangel an Fröm-

39 Vgl. Wenzel (1967), S. 186f.
40 « Heutzutage gilt es als etwas Großes, schwermütig zu sein ; insofern kann ich wohl

begreifen, daß Du dieses Wort zu milde findest ; ich schließe mich an eine ältere
Kirchenlehre an, welche die Schwermut zu den Kardinalsünden zählte. Wenn ich recht habe,
ist das freilich eine sehr unangenehme Aufklärung für Dich, denn es stellt Deine ganze
Lebensbetrachtung auf den Kopf. Vorsichtshalber will ich hier jedoch gleich bemerken :

ein Mensch mag Kummer und Sorgen haben, ja, sie mögen so unendlich sein, daß sie ihn
vielleicht sein ganzes Leben begleiten, und das mag schön sein und wahr, schwermütig
aber wird ein Mensch nur durch eigene Schuld », in : S. Kierkegaard, Entweder- Oder,
München 1978, (S. 738).

Schon in einer Randnotiz während den Examensvorbereitungen bemerkt Kierkegaard

: « Was wir in einer gewissen Beziehung mit dem < Spleen > bezeichnen und was die
Mystiker unter der Benennung < die matten Augenblicke > kennen, war im Mittelalter als

<acedia> [Akedia, Stumpfsinn] bekannt... und es verrät einen tiefen Einblick in die
menschliche Natur, daß die alten Moralisten die <tristitia> mit zu den Septem vitia
principalia zählten.» (ibid., S. 1012)

41 A. Huxley, <Accidie). On the margin, London 1928, S. 18—25; Huxley deutet die
Accidia besonders einseitig. Acedia als Faulheit wird als ungenaue Charakterisierung ganz
ausgeschlossen : « Inaccurate psychologists ofevil are wont to speak of accidie as though it
were plain sloth» (19).

42 Huxley, S. 25.
43 Wenzel (1967), S. 186.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 389

migkeit, Langeweile beim Ausüben religiöser Handlungen und die

Vernachlässigung religiöser Pflichten.
Daß jedoch Melancholie und Acedia trotzdem verwandt sind und

wie der Wandel der Bewertung, die erstaunliche Tatsache, daß sich ein
Laster in eine Tugend, in eine Modekrankheit und Quelle künstlerischer

Inspiration verwandelte, verstanden werden kann, zeigt uns die
vielleicht originellste Darstellung der Acedia im Spätmittelalter, die
accidia Petrarcas44. Um die accidia von Francesco Petrarca richtig zu
beurteilen, müssen wir sie mit den scholastischen und populären
Deutungen, die wir in den vorangegangenen Abschnitten dargestellt haben,
in Beziehung setzen. Die wichtigste Darstellung des Lasters finden wir
im Secretum. Das Buch stellt sich in die Tradition der philosophischen
Trostbücher und enthält eine sehr persönliche Gewissenserforschung,
anhand des mittelalterlichen Lasterkatalogs. Das Werk ist aber kein
mittelalterliches Bußbüchlein, keine scholastische Abhandlung über die
Natur der Laster, keine Werbeschrift für die Philosophie, sondern eine

Selbstdarstellung eines Künstlers und Humanisten. Zwar ist das Buch
der Form nach durchaus mittelalterlich, aber diese traditionelle Form
wird durch den neuen Inhalt gesprengt.

Das Werk beginnt, indem Franciscus lange über das Woher und
Wohin seines Lebens nachdenkt. Dieses Nachsinnen wird durch das

Erscheinen der «Wahrheit», einer Frau in unbeschreiblichem Glanz,
unterbrochen. Geblendet wendet sich Franciscus ab. Erst die Fragen
der «Wahrheit» ermutigen ihn, mit ihr zu sprechen. Durch das nun
folgende Gespräch gewinnt Petrarca solche Zuversicht, daß er schließlich

furchtlos der «Wahrheit» in die Augen blicken kann. Nun ist
Franciscus bereit für eine Gewissensprüfung. Die «Wahrheit» tritt
jedoch im folgenden Gespräch in den Hintergrund und bleibt nur noch
als stumme Richterin anwesend. Die «Wahrheit» erfüllt zwei Funktionen

: sie ist Zeugin und stillschweigende Richterin der Menschen und
soll Petrarca auf den Dialog vorbereiten, denn Wahrheit wird von
Menschen im Gespräch geschaffen. Die Bedingung eines solchen

Gesprächs gründet jedoch in der Bereitschaft, der «Wahrheit in die

44 S. Wenzel, <Petrarcas <Accidia» in: A. Buck (Hrsg.), Petrarca, (Wege der
Forschung, Bd. 353) Darmstadt 1976, S. 349—366; E. Loos, <Die Hauptsünde der Acedia in
Dantes Commedia und in Petrarcas Secretum. Zum Problem der italienischen Renaissance),

in : F. Schalk (Hrsg.), Petrarca. Ein Beitrag zu Werk und Wirkung, Frankfurt a.M.
1975, S. 156-183.



390 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Augen zu sehen». Der hl. Augustinus, der mit der «Wahrheit» Fran-
ciscus aufsuchte, soll die Aufgabe übernehmen, die schwere und
langwierige Krankheit des Franciscus zu heilen.

Im ersten Gespräch stellt Augustinus die Frage, ob sich Franciscus
seiner Sterblichkeit bewußt sei. Der Mensch neige dazu, sich über sein
Elend und den Tod hinwegzutäuschen. Wenn er sein Elend in vollem
Ausmaß erkennen würde, wünschte er, gesund zu werden (I. These). Er
würde sein Ziel mit Eifer verfolgen (2. These) und es schließlich auch

erreichen (3. These). Das Glück des Menschen hängt nach Augustinus
allein vom Willen ab. Franciscus widerspricht Augustinus' Ermahnungen

heftig: Wie kann man verkennen, daß Armut, Schmerz, Schande,
Krankheit und Tod Dinge sind, die als großes Unglück betrachtet
werden und den Menschen ohne seine Zustimmung treffen Nicht alles
ist Willen, vieles ist Schicksal.

Damit haben die beiden Gesprächspartner Position bezogen.
Petrarca expliziert am Beispiel seiner Person, was er unter Fortuna
versteht. Er ist der Zeitgenosse, der die Schicksalsschläge und die

Umwälzungen seiner Zeit erfuhr : Exil des Papsttums, Pestjahre45,
wirtschaftliche Krisen, chaotische Zustände in Italien und Kriege. Ihm
gegenüber steht Augustinus, der die Virtus verteidigt. Dieser Konflikt
zwischen Virtus und Fortuna, die geradezu als Pole der Philosophie
Petrarcas gelten können, läßt sich durch das ganze Buch hindurch
verfolgen.

Für Augustinus gründet das richtige Wollen in der Betrachtung des

menschlichen Elends und der meditatio mortis. Das Bewußtwerden der
conditio humana ist der Antrieb für das tugendhafte Handeln. Die Idee
der meditatio mortis ist ein Merkmal seines praxisbezogenen Denkens.
Die logische Aussage des Satzes «homo est animal rationale» ist zwar
wahr, aber ohne Nutzen für die menschliche Praxis. Die Aussage ist nur

45 Die Reaktion Petrarcas auf die Pestjahre 1348/49 lassen sich in seinen Briefen
nachlesen. (Z.B. «Brief an Socrates in Avignon» vom 12. März 1350, in: F. Petrarca,
Dichtungen, Briefe, Schriften, ausgew. und eingel. von W. Eppelsheimer, Frankfurt a.M.
1980, S. 67-82).

Das Secretum, entstanden im Oktober 1342 bis April 1343 in Avignon/Vaucluse,
wurde vor 1358 von ihm selbst überarbeitet. Hans Baron hat versucht zu zeigen, daß die
Überarbeitung wahrscheinlich schon 1353/54 in Mailand stattgefunden hat. Für uns ist
die Untersuchung Barons hauptsächlich deshalb von Interesse, da Baron nachzuweisen
versucht, daß die Beschreibung der avaritia und die der accidia mit großer Wahrscheinlichkeit

in Mailand neu geschrieben wurde. Vgl. H. Baron, <Petrarcas <Secretum> : Was it
revised, and why The draft of 1342/43 and the later changes), Bibliothèque d'Humanisme
et Renaissance 25 (1963), S. 489—530.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 391

dann von Nutzen, wenn sie auf den einzelnen Menschen bezogen wird.
Nicht die formale Richtigkeit einer Aussage, sondern ihr Vollzug schafft
für Petrarca Wahrheit. Die Umgestaltung des Wahrheitsbegriffs setzt
den Menschen als handelndes Wesen voraus. Nicht die Erkenntnis der

Wahrheit, sondern das tugendhafte Handeln, die Virtus des sterblichen
Menschen, steht im Zentrum seiner Philosophie. Das Ziel dieser
Philosophie ist nicht absolute Wahrheitserkenntnis, sondern
Selbsterkenntnis und Existenzbewältigung. Man kann bei Petrarca von einer
relativen Wahrheit sprechen, die erst durch den Handlungsvollzug
entsteht und sich der menschlichen Kontingenz der Welt voll bewußt
ist46.

Das zweite Gespräch handelt von den sieben Lastern. Die superbia
steht am Anfang des Gesprächs. Ihr folgen die invidia, vana gloria, gula,
ira, luxuria und schließlich die accidia. Wie stark Petrarca den
mittelalterlichen Lasterkatalog umgestaltet und ihm einen neuen, humanistischen

Sinn gibt, läßt sich schon an der superbia erkennen. Superbia wird
nicht als Blasphemie gedeutet, sondern als ein falsches Verständnis der

Rhetorik, welches als Überschätzung Petrarcas als Dichter verstanden
wird. Die vanagloria meint Petrarcas Ruhm als Dichter47 und die luxuria
behandelt Petrarcas Verehrung der Laura und seine Liebe zu ihr. Von
der invidia, der avaritia, der gula und der ira wird Franciscus
freigesprochen. Die accidia wird am Ende des zweiten Gesprächs behandelt,
bevor im dritten Gespräch noch einmal ausführlicher der Dichterruhm
und die Liebe zu Laura diskutiert werden.

46 Zur Kontingenz der Welt, vgl. F. Petrarca, Le Familiari, hrsg. von V. Rossi,
Firenze 1933—42, [4. Bd. hrsg. von U. Bosco], XXII.14,1 : «Mutantur assidue res humane...

; denique una est horum que videmus omnium stabilitas, non stare ; una fides fallere ;

una requies, circumvolvi. »
47 Das Secretum wurde nach der Verleihung des Dichterlohrbeers beschrieben. Das

dritte Gespräch, das für das Verständnis der Acedia nicht dargestellt werden muß, behandelt

Franciscus' « diamantene Ketten » : die Liebe zu Laura und Franciscus' Streben nach
Ruhm. Die Verurteilung des Ruhms, die am Schluß des Buches steht, bedeutet eine
Wende in Petrarcas Denken. Wurde in den frühen Werkeng/orà und virtus gleichgesetzt,
wird seit dem Secretum der Widerspruch von virtus und gloria festgestellt. Das tugendhafte
Handeln garantiert noch nicht ruhmreiche Lebensbewältigung. Das Scheitern, trotz
tugendhafter Lebensführung, wird im Secretum reflektiert.

Der Begriff «Fortuna» fand in der neueren Petrarca-Forschung großes Interesse.
K. Heitmann, Fortuna und Virtus. Eine Studie zu Petrarcas Lebensweisheit. Köln/Graz
1958; E. Kessler, Petrarca und die Geschichte. Geschichtsschreibung, Rhetorik, Philosophie

im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit (Humanistische Bibliothek. Abhandlungen,

Texte, Skripten. Reihe I: Abhandlungen, Band 25); München 1978.



392 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Acedia ist das Leiden, das aus der adversitasfortunae entspringt. Die
Klage gegen das unvorteilhafte, mißliche Schicksal zieht sich durch das

ganze Buch. Schon am Anfang des Buches erkennt «die Wahrheit», daß

Franciscus von einer gefährlichen Krankheit befallen ist und bittet
Augustinus, Franciscus zu heilen. Die periculosa et longa egritudo48 kann
durchaus mit der Acedia des zweiten Gesprächs in Beziehung gebracht
werden, da dort dieses Laster mit egritudo49 gleichgesetzt wird. Diese

Seelenkrankheit, sagt Augustin, nennen die Modernen accidia, die Alten
heißen sie egritudo.

A. : Habet te funesta quedam pestis animi, quam accidiam
moderni, veteres egritudinem dixerunt.50

Mit den Alten sind die Stoiker gemeint, die die aegritudo als eine der
vier Hauptleidenschaften der Seele kannten. Petrarca scheint sich hier
vor allem auf ihre Darstellung in den Tusculanen51 Ciceros und der De
consolatione Philosophiae5 2 des Boethius zu beziehen.

Schon den Namen der Seelenkrankheit haßt Franciscus. Diese
Seelenkrankheit ist ein offener Weg in die Verzweiflung. Anders als die
anderen Krankheiten quält ihn die accidia nicht nur zeitweilig, sondern

peinigt ihn ganze Tage und Nächte, so hartnäckig lastet diese Pest

bisweilen auf ihm. Hinzu kommt, daß er sich mit einer gewissen

48 F. Petrarca, Opere latine, hrsg. von A. Bufano, 2 Bde., Turin 1977f.
49 Mit «aegritudo» wird die Acedia schon bei Vincenz von Beauvais (Speculum

doctrinale, Douai 1624 [Repr. : Graz 1965], 1. IV cap. CXLIII, S. 382) gleichgesetzt. Vinzenz
war wahrscheinlich von Augustinus, De civitate Dei 14,7 beeinflußt.

50 Petrarca (1977), S. 140.
51 Cicero, Gespräche in Tusculum (lat.-dt.), übers, mit Anmerkungen von O. Gigon, 2.

verbesserte Auflage, München 1970. Das 3. Buch ist der «aegritudo» gewidmet.
52 Boethius, De consolatione Philosophiae, 1. Buch.
Einen interessanten Vergleich bietet in diesem Kontext die Darstellung der aegritudo

(die von Petrarca mit der Acedia identifiziert wird) bei Petrarca und Boethius. Nachdem
Boethius der «Philosophia» den Leidensweg geschildert hat, (4. Gedicht, 4. Prosa und
5. Gedicht, 5. Prosa) versucht die «Philosophia», den zum Tod Verurteilten, mit dem
Gedanken an den übergeordneten Weltbau, in dem nichts ohne Zufall und ohne Sinn
geschehe, zu trösten. «Bist du der Meinung, daß dieser Weltbau durch planlose und
willkürliche Zufälle getrieben wird, oder glaubst du, daß ihm irgendeine vernünftige
Leitung innewohnt

Auf keinen Fall, sprach ich, möchte ich glauben, daß so Bestimmtes sich in zufälliger
Planlosigkeit bewegt, sondern ich weiß, daß seinen Werken der Schöpfer vorsteht, Gott,
und niemals wird wohl der Tag kommen, der mich von der Wahrheit dieses Satzes

abbringt.» Boethius, Trost der Philosophie, Stuttgart 1978, S. 56.
Die Distanz zu Petrarca könnte nicht größer sein. Hier die vernünftige Leitung des

Weltenbaus, dort die uneinsehbaren Schicksalsschläge.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 393

Wollust an seinem Schmerz weidet und sich nur ungern von ihm
trennt.

« Et (qui supremus miseriarum cumulus dici potest) sic lacrimis et doloribus

pascor, altra quadam cum voluptate, ut invitus avellar».53

Augustinus fordert Franciscus auf, den Ursachen dieser Krankheit
nachzugehen. Nicht ein bestimmter Schicksalsschlag, so meint Franciscus,

rufe seine Traurigkeit hervor, sondern ein Meer von Plagen. Wenn
das Schicksal mit seinem Heer von Unglück die Seele belagert hält und
zu seiner Bezwingung das ganze Elend des menschlichen Lebens, die

Erinnerung an die vergangenen und die Angst vor zukünftigen Übeln
herbeiführt, tritt jene traurige Stimmung ein, in der kein Ausweg, keine

Hoffnung und kein tröstlicher Gedanke mehr besteht. Keine Wunde,
die das Unglück ihm schlägt, kann heilen; alle erlittenen Wunden
schmerzen ihn. Schließlich verachtet er alles Menschliche.

Accedit et humane conditionis odium atque contemptus.54

Auch Augustinus erschrickt vor so viel Elend. Zuerst, meint
Augustinus, zürne er dem Schicksal. Warum soll der Mensch, protestiert
Franciscus, das übermütige, grausame, blinde Schicksal, das mit dem
Menschen nach freier Willkür spielt, nicht hassen? Augustinus' Antwort

ist aufschlußreich. Er appelliert nicht an einen Weltenplan, wie
z.B. Boethius, sondern versucht, Franciscus zu zeigen, daß es anderen
Menschen schlechter geht und er deshalb mit seinem Schicksal zufrieden

sein könne. Er leide nicht an Armut, Hunger, Durst oder Kälte.
Überhaupt rät er ihm zu mehr Bescheidenheit55. Franciscus vermag
dieser Ratschlag aber nicht über sein ganz persönliches Schicksal

hinwegzutrösten. Solange seine Zukunft nicht gesichert ist und er
immer für andere leben muß, könne er die goldene Mitte nie erlangen.
Dieser Wunsch wird nach Augustinus keinem Menschen erfüllt. Die
Möglichkeit sich zu verwirklichen ist immer abhängig vom gesellschaftlichen

Leben56. Dem menschlichen Glück sind durch seine gesell-

53 Petrarca (1977), S. 142.
54 Ibid., S. 144.
55 Ibid., S. 148 «Finem constitue, quem transire ne possis quidem si velis. » (Zitat aus

Seneca, Epist. ad Lucilium XV, 11.) Petrarca denkt auch an die «aurea mediocritas» von
Horaz.

56 «Tu ne igitur in tanto rerum humanorum turgine, tanta varietate successum,
tantaque caligine futurorum et, ut brevitur dicam, sub imperio positus fortune, solus ex



394 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

schaftliche Natur Grenzen gesetzt. Die Selbstverwirklichung ist von der
Gesellschaft abhängig und kann durch die Gesellschaft verhindert werden.

Sich aus der Gesellschaft endgültig zu entfernen, wird als

Möglichkeit gar nicht in Erwägung gezogen : der Mensch ist ein soziales

Wesen57. Das Leben in der Gesellschaft ist sorgenreich. Eine zeitweilige

Distanz kann aber durchaus heilsam sein, um zur Gesellschaft
reflexive Distanz zu gewinnen und dadurch den sozialen Charakter
echter Humanität zu entdecken58. Dieses Denken ermöglicht aber auch
eine entschiedene Gesellschaftskritik.

Accidia ist auch das Leiden an den Mißständen und den Ungerechtigkeiten

der Welt.

«Quis vite mee tedia et quotidianum fastidium sufficienter exprimât,
mestissimam turbulentissimamque urbem terrarurn omnium, angustissi-
mam atque ultimam sentinam et totius orbis sordibus exundantem Quis
verbis equet que passim nauseam concitant : graveolentes semitas, permitas
rabidis canibus obscenas sues, et rotarum muos quatentium stridorem aut
transversas obliquis itineribus quadrigas ; tarn diversas hominum species, tot

cunctis hominum milibus curarum vacuam etatem ages Vide quid cupias, mortalis ; vide
quid postules Quod vero non tibi te vicisse conquereris, non inopie sed servitutis est ;

quam licet, ut tu idem asseris, miserrimam esse confitear, tarnen, si circumspices, pau-
cissimos hominum sibi, vixisse reperies. Nam et hi qui putantur felicissimi et quibus
innumerabiles vivunt, se ipsos simul aliis vivere, vigiliarum et laborem assiduitate
testantur. » Ibid., S. 152f.

57 Petrarca versucht also hier eine Deutung der Acedia, die der asketischen Acedia
von Evagrius Ponticus (+499) diametral gegenübersteht.

Praxis ist bei Evagrius eine spirituelle « Methode, die den leidenschaftlichen Teil der
Seele reinigt. » (Evagre le Pontique [1970], § 78.) Der politische Praxisbegriff ist bei ihm,
wie schon bei Plotin, völlig entpolitisiert. Die Anachorese ist bei Evagrius die Bedingung
der Möglichkeit mönchischer Praxis. Die Evagrische akedia ist vor allem eine Bedrohung
der Hesychia und der mönchischen Praxis : Der Mönch wird unruhig, er langweilt sich,
wird faul, will die Zelle verlassen, denkt voll Wehmut an die Welt zurück, zweifelt am
Sinn der Askese und will schließlich sogar das Mönchsleben aufgeben. Anders als die
anderen Laster, ist die Acedia ein typisch mönchisches Laster, das erst durch die Anachorese
entsteht und mehr als die anderen Laster an die spezielle Lebensform des Mönchs
gebunden ist.

Die Verneinung der Welt wird bei Evagrius zur moralischen Pflicht. Die Weltverneinung

ist für die Erlangung des Glücks notwendig. Die Zuneigung zum gesellschaftlichen

Leben war für ihn lasterhaft und Ursprung für andere Laster. Die Hauptidee der
Evagrischen Praxis ist die Weltverneinung, die als Reinigung (katharsis) verstanden wird.
Die Acedia ist die Negation der mönchischen Praxis und deshalb lasterhaft.

58 « Nam in eo quod tibi nondum te vixisse quereris quod ve tumulus urbium sto-
macharis, et maximorum hominum similis querela, et ilia cogitatio quod tua sponte in hos
incideris anfractus tuaque sponte, si omnino vel ceperis, possis emergere, non parvum tibi
confèrent solamen. » Petrarca (1977), S. 162.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 395

horrenda mendicantium spectacula, tot divitum furores : illos mestitia defi-
xos, hos gaudio lasciviaque, fluitantes ; tarn denique discordantes animos,

artesque tarn varias, tantum confusis vocibus clamorem, et populi inter se

arietantis incursum Que omnia et sensus melioribus assuetos conficiunt et

generosis animis eripiunt quietem et studia bonarum artium interpellant.
Ita me Deus ex hoc naufrigio puppe liberet illesa, ut ego sepe circumspiciens
in infernum vivens descendisse michi videor. I nunc, et boni aliquid tecum

age. I nunc, et honestis cogitationibus incumbe
<1 nunc et versus tecum compone carores>. »59

«Wer vermag meinen Ekel und Überdruß mit Worten schildern? Ach,
diese häßlichste, unruhigste Stadt der Welt, worin aller Auswurf und
Schmutz der Erde aufgehäuft ist Keine Worte kommen dem Abscheu

gleich, den ich vor ihr empfinde. Diese übelriechenden Straßen voll
kläffender Hunde und garstiger Schweine, dies Rädergerassel auf allen
Straßenpflastern, Pferdegespanne, die den Durchgang versperren, widerliche
Menschen aller Art, das häßliche Bild von Bettlern neben übermütigen
Reichen, von jammervollem Elend neben toller Freude, überall Zank und
Streit, Lug und Trug, dies Durcheinander von schreienden Stimmen, dies
Gewühl des sich drängenden und stoßenden Pöbels Solche Dinge reiben
den Geist auf, der an ein besseres Leben gewöhnt ist, rauben ihm alle Ruhe
und stören ihn im Studium der edlen Wissenschaften. Möge mich Gott mit
heilem Nachen aus diesem Schiffbruch retten Manchmal glaube ich mich
lebendigen Leibes in der Hölle begraben. Da soll man noch großen Dingen
und edlen Gedanken sich hingeben <Da gehe ich und dichte in Ruhe

wohlklingende Verse>.»60

Acedia ist nicht mehr tristitia de spirituali bono, sondern könnte
taedium civitatis, Ekel am städtischen Treiben in Avignon, genannt
werden.

Der Schlüssel zum Verständnis der accidia bei Petrarca ist das

Verständnis der Fortuna. Man erfaßt Petrarca nicht, wenn man bei diesem
zentralen Problem hauptsächlich auf antike Theorien hinweist. So

kommt Heitmann zu der verzerrten Vorstellung, die für seine Petrarca-

Deutung grundlegend ist : « Die christliche Vorstellung vom Grund des

Weltgeschehens ist ganz eindeutig: Gottes Vorsehung regiert alles,

plant alles, bewirkt alles. Nichts entzieht sich ihr: kein Sperling kann

59 Ibid., S. 156.
60 F. Petrarca, Briefan die Nachwelt. Gespräche überdie Weltverachtung. Von seinerund

vieler Unwissenheit, übers, und eingel. von H. Hefele, Jena 1905, S. 70.



396 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

ohne ihr Wollen vom Dach fallen...»61. Da man Petrarca schwer mit
dem geläufigen Wissenschaftsbetrieb seiner Zeit in Beziehung bringen
konnte, verbannte man ihn meistens aus der Philosophiegeschichte des

späten Mittelalters. Wenn man jedoch Petrarca als Denker versteht, der
in seine Zeit eingriffund nicht abseits stehen konnte, kann Petrarca neu

gedeutet werden. Gerade das Fortuna-Problem, das als eines der
meistdiskutierten Probleme der Renaissance gilt62, muß auf seine Wurzel im
spätmittelalterlichen Denken überdacht werden.

Diesen Weg geht Kessler in seinem Buch Petrarca und die Geschichte63.

Das optimistische Band, das im Spätmittelalter zwischen intellectus

undfides endgültig zerriß, stellte erneut die Frage nach der Notwendigkeit

und dem Zufall im geschaffenen Kosmos. Das Zufällige, das innerhalb

des de potentia Dei ordinata geschaffenen Kosmos als Wunder
erklärt werden konnte, war ein seltenes akzidentelles Ereignis. Rückt

jedoch Gott, depotentia Sua absoluta ins Zentrum der Reflexion, steht der

allmächtige Gott über allen Ordnungen. Die Welt, wie sie der Mensch
sieht, könnte auch anders sein, da Gott zu jeder Zeit in sie eingreifen
kann. In solch einem Weltbild ist das Zufällige keine Ausnahme mehr.
Vielmehr ist der ganze Kosmos kontingent, das heißt, alles könnte auch
anders sein. Gott kann handeln wie er will, er ist keiner Notwendigkeit
unterworfen. Er kann jede Wirkung, die normalerweise durch die
Zweitursache entsteht, direkt hervorbringen. Diese «Verabsolutierung
des Omnipotenzgedankens » (Blumenberg) stellt die menschliche
Erkenntnis in Frage. Der Mensch erlebt die Welt als Kontingenz. Die
Folge dieser Position ist eine «radikale Verunsicherung des

Menschen»64. Auf dieser Grundlage muß die Entstehung des Fortuna-
Problems angegangen werden. Der Dualismus zwischen potentia Dei
ordinata und potentia Dei absoluta könnte zwar theologisch in Gott als

dem Ursprung beider Ordnungen aufgehoben werden, muß aber für
den Menschen als handelndes Wesen eine untragbare Belastung sein.

Dieser konnte sich nicht mehr auf eine absolute Ordnung berufen, um
sein Handeln zu rechtfertigen. Sogar die Gewißheit, daß er für sein

gutes Handeln belohnt werde, ist ihm genommen65. Die Rechtferti-

61 Heitmann (1958), S. 43.
62 E. Garin, Der italienische Humanismus, Bern 1947.
» KESSLER (1978), S. 141-158.
64 Vgl. R. Imbach, <Wilhelm von Ockham>, in : O. Höffe (Hrsg.), Klassiker der

Philosophie, Bd. 1, München 1985, 2. Auflage, S. 220.
65 Kessler (1978), S. 145.



Acedia und Melancholie im Spätmittelalter 397

gungslehre66 wird in Frage gestellt. Dem viator mundi, dem Pilgerer in
der ihm fremden Welt, ist die Gewißheit, durch tugendhaftes Leben
und Unterwerfung unter die positive Ordnung ins Himmelreich zu

gelangen, genommen. «... die Relation zwischen Weg und Ziel ist nur
eine formale, da der Mensch sich nicht mehr durch sein Verhalten in
dieser Welt, und sei es auch nur annähernd, zu rechtfertigen und die
«vita aeterna» zu verdienen vermag. Was immer der Mensch auch tut,
welchen Weg er auch wählt, Sicherheit hat er nur über das Daß des

Gehen-Müssens, das Wie bleibt nicht nur im Dunkeln, sondern ist
letztlich sogar ohne Bedeutung für die Erreichung des Zieles, da weder
die Unterwerfung unter die positive Ordnung noch die Auflehnung
gegen sie auf Gottes Entscheidung Einfluß zu nehmen vermag.»67

Diese «Umdeutung des Viator-Bildes durch die Omnipotenz-Pro-
blematik»68 zeigt den Weg, wie accidia bei Petrarca verstanden werden
muß. Bei Thomas von Aquin ist Acedia eine Traurigkeit über das

geistige Gut. Dieses nennt er die Summe aller Ordnungen. Acedia
entsteht durch die Abneigung gegen das tugendhafte Streben, das per
definitionem nach dem höchsten Gut strebt. Acedia ist eine Verwirrung
des appetitivum, so daß das wahrhaft Gute, das rational erkannt werden
kann, als scheinbar Schlechtes verstanden wird. Diese Trennung
zwischen scheinbar und wahrhaft ist bei Petrarca nicht mehr möglich. Die
wahre Ordnung ist nicht erkennbar. Ist bei Thomas von Aquin die
Acedia ein Konflikt mit der absoluten Ordnung, so ist die accidia Petrarcas

ein Konflikt mit der kontingenten Ordnung. Petrarca versucht aber

zu zeigen, daß selbst in dieser kontingenten Welt, die den Menschen

zum Spielball des Schicksals macht, der Mensch nicht unglücklich sein

muß, sondern durch die richtige Haltung sich mit dem Schicksal
versöhnen kann. Accidia ist nicht mehr der Caritas entgegengesetzt, sondern
der stoischen Seelenruhe, die sich von den Gemeinheiten des Lebens
nicht kleinkriegen läßt und sogar versucht, mutig in der Welt zu bestehen

und tugendhaft zu handeln. Accidia entsteht nicht durch eine
falsche Einsicht, wie bei Thomas, sondern durch eine richtige Einsicht
in die Kontingenz der Welt, zu der man aber eine falsche Haltung hat.
Accidia ist noch ein Laster, aber kein theologisches Laster mehr und der

66 P. VIGNaux,Justification et prédestination au XIV siècle. Duns Scotus, Pierre d'Au-
riole, Guillaume d'Occam, Grégoire de Rimini, Paris 1934.

67 Kessler (1978), S. 145.
68 Ibid.



398 Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

Melancholie des bürgerlichen Zeitalters viel verwandter als der
Thomasischen Acedia.

Zwischen Melancholie und Acedia besteht eine Beziehung, die
anhand von Petrarca veranschaulicht werden kann und die erklärt, wie
das Laster säkularisiert wurde. Bei Petrarca wird die sich wandelnde
Welt reflektiert, und der Überdruß an der realen Welt tritt in den

Vordergrund.
Die Melancholiekritik hat die gesellschaftliche Bedingtheit der

melancholisch gestimmten Wirklichkeitsauffassung und -gestaltung
betont69. Ob die Melancholie als Mutter der Kontemplation und des

Genies gepriesen und von einigen Dichtern des 17. und 18.

Jahrhunderts heiliggesprochen wurde, ob sich die Dichter in ihrem
Weltschmerz gefielen und der melancholisch gestimmte Künstler sich als

Märtyrer fühlte, oder ob die Melancholie als Gabe sich zu ekeln und so

als Antrieb und Motor zu produktiver politischer Aktion verstanden
wurde: nie kann die Melancholie nur auf ein Temperament und eine
Krankheit zurückgeführt werden, sondern muß auch als gesellschaftliches

Phänomen betrachtet werden, das als solches grundlegenden
Veränderungen unterworfen ist. Dieser Ansatz, der sich bei der
Melancholieforschung als fruchtbar erwies, kann auch auf die Acediaforschung
angewendet werden. Die Geschichte der Acedia darf nicht losgelöst
von sozialen und geschichtlichen Zusammenhängen gedeutet werden.

69 W. Lepenies, Melancholie und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1969.


	Acedia und Melancholie im Spätmittelalter

