Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Augustins Geschichtsverstandnis
Autor: Schmidt, Ernst A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ErnsT A. ScHMIDT

Augustins Geschichtsverstindnis*

«Das wahre Subjekt der Geschichte ist (fiir Augustin) natiirlich die
Menschheit als ganze. Augustin war der erste, der dieses Konzept der
Menschheit formulierte, der erste, der den geschichtlichen ProzeB der
Welt als ein Ganzes ansah und ihn als Einheit verstand. Sein (Werk iiber
die) <Gottesstadt ist der erste Versuch, zu einer allgemeinen Philoso-
phie der Geschichte zu kommen. Die Erscheinung Christi war das
Zentrum seiner Geschichtsspekulation. Der Mensch trat, infolge des
Siindenfalls, in die Freiheit, d. h. in die Geschichte, hinaus und verlor
damit seine Einheit mit Natur und Gott. Augustin versuchte alle sozia-
len und religiésen Phinomene innerhalb der Einheit der einen Idee zu
verstehen, dal3 die ganze Geschichte der Menschheit ein Kampf ist
zwischen dem Reich Gottes und irdischer Macht, zwischen Glaube und
Unglaube. Die Gottesstadt ist nicht von dieser Welt; sie ist die unsicht-
bare Gemeinschaft der vollkommenen Seelen der Erwihlten Gottes,
das gottliche Konigreich der Erlosten. Das letzte Ziel der Geschichte ist
der Sieg dieser Gemeinschaft iiber die irdischen Michte, die Verwirk-
lichung des Gottesreiches auf Erden.»

Die zitierten Sitze geben die prignanteste Darstellung einer Posi-
tion, die seit einem halben Jahrhundert in fast ausschlieBlicher Giiltig-
keit ist und die ich in jedem ihrer konstitutiven Elemente zu iiberwin-
den suche. Der Abschnitt steht in dem Aufsatz «Saint Augustine and

* Der hier abgedruckte Text, der, von den dokumentierenden Anmerkungen und
einigen geringfiigigen Anderungen abgesehen, meinem aus AnlaB des 1600. Gedenkjah-
res der Bekehrung Augustins am 11. Februar 1987 in Fribourg gehaltenen Vortrag ent-
spricht, gibt eine (z. T. anders akzentuierte) Zusammenfassung des zweiten Teils (64—109:
« Vita temporalis. Gottesstadt und Saeculum») meiner Heidelberger Akademieabhand-
lung «Zeit und Geschichte bei Augustin» (Phil.-hist. Klasse, Bericht 3, 1985) mit einigen
Erginzungen und Modifikationen.



362 Augustins Geschichtsverstindnis

Greek Thoughty», Cambridge/Mass. 1942 des bedeutenden klassischen
Philologen und Philosophen Erich Frank (geb. in Prag 1883, gest. in
Amsterdam 1949), des Nachfolgers von Heidegger auf dessen Lehrstuhl
in Marburg 1928; Frank, 1936 als Jude von den Nazis entlassen, emi-
grierte 1939 in die USA. Ich habe den Passus iibersetzt nach dem
Wiederabdruck des Artikels in dem posthumen Band seiner unter dem
Titel « Wissen, Wollen, Glauben» von Ludwig Edelstein gesammelten
Aufsitze zur Philosophiegeschichte und Existentialphilosophie!®.

Simtliche Motive der zitierten Gesamtdeutung, mit einer Ausnah-
me, werden von allen Zeitgenossen Franks geteilt, insbesondere
von Ernst Bloch in dessen gleichzeitig in den Vereinigten Staaten ent-
standenem Werk «Das Prinzip Hoffnung»?, und bis heute wiederholt.
Jungste Stimmen in diesem Sinn sind Duchrow, «Christenheit und
Weltverantwortung» 1970° und Bubner, «Geschichtsprozesse und
Handlungsnormen» 19844, Die wenigen Kritiker wie Kamlah, «Chri-
stentum und Geschichtlichkeit» 1951 °% und Markus, «Saeculum» 1970°¢
konnten sich nicht durchsetzen.

Die eine bezeichnete Ausnahme bei Frank ist das existentialistische
Denkmotiv des Heraustretens des Menschen im Sundenfall in die
Geschichte als in seine Freiheit, eine im Kontext der Frankschen
Gesamtdeutung der angustinischen Geschichtsspekulation isolierte Ge-
dankenfigur, die, ernstgenommen und konsequent verfolgt, Augustins
Geschichtsverstindnis niher gekommen wire als die Verbindung der
ibrigen Deutungselemente. Sie hitte die Diesseitigkeit und Weltlich-
keit von Geschichte zu denken erlaubt und die Geschichte von der Last,
die sie gar nicht tragen kann, befreit, ProzeB3 der Verwirklichung von
Gottes Heilsplan zu sein.

Von den vertrauten und auch sonst miteinander verbundenen ein-
zelnen Elementen des Frankschen Resiimees werde ich auf die folgen-

! Zirich 1955 (Erasmus-Bibliothek, Artemis Verlag), 175. — Auf Erich Frank hat
mich Jacob Taubes aufmerksam gemacht.

? Frankfurt a. Main 1959 (verfaB3t 1938-1947).

? Ulrich Ducarow, Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichte und
systematische Struktur der Zweireichelehre, Stuttgart 1970.

# Riidiger BuBNER, Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersuchungen zur
praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1984,

> Wilhelm Kamran, Christentum und Geschichtlichkeit, Stuttgart 1951 (= 2. Auflage
von: Christentum und Selbstbehauptung, Frankfurt a.M. 1940).

¢ R. A. Markus, Saeculum: History and Society in the Theology of St Augustine,
Cambridge 1970.



Augustins Geschichtsverstindnis 363

den fiinf nacheinander kritisch eingehen: «allgemeine Philosophie der
Geschichte», das Konzept der esnen Menschheit und der Einheit der
gesamten Geschichte, den Kampf des Glaubens und des Unglaubens,
die innerweltliche und innerzeitliche Verwirklichung des Gottesreichs
als Ziel der Geschichte und den irdischen Christus als Zentrum der
augustinischen Geschichtsspekulation. Bei jedem Punkt dieser kriti-
schen Auseinandersetzung werde ich zugleich versuchen, positiv Ele-
mente von Augustins Geschichtsverstindnis herauszuarbeiten. Der im
Kontext der herrschenden geschichtsphilosophischen Lesung der <Got-
tesstadt> als kritisch und provozierend aufzufassende Titel dieses Vor-
trags, « Augustins Geschichtsverstindnis», besagt als These, dal} es
augustinische Geschichtsphilosophie oder Geschichtszheologie nicht gibt.
Natiirlich ist das Geschichtsverstindnis des 7heologen Augustin als sol-
ches auch Geschichtszheologie. Es fragt sich aber gerade, ob Augustin das
fiir Geschichtstheologie im eigentlichen Sinn vorauszusetzende Objekt
Geschichte iiberhaupt gekannt hat bzw. ob seine Geschichtszheologie
nicht eben darin besteht, Geschichtstheologie abgelehnt zu haben.

1. Allgemeine Philosophie der Geschichte

Meine erste Uberlegung gilt daher der Auffassung, Augustins Werk
iiber die <Gottesstadt> sei die erste allgemeine Philosophie der Ge-
schichte. Wort, Begriff und Sache der Geschichtsphilosophie sind Pro-
dukt der zweiten Hilfte des 18. Jh. In ihr werden genuin neuzeitliche
Erfahrungen verarbeitet: die Erfahrung von wissenschaftlichem und
technischem Fortschritt” und darin in Verbindung mit der Erfahrung
der Geschichtlichkeit des Denkens® die der geschichtlichen Finalitit
der modernen autonomen Vernunft. Die Geschichtsphilosophie tiber-
nimmt, nach Abbau der Transzendenz, den freigewordenen systema-
tischen Ort nicht der christlichen Eschatologie selbst, sondern den der
christlichen Sikularisationen der Eschatologie in Chiliasmus, Reichs-
theologie und progressiver Universalhistorie von der antiken christli-

7 Vgl. Hans BLUMENBERG, Sikularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt a. Main
1974 (= Neuausgabe von : Die Legitimitit der Neuzeit, 1966, erster und zweiter Teil), 39
und 61.

8 Vgl. BUBNER, a.2.0. 78 ff.



364 Augustins Geschichtsverstindnis

chen Apologetik des 3. und 4. Jh. bis zu Bossuet im 17. Jh.?. Es ist
angesichts dieser Einsichten nicht méglich, daneben und davor auch
Augustin zum Geschichtsphilosophen zu machen. In seiner Beanspru-
chung fir ein geschichtsphilosophisches Konzept kommt daher auch
gar nicht eigentlich Augustin in den Blick, sondern der fiktive Schnitt-
punkt zweier Wirkungslinien, nimlich einerseits der Wirkung Augu-
stins auf Joachim di Fiore und andererseits der Wirkung der alttesta-
mentlichen Heilsgeschichte in Augustins <Gottesstadt>. In dieser
Konstellation wird Augustins ¢7vitates-Theologie im Stratum der reichs-
theologischen und universalhistorischen Entwiirfe seiner Zeit (Euseb,
Ambrosius, Orosius'?) eingeebnet. Es kommt deshalb bei der folgenden
Kritik weiterer Deutungselemente darauf an, eben die Eigenart und
besondere Denkleistung Augustins herauszuheben, ihn von seiner Wir-
kung zu unterscheiden und der alttestamentlichen Heilsgeschichte in
seinem Werk iiber die <Gottesstadt> ihre spezifische Funktion zuzu-
welsen.

Diese erste generelle Abwehr geschichtsphilosophischer Lesung der
<Gottesstadt> leistet positiv nicht mehr, als daf3 sie unsere hermeneu-
tische Situation gegeniiber Augustin verdeutlicht. Erst wenn wir uns
der Geschichtlichkeit und geschichtlichen Bedingtheit unserer Begriffe
und Kategorien bewul3t sind, vermégen wir auch Augustin geschicht-
lich zu verstehen. Das heif3t also nicht, daf3 ich die Applikation neu-
zeitlicher Begrifflichkeit auf antike Texte generell ablehne; wir miissen
nur eine gewisse Anstrengung unternehmen, damit wir beim Umgang
mit Geschichte nicht nur von Zeitgenossen umgeben werden. Die
Begrifflichkeit geschichtsphilosophischen Denkens kann in ihrer An-

? Vgl. Reinhart HERZ0G, Orosius oder die Formulierung eines Fortschrittskonzepts
aus der Erfahrung des Niedergangs. In: R. KoseLLEck — P. WipMER (Hg.), Niedergang,
Studien zu einem geschichtlichen Thema. (Sprache und Geschichte 2), Stuttgart 1980,
79-102; hier 79.

10 Zu Orosius vgl. Hans Werner Goerz, Die Geschichtstheologie des Orosius. (Im-
pulse der Forschung 32), Darmstadt 1980. Das Kapitel « Augustin und Orosius im Ver-
gleich» (136-147) ist in meinen Augen richtig orientiert, wegen seiner Verhaftung im
traditionellen Augustinbild aber in der Gegeniiberstellung von «De civitate Dei» und
«Historiae adversum paganos» nicht entschieden genug. Goetz betrachtet das augustini-
sche Werk als «vollstindige Geschichtstheologie» (138) und 148t Orosius mit Augustin
«die Vorstellung von der irdischen Geschichte als einer zielgerichteten Entwicklung im
Rahmen des Heilsgeschehens mit der Schopfung als Beginn und der Ewigkeit als Ziel»
teilen (140). Zur Wirkungsgeschichte des orosianischen Geschichtswerks vgl. Gogrz,
148-165.



Augustins Geschichtsverstindnis 365

wendung auf «De civitate Dei» gerade die fiir uns produktive Anders-
artigkeit seines Geschichtsbildes erhellen. Freilich wird dann eine
Geschichtsauffassung vor uns treten, die — sei es wiederum in bedenk-
licher, sei es in bedenkenswerter Weise — etwas mit unserer Denksitua-
tion nach der Krise des Fortschrittsdenkens und der Geschichtsphilo-
sophie zu tun haben kénnte. In der Tat scheint es mir in unserer
Situation wichtig, christliche Denker als Zeugen fiir die Moglichkeit
und Notwendigkeit christlicher Weltverantwortung zu finden, die sol-
che Weltverantwortung nicht an eine Geschichtstheologie irdischer
Zielgeschichte binden. _

Versteht man unter Geschichte, wie sie Gegenstand von Ge-
schichtsphilosophie ist, Menschheits- oder Weltgeschichte, also Uni-
versalgeschichte, und Zielgeschichte, nimlich einen teleologischen
Prozel, so wiren nun die Vorstellungen von der Einheit der
Menschheit und des Geschichtsprozesses und des Telos der Geschichte
bei Augustin aufzusuchen. Ich beginne mit dem Ziel der Weltge-
schichte.

2. Das Ziel der Geschichte

Ist die Geschichte und das Leben der Menschen in der Geschichte
bei Augustin ein Prozef3, der auf die Verwirklichung des Gottesreichs
zufithrt und also in dem Gottesreich sein Telos hat? Sehe ich hier
zunichst von der Lehre der zwei Stidte ab, die von vornherein ein
einziges Ziel von Geschichte als Worumwillen geschichtlichen Han-
delns der Geschichtssubjekte als von Augustin gedacht zu sehen ver-
bietet — darauf ist in einem nichsten Schritt zu kommen — und setze ich
hier einmal die Biirger der Gottesstadt als das einzige Geschichtssubjekt
an, d.h. unterstelle ich Augustin den Denkfehler, die wahre Christen-
heit, also die Erwihlten, mit der einen Menschheit verwechselt zu
haben, so scheinen mir bei der geschichtsphilosophischen Lesung der
<Gottesstadt> zumal zwei Fehlinterpretationen vorzuliegen, die ich hier
namhaft machen will. Wird plausibel, da3 der augustinische Text Ziel-
vorstellungen in der Zeit dieser Welt abweist, so muf3 nicht mehr eigens
nachgewiesen werden, wie Augustin, sei es konstantinisch-reichs-
theologisch, sei es mittelalterlich-reichstheologisch oder von bestimm-
ten Ketzerbewegungen her, gelesen worden ist.



366 Augustins Geschichtsverstindnis

In der Theologie Augustins ist die peregrinatio''! der Burger der
Gottesstadt als ihre weltlich-zeitliche VerfaBtheit eine zentrale Vorstel-
lung. Ubersetzt man peregrinatio mit dem daraus hergeleiteten Lehnwort
«Pilgerschaft», so hat man einen intentionalen Prozef3. Dann kann man
ein Ziel denken, und es stellt sich die Wanderschaft des Volkes Israel aus
Agypten nach Kanaan — «das wandernde Gottesvolk» — als Archetyp
ein. Die geschichtsphilosophische Lesung der <Gottesstadt> operiert
daher immer wieder mit der Pilgerschaft der Gottesbiirger. Dabei geht
sie an der Wortbedeutung, der syntaktischen Konstruktion, der neute-
stamentlichen und altkirchlichen Vorstellung und an Augustins ei-
genen Archetypen fur peregrinatio vorbei. Peregrinatio ist Gegenbegriff
zu «Biirgerstatus» und « Heimat» und bedeutet « Auslinderstatus», «Le-
ben in der Fremde» im eigentlichen und im metaphorischen Sinn. So
war etwa der afrikanische Biirger Augustinus in Mailand ein peregrinus,
‘dessen peregrinatio der Bischof Ambrosius mit Willkommensgru3
freundlich aufnahm. Neutestamentlich und urchristlich ist die Fremd-
lingsschaft fester Bestandteil des christlichen Briefformulars (§€vog,
TAPOLKOG, EKOMNUEM); sie wird von Tertullian aufgegriffen. Der Christ,
der seine natpic, seine patria, sein Biirgerrecht im Himmel hat, ist auf
Erden ein Fremdling. Es gibt daher bei Augustin nicht (und kann nicht
geben) als Pendant zu einer «Pilgerschaft auf ein Ziel bin» eine pere-
grinatio ad..., denn der « Fremdlingsstatus» ist ein Zustand, kein Prozef3
mit einem Ziel, keine Titigkeit um eines Zweckes willen. Peregrinatio
wird meist konstruiert mit @, b .und Ablativ, d. h. als das « Leben in der
Fremde, fern von (der eigentlichen Heimat)». Augustins figura fiir den
Christen in der Weltzeit oder Geschichte ist die Babylonische Gefan-
genschaft der Juden oder die Arche Noah in den Fluten oder der
Verlorene Sohn oder das verlorene Schaf des Psalmisten und des
Gleichnisses in den Evangelien. Alle diese Leiden sind @/s Leiden nicht
intentional mit ihrem Ende verbunden, d. h. der Finalsinn von Exil ist
nicht die Befreiung aus Gefangenschaft und Exil, der Finalsinn der
Archefahrt nicht das Fallen der Wasser. Der Sohn lebt in der Fremde
nicht um der Heimkehr und der Liebe des Vaters willen, und das Schaf
verirrt sich nicht um der Rettung willen auf den Schultern des Guten
Hirten. Und in allen diesen Archetypen trigt auch der Zustand des
In-der-Fremde-Seins nichts zur Aufhebung dieses Zustands bei.

"' Nachweise zum folgenden Absatz: E. A. ScuMipT, Zeit und Geschichte bei Augu-
stin, 84 ff,



Augustins Geschichtsverstindnis 367

Ein erstes Element des augustinischen Geschichtsverstindnisses ist
damit gewonnen: der Christ lebt sein zeitliches Leben in dieser Welt als
ein Fremder. Der Fremdlingsstatus bleibt bestehen, solange er lebt und
solange Welt und Geschichte bestehen. Die Fremdlingsschaft ist keine
die Geschichte bewegende intentionale Praxis. Bedenken wir aber, dal3
wir damit nicht Augustins Geschichtsverstindnis umfassend-einheit-
lich charakterisieren kénnen. Alles Gesagte gilt nur fiir die Biirger der
Gottesstadt, die im himmlischen Jerusalem ihr Biirgerrecht haben und
in dieser Welt und Zeit Fremde sind. Die Biirger der c/vitas terrena sind
dagegen sehr wohl in dieser Welt und Zeit zu Hause. Sollte also Augu-
stin gerade ihnen die Geschichte tberlassen haben?

War das Verstindnis von peregrinatio als « Pilgerschaft» gewisserma-
Ben nur naiv und geschichtlich unreflektiert, so ist die Ansetzung der
Verwirklichung des Gottesreichs als innerweltlichen und innerzeitli-
chen Ziels der Geschichte fiir Augustin von massiver Parteilichkeit
gesteuert, die Autoritit des grofiten Kirchenvaters fiir die wesensmi-
Bige Intention des Christentums auf den Staat, auf das sacrum imperium,
zu gewinnen. Nach dem Mittelalter hat Edgar Salin mit seinem Buch
«Civitas Dein, Tiibingen 1926, dieser Idee in unserem Jahrhundert neue
Wirkung gegeben. Dessen Augustininterpretation spiegelt sich nicht
nur bei dem vom Judentum zum Katholizismus konvertierten Erich
Frank, sondern gibt auch Bloch die entscheidende Formulierung, Augu-
stin im Kontext von Diesseitsutopien behandeln zu kénnen. Ohne die
Augustindeutung des katholischen Georgianers Salin hitte Bloch in
«Prinzip Hoffnung» auf Augustin verzichten miissen. Man kann aber
nicht mit Salin dem Gottesreich als Jenseitsutopie czvizas Dei als Dies-
seitsutopie vorschalten. Die « Gottesstadt» als « Konigsherrschaft Chri-
sti» ist in der Ewigkeit Gottes, seinem ewigen Wollen und Wissen, als
ganze prasent und Wirklichkeit: Gott kennt seine Erwahlten. Sie hat fur
den Christen nur insofern einen Zukiinftigkeitscharakter, als er in der
Zeit lebt und seine Beziehung auf die Ewigkeit als das Nichtzeitliche
sich als Beziehung auf etwas dullert, das #ach seiner Zeit und nach Zeit
tiberhaupt Wirklichkeit fiir ihn wird. Andererseits ist c7vitas Dei auch
jeweils Wirklichkeit in dieser Welt und Zeit, weil in jeder Zeit Gottes-
birger als Fremde in dieser Welt leben. Die Kirche ist der unvollkom-
mene Ausdruck der Gemeinschaft der Gottesbiirger, und als Kirche
kann die Gottesstadt nichts diesseitig Zukiinftiges sein. Das Nebenein-
ander von Prisenz und Transzendenz der Gottesstadt in Augustins
Theologie kann nicht im Sinne der Blochschen Ontologie des Noch-



368 Augustins Geschichtsverstindnis

nicht interpretiert und utopisch-geschichtsproduktiv iiberbriickt wer-
den.

Die entscheidende Chiffre fiir die Diesseitigkeit des Geschichtsziels
bei Augustin ist in der Augustinliteratur natiirlich «die neue Erden.
Hier liegt Unkenntnis der Apokalypse vor: «Und ich sah einen neuen
Himmel und eine neue Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde
verging...»'?, und Unkenntnis der augustinischen Auslegung: der neue
Himmel und die neue Erde sind fir Augustin das Reich Christi, von
dem dieser sagte, daf es nicht von dieser Welt sei.

Zu Augustins Geschichtsverstindnis gewinnen wir so ein weiteres
Element: die Weltzeit hat kein Ziel, weder in ihr selbst, geschweige
denn auBlerhalb ihrer: Zeitliches kann nicht ewigkeitsproduktiv ge-
dacht werden. Die Weltzeit wird ein Ende haben. Nur Gott kennt den
ordo temporum,; dem Menschen ist die Ordnung der Zeiten verborgen.
Die einzige Theorie der Geschichte, die der Mensch entwerfen kann, ist
die ihrer Unerkennbarkeit. Die Erkenntnis der Unerkennbarkeit der
Geschichte schlief3t ein, daB sie nicht ein den Menschen erkennbarer
diesseitiger teleologischer Prozef3 ist.

3. Die Einbeit der Menschheit und der Geschichie

Es ist sicher unbezweifelbar, daf3 das Christentum bei seinem Her-
austreten aus dem Judentum mit Schépfungstheologie, Stindenfall und
Christologie die Idee der Einheit der Menschheit entscheidend férder-
te. Aber weder vertritt und begriindet das Christentum als erstes oder
einziges diese Idee — griechische Philosophie und rémischer Staat tragen
ebenso zu ihr bei —, noch ist Augustin der erste, der die Einheit der
Menschheit gerade als einheitliches Geschichtssubjekt formulierte. Dal3
man diese Ideen des 18. Jh., die Einheit der Menschheit und die Einheit
der Geschichte, diese typischen Begriffe des 18. Jh., den Kollektivbe-
griff « Geschichte» und die Idee Menschheit — vgl. die fiir das 18. Jh.
typische Titelform: « Geschichte der Menschheit»!® — ausgerechnet
dem konsequenten Dualismus der augustinischen Lehre von den zwei
civitates hat unterschieben wollen, ist kaum begreiflich, bzw. wird nur

12 Apok 21,1 ff.
'*Vgl. Histor. Wb. d. Philosophie, s. v. Geschichte, Bd. 3 (1974), Sp.358
(G. ScHovrtz).



Augustins Geschichtsverstindnis 369

dann bis zu einem gewissen Grade nachvollziehbar, wenn man diese
drei Gedankenschritte geht: man isoliert die beiden c/vitates bei Augu-
stin voneinander, setzt sie mit zwei nicht-augustinischen und letztlich
alttestamentlichen Vorstellungen gleich und kombiniert sie dann syste-
matisch. Blendet man nimlich aus dem in dieser Welt miteinander
verflochtenen Lauf der beiden civitates durch diese Zeit bei Augustin die
civitas terrena aus, so stellt sich leicht die sich auf das Alte Testament
berufende Vorstellung der Heilsgeschichte ein, d.h. ein im 19. Jh.
geprigter Begriff'4. Heilsgeschichte kann aber nur in sikularisierter
Form universal und Weltgeschichte sein, nicht im Kontext der Zwei-
civitates-Lehre. Vernachlissigt man dagegen die ¢/vitas Dei und glaubt
bei Augustin im Lauf der «civitas terrena» durch diese Weltzeit die
diesem zwar bekannte, aber nicht wichtige'® Vierreichelehre Daniels
wiederzufinden, so hat man in der Idee der zranslatio imperii ein Ein-
heitsprinzip von Weltgeschichte. Man braucht dann nur noch die bei-
den auf verschiedenem Wege gewonnenen Einheiten zu verbinden, um
eine Universalgeschichte zu haben, die die Vierreichelehre auf das
Weltreich Rom finalisiert und diese Zielgeschichte infolge der Chri-
stianisierung nicht nur der Bewohner dieses Reiches, sondern auch des
Staates selber als Heilsgeschichte versteht. Das Resultat dieser Gedan-
kenkombination ist, daf3 sich Augustin zwischen Eusebios und Orosius
auflost und mit dem so gebrochenen Widerstand durch sein sperriges
Denken die Vorstellungen aus dem 18. und 19. Jh. leichter Platz greifen
konnten.

Positiv ist zum augustinischen Geschichtsverstindnis an dieser
Stelle dies zu entwickeln. Die Entzweiung des einen Menschenge-
schlechts bestimmt infolge des Engelabfalls und des Siindenfalls die
ganze Weltzeit. Der spezifische Dualismus der beiden ¢7vizates liuft bei
Augustin aber nicht auf eine Entzweiung von Geschichte in zwei
Geschichten bzw. auf zwei Geschichten als Vorldufer der einen
Geschichte der Moderne hinaus, eine Heilsgeschichte und eine weltli-
che Reichelehre; vielmehr steht seine systematische Anlage quer zur
Ansetzung konstanter oder kontinuierlicher Geschichtssubjekte. Crvitas
terrena und civitas Dei sind weder Institutionen noch Korporationen,
sondern letztlich unsichtbare Spiritualverbinde von Menschen, die

14 Vgl.u. Anm. 19.
% Nur einmal gestreift: CD 20,23.



370 Augustins Geschichtsverstindnis

infolge der Gnade Gottes oder seiner Verwerfung verschiedene Gliicks-
optionen, jenseitige oder diesseitige, getroffen haben. Gottesbiirger-
schaft macht keine Geschichte, und czvitas terrena ist selbst zu ein und
demselben Zeitpunkt so wenig eine einheitliche Korporation und ein
einziges Geschichtssubjekt, daf3 es nach Augustin gerade zum Wesen der
irdisch und selbstisch gesinnten c7vitas terrena gehort, sich dauernd in
sich selbst zu entzweien.

Man hat nun aber in der geschichtsphilosophischen Auslegungsge-
schichte des augustinischen Werks iiber die «(Gottesstadt> sich doch
nicht ganz vor dem Dualismus der Zwei-czvitates-Lehre verschlieBen
konnen. Dies filhrt zu meinem vierten kritisch zu beleuchtenden
Gedankenmuster.

4. Der Kampf des Glaubens und des Unglanbens

Einen ersten Ausbruchsversuch, der allerdings auf halbem Wege
wieder umkehrte, unternahm der Harnackschiiler Heinrich Scholz
1911. Sein bedeutendes Buch « Glaube und Unglaube in der Weltge-
schichte » hat sich praktisch — so grof3 ist seine Wirkung — an die Stelle
von Augustins <Gottesstadt> gesetzt. Angesichts der Zwei-civitates-
Lehre griff Scholz auf Goethes Skepsis gegeniiber der Geschichtsphilo-
sophie zuriick, in welcher dieser Burckhardts Hegelkritik an Weltplan
und Fortschrittsentwicklung vorwegnahm, nimlich den Satz aus « Israel
in der Wiiste » in den « Noten und Abhandlungen» zum Divan: «Das
eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschenge-
schichte bleibt der Conflict des Unglaubens und des Glaubens ». Dieser
von Scholz kritisch gegen die geschichtsphilosophische Lesung der
«Gottesstadt> gerichtete Satz bestimmte in der Folge wieder gerade die
geschichtsphilosophische Interpretation ; er ist unvermeidlich in jedem
Augustinbuch oder -artikel anzutreffen, bei Jaspers, Bloch, Léwith, von
Campenhausen, Sternberger, Andresen, Markus, Duchrow, Bubner!¢.
Eben deshalb habe ich mir am Anfang auch das Recht genommen, die
englische Formulierung «struggle between religion and irreligion » des
emigrierten deutschen Freundes von Jaspers, Erich Franks, in « Kampf
des Glaubens und des Unglaubens», in seinen Goethe-Scholz’schen
Ursprung, zurickzuiibersetzen.

16 Nachweise: E. A. ScaMipt, Zeit und Geschichte bei Augustin, 89 f.



Augustins Geschichtsverstindnis 371

Dieses welthistorische Gesetz, bei dem auf Plan, Sinn und Ziel der
Geschichte verzichtet wird, kombiniert Scholz jedoch wieder mit Heils-
und Zielgeschichte, indem er als Prinzip der Weltgeschichte bei Augu-
stin den Sieg der c¢ivitas Dei ansetzt.

Die Fragwiirdigkeit dieser Kombination, Dualismus und Einheit zu
vermitteln und den Geschichtsphilosophen Augustin zu retten als
Begriinder eines Konzepts von dualistischer Weltgeschichte als einheit-
licher Heilsgeschichte, duBBert sich darin, dal3 nie ein Beleg aus «De
civitate Dei» gegeben wird und dal3 in schwebenden Formulierungen
offen bleibt, wie eigentlich und ob iiberhaupt iiber jemanden die Got-
tesstadt am Ende der Geschichte siegt. Im Grunde verraten alle ent-
sprechenden Formulierungen, daf3 der angebliche Sieg der Gottesstadt
nicht Sieg im Kampf gegen die Teufelsstadt ist, sondern die Erlésung
der Gottesbiirger im Vergleich mit der Verdammung der Erdenbiirger
betrachtet. Indem dies metaphorisch als Sieg bezeichnet wird, gelingt es
scheinbar, die Heterogeneitit der beiden Vorstellungen zu tiberbriicken
und sie als Kampf und Telos des Kampfes zu verséhnen — so logisch
unsauber und sachlich falsch das auch ist.

Die Ablehnung dieser Konstruktion besteht in dem einfachen Satz,
daB3 sich nichts dergleichen in Augustins <Gottesstadt» findet. Sternber-
ger, der einerseits Scholz folgt, bemerkt doch treffend: « Vom Krieg der
Bosen und Guten vernehmen wir [...] nichts. Die weltliche Weltge-
schichte lduft neben der Heils- oder Prophetengeschichte gerade eben
her, ohne daB3 ein Konflikt oder nur eine Beriihrung stattfinde»!’.

Wir halten hier in Wendung gegen die geschichtsphilosophische
Lesung der <Gottesstadt> erneut fest, daB3 die augustinische Zwei-
civitates-Lehre keine Geschichtssubjekte an die Hand gibt, aus deren
Interaktion sich Prinzip und Ziel von Weltgeschichte ergiben. Die
paulinische Denkfigur des alten und des neuen Menschen, deren syste-
matischer Erbe die augustinische cvizates-Lehre ist'®, eignet sich als
Kategorie christlicher Anthropologie auch in ihrer gesamtmenschheit-
lichen und weltzeitumfassenden Systematisierung nicht als geschichts-
philosophisches Denkprinzip. Als theologisch-anthropologische Kon-
stante liegt sie zwar allem geschichtlichen Geschehen zugrunde, ohne
aber bei Augustin in ein Finalgesetz von Geschichte iberzugehen.

17 Vgl. Dolf STERNBERGER, Drei Wurzeln der Politik, 2 Bde. (Schriften II 1 und 2),
Frankfurt a. Main 1978, Bd. 1, 335.
18 Vgl. DucHrOow, a.2. 0. 186 ff.



372 Augustins Geschichtsverstindnis

5. Der irdische Christus als Zentrum der augustinischen Geschichts-
spekulation

In Erich Franks Satz von der Erscheinung Christi als Zentrum der
augustinischen Geschichtsspekulation erkennt man unschwer das Kon-
zept der Richtung protestantischer Theologie des 19. Jh. wieder, die den
Begriff « Heilsgeschichte» prigte: so verstand Gottfried Thomasius,
«Christi Person und Werk», Erlangen 1852, «die Erscheinung Jesu
Christi als Mittelpunkt der Geschichte»'®. In der Tat ist fiir einen
heutigen sei es bekennenden, sei es sikularisierten Christen als Erben
der Geschichtsphilosophie und Theologie von der Aufklirung an im
héchsten MaBe befremdlich, daf3 die Menschwerdung Christi fiir Augu-
stin kein epochemachendes Geschichtsereignis ist, dall sein Lauf der
beiden Stidte durch die Weltzeit nahezu achtlos am Jahre 1 vorbeige-
fihrt wird und entweder der Mensch Christus kein geschichtliches
Ereignis oder die civitates-Lehre keine von diesem Ereignis betroffene
Geschichte zu sein scheinen.

Daf} das Erscheinen Christi auf Erden im Hinblick auf das welt-
zeitliche Leben der ¢civitas terrena nicht Epoche macht, ist fiir uns noch in
gewisser Weise nachzuvollziehen, wenn wir mit diesem Zugestindnis
auch eine universal vom Jahr des Heils geprigte Menschheitsgeschichte
fiir Augustin bereits aufgegeben haben. Aber im Blick auf die c/vitas Dei
wollen wir sie kaum wahrhaben, obwohl nicht nur das Programm
Augustins, den Lauf der Gottesbiirgerschaft durch die ganze Weltzeit zu
verfolgen, ihm gleichsam gar keine andere Wahl lie3, sondern er auch
ausdriicklich festhilt, daB3 civitas Dei, ja, selbst ecclesia, seit Abel besteht
und die «Retractationen» verdeutlichen, daf3 es die Sache, die jetzt
christliche Religion heille, vom Beginn des menschlichen Geschlechts
gegeben habe.

Dieses Argernis ist in der Forschung entweder durch die entschie-
dene Behauptung des Gegenteils beseitigt worden — so von Brunner,

' Vgl. Histor. Wb. d. Philosophie, s.v.Heil, Heilsgeschichte, Heilstatsache, Bd.3
(1974), Sp. 1032 f.(G. LonrF). Vgl.auch H. voNn CaMPENHAUSEN, Die Entstehung der
Heilsgeschichte. Der Aufbau des christlichen Geschichtsbildes in der Theologie des
ersten und zweiten Jahrhunderts, Saeculum 21 (1970), 189-212; hier 189 : « Der Begriff
der Heilsgeschichte erfreut sich gegenwirtig in der Theologie aller Konfessionen eines
besonderen Interesses. Obgleich das Wort « Heilsgeschichte », Historia salutis, nicht vor
dem 18. Jh. aufgekommen sein diirfte, meint man doch vielfach, mit ihm die Eigenart der
urchristlichen Glaubenswelt [...] am besten fassen und bezeichnen zu kénnen ».



Augustins Geschichtsverstindnis 373

Frank und Léwith?® — oder zwar scharfsichtig notiert, aber als Verfeh-
lung des Themas, trotz guter Ansitze, getadelt worden, so von Scholz,
Dempf und Duchrow. Fragen wir uns daher bei den folgenden Zitaten
ihrer Bemerkungen, ob Augustin vielleicht das ihm im 20. Jh. gestellte
Thema gar nicht gekannt hat und ganz bewul3t ein Werk schrieb, dessen
Thema ihm der Anfang des 5. Jh. stellte: war es bei der theologischen
Bewiltigung der geistigen Krise gerade unter den Christen angesichts
der Einnahme Roms durch die Westgoten 410 n.Chr. von Augustin
gefordert, seine christlichen Uberzeugungen und weltlichen Erfahrun-
gen in dem Sinne zu verindern, daf3 die Erscheinung Christi auf Erden
die Welt und die Geschichte verindert habe ? Wiirden wir damit nicht
sogar etwas von Augustin verlangen, was wir selber gar nicht zugeben
wiirden ?

Doch hier die Zensuren, die Augustin fiir « De civitate Dei» erhilt,
weil eine die Geschichtsmichtigkeit der Inkarnation systematisch zum
Kern machende Christologie fehlt. Scbo/z : « Augustin hat es nicht ver-
mocht, die epochemachende Bedeutung des Christentums im Rahmen
seiner Geschichtsbetrachtung deutlich und eindrucksvoll zum Aus-
druck zu bringen». Fiir ihn existiert «das Christentum seit der Welt-
schopfung», und «es gab lingst ein Gottesreich im Sinne Jesu, ehe Jesus
geboren wurde». « Man fragt sich vergeblich, was das Christentum
Neues gebracht hat, wenn es schon Christen vor Christus gegeben hat. »
Dempf: Augustins « Geschichtsmetaphysik (fehlt) gerade das eigentliche
Herzstiick, um das sie aufgebaut ist, [...] das Auftreten des Gottesreichs
des Neuen Bundes, sein neues Gesetz der Freiheit und sein Fortwirken
in der Kirche, das eigentliche Thema der Gottesreichslehre (ist) nicht
ausgefiihrt». Duchrow : Bei Augustin ist «der menschliche Jesus [...] nur
ein Sonderfall der Praedestination, der ewige Christus selbst der Prae-
destinierende ». An diesem Punkt ist Augustins Christologie «schwach
ausgebaut». « Auch die Geschichtszeit — trotz Ansitzen vom heilsge-
schichtlichen Denken her [...] — wird nicht eigentlich von Augustins
Neuentdeckung betroffen, sondern von Ewigkeit her eingefroren»?!.,

Aus diesen Voten hole ich zwei wichtige Einsichten heraus: 1. Wir
erkennen den Reichtum und die Lebendigkeit nachaugustinischer

20 Nachweise: BRUNNER: vgl.u. Anm.24; Frank: vgl.o.Anm.1; Karl Léwirs,
Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Stuttgart 1953, 152.

21 Vgl.ScHoLz, 2.2.0.153 f.; Alois DEmpF, Sacrum Imperium. Geschichts- und
Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen Renaissance, Miinchen und Berlin
1929 = Nachdruck Darmstadt 1954, 131; Ducurow, a.a. 0. 305 f.



374 Augustins Geschichtsverstindnis

Theologie, die sich im Prozel der Geschichte entfaltet hat, einer
Geschichte, die auch gerade eine Geschichte der Wirkung Augustins ist,
und der gegeniiber, ungeschichtlich betrachtet, Augustins Theologie
unvollstindig und im Kern verfehlt erscheinen kann; und 2. Das
Zeugnis dieser Gelehrten, die alles lieber bei Augustin hitten finden
wollen als eben diese Liicke und diese im Kontext von Heilsgeschichte
unverzeihliche Inkonsequenz, ist sprechender als jede nur denkbare
andere Form eines Nachweises: das Fehlen einer heils- und weltge-
schichtlichen Christologie bei Augustin ist schlechterdings nicht zu
bezweifeln.

Wie aber kénnen wir, im Zusammenhang mit unserer Frage, Augu-
stins Christologie positiv und systematisch im Horizont seiner Theolo-
gie, seines Geschichtsverstindnisses und seiner ¢rvitates-Lehre verste-
hen?

Auch fiir Augustin als Christen und Theologen ist die Menschwer-
dung des Gottessohnes das eine entscheidende und einzige Heilsereig-
nis, das wir Heilstatsache nennen koénnten, wenn dieser Begriff nicht
wieder als Pragung des 19. Jh. spezifisch moderne theologische Impli-
kationen ?? mit sich fihrte. Das Heilsereignis Jesus besteht fiir Augustin
aber in der Menschwerdung des Gottessohnes, in der Erlosungstat
durch Eintritt des ewigen Gottes in unsere Welt und Zeit und nicht in
einem Eingriff Gottes in den Gang der Weltgeschichte. Weltgeschicht-
lich war der galildische Rabbi und die Hinrichtung eines jiidischen
Unruhestifters in einem Winkel des Romischen Reiches eine « quantité
négligeable ». Der Glaube wiederum fand nicht in der Geschichtlichkeit
Christi seine Lebensquelle, sondern in der Menschlichkeit, Zeitlichkeit
und Weltlichkeit des Gottessohnes.

Einer solchen Augustininterpretation ist gleichsam vorgreifend in
der gelehrten Literatur Augustins Zitat von 1 Petr 3,18 in « De civitate
Dei» entgegengehalten worden: Semel enim Christus mortuus est pro
peccatis nostris?3, «die Unerbittlichkeit des mit diesem Ereignis ver-

22 Vgl. August Friedrich Christian ViLMAR, Die Theologie der Thatsachen wider die
Theologie der Rhetorik (1856') 18573 (Nachdruck Erlangen 1938), 43: «mit der Not-
wendigkeit nicht einer SchluBfolge, sondern einer Tatsache sich ergebende Heilserfah-
rung». Vgl. «Tatbestand» bei Johann Christian Konrad voN HoFMaNN; dazu Karr
Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jh., Hamburg 1975 (Siebenstern-Taschen-
buch) = Ziirich 19603, 524 f.

23 CD 12,14 (ed. Dombart — Kalb II, 532, 28 sq.).



Augustins Geschichtsverstindnis 375

kniipften biblischen dma&»24. Dieser Satz, im Kontext von Augustins
Ablehnung griechischer Vorstellungen zyklischer Wiederholungen
zeitlichen Geschehens, begriindet aber nicht eine einmalige und lineare
Heilsgeschichte in Opposition zu zyklischen Geschichtsauffassungen,
sondern er konfrontiert eine in Gottes Ewigkeit begriindete Einmalig-
keit mit der Zyklizitit von Naturgeschehnissen. Entscheidend ist Gottes
ewiger Rettungsratschlul3, der als solcher von ewiger Einmaligkeit ist.
Fiir die Menschen, die in der Zeit leben und daher die Zeitlichkeit des
Heilsereignisses zu sich selbst in die Beziehung von Zukunft oder Ver-
gangenheit bringen missen, ist dieser Zeitfaktor dennoch unerheblich.
Augustin sagt ausdriicklich, nicht nur in «De civitate Dei», sondern
auch schon in den « Bekenntnissen », da3 der Glaube der alten Heiligen
(antiqui sancti) an den zukiinftigen Menschen Christus Jesus und an
seine zukunftige Passion (venturus in carne, futura passio) und der Glaube
an den gekommenen Christus und an die vergangene Passion (venisse;
praeterita passio) ein und derselbe Glaube (#na eademque per ipsum fides)
und in gleicher Weise heilbringend?®, weil im gleichen Heilsereignis
begriindet sei, dessen einmalige Faktizitit in Gottes ewigem Willen
derart verankert ist, dal3 diesem Ratschlu3 gegeniiber der spezifische
Zeitlichkeitscharakter unserer Beziehung auf das Faktum unwesentlich
wird. Das ist im Rahmen seiner Theologie der beiden von Anfang der
Welt bestehenden c¢ivitates anders auch gar nicht zu konzipieren. Der
priaexistente ewige Christus hat «gleichsam einen Teil seines Korpers
vorausgeschickt in Gestalt der Heiligen, die ihm dem Zeitpunkt der
Geburt nach vorausgingen » 26,

Das fiihrt mich zur abschlieBenden Uberlegung. Ist es denn plausi-
bel, daf3 sich Geister von Rang derart fundamental geirrt haben und
ihrer Interpretation bei Augustin iiberhaupt nichts entgegengekommen
sein sollte ? Augustin hat das riesige Geschichtswerk « De civitate Dei»
in 22 Biichern doch kaum als ein Gedankensystem verfa3t, das mit
Geschichtsphilosophie nichts und mit Geschichte wenig zu tun hat.

24 Vgl. Peter BRUNNER, Zur Auseinandersetzung zwischen antikem und christlichem
Zeit- und Geschichtsverstindnis bei Augustin, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche N.F. 14
(1933), 1-25; hier 23.

25 Vgl. Conf. 10, 43, 68 (ed. Skutella, 261, 22-24); CD 18,47 (ed. Dombart—Kalb II,
331, 5-11). )

26 Augustinus, De catechizandis rudibus 6; Ubersetzung nach: Aurelius Augustinus,
Vom ersten katechetischen Unterricht. Neu iibersetzt von Werner STEINMANN. Bearbeitet
von Otto WERMELINGER. Schriften der Kirchenviter, Bd. 7, Miinchen 1985.



376 Augustins Geschichtsverstindnis

Sieht man sich das programmatische Selbstverstindnis Augustins
von Thema und Funktion seines Riesenwerks « De civitate Dei» an, wie
es sich in den dber die ganze Schrift verstreuten Gliederungshinweisen
dulBert, so reduziert sich allerdings die Berechtigung, « De civitate Dei»
ein Geschichtswerk zu nennen, ganz betrichtlich. Das Werk ist in zwei
Teile unterteilt, erst in zehn, dann in zwélf Biicher. Diese Teile sind
wiederum untergliedert in zuerst zweimal finf, dann dreimal vier
Biicher. Die ersten zweimal funf Biicher sind eine Widerlegung des
heidnischen Polytheismus und kein Geschichtswerk. Die zw6lf Biicher
des zweiten Teils gelten der eigentlichen cvizates-Theologie ; sie stellen
je in vier Biichern den exortus, den procursus und die debiti fines der
beiden Stidte dar. Da Ursprung und Ende der ¢7vizates nicht der Weltzeit
angehoren, bleiben die vier mittleren Biicher des zweiten Teils, die
Biicher 15-18, ein knappes Fiinftel von « De civitate Dei», als die das
saeculum betreffende civitates-Theologie iibrig. Sie dienen dem Nach-
weis, daf} beide Stidte durch die ganze Weltzeit hindurch bestanden
haben und bestehen werden, und benutzen zu diesem Nachweis histo-
risches und chronologisches Quellenmaterial. Auch ihr Nerv ist nicht
Geschichte, mit einer bezeichnenden und entscheidenden Ausnahme,
die die Gottesbiirgerschaft betrifft.

Es ist immer aufgefallen, wie eigentiimlich liickenhaft die Ge-
schichte der Gottesstadt ist; sie reicht kaum bis zu Christus und bricht
dann ab. Dempf notierte: « Auf ein paar Sitze iiber Christus (folgt)
gleich die Eschatologie »?’. Anders ausgedriickt: dem Alten Testament
folgt keine Geschichte Jesu, keine Geschichte des Christentums. Was
den Nachweis der Gleichzeitigkeit und Verflechtung der Gottes- und
Erdenbiirger auch in den Christiana tempora und der Gegenwart betrifft,
so hatte Augustin in der Tat im ersten Teil schon alles Wichtige gesagt.
Aber das ist nur der eine Aspekt des bezeichneten Sachverhalts. Der
andere wesentlichere ist der, da3 Augustin fiir die Gottesstadt in den
Biichern 15-18 tatsichlich geschichtlich argumentiert und Geschichte
dargestellt hat, nimlich eine Geschichte, die in Christi Erscheinung
miindete und auf diese final bezogen war?®, und daB mit Christi

27 Vgl. DEMPF, a.2. 0.

28 Prophetische, nimlich christologische Auslegung des AT im NT und in der Alten
Kirche ist nicht ipso facto schon heilsgeschichtliches Verstindnis (vgl. vonN
CAMPENHAUSEN, 2.2.0.193 ff.); vielmehr kann eine solche Verchristlichung des AT
sogar die Aufhebung seiner Geschichtlichkeit bedeuten (voN CAMPENHAUSEN,



Augustins Geschichtsverstindnis 377

Erscheinung Geschichte als Heilsgeschichte abgeschlossen war ?? und es
von Christus an keine Sondergeschichte der civitas Dei mehr gibt oder
geben kann. Da die Geschichte in Christus ihr Ziel gefunden hatte —
formulierte schon Loéwith —, kennt Augustin «eine Geschichte des
Christentums zwischen dem ersten und zweiten Erscheinen Christi»
nicht3?, Der alttestamentliche Wachstumsprozel3 der auf Christus
zufithrenden Prophezeiungen, wie thn Augustin darlegt, und die Ver-
bindung diesseitiger und heilsbezogener Prophezeiungen und Erfiillun-
gen endet mit Christus. Von seiner Erscheinung an hat sich das Heil von
der Welt und der Geschichte geldst und ist rein eschatologisch gewor-
den: es gibt keine irdischen Giiter mehr als Gottes Verheilungen fiir
die Gottesbiirger. Zeitliche Giiter und Ubel werden den Bésen und
Guten in gleicher Weise zuteil. Die Welt ist ihrer Weltlichkeit iiber-
lassen. Christliches Handeln und Weltverantwortung des Christen
bestehen als Gebot nicht um der Christianisierung der Welt willen im
Sinn der Errichtung des Gottesreichs auf Erden — Welt und Mensch
erlésen sich nicht selbst —, sondern als Antwort des Menschen auf die
Gnade Gottes. Wie nach «De civitate Dei» die Heilsgeschichte der
Gottesbiirger mit Christus endet, so endet Augustins eigene Heilsge-
schichte in den « Confessiones » mit seiner Bekehrung und Taufe. Nach
dem Ende der von der Privatprovidenz gestifteten narrativen Konsi-
stenz eines teleologischen Ereigniszusammenhangs?®! bricht der auto-
biographische Teil der Bekenntnisse ab. Es beginnt die Weltverantwor-
tung des Christen Augustin, die keine Providenz mehr kennt. Eine

a.a. 0. 202). Erst in der Fortentwicklung der typologischen Auslegung nach der Mitte des
2.]h., bei Meliton, Justin und vor allem Irenius, entsteht nach voN CAMPENHAUSEN,
a.2.0.202 ff., eine im eigentlichen Sinn heilsgeschichtliche Konzeption.

2 Vgl.zum Fehlen von «Kirchengeschichte» in den ersten Jahrhunderten von
CAMPENHAUSEN, a.2.0. 210: «Die geschichtliche Offenbarung ist also tatsidchlich abge-
schlossen, und Christus ist in diesem Sinne das Ende der Heilsgeschichte ».

30 Vgl. LowrTH, a.a. O. 154. Vgl. auch voN CAMPENHAUSEN, a.2.0.212: Die univer-
salgeschichtlich orientierte Historiographie der Alten Kirche verfillt nicht heilsge-
schichtlicher Hiresie im Blick auf das christlich gewordene Reich und die Reichskirche,
sondern betrachtet Welt- und Kirchengeschichte zwischen erster Ankunft und endlicher
Wiederkunft Christi als christliche Gegenwart, d.h. nicht als Fortsetzung von Geschichte
des Heils.

31 Vgl. Reinhart HERZoG, Non in sua voce. Augustins Gesprich mit Gott in den
Confessiones — Voraussetzungen und Folgen. In: K. STiERLE u. R. WarNING (Hg.), Das
Gesprich (Poetik und Hermeneutik 11), Miinchen 1984, 213-250; hier: 220 f. und
232



378 Augustins Geschichtsverstindnis

Garantie, da3 unser Welthandeln in Liebe und Verantwortung die Welt
immer vollkommener macht, haben wir nach dem Theologen Augustin
von Gott nicht. Die Anstrengung, es zu tun, widerspricht seiner Theo-
logie nicht, im Gegenteil, sofern die Christen nicht vergessen, daf} sie
nicht das Reich Gottes zu bauen haben.



	Augustins Geschichtsverständnis

