
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Augustins Geschichtsverständnis

Autor: Schmidt, Ernst A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst A. Schmidt

Augustins Geschichtsverständnis *

«Das wahre Subjekt der Geschichte ist (für Augustin) natürlich die
Menschheit als ganze. Augustin war der erste, der dieses Konzept der
Menschheit formulierte, der erste, der den geschichtlichen Prozeß der
Welt als ein Ganzes ansah und ihn als Einheit verstand. Sein (Werk über

die) <Gottesstadt> ist der erste Versuch, zu einer allgemeinen Philosophie

der Geschichte zu kommen. Die Erscheinung Christi war das

Zentrum seiner Geschichtsspekulation. Der Mensch trat, infolge des

Sündenfalls, in die Freiheit, d. h. in die Geschichte, hinaus und verlor
damit seine Einheit mit Natur und Gott. Augustin versuchte alle sozialen

und religiösen Phänomene innerhalb der Einheit der einen Idee zu

verstehen, daß die ganze Geschichte der Menschheit ein Kampf ist
zwischen dem Reich Gottes und irdischer Macht, zwischen Glaube und

Unglaube. Die Gottesstadt ist nicht von dieser Welt; sie ist die unsichtbare

Gemeinschaft der vollkommenen Seelen der Erwählten Gottes,
das göttliche Königreich der Erlösten. Das letzte Ziel der Geschichte ist

der Sieg dieser Gemeinschaft über die irdischen Mächte, die Verwirklichung

des Gottesreiches auf Erden. »

Die zitierten Sätze geben die prägnanteste Darstellung einer Position,

die seit einem halben Jahrhundert in fast ausschließlicher Gültigkeit

ist und die ich in jedem ihrer konstitutiven Elemente zu überwinden

suche. Der Abschnitt steht in dem Aufsatz «Saint Augustine and

* Der hier abgedruckte Text, der, von den dokumentierenden Anmerkungen und
einigen geringfügigen Änderungen abgesehen, meinem aus Anlaß des 1600. Gedenkjahres

der Bekehrung Augustins am 11. Februar 1987 in Fribourg gehaltenen Vortrag
entspricht, gibt eine (z. T. anders akzentuierte) Zusammenfassung des zweiten Teils (64—109 :

«Vita temporalis. Gottesstadt und Saeculum») meiner Heidelberger Akademieabhand-
lung«Zeit und Geschichte bei Augustin» (Phil.-hist. Klasse, Bericht 3, 1985) mit einigen
Ergänzungen und Modifikationen.



362 Augustins Geschichtsverständnis

Greek Thought», Cambridge/Mass. 1942 des bedeutenden klassischen

Philologen und Philosophen Erich Frank (geb. in Prag 1883, gest. in
Amsterdam 1949), des Nachfolgers von Heidegger auf dessen Lehrstuhl
in Marburg 1928; Frank, 1936 als Jude von den Nazis entlassen,
emigrierte 1939 in die USA. Ich habe den Passus übersetzt nach dem
Wiederabdruck des Artikels in dem posthumen Band seiner unter dem

Titel «Wissen, Wollen, Glauben» von Ludwig Edelstein gesammelten
Aufsätze zur Philosophiegeschichte und Existentialphilosophie1.

Sämtliche Motive der zitierten Gesamtdeutung, mit einer Ausnahme,

werden von allen Zeitgenossen Franks geteilt, insbesondere

von Ernst Bloch in dessen gleichzeitig in den Vereinigten Staaten
entstandenem Werk «Das Prinzip Hoffnung»2, und bis heute wiederholt.
Jüngste Stimmen in diesem Sinn sind Duchrow, «Christenheit und

Weltverantwortung» 19703 und Bubner, «Geschichtsprozesse und

Handlungsnormen» 19844. Die wenigen Kritiker wie Kamiah,
«Christentum und Geschichtlichkeit» 19515 und Markus, «Saeculum» 19706

konnten sich nicht durchsetzen.
Die eine bezeichnete Ausnahme bei Frank ist das existentialistische

Denkmotiv des Heraustretens des Menschen im Sündenfall in die
Geschichte als in seine Freiheit, eine im Kontext der Frankschen

Gesamtdeutung der augustinischen Geschichtsspekulation isolierte
Gedankenfigur, die, ernstgenommen und konsequent verfolgt, Augustins
Geschichtsverständnis näher gekommen wäre als die Verbindung der

übrigen Deutungselemente. Sie hätte die Diesseitigkeit und Weltlichkeit

von Geschichte zu denken erlaubt und die Geschichte von der Last,
die sie gar nicht tragen kann, befreit, Prozeß der Verwirklichung von
Gottes Heilsplan zu sein.

Von den vertrauten und auch sonst miteinander verbundenen
einzelnen Elementen des Frankschen Resümees werde ich auf die folgen-

1 Zürich 1955 (Erasmus-Bibliothek, Artemis Verlag), 175. — Auf Erich Frank hat
mich Jacob Taubes aufmerksam gemacht.

2 Frankfurt a. Main 1959 (verfaßt 1938—1947).
3 Ulrich Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung. Traditionsgeschichte und

systematische Struktur der Zweireichelehre, Stuttgart 1970.
4 Rüdiger Bubner, Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersuchungen zur

praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1984.
5 Wilhelm Kamlah, Christentum und Geschichtlichkeit, Stuttgart 1951 2. Auflage

von: Christentum und Selbstbehauptung, Frankfurt a.M. 1940).
6 R. A. Markus, Saeculum : History and Society in the Theology of St Augustine,

Cambridge 1970.



Augustins Geschichtsverständnis 363

den fünf nacheinander kritisch eingehen: «allgemeine Philosophie der

Geschichte», das Konzept der einen Menschheit und der Einheit der

gesamten Geschichte, den Kampf des Glaubens und des Unglaubens,
die innerweltliche und innerzeitliche Verwirklichung des Gottesreichs
als Ziel der Geschichte und den irdischen Christus als Zentrum der

augustinischen Geschichtsspekulation. Bei jedem Punkt dieser
kritischen Auseinandersetzung werde ich zugleich versuchen, positiv
Elemente von Augustins Geschichtsverständnis herauszuarbeiten. Der im
Kontext der herrschenden geschichtsphilosophischen Lesung der <Got-
tesstadt> als kritisch und provozierend aufzufassende Titel dieses

Vortrags, «Augustins Geschichtsverständnis», besagt als These, daß es

augustinische Geschichtsphilosophie oder Geschichtstheologie nicht gibt.
Natürlich ist das Geschichtsverständnis des Theologen Augustin als

solches auch Gcschïchtstheologie. Es fragt sich aber gerade, ob Augustin das

für Geschichtstheologie im eigentlichen Sinn vorauszusetzende Objekt
Geschichte überhaupt gekannt hat bzw. ob seine Gcschxchtstheologie

nicht eben darin besteht, Geschichtsûicologie. abgelehnt zu haben.

1. Allgemeine Philosophie der Geschichte

Meine erste Überlegung gilt daher der Auffassung, Augustins Werk
über die <Gottesstadt> sei die erste allgemeine Philosophie der
Geschichte. Wort, Begriff und Sache der Geschichtsphilosophie sind
Produkt der zweiten Hälfte des 18. Jh. In ihr werden genuin neuzeitliche

Erfahrungen verarbeitet: die Erfahrung von wissenschaftlichem und
technischem Fortschritt7 und darin in Verbindung mit der Erfahrung
der Geschichtlichkeit des Denkens8 die der geschichtlichen Finalität
der modernen autonomen Vernunft. Die Geschichtsphilosophie
übernimmt, nach Abbau der Transzendenz, den freigewordenen systematischen

Ort nicht der christlichen Eschatologie selbst, sondern den der
christlichen Säkularisationen der Eschatologie in Chiliasmus,
Reichstheologie und progressiver Universalhistorie von der antiken christli-

7 Vgl. Hans Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt a. Main
1974 Neuausgabe von : Die Legitimität der Neuzeit, 1966, erster und zweiter Teil), 39

und 61.
8 Vgl. Bubner, a.a.O. 78 ff.



364 Augustins Geschichtsverständnis

chen Apologetik des 3. und 4. Jh. bis zu Bossuet im 17. Jh.9. Es ist

angesichts dieser Einsichten nicht möglich, daneben und davor auch

Augustin zum Geschichtsphilosophen zu machen. In seiner Beanspruchung

für ein geschichtsphilosophisches Konzept kommt daher auch

gar nicht eigentlich Augustin in den Blick, sondern der fiktive Schnittpunkt

zweier Wirkungslinien, nämlich einerseits der Wirkung Augustins

auf Joachim di Fiore und andererseits der Wirkung der alttesta-
mentlichen Heilsgeschichte in Augustins <Gottesstadt>. In dieser

Konstellation wird Augustins civitates-Theologie im Stratum der

reichstheologischen und universalhistorischen Entwürfe seiner Zeit (Euseb,

Ambrosius, Orosius10) eingeebnet. Es kommt deshalb bei der folgenden
Kritik weiterer Deutungselemente darauf an, eben die Eigenart und
besondere Denkleistung Augustins herauszuheben, ihn von seiner
Wirkung zu unterscheiden und der alttestamentlichen Heilsgeschichte in
seinem Werk über die <Gottesstadt> ihre spezifische Funktion
zuzuweisen.

Diese erste generelle Abwehr geschichtsphilosophischer Lesung der
<Gottesstadt> leistet positiv nicht mehr, als daß sie unsere hermeneu-
tische Situation gegenüber Augustin verdeutlicht. Erst wenn wir uns
der Geschichtlichkeit und geschichtlichen Bedingtheit unserer Begriffe
und Kategorien bewußt sind, vermögen wir auch Augustin geschichtlich

zu verstehen. Das heißt also nicht, daß ich die Applikation
neuzeitlicher Begrifflichkeit auf antike Texte generell ablehne; wir müssen

nur eine gewisse Anstrengung unternehmen, damit wir beim Umgang
mit Geschichte nicht nur von Zeitgenossen umgeben werden. Die
Begrifflichkeit geschichtsphilosophischen Denkens kann in ihrer An-

9 Vgl. Reinhart Herzog, Orosius oder die Formulierung eines Fortschrittskonzepts
aus der Erfahrung des Niedergangs. In: R. Koselleck - P. Widmer (Hg.), Niedergang.
Studien zu einem geschichtlichen Thema. (Sprache und Geschichte 2), Stuttgart 1980,
79-102; hier 79.

10 Zu Orosius vgl. Hans Werner Goetz, Die Geschichtstheologie des Orosius.
(Impulse der Forschung 32), Darmstadt 1980. Das Kapitel «Augustin und Orosius im
Vergleich» (136—147) ist in meinen Augen richtig orientiert, wegen seiner Verhaftung im
traditionellen Augustinbild aber in der Gegenüberstellung von « De civitate Dei » und
« Historiae adversum paganos » nicht entschieden genug. Goetz betrachtet das augustini-
sche Werk als «vollständige Geschichtstheologie» (138) und läßt Orosius mit Augustin
«die Vorstellung von der irdischen Geschichte als einer zielgerichteten Entwicklung im
Rahmen des Heilsgeschehens mit der Schöpfung als Beginn und der Ewigkeit als Ziel »

teilen (140). Zur Wirkungsgeschichte des orosianischen Geschichtswerks vgl. Goetz,
148-165.



Augustins Geschichtsverständnis 365

wendung auf «De civitate Dei» gerade die für uns produktive
Andersartigkeit seines Geschichtsbildes erhellen. Freilich wird dann eine

Geschichtsauffassung vor uns treten, die — sei es wiederum in bedenklicher,

sei es in bedenkenswerter Weise — etwas mit unserer Denksituation

nach der Krise des Fortschrittsdenkens und der Geschichtsphilosophie

zu tun haben könnte. In der Tat scheint es mir in unserer
Situation wichtig, christliche Denker als Zeugen für die Möglichkeit
und Notwendigkeit christlicher Weltverantwortung zu finden, die solche

Weltverantwortung nicht an eine Geschichtstheologie irdischer
Zielgeschichte binden.

Versteht man unter Geschichte, wie sie Gegenstand von
Geschichtsphilosophie ist, Menschheits- oder Weltgeschichte, also

Universalgeschichte, und Zielgeschichte, nämlich einen teleologischen
Prozeß, so wären nun die Vorstellungen von der Einheit der
Menschheit und des Geschichtsprozesses und des Telos der Geschichte
bei Augustin aufzusuchen. Ich beginne mit dem Ziel der
Weltgeschichte.

2. Das Ziel der Geschichte

Ist die Geschichte und das Leben der Menschen in der Geschichte
bei Augustin ein Prozeß, der auf die Verwirklichung des Gottesreichs
zuführt und also in dem Gottesreich sein Telos hat? Sehe ich hier
zunächst von der Lehre der zwei Städte ab, die von vornherein ein
einziges Ziel von Geschichte als Worumwillen geschichtlichen
Handelns der Geschichtssubjekte als von Augustin gedacht zu sehen
verbietet - darauf ist in einem nächsten Schritt zu kommen — und setze ich
hier einmal die Bürger der Gottesstadt als das einzige Geschichtssubjekt

an, d. h. unterstelle ich Augustin den Denkfehler, die wahre Christenheit,

also die Erwählten, mit der einen Menschheit verwechselt zu
haben, so scheinen mir bei der geschichtsphilosophischen Lesung der
<Gottesstadt> zumal zwei Fehlinterpretationen vorzuliegen, die ich hier
namhaft machen will. Wird plausibel, daß der augustinische Text
Zielvorstellungen in der Zeit dieser Welt abweist, so muß nicht mehr eigens
nachgewiesen werden, wie Augustin, sei es konstantinisch-reichstheologisch,

sei es mittelalterlich-reichstheologisch oder von bestimmten

Ketzerbewegungen her, gelesen worden ist.



366 Augustins Geschichtsverständnis

In der Theologie Augustins ist die peregrinatio11 der Bürger der
Gottesstadt als ihre weltlich-zeitliche Verfaßtheit eine zentrale Vorstellung.

Übersetzt manperegrinatio mit dem daraus hergeleiteten Lehnwort
«Pilgerschaft», so hat man einen intentionalen Prozeß. Dann kann man
ein Ziel denken, und es stellt sich die Wanderschaft des Volkes Israel aus

Ägypten nach Kanaan - «das wandernde Gottesvolk» — als Archetyp
ein. Die geschichtsphilosophische Lesung der <Gottesstadt> operiert
daher immer wieder mit der Pilgerschaft der Gottesbürger. Dabei geht
sie an der Wortbedeutung, der syntaktischen Konstruktion, der neute-
stamentlichen und altkirchlichen Vorstellung und an Augustins
eigenen Archetypen für peregrinatio vorbei. Peregrinatio ist Gegenbegriff
zu «Bürgerstatus» und «Heimat» und bedeutet «Ausländerstatus», «Leben

in der Fremde» im eigentlichen und im metaphorischen Sinn. So

war etwa der afrikanische Bürger Augustinus in Mailand ein peregrinus,
dessen peregrinatio der Bischof Ambrosius mit Willkommensgruß
freundlich aufnahm. Neutestamentlich und urchristlich ist die
Fremdlingsschaft fester Bestandteil des christlichen Briefformulars (Çévoç,

TtàpoiKOÇ, £Kör||t£0)) ; sie wird von Tertullian aufgegriffen. Der Christ,
der seine Jtcruptç, seine patria, sein Bürgerrecht im Himmel hat, ist auf
Erden ein Fremdling. Es gibt daher bei Augustin nicht (und kann nicht
geben) als Pendant zu einer «Pilgerschaft auf ein Ziel bin» eine
peregrinatio ad..., denn der «Fremdlingsstatus» ist ein Zustand, kein Prozeß

mit einem Ziel, keine Tätigkeit um eines Zweckes willen. Peregrinatio
wird meist konstruiert mit a, ab und Ablativ, d. h. als das «Leben in der
Fremde, fern von (der eigentlichen Heimat) ». Augustins figura für den
Christen in der Weltzeit oder Geschichte ist die Babylonische
Gefangenschaft der Juden oder die Arche Noah in den Fluten oder der
Verlorene Sohn oder das verlorene Schaf des Psalmisten und des

Gleichnisses in den Evangelien. Alle diese Leiden sind als Leiden nicht
intentional mit ihrem Ende verbunden, d. h. der Finalsinn von Exil ist
nicht die Befreiung aus Gefangenschaft und Exil, der Finalsinn der
Archefahrt nicht das Fallen der Wasser. Der Sohn lebt in der Fremde
nicht um der Heimkehr und der Liebe des Vaters willen, und das Schaf
verirrt sich nicht um der Rettung willen auf den Schultern des Guten
Hirten. Und in allen diesen Archetypen trägt auch der Zustand des

In-der-Fremde-Seins nichts zur Aufhebung dieses Zustands bei.

11 Nachweise zum folgenden Absatz : E. A. Schmidt, Zeit und Geschichte bei Augustin,

84 ff.



Augustins Geschichtsverständnis 367

Ein erstes Element des augustinischen Geschichtsverständnisses ist
damit gewonnen: der Christ lebt sein zeitliches Leben in dieser Welt als

ein Fremder. Der Fremdlingsstatus bleibt bestehen, solange er lebt und

solange Welt und Geschichte bestehen. Die Fremdlingsschaft ist keine
die Geschichte bewegende intentionale Praxis. Bedenken wir aber, daß

wir damit nicht Augustins Geschichtsverständnis umfassend-einheitlich

charakterisieren können. Alles Gesagte gilt nur für die Bürger der
Gottesstadt, die im himmlischen Jerusalem ihr Bürgerrecht haben und
in dieser Welt und Zeit Fremde sind. Die Bürger der civitas terrena sind

dagegen sehr wohl in dieser Welt und Zeit zu Hause. Sollte also Augustin

gerade ihnen die Geschichte überlassen haben?

War das Verständnis vonperegrinatio als «Pilgerschaft» gewissermaßen

nur naiv und geschichtlich unreflektiert, so ist die Ansetzung der

Verwirklichung des Gottesreichs als innerweltlichen und innerzeitlichen

Ziels der Geschichte für Augustin von massiver Parteilichkeit

gesteuert, die Autorität des größten Kirchenvaters für die wesensmäßige

Intention des Christentums auf den Staat, auf das sacrum Imperium,
zu gewinnen. Nach dem Mittelalter hat Edgar Salin mit seinem Buch
«Civitas Dei», Tübingen 1926, dieser Idee in unserem Jahrhundert neue

Wirkung gegeben. Dessen Augustininterpretation spiegelt sich nicht
nur bei dem vom Judentum zum Katholizismus konvertierten Erich
Frank, sondern gibt auch Bloch die entscheidende Formulierung, Augustin

im Kontext von Diesseitsutopien behandeln zu können. Ohne die

Augustindeutung des katholischen Georgianers Salin hätte Bloch in
«Prinzip Hoffnung» auf Augustin verzichten müssen. Man kann aber

nicht mit Salin dem Gottesreich als Jenseitsutopie civitas Dei als

Diesseitsutopie vorschalten. Die «Gottesstadt» als «Königsherrschaft Christi»

ist in der Ewigkeit Gottes, seinem ewigen Wollen und Wissen, als

ganze präsent und Wirklichkeit: Gott kennt seine Erwählten. Sie hat für
den Christen nur insofern einen Zukünftigkeitscharakter, als er in der
Zeit lebt und seine Beziehung auf die Ewigkeit als das Nichtzeitliche
sich als Beziehung auf etwas äußert, das nach seiner Zeit und nach Zeit
überhaupt Wirklichkeit für ihn wird. Andererseits ist civitas Dei auch

jeweils Wirklichkeit in dieser Welt und Zeit, weil in jeder Zeit Gottesbürger

als Fremde in dieser Welt leben. Die Kirche ist der unvollkommene

Ausdruck der Gemeinschaft der Gottesbürger, und als Kirche
kann die Gottesstadt nichts diesseitig Zukünftiges sein. Das Nebeneinander

von Präsenz und Transzendenz der Gottesstadt in Augustins
Theologie kann nicht im Sinne der Blochschen Ontologie des Noch-



368 Augustins Geschichtsverständnis

nicht interpretiert und utopisch-geschichtsproduktiv überbrückt werden.

Die entscheidende Chiffre für die Diesseitigkeit des Geschichtsziels
bei Augustin ist in der Augustinliteratur natürlich «die neue Erde».
Hier liegt Unkenntnis der Apokalypse vor: «Und ich sah einen neuen
Himmel und eine neue Erde ; denn der erste Himmel und die erste Erde
verging...»12, und Unkenntnis der augustinischen Auslegung: der neue
Himmel und die neue Erde sind für Augustin das Reich Christi, von
dem dieser sagte, daß es nicht von dieser Welt sei.

Zu Augustins Geschichtsverständnis gewinnen wir so ein weiteres
Element: die Weltzeit hat kein Ziel, weder in ihr selbst, geschweige
denn außerhalb ihrer: Zeitliches kann nicht ewigkeitsproduktiv
gedacht werden. Die Weltzeit wird ein Ende haben. Nur Gott kennt den
ordo temporum; dem Menschen ist die Ordnung der Zeiten verborgen.
Die einzige Theorie der Geschichte, die der Mensch entwerfen kann, ist
die ihrer Unerkennbarkeit. Die Erkenntnis der Unerkennbarkeit der
Geschichte schließt ein, daß sie nicht ein den Menschen erkennbarer

diesseitiger teleologischer Prozeß ist.

3. Die Einheit der Menschheit und der Geschichte

Es ist sicher unbezweifelbar, daß das Christentum bei seinem
Heraustreten aus dem Judentum mit Schöpfungstheologie, Sündenfall und

Christologie die Idee der Einheit der Menschheit entscheidend förderte.

Aber weder vertritt und begründet das Christentum als erstes oder

einziges diese Idee — griechische Philosophie und römischer Staat tragen
ebenso zu ihr bei —, noch ist Augustin der erste, der die Einheit der
Menschheit gerade als einheitliches Geschichtssuhjekt formulierte. Daß

man diese Ideen des 18. Jh., die Einheit der Menschheit und die Einheit
der Geschichte, diese typischen Begriffe des 18. Jh., den Kollektivbegriff

«Geschichte» und die Idee Menschheit — vgl. die für das 18. Jh.
typische Titelform: «Geschichte der Menschheit»13 — ausgerechnet
dem konsequenten Dualismus der augustinischen Lehre von den zwei
civitates hat unterschieben wollen, ist kaum begreiflich, bzw. wird nur

12 Apok 21,1 ff.

"Vgl. Histor. Wb. d. Philosophie, s. v. Geschichte, Bd. 3 (1974), Sp. 358

(G. Scholtz).



Augustins Geschichtsverständnis 369

dann bis zu einem gewissen Grade nachvollziehbar, wenn man diese

drei Gedankenschritte geht : man isoliert die beiden civitates bei Augustin

voneinander, setzt sie mit zwei nicht-augustinischen und letztlich
alttestamentlichen Vorstellungen gleich und kombiniert sie dann
systematisch. Blendet man nämlich aus dem in dieser Welt miteinander
verflochtenen Laufder beiden civitates durch diese Zeit bei Augustin die
civitas terrena aus, so stellt sich leicht die sich auf das Alte Testament
berufende Vorstellung der Heilsgeschichte ein, d.h. ein im 19. Jh.

geprägter Begriff14. Heilsgeschichte kann aber nur in säkularisierter
Form universal und Weltgeschichte sein, nicht im Kontext der Zwei-
civitates-Lehre. Vernachlässigt man dagegen die civitas Dei und glaubt
bei Augustin im Lauf der «civitas terrena» durch diese Weltzeit die
diesem zwar bekannte, aber nicht wichtige15 Vierreichelehre Daniels
wiederzufinden, so hat man in der Idee der translatio imperii ein
Einheitsprinzip von Weltgeschichte. Man braucht dann nur noch die beiden

auf verschiedenem Wege gewonnenen Einheiten zu verbinden, um
eine Universalgeschichte zu haben, die die Vierreichelehre auf das

Weltreich Rom finalisiert und diese Zielgeschichte infolge der
Christianisierung nicht nur der Bewohner dieses Reiches, sondern auch des

Staates selber als Heilsgeschichte versteht. Das Resultat dieser
Gedankenkombination ist, daß sich Augustin zwischen Eusebios und Orosius
auflöst und mit dem so gebrochenen Widerstand durch sein sperriges
Denken die Vorstellungen aus dem 18. und 19. Jh. leichter Platz greifen
konnten.

Positiv ist zum augustinischen Geschichtsverständnis an dieser
Stelle dies zu entwickeln. Die Entzweiung des einen Menschengeschlechts

bestimmt infolge des Engelabfalls und des Sündenfalls die

ganze Weltzeit. Der spezifische Dualismus der beiden civitates läuft bei

Augustin aber nicht auf eine Entzweiung von Geschichte in zwei
Geschichten bzw. auf zwei Geschichten als Vorläufer der einen
Geschichte der Moderne hinaus, eine Heilsgeschichte und eine weltliche

Reichelehre ; vielmehr steht seine systematische Anlage quer zur
Ansetzung konstanter oder kontinuierlicher Geschichtssubjekte. Civitas

terrena und civitas Dei sind weder Institutionen noch Korporationen,
sondern letztlich unsichtbare Spiritualverbände von Menschen, die

14 Vgl. u. Anm. 19.
15 Nur einmal gestreift: CD 20,23.



370 Augustins Geschichtsverständnis

infolge der Gnade Gottes oder seiner Verwerfung verschiedene
Glücksoptionen, jenseitige oder diesseitige, getroffen haben. Gottesbürgerschaft

macht keine Geschichte, und civitas terrena ist selbst zu ein und
demselben Zeitpunkt so wenig eine einheitliche Korporation und ein

einziges Geschichtssubjekt, daß es nach Augustin gerade zum Wesen der
irdisch und selbstisch gesinnten civitas terrena gehört, sich dauernd in
sich selbst zu entzweien.

Man hat nun aber in der geschichtsphilosophischen Auslegungsgeschichte

des augustinischen Werks über die <Gottesstadt> sich doch
nicht ganz vor dem Dualismus der Zvsei-civitates-Lehre verschließen
können. Dies führt zu meinem vierten kritisch zu beleuchtenden
Gedankenmuster.

4. Der Kampf des Glaubens und des Unglaubens

Einen ersten Ausbruchsversuch, der allerdings auf halbem Wege
wieder umkehrte, unternahm der Harnackschüler Heinrich Scholz
1911. Sein bedeutendes Buch «Glaube und Unglaube in der
Weltgeschichte» hat sich praktisch — so groß ist seine Wirkung — an die Stelle

von Augustins <Gottesstadt> gesetzt. Angesichts der Zwei-civitates-
Lehre griff Scholz auf Goethes Skepsis gegenüber der Geschichtsphilosophie

zurück, in welcher dieser Burckhardts Hegelkritik an Weltplan
und Fortschrittsentwicklung vorwegnahm, nämlich den Satz aus « Israel
in der Wüste» in den «Noten und Abhandlungen» zum Divan: «Das

eigentliche, einzige und tiefste Thema der Welt- und Menschengeschichte

bleibt der Conflict des Unglaubens und des Glaubens». Dieser

von Scholz kritisch gegen die geschichtsphilosophische Lesung der
<Gottesstadt> gerichtete Satz bestimmte in der Folge wieder gerade die

geschichtsphilosophische Interpretation ; er ist unvermeidlich in jedem
Augustinbuch oder -artikel anzutreffen, bei Jaspers, Bloch, Löwith, von
Campenhausen, Sternberger, Andresen, Markus, Duchrow, Bubner16.

Eben deshalb habe ich mir am Anfang auch das Recht genommen, die

englische Formulierung « struggle between religion and irreligion » des

emigrierten deutschen Freundes von Jaspers, Erich Franks, in «Kampf
des Glaubens und des Unglaubens», in seinen Goethe-Scholz'schen

Ursprung, zurückzuübersetzen.

16 Nachweise: E. A. Schmidt, Zeit und Geschichte bei Augustin, 89 f.



Augustins Geschichtsverständnis 371

Dieses welthistorische Gesetz, bei dem auf Plan, Sinn und Ziel der
Geschichte verzichtet wird, kombiniert Scholz jedoch wieder mit Heilsund

Zielgeschichte, indem er als Prinzip der Weltgeschichte bei Augustin

den Sieg der civitas Dei ansetzt.
Die Fragwürdigkeit dieser Kombination, Dualismus und Einheit zu

vermitteln und den Geschichtsphilosophen Augustin zu retten als

Begründer eines Konzepts von dualistischer Weltgeschichte als einheitlicher

Heilsgeschichte, äußert sich darin, daß nie ein Beleg aus «De
civitate Dei » gegeben wird und daß in schwebenden Formulierungen
offen bleibt, wie eigentlich und ob überhaupt über jemanden die
Gottesstadt am Ende der Geschichte siegt. Im Grunde verraten alle
entsprechenden Formulierungen, daß der angebliche Sieg der Gottesstadt
nicht Sieg im Kampf gegen die Teufelsstadt ist, sondern die Erlösung
der Gottesbürger im Vergleich mit der Verdammung der Erdenbürger
betrachtet. Indem dies metaphorisch als Sieg bezeichnet wird, gelingt es

scheinbar, die Heterogeneität der beiden Vorstellungen zu überbrücken
und sie als Kampf und Telos des Kampfes zu versöhnen — so logisch
unsauber und sachlich falsch das auch ist.

Die Ablehnung dieser Konstruktion besteht in dem einfachen Satz,

daß sich nichts dergleichen in Augustins <Gottesstadt> findet. Sternber-

ger, der einerseits Scholz folgt, bemerkt doch treffend : « Vom Krieg der
Bösen und Guten vernehmen wir [...] nichts. Die weltliche
Weltgeschichte läuft neben der Heils- oder Prophetengeschichte gerade eben

her, ohne daß ein Konflikt oder nur eine Berührung stattfände»17.

Wir halten hier in Wendung gegen die geschichtsphilosophische
Lesung der <Gottesstadt> erneut fest, daß die augustinische Zwei-
civitates-Lehie keine Geschichtssubjekte an die Hand gibt, aus deren
Interaktion sich Prinzip und Ziel von Weltgeschichte ergäben. Die
paulinische Denkfigur des alten und des neuen Menschen, deren
systematischer Erbe die augustinische civitates-Lehre. ist18, eignet sich als

Kategorie christlicher Anthropologie auch in ihrer gesamtmenschheit-
lichen und weltzeitumfassenden Systematisierung nicht als geschichts-
philosophisches Denkprinzip. Als theologisch-anthropologische
Konstante liegt sie zwar allem geschichtlichen Geschehen zugrunde, ohne
aber bei Augustin in ein Finalgesetz von Geschichte überzugehen.

17 Vgl. Dolf Sternberger, Drei Wurzeln der Politik, 2 Bde. (Schriften II 1 und 2),
Frankfurt a. Main 1978, Bd. 1, 335.

18 Vgl.Duchrow, a.a.O. 186 ff.



372 Augustins Geschichtsverständnis

5. Der irdische Christus als Zentrum der augustinischen Geschichts¬

spekulation

In Erich Franks Satz von der Erscheinung Christi als Zentrum der

augustinischen Geschichtsspekulation erkennt man unschwer das Konzept

der Richtung protestantischer Theologie des 19. Jh. wieder, die den

Begriff «Heilsgeschichte» prägte: so verstand Gottfried Thomasius,
«Christi Person und Werk», Erlangen 1852, «die Erscheinung Jesu
Christi als Mittelpunkt der Geschichte»19. In der Tat ist für einen

heutigen sei es bekennenden, sei es säkularisierten Christen als Erben
der Geschichtsphilosophie und Theologie von der Aufklärung an im
höchsten Maße befremdlich, daß die Menschwerdung Christi für Augustin

kein epochemachendes Geschichtsereignis ist, daß sein Lauf der
beiden Städte durch die Weltzeit nahezu achtlos am Jahre 1 vorbeigeführt

wird und entweder der Mensch Christus kein geschichtliches
Ereignis oder die civitates-Lehre keine von diesem Ereignis betroffene
Geschichte zu sein scheinen.

Daß das Erscheinen Christi auf Erden im Hinblick auf das

weltzeitliche Leben der civitas terrena nicht Epoche macht, ist für uns noch in
gewisser Weise nachzuvollziehen, wenn wir mit diesem Zugeständnis
auch eine universal vom Jahr des Heils geprägte Menschheitsgeschichte
für Augustin bereits aufgegeben haben. Aber im Blick auf die civitas Dei
wollen wir sie kaum wahrhaben, obwohl nicht nur das Programm
Augustins, den Lauf der Gottesbürgerschaft durch die ganze Weltzeit zu

verfolgen, ihm gleichsam gar keine andere Wahl ließ, sondern er auch

ausdrücklich festhält, daß civitas Dei, ja, selbst ecclesia, seit Abel besteht
und die « Retractationen » verdeutlichen, daß es die Sache, die jetzt
christliche Religion heiße, vom Beginn des menschlichen Geschlechts

gegeben habe.

Dieses Ärgernis ist in der Forschung entweder durch die entschiedene

Behauptung des Gegenteils beseitigt worden — so von Brunner,

19 Vgl. Histor. Wb. d. Philosophie, s.v.Heil, Heilsgeschichte, Heilstatsache, Bd. 3

(1974), Sp. 1032 f. (G. Lohff). Vgl. auch H. von Campenhausen, Die Entstehung der
Heilsgeschichte. Der Aufbau des christlichen Geschichtsbildes in der Theologie des

ersten und zweiten Jahrhunderts, Saeculum 21 (1970), 189—212; hier 189: «Der Begriff
der Heilsgeschichte erfreut sich gegenwärtig in der Theologie aller Konfessionen eines
besonderen Interesses. Obgleich das Wort «Heilsgeschichte», Historia salutis, nicht vor
dem 18. Jh. aufgekommen sein dürfte, meint man doch vielfach, mit ihm die Eigenart der
urchristlichen Glaubenswelt [...] am besten fassen und bezeichnen zu können».



Augustins Geschichtsverständnis 373

Frank und Löwith20 — oder zwar scharfsichtig notiert, aber als Verfehlung

des Themas, trotz guter Ansätze, getadelt worden, so von Scholz,

Dempf und Duchrow. Fragen wir uns daher bei den folgenden Zitaten
ihrer Bemerkungen, ob Augustin vielleicht das ihm im 20. Jh. gestellte
Thema gar nicht gekannt hat und ganz bewußt ein Werk schrieb, dessen

Thema ihm der Anfang des 5. Jh. stellte : war es bei der theologischen
Bewältigung der geistigen Krise gerade unter den Christen angesichts
der Einnahme Roms durch die Westgoten 410 n.Chr. von Augustin
gefordert, seine christlichen Uberzeugungen und weltlichen Erfahrungen

in dem Sinne zu verändern, daß die Erscheinung Christi auf Erden
die Welt und die Geschichte verändert habe Würden wir damit nicht
sogar etwas von Augustin verlangen, was wir selber gar nicht zugeben
würden

Doch hier die Zensuren, die Augustin für « De civitate Dei » erhält,
weil eine die Geschichtsmächtigkeit der Inkarnation systematisch zum
Kern machende Christologie fehlt. Scholz ' « Augustin hat es nicht
vermocht, die epochemachende Bedeutung des Christentums im Rahmen
seiner Geschichtsbetrachtung deutlich und eindrucksvoll zum
Ausdruck zu bringen». Für ihn existiert «das Christentum seit der
Weltschöpfung», und «es gab längst ein Gottesreich im Sinne Jesu, ehe Jesus

geboren wurde». «Man fragt sich vergeblich, was das Christentum
Neues gebracht hat, wenn es schon Christen vor Christus gegeben hat. »

Dempf: Augustins « Geschichtsmetaphysik (fehlt) gerade das eigentliche
Herzstück, um das sie aufgebaut ist, [...] das Auftreten des Gottesreichs
des Neuen Bundes, sein neues Gesetz der Freiheit und sein Fortwirken
in der Kirche, das eigentliche Thema der Gottesreichslehre (ist) nicht
ausgeführt». Duchrow: Bei Augustin ist «der menschliche Jesus [...] nur
ein Sonderfall der Praedestination, der ewige Christus selbst der Prae-
destinierende ». An diesem Punkt ist Augustins Christologie « schwach

ausgebaut». «Auch die Geschichtszeit — trotz Ansätzen vom
heilsgeschichtlichen Denken her [...] — wird nicht eigentlich von Augustins
Neuentdeckung betroffen, sondern von Ewigkeit her eingefroren»21.

Aus diesen Voten hole ich zwei wichtige Einsichten heraus : 1. Wir
erkennen den Reichtum und die Lebendigkeit nachaugustinischer

20 Nachweise : Brunner : vgl. u. Anm. 24 ; Frank : vgl. o. Anm. 1 ; Karl Löwith,
Weltgeschichte und Heilsgeschehen, Stuttgart 1953, 152.

21 Vgl.Scholz, a.a.O. 153 f.; Alois Dempf, Sacrum Imperium. Geschichts- und
Staatsphilosophie des Mittelalters und der politischen Renaissance, München und Berlin
1929 Nachdruck Darmstadt 1954, 131; Duchrow, a.a.O.305 f.



374 Augustins Geschichtsverständnis

Theologie, die sich im Prozeß der Geschichte entfaltet hat, einer
Geschichte, die auch gerade eine Geschichte der Wirkung Augustins ist,
und der gegenüber, ungeschichtlich betrachtet, Augustins Theologie
unvollständig und im Kern verfehlt erscheinen kann; und 2. Das

Zeugnis dieser Gelehrten, die alles lieber bei Augustin hätten finden
wollen als eben diese Lücke und diese im Kontext von Heilsgeschichte
unverzeihliche Inkonsequenz, ist sprechender als jede nur denkbare
andere Form eines Nachweises: das Fehlen einer heils- und
weltgeschichtlichen Christologie bei Augustin ist schlechterdings nicht zu
bezweifeln.

Wie aber können wir, im Zusammenhang mit unserer Frage, Augustins

Christologie positiv und systematisch im Horizont seiner Theologie,

seines Geschichtsverständnisses und seiner civitates-Lehre verstehen

Auch für Augustin als Christen und Theologen ist die Menschwerdung

des Gottessohnes das eine entscheidende und einzige Heilsereignis,

das wir Heilstatsache nennen könnten, wenn dieser Begriff nicht
wieder als Prägung des 19. Jh. spezifisch moderne theologische
Implikationen22 mit sich führte. Das Heilsereignis Jesus besteht für Augustin
aber in der Menschwerdung des Gottessohnes, in der Erlösungstat
durch Eintritt des ewigen Gottes in unsere Welt und Zeit und nicht in
einem Eingriff Gottes in den Gang der Weltgeschichte. Weltgeschichtlich

war der galiläische Rabbi und die Hinrichtung eines jüdischen
Unruhestifters in einem Winkel des Römischen Reiches eine «quantité
négligeable ». Der Glaube wiederum fand nicht in der Geschichtlichkeit
Christi seine Lebensquelle, sondern in der Menschlichkeit, Zeitlichkeit
und Weltlichkeit des Gottessohnes.

Einer solchen Augustininterpretation ist gleichsam vorgreifend in
der gelehrten Literatur Augustins Zitat von 1 Petr 3,18 in «De civitate
Dei » entgegengehalten worden : Semel enim Christus mortuus est pro
peccatis nostris2i, «die Unerbittlichkeit des mit diesem Ereignis ver-

22 Vgl. August Friedrich Christian Vilmar, Die Theologie der Thatsachen wider die
Theologie der Rhetorik (1856*) 18573 (Nachdruck Erlangen 1938), 43: «mit der
Notwendigkeit nicht einer Schlußfolge, sondern einer Tatsache sich ergebende Heilserfahrung».

Vgl. «Tatbestand» bei Johann Christian Konrad von Hofmann; dazu Karl
Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jh., Hamburg 1975 (Siebenstern-Taschenbuch)

Zürich I9603, 524 f.
23 CD 12,14 (ed. Dombart - Kalb II, 532, 28 sq.).



Augustins Geschichtsverständnis 375

knüpften biblischen CX7ICXÇ»24. Dieser Satz, im Kontext von Augustins
Ablehnung griechischer Vorstellungen zyklischer Wiederholungen
zeitlichen Geschehens, begründet aber nicht eine einmalige und lineare
Heilsgeschichte in Opposition zu zyklischen Geschichtsauffassungen,
sondern er konfrontiert eine in Gottes Ewigkeit begründete Einmaligkeit

mit der Zyklizität von Naturgeschehnissen. Entscheidend ist Gottes

ewiger Rettungsratschluß, der als solcher von ewiger Einmaligkeit ist.

Für die Menschen, die in der Zeit leben und daher die Zeitlichkeit des

Heilsereignisses zu sich selbst in die Beziehung von Zukunft oder
Vergangenheit bringen müssen, ist dieser Zeitfaktor dennoch unerheblich.

Augustin sagt ausdrücklich, nicht nur in «De civitate Dei», sondern
auch schon in den « Bekenntnissen », daß der Glaube der alten Heiligen
(antiqui sancti) an den zukünftigen Menschen Christus Jesus und an
seine zukünftige Passion (venturus in carne,futura passio) und der Glaube
an den gekommenen Christus und an die vergangene Passion (venisse;

praeterita passio) ein und derselbe Glaube (una eademque per ipsum fides)
und in gleicher Weise heilbringend25, weil im gleichen Heilsereignis
begründet sei, dessen einmalige Faktizität in Gottes ewigem Willen
derart verankert ist, daß diesem Ratschluß gegenüber der spezifische
Zeitlichkeitscharakter unserer Beziehung auf das Faktum unwesentlich
wird. Das ist im Rahmen seiner Theologie der beiden von Anfang der
Welt bestehenden civitates anders auch gar nicht zu konzipieren. Der
präexistente ewige Christus hat «gleichsam einen Teil seines Körpers
vorausgeschickt in Gestalt der Heiligen, die ihm dem Zeitpunkt der
Geburt nach vorausgingen»26.

Das führt mich zur abschließenden Überlegung. Ist es denn plausibel,

daß sich Geister von Rang derart fundamental geirrt haben und
ihrer Interpretation bei Augustin überhaupt nichts entgegengekommen
sein sollte Augustin hat das riesige Geschichtswerk « De civitate Dei »

in 22 Büchern doch kaum als ein Gedankensystem verfaßt, das mit
Geschichtsphilosophie nichts und mit Geschichte wenig zu tun hat.

24 Vgl. Peter Brunner, Zur Auseinandersetzung zwischen antikem und christlichem
Zeit- und Geschichtsverständnis bei Augustin, Zeitschr. f. Theol. u. Kirche N. F. 14

(1933), 1-25; hier 23.
25 Vgl. Conf. 10, 43, 68 (ed. Skutella, 261, 22-24); CD 18,47 (ed. Dombart-Kalb II,

331, 5-11).
26 Augustinus, De catechizandis rudibus 6 ; Übersetzung nach : Aurelius Augustinus,

Vom ersten katechetischen Unterricht. Neu übersetzt von Werner Steinmann. Bearbeitet

von Otto Wermelinger. Schriften der Kirchenväter, Bd. 7, München 1985.



376 Augustins Geschichtsverständnis

Sieht man sich das programmatische Selbstverständnis Augustins
von Thema und Funktion seines Riesenwerks « De civitate Dei » an, wie
es sich in den über die ganze Schrift verstreuten Gliederungshinweisen
äußert, so reduziert sich allerdings die Berechtigung, « De civitate Dei »

ein Geschichtswerk zu nennen, ganz beträchtlich. Das Werk ist in zwei
Teile unterteilt, erst in zehn, dann in zwölf Bücher. Diese Teile sind
wiederum untergliedert in zuerst zweimal fünf, dann dreimal vier
Bücher. Die ersten zweimal fünf Bücher sind eine Widerlegung des

heidnischen Polytheismus und kein Geschichtswerk. Die zwölf Bücher
des zweiten Teils gelten der eigentlichen civitates-Theologie; sie stellen

je in vier Büchern den exortus, den procursus und die debiti fines der
beiden Städte dar. Da Ursprung und Ende der civitates nicht der Weltzeit
angehören, bleiben die vier mittleren Bücher des zweiten Teils, die
Bücher 15—18, ein knappes Fünftel von «De civitate Dei», als die das

saeculum betreffende civitates-Theologie übrig. Sie dienen dem Nachweis,

daß beide Städte durch die ganze Weltzeit hindurch bestanden
haben und bestehen werden, und benutzen zu diesem Nachweis
historisches und chronologisches Quellenmaterial. Auch ihr Nerv ist nicht
Geschichte, mit einer bezeichnenden und entscheidenden Ausnahme,
die die Gottesbürgerschaft betrifft.

Es ist immer aufgefallen, wie eigentümlich lückenhaft die
Geschichte der Gottesstadt ist ; sie reicht kaum bis zu Christus und bricht
dann ab. Dempf notierte: «Auf ein paar Sätze über Christus (folgt)
gleich die Eschatologie»27. Anders ausgedrückt: dem Alten Testament

folgt keine Geschichte Jesu, keine Geschichte des Christentums. Was

den Nachweis der Gleichzeitigkeit und Verflechtung der Gottes- und

Erdenbürger auch in den Christiana tempora und der Gegenwart betrifft,
so hatte Augustin in der Tat im ersten Teil schon alles Wichtige gesagt.
Aber das ist nur der eine Aspekt des bezeichneten Sachverhalts. Der
andere wesentlichere ist der, daß Augustin für die Gottesstadt in den
Büchern 15—18 tatsächlich geschichtlich argumentiert und Geschichte

dargestellt hat, nämlich eine Geschichte, die in Christi Erscheinung
mündete und auf diese final bezogen war28, und daß mit Christi

27 Vgl. Dempf, a. a. O.
28 Prophetische, nämlich christologische Auslegung des AT im NT und in der Alten

Kirche ist nicht ipso facto schon heilsgeschichtliches Verständnis (vgl. von
Campenhausen, a. a. 0.193 ff.) ; vielmehr kann eine solche Verchristlichung des AT
sogar die Aufhebung seiner Geschichtlichkeit bedeuten (von Campenhausen,



Augustins Geschichtsverständnis 377

Erscheinung Geschichte als Heilsgeschichte abgeschlossen war29 und es

von Christus an keine Sondergeschichte der civitas Dei mehr gibt oder
geben kann. Da die Geschichte in Christus ihr Ziel gefunden hatte —

formulierte schon Löwith —, kennt Augustin «eine Geschichte des

Christentums zwischen dem ersten und zweiten Erscheinen Christi»
nicht30. Der alttestamentliche Wachstumsprozeß der auf Christus
zuführenden Prophezeiungen, wie ihn Augustin darlegt, und die
Verbindung diesseitiger und heilsbezogener Prophezeiungen und Erfüllungen

endet mit Christus. Von seiner Erscheinung an hat sich das Heil von
der Welt und der Geschichte gelöst und ist rein eschatologisch geworden:

es gibt keine irdischen Güter mehr als Gottes Verheißungen für
die Gottesbürger. Zeitliche Güter und Übel werden den Bösen und
Guten in gleicher Weise zuteil. Die Welt ist ihrer Weltlichkeit
überlassen. Christliches Handeln und Weltverantwortung des Christen
bestehen als Gebot nicht um der Christianisierung der Welt willen im
Sinn der Errichtung des Gottesreichs auf Erden — Welt und Mensch
erlösen sich nicht selbst —, sondern als Antwort des Menschen auf die
Gnade Gottes. Wie nach «De civitate Dei» die Heilsgeschichte der

Gottesbürger mit Christus endet, so endet Augustins eigene Heilsgeschichte

in den « Confessiones » mit seiner Bekehrung und Taufe. Nach
dem Ende der von der Privatprovidenz gestifteten narrativen Konsistenz

eines teleologischen Ereigniszusammenhangs31 bricht der
autobiographische Teil der Bekenntnisse ab. Es beginnt die Weltverantwor-

tung des Christen Augustin, die keine Providenz mehr kennt. Eine

a. a. 0.202). Erst in der Fortentwicklung der typologischen Auslegung nach der Mitte des

2.Jh., bei Meliton, Justin und vor allem Irenaus, entsteht nach von Campenhausen,
a. a. 0.202 ff., eine im eigentlichen Sinn heilsgeschichtliche Konzeption.

29 Vgl.zum Fehlen von «Kirchengeschichte» in den ersten Jahrhunderten von
Campenhausen, a.a.O.210: «Die geschichtliche Offenbarung ist also tatsächlich
abgeschlossen, und Christus ist in diesem Sinne das Ende der Heilsgeschichte ».

30 Vgl. Löwith, a. a. 0.154. Vgl. auch von Campenhausen, a. a. 0.212 : Die
universalgeschichtlich orientierte Historiographie der Alten Kirche verfällt nicht
heilsgeschichtlicher Häresie im Blick auf das christlich gewordene Reich und die Reichskirche,
sondern betrachtet Welt- und Kirchengeschichte zwischen erster Ankunft und endlicher
Wiederkunft Christi als christliche Gegenwart, d.h. nicht als Fortsetzung von Geschichte
des Heils.

31 Vgl. Reinhart Herzog, Non in sua voce. Augustins Gespräch mit Gott in den
Confessiones — Voraussetzungen und Folgen. In: K. Stierle u.R. Warning (Hg.), Das

Gespräch (Poetik und Hermeneutik 11), München 1984, 213-250; hier: 220 f. und
232.



378 Augustins Geschichtsverständnis

Garantie, daß unser Welthandeln in Liebe und Verantwortung die Welt
immer vollkommener macht, haben wir nach dem Theologen Augustin
von Gott nicht. Die Anstrengung, es zu tun, widerspricht seiner Theologie

nicht, im Gegenteil, sofern die Christen nicht vergessen, daß sie

nicht das Reich Gottes zu bauen haben.


	Augustins Geschichtsverständnis

