
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du
bonheur

Autor: Doignon, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean Doignon

Saint Augustin
et sa culture philosophique

face au problème du bonheur*

C'est une curieuse histoire1 que celle du sort réservé par Augustin,
au fil des ans, à deux vers de Térence détachés d'une scène de ïAn-
arienne, où un rival en amour du héros principal se lamente sur son sort
et où un confident lui donne ce conseil : Quoniam non potest idfieri quod

uis, id uelis quodpossis2 (« Puisque ce que tu veux ne peut se faire, tu dois

vouloir ce que tu peux»). Ce conseil, déclare Augustin à ses disciples
réunis à Cassiciacum durant l'automne 386, ne peut que rendre
quelqu'un heureux, car rien n'arrive qu'il n'ait voulu, puisque « ce qu'il voit
ne pouvoir lui advenir, il ne saurait le vouloir », écrit-il dans le De beata

uita en guise de paraphrase du vers de YAndrienne.3

Dans la dernière partie de sa vie, Augustin n'a plus la même
sympathie qu'autrefois pour les deux vers de YAndrienne. Il s'étonne, au
livre 14 de la Cité de Dieu, qu'on en ait fait une devise de l'homme
heureux: «Quelle prétention de dire que l'on vit comme on veut en

s'imposant de ne pas vouloir ce qu'on ne peut pas et de vouloir seulement

ce qu'on peut, selon ce que dit Térence: Puisque ce qu'on voit ne

* Cet article fut une contribution au cycle de conférences pour le XVIe centenaire de
la conversion de saint Augustin, présentée à l'Université de Fribourg (Suisse) le 4 février
1987.

1 Elle n'a pas fait l'objet de remarques de la part d'H. Hagendahl, Augustine and the

Latin Classics, Studia Graeca et Latina Gothoburgensia 20, Göteborg 1967, 379.
2 Ter. Andr. 305-306.
3 Aug. b. uit. 4, 25 : Etenirn et ilia eiusdem comici sententia non minus uera est: «Quoniam

non potest idfieri quod uis,/Id uelis quod possis». Quomodo erit miser cui nihil accidit praeter
uoluntatem Quia quod sibi uidet non posse prouenire non potest uelle.



340 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

pouvoir advenir on ne saurait le vouloir» !4 Revenant à la charge au livre 13

du De Trinitate, Augustin est encore plus cinglant pour la maxime de

YAndrienne : « Parole judicieuse, personne ne le nie, mais conseil donné
à un malheureux pour l'empêcher d'être plus malheureux». Voilà,
conclut-il, tout le bonheur dérisoire, s'il n'était pitoyable, de mortels

orgueilleux.5
Pourquoi ce ton sévère? Parce qu'Augustin a pris ses distances

vis-à-vis du programme moral à base de mesure qui forme, che2 maints
sapientes ueteres,6 l'axe de leur réflexion sur le bonheur.

Dans 1'«ivresse» de la découverte de la philosophie7, le jeune
Augustin, pétri de directives recueillies en particulier dans YHortensius
de Cicéron8, ne peut concevoir le bonheur sans modus9. Directeur de

conscience à Cassiciacum de son ami Romanianus, encore malmené et
exalté à la fois par les coups de la fortune10, et du fils de Romanianus,
Licentius, livré aux sortilèges de la poésie11, il les exhorte à se «convertir»

à Yotiumphilosophandi11 : «Qu'est-ce que se convertir sinon rompre
avec la démesure des vices et s'élever en soi-même par la vertu et la

tempérance» {De ordine 1,8,23).13 Vivant ainsi par ce qu'il y a de

4 Aug. du. 14, 25 : Quo modo ergo uiuit ut uult, qui non uiuit quamdiu uult Verum
ecce uiuat ut uult, quoniam sibi extorsit sibique imperauit non uelle quod nonpotest atque hoc uelle

quodpotest, sicut ait Terentius: «Quoniam nonpotest idfieri quod uis/Id uelis quodpossis»: num
ideo beatus est, quia patienter miser est

5 Aug. trin. 13,7,10: Ideo igitur id uult quodpotest, quoniam quod uult nonpotest. Haec est

tota, utrum ridenda anpotius miseranda superborum beatitudo mortaliumgloriantium se uiuere ut
uolunt qui uolentespatienterferunt quae acddere sibi nolunt. Hoc est enim, aiunt, quod sapienter
dixit Terentius: «Quoniam non potest id fieri quod uis/Id uelis quod possis». Commode hoc

dictum esse quis negat Sed consilium est datum misero ne esset miserior.
6 Formule d'Aug. ord. 2, 11, 31.
7 Cf. Aug. c. acad. 2, 2, 5 : Cum ecce tibi libri (Platonicorum) quidampleni, ut ait Celsinus,

bonas res arabicas ubi exhalarunt in nos, etiam mihi ipsi de meipso incredibile incendium
concitarunt Itaque titubans, properans, haesitans adripio apostolum Paulum.

8 Cf. Aug. conf. 8, 7, 17: Ab undeuicensimo anno aetatis meae, lecto Ciceronis Hortensio
excitatus eram studio sapientiae et differebam, contemptafelidtate terrena ad earn inuestigandam

uacare, cuius non inuentio, sed uel sola inquisitio iam praeponenda erat etiam inuentis thesauris

regnisque gentium et ad nutum circumfluentibus corporis uoluptatibus.
9 Cf. b. uit. 4, 33 : Habet ergo modum suum, id est sapientiam, quisquis beatus est.
10 Comme il ressort de la préface du livre 1 du Contra Academicos: cf. J. Doignon, La

fortuna y el hombre afortunado, Dos temas parenéticos delprologo del libro I «Contra Academicos»,

Augustinus 31, 1985, 79—85.
11 Augustin est sévère pour les débordements poétiques de son élève: cf. ord. 1, 3, 8.
12 L'expression se trouve dans Aug. c. acad. 2, 2, 4.
13 Aug. ord. 1, 8, 23 : Aut quid est aliud conuerti nisi ab immoderatione uitiorum uirtute ac

temperantia in sese adtolli



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 341

meilleur en l'homme, la raison, ajoute-t-il dans le Contra Academicos14,

on ne se contentera pas de vivre, on vivra heureux15. L'objectif est

celui-là même que Cicéron traçait à l'aspirant à la vie heureuse dans les

Tusculanes : « C'est à l'élément le meilleur dans l'homme que se rattache
nécessairement ce bien suprême que vous cherchez. Or qu'y a-t-il de

meilleur dans l'homme qu'une pensée pénétrante et droite C'est donc
du bien qu'elle représente que nous devons jouir, si nous voulons être
heureux. Or le bien de la pensée est la vertu ; c'est donc en elle qu'est
contenue la vie heureuse»16.

Dans le sillage des Tusculanes, auxquels le jeune maître de Cassicia-

cum ne cache pas ses emprunts17, le traité de la Vie heureuse dessine le

portrait du sage, homme de pensée, et aussi homme heureux18 : « Chez le

sage, l'esprit, qui est le siège de la vie heureuse, est parfait en lui-même
et pourtant, on prendra ce qui est nécessaire au corps, si cela se

présente; et si cela ne se présente pas, on ne sera pas abattu par la

privation de ces satisfactions. Tout sage en effet est courageux et
l'homme courageux ne redoute rien. Le sage ne redoute donc ni la mort
corporelle ni les douleurs, contre lesquelles, qu'il s'agisse de les éviter ou
de les différer, sont nécessaires les ressources dont il peut arriver qu'il
soit privé. Toutefois, il ne laisse pas d'en faire un bon usage, si, de leur
côté, elles ne font pas défaut».19

14 C. A cad. 1, 2, 5 : Augustinus : Quid censes, inquam, esse aliud beate uiuere nisi secundum

id quod in homine optimum est uiuere - Trygetius: Temere, inquit, uerba nonfundam; nam id
ipsum optimum quid sit definiendum mihi abs teputo. - Augustinus : Quis, inquam, dubitauerit
nihil aliud esse hominis optimum quam earn partem animi cui dominanti obtemperare conuenit

cetera quaeque in homine sunt Haec autem, ne aliam postules definitionem, mens aut ratio did
potest.

15 Selon la formule de ord. 1, 8, 24 : Alios uiros.... quibus non uiuere, sed beate uiuere satis
est. Une antithèse parallèle inspirée de Posidonius se trouve chez Senèque, epist. 90, 1

(Quis dubitare, miLucili, potest quin deorum immortalium munus sit quod uiuimus, philosophiae
quod bene uiuimus l) et une autre de même style recueillie chez Varron se lit dans

Aug. du. 19, 3, 1 (Non omnis uita, sed sapiens uita uirtus est).
16 Cic. Tusc. 5, 23, 67 : Etenim quae pars optima est in homine, in ea situm esse necesse est

illud quod quaris optimum. Quid est autem in homine sagad ac bona mente melius Eius bono

fruendum est igitur, si bead esse uolumus; bonum autem mentis est uirtus; ergo hac beatam uitam
contineri necesse est.

17 Ainsi le De beata uita en 2, 8 fait référence à Tusc. 3, 8, 18, sous le titre de ueteres,

pour l'étymologie de nequitia et en 4, 31 à Tusc. 3, 8,16, texte typique de 1'«usage courant»,
pour justifier le sens restreint de frugalitas.

18 Cf. Aug. b. uit. 2, 14: At nemo sapiens nisi beatus. Equation classique: cf. Cic. Tusc. 5,
10, 30; 5, 15, 43 et passim.

19 B. uit. 4,25 : Non enim eis eget ipse animus in quoposita est beata uita. Ipse enimperfectus

est; et quod uidetur corpori necessarium sumet, siadfuerit; si non adfuerit, non eum istarum



342 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

Sur la conduite du sage, l'auteur des Tusculanes et de YHortensias ne
tenait pas un autre langage : affranchi des passions, surtout du chagrin et
de la crainte, il est toujours heureux (Tusculanes)20 ; il ne prend des biens
extérieurs que ceux qui lui sont utiles et dans le temps où ils se

présentent21, pour s'adonner à la contemplation, voie ouverte vers le ciel
(Hortensius)22.

L'emprise de la problématique cicéronienne de la contemplation,
source de bonheur, est tellement forte sur le cercle des néophytes de

Cassiciacum23 qu'un des participants, imbu des thèses académiciennes,
n'hésite pas à affirmer, en se référant à YHortensius (frg 107 Grilli)24, que
le sage peut se contenter, pour être heureux, de la simple « quête de la

vérité»25. Augustin d'abord laisse à son disciple le bénéfice de cette

opinion : voilà, pense-t-il sans doute en lui-même, une application de la

maxime: «Tu dois vouloir ce que tu peux». Mais ensuite on le voit se

rerum franget inopia. Omnis namque sapiens fortis est, nullus autem fortis aIiquid metuit; non

igitur metuit sapiens aut mortem corporis aut dolores, quibuspellendis uel uitandis uel differendis
sunt necessaria illa, quorum eipotest contingere inopia. Sed tarnen non desinit eis bene uti, si ipsa
non desunt.

20 Cic. Tusc. 5, 15, 43: Atque bis tu tarngrauibus concitationibus tamque ipsis inter se

dissentientibus atque distractis quem uacuum, solutumy liberum uideris, hune dubitabis beatum
dicere? Atqui sapiens semper ita adfectus est; semper igitur sapiens beatus est.

21 Telle est la leçon qu'Augustin déclare avoir tirée de l'Hortensius : cî.solil. 1, 10, 17

Hort, frg 76 Grilli) : Prorsus mihi unus Ciceronis liberfacillime persuasit nullo modo adpe-
tendas esse diuitias, sed si prouenerint, sapientissime atque cautissime administrandas.
Commentaire de cette phrase dans J. Doignon, L'enseignement de « lyHortensius » de Cicéron sur
les richesses devant la conscience d'Augustin jusqu'aux «Confessions», AC 51, 1982, 199—202

particulièrement.
22 Cf. Cic. Hort, frg 115 Grilli : sic existimandum est quo magis hifuerint semper in suo

cursu, id est in ratione et in inuestigandi cupiditate, et quo minus se admiscuerint atque impli-
cuerint hominum uitiis et erroribus, hoc eis faciliorem ascensum et reditum in caelum fore(...).
Quapropter, ut aliquando terminetur oratio, si aut exstingui tranquille uolumus cum in his artibus
uixerimus, aut si ex hac in aliam baudpaulo meliorem domum sine mora demigrare, in his studiis
nobis omnis opera et cura ponenda est.

23 Comme il ressort de ce texte de c. acad. 1, 8, 23 : Nam hoc ipso quo quaerit, sapiens est,

et quo sapiens, eo beatus; cum ab omnibus inuolucris corporis mentem quantum potest euoluit et

seipsum in semetipsum colligit; cum se non permittit cupiditatibus laniandum, sed in se atque in
Deum semper tranquillus intenditur, ut et hic quod beatum esse supra inter nos conuenit, ratione

perfruatur. On reconnaît ici l'empreinte du frg 115 de YHortensius cité n. 22.
24 Telle est du moins l'opinion de D. Ohlmann, De S. Augustini libris in Cassiciaco

scriptis, Diss. Strassburg 1897, 36-38, opinion ratifiée par A. Grilli, M. Tulli Ciceronis

Hortensius, Testi e documenti per lo studio dell'antichità, Milano 1962, 147—148.
25 C.Acad. 1, 3, 7: Placuit enim Ciceroni nostro beatum esse qui ueritatem inuestigat,

etiamsi ad eius inuentionem non ualeat peruenire (••) Quamobrem si et sapientem necessario

beatum esse credendum est et ueritatis sola inquisitio perfectum sapientiae munus est, quid
dubitamus existimare beatam uitam etiam per se ipsa inuestigatione ueritatis posse contingere



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 343

reprendre26 et juger sévèrement 1'« enflure » (ubertas)27 académicienne :

« Les Académiciens, remarque-t-il devant ses disciples réunis pour réfléchir

sur la « vie heureuse », cherchent toujours la vérité ; ils veulent donc
la trouver ; ils veulent ainsi avoir la découverte de la vérité. Mais ils ne la

trouvent pas ; il s'ensuit qu'ils n'ont pas ce qu'ils veulent ; par conséquent,

en plus, il ne sont pas heureux»28.
Comment expliquer cette mise en garde d'Augustin contre la quête

indéfinie du but à atteindre Par une réflexion approfondie sur l'avoir
comme critère du bonheur et, plus précisément, sur Vavoir selon la

mesure, celle-ci étant entendue comme une réalité positive, non plus
limitative en écho à la sentence de Térence : « Puisque ce que tu veux ne

peut se faire, tu dois vouloir ce que tu peux». Il en résulte que, si la

mesure, étant un dosage, consiste à n'avoir rien en plus et rien en moins

qu'il ne faut, elle constitue une plénitude, laquelle devient parfaite (elle
est alors satiété), quand la mesure atteint son niveau le plus haut ; or où
celui-ci est-il atteint sinon en Dieu? (b.uit. 4,32—35)29. Le déroulement
de cette mécanique dialectique n'a rien que de très classique. Le
bonheur, disait Cicéron dans les Tusculanesi0, se trouve là où rien ne manque,

d'où l'on déduit, ajoutait le modèle d'Augustin, qu'il est plénitude
d'un avoir31 et que tel est le «bien suprême», dont la possession fait le

bonheur, selon une autre formule des Tusculanes^2 qui passera sans effort
dans le De libero arbitrio d'Augustin33 commencé à Rome en 387-
38834.

26 II descend, comme il le dit (c. acad. 1, 6, 16), de la fonction de «juge» du débat entre
ses disciples à celle de «défenseur de la sagesse».

27 Métaphore de b. uit. 3, 15.
28 B. uit. 3, 14 : Quaerunt Uli (Academici) semper ueritatem. Volunt ergo inuenire; uolunt

igitur habere inuentionem ueritatis. At non inueniunt; sequitur eos non habere quod uolunt; et ex
eo sequitur etiam beatos non esse.

29 Ibid. 4, 32 : Vbi autem modus est atque temperies, necplus est quicquam nec minus; ipsa est

igiturplenitudo; ibid. 4, 35 : Ilia est igiturplena satietas animorum; ibid. 4, 34 : Quis est qui non
habetpâtrem, quis alius quam summus modus Quisquis igitur ad summum modum per ueritatem
uenerit, beatus est. Hoc est animis Deum habere, id est Deo perfrui. Sur cette séquence cf.

J. Doignon, Note complémentaire 17 de l'édition du De beata uita, BA 4/1.
30 Cic. Tusc. 5, 13, 39 : Omne beatum est cui nihil deest.
31 Ibid. 5, 14, 40: An dubium est quin nihil sit habendum in eo genere, quo uita beata

compleatur, si id possit amittil
32 Ibid. 5, 28, 82 : Sequatur necesse est ut, cuius inpotestate summum bonum, in eiusdem uita

beata sit.
33 Aug. lib. arb. 2, 9, 27: Vellern quidem ut de summo bono ita nemo dubitaret, ut nemo

dubitat, quicquid illud est, non nisi eo adepto posse fieri hominem beatum.
34 Cf. F. de Capitani, Il «De libero arbitrio» di S. Agostino, Studio introduttivo, testo,

traduzione e commento, Vita e Pensiero, Scienze filosofiche 36, Milano, 1987, 21—23.



344 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

L'alignement sur l'eudémonisme cicéronien ne se fait pas cependant
sans que notre auteur, dès l'époque de Cassiciacum, s'interroge sur la

portée d'une réduction du bonheur à Yavoir. Le bien suprême, c'est-
à-dire Dieu, rend heureux celui qui l'a35, mais qu'est-ce qu'avoir Dieu
Des trois réponses qui sont données à cette question dans le traité de la
Vie heureuse, celle qui retient tout spécialement l'attention d'Augustin
émane de son fds Adéodat : avoir Dieu, c'est n'avoir pas l'esprit impur.
Qu'est-ce à dire? Simplement être «chaste» ou encore être attentif à

Dieu et se tenir uni à lui seul36, sans complaisance pour l'appétit vain du
savoir37.

Augustin qui, jusqu'ici parlait, selon l'usage courant38, d'avoir Dieu
comme on a le bonheur, se rallie maintenant à des représentations plus
existentielles : la tension du regard est l'adhésion de Yêtre à Dieu39. La
mutation est due à l'entrée en scène, dans l'horizon intellectuel
d'Augustin, de textes de Plotin, en particulier de YEnnéade sur le Beau où l'on
trouve ces lignes : « Seuls obtiennent Dieu ceux qui montent vers la

région supérieure et se tournent vers lui jusqu'à ce qu'ayant
abandonné dans cette montée tout ce qui n'était pas de Dieu, on voie seul à

seul sans mélange, simple, pur celui dont tout dépend, vers qui tout
regarde, par qui est l'être, la vie, la pensée, car il est source de vie,
d'intelligence, d'être. Si on le voit, lui, quels amours et quels désirs

ressentira-t-on en voulant s'unir à lui Si l'on arrive à cette vision
heureuse, on est heureux»40. Ce sont de telles formules plotiniennes qui
sont à la base du portrait du sage du De ordine, lequel « est avec Dieu » et

35 Aug. b. uit. 2, 11 : Deum igitur, inquam, qui habet beatus est.
36 Ibid. 3, 18: Itaque abs te quaero, tu puer, quifortasse aliquanto sereniore ac purgatiore

spiritu istam sententiam protulisti, qui tibi uideatur immundum spiritum non habere - Is
mihi uidetur, inquit, immundum spiritum non habere qui caste uiuit. - Sed castum, inquam, quem
uocasl - Ille est uere castus qui Deum adtendit et ad ipsum solum se tenet.

37 Aug. mor. eccl. 21, 38 : Reprimat igitur se anima ab huiusmodi uanae cognitionis cupidi-
tate, si se castam Deo seruare disposait.

38 Etudié par W. Hanse, «Gott haben» in der Antike und im frühesten Christentum,

Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 27, Berlin, 1939, 112-115.
39 L'évolution est sensible à l'intérieur d'un même développement du De ordine, 2, 2,

7 : où l'on lit d'abord : Sapienti ergo ante illos inferiores intellectus oculos habenti omnia, id est

Deum ipsumfixe immobiliterque intuenti et ensuite: Ille semper Deo infixus est siue tacitus
siue cum hominibus loquens.

40 Plot.Enn. 1, 6, 7:
xsùÇiç 5è aùxoù ävaßaivouai 7tpôç xö ävco Kai stttaxpaipeiag...) sa>ç äv xiç itapsXGcbv èv xfj

ävaßaast 7täv öaov aW.öxpiov xoö Geoû aùxtp pövco aüxö pövov ï5t] eiLucptvéç, cutXoûv,
KaGapöv, cap' ou tiàvxa èi;qpxT]xai, Kai tcpôç aùxô ßX«7tei Kai ëaxt Kai Çfi Kai vosv Çcofjç yàp
aïxtov Kai voù Kai xoû eivat. Toûxo oùv et xtç ïSot, ttoiouç âv ïaxot ëpcoxaç, Ttoiouç ôè



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 345

«en jouit comme de l'être qui demeure toujours, dont on n'a pas à

attendre qu'il soit ni à craindre qu'il ne manque d'être, mais qui, par le

fait même qu'il est vraiment, est toujours présent»41.

Que Dieu soit l'Etre et que celui qui l'a comme être soit heureux,
comme il est dit dans le De libero arbitrio42, l'Ecriture, dont les

enseignements ne répugnent pas aux «raisonnements des Platoniciens»
(ainsi qu'Augustin l'affirme depuis le temps où il les a découverts43),
l'atteste elle aussi. Augustin à Cassiciacum rappelle à ses disciples ce mot
de l'Evangile : «Je suis la vérité » {Jean 14,10) en l'attribuant à la Sagesse
de Dieu, «procession», comme le montre Paul (/ Cor. 1,24), de la

« mesure suprême », par laquelle on vient à la vérité pour être heureux44.

La voie à suivre est celle des vertus, tout particulièrement des vertus
théologales comme le montre cette page des Soliloquia, écrite par Augustin

avant son baptême : « Le regard de l'âme est la raison, mais, parce
qu'il n'est pas dit que, quand on regarde, on voie toujours, le regard droit
et parfait, c'est-à-dire celui que suit la vision, est appelé vertu, car la

vertu est la raison droite et parfaite. Mais la raison ne peut tourner vers
la lumière des yeux déjà guéris pourtant, si ces trois choses ne demeurent

: la foi qui lui fait croire que le sujet vers lequel il doit tourner son
regard est de nature à le rendre heureux par sa vue, l'espérance, par
laquelle, la raison, quand elle aura regardé, comme il faut, présume
qu'elle aura la vision, la charité, par laquelle elle désire voir et jouir. La
suite du regard, c'est déjà la vision même de Dieu, qui est la fin du

regard, non que celui-ci ne soit plus, mais il n'a plus d'objet où se fixer.
Et la vertu vraiment parfaite, c'est la raison parvenant à sa fin avec, à sa

suite, la vie heureuse»45.

tcôGouç, ßouXögevog cukrà ouyKEpacyGfjvai. 'O gèv tuxœv gaKÔpioç ö»)nv paicapvav
TE06apSVOÇ.

41 Aug. ord. 2,2,6: Ille igitur sapiens amplectitur Deum eoqueperfruitur qui semper manet
nec exspectatur ut sic nec metuitur ne desit, sed eo ipso quo uere est semper est praesens.

42 Aug.lib.arb. 3, 7, 21 : cf. infra n. 46.
43 Aug.c.acad. 3, 20, 43: Quod autem subtilissima ratione persequendum est apud

Platonicos me interim quod sacris nostris non repugnet reperturum esse confido.
44 B. uit. 4, 34 : Accepimus autem etiam auctoritate diuina Dei Filium nihil esse aliud quam

Dei Sapientiam Sed quidputatis esse sapientiam nisi ueritatem Etiam hoc enim dictum est :

« Ego sum ueritas ». Veritas autem ut sitfitper aliquem summum modum, a quo procedit et in

quem se perfecta conuertit Quisquis igitur ad summum modum per ueritatem uenerit beatus

est.
45 Aug. solil. 1, 6, 13 : Aspectus animae ratio est. Sed quia non sequitur ut omnis qui aspicit

uideat, aspectus rectus atqueperfectus, id est quem uisio sequitur uirtus uocatur; est enim uirtus uel



346 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

Par le regard de la raison, notre être se fixe sur l'être dans un
mouvement volontaire : « Si tu veux fuir le malheur, lit-on au livre 3 du
De libero arbitrio46, aime en toi ce vouloir être même, car si tu veux être
de plus en plus, tu t'approcheras de celui qui est suprêmement ». Vouloir
être est-ce vouloir à sa guise L'assimilation des deux formes de vouloir
répandue par un certain eudémonisme pseudo-philosophique a été

dénoncée par YHortensius dans une page dont Augustin a fait depuis

longtemps son profit et le fera encore longtemps47. L'adage «Nous
voulons tous être heureux », tiré du protreptique cicéronien, jalonne en
effet l'œuvre entière d'Augustin depuis le Contra AcademicosA>i jusqu'aux
traités anti-pélagiens49. Il soulève en particulier le problème de savoir si

la volonté d'être heureux n'exprime qu'une nécessité générale50 ou si

elle traduit un choix qui a valeur morale.51 Ce choix, une page du traité
du Libre arbitre l'expose dans toute son ampleur. Augustin a posé à son

disciple la question banale : « A ton sens, y a-t-il un seul homme qui,
d'aucune façon, ne veuille ni ne souhaite le bonheur?» et, comme le

disciple lui a répondu: «Qui doute que tout homme le veuille?», le

recta uelperfecta ratio. Sed et ipse aspectus quamuis iam sanos oculos conuertere in lucem nonpotest,
nisi tria iliapermaneant :fides qua credatur ita se rem habere, ad quam conuertendus aspectus est,

ut uisafaciat beatum ; spes qua cum bene aspexerit, se uisurum essepraesumat ; Caritas qua uidere

perfruique desideret. Iam aspectum sequitur ipsa uisio Dei, qui estfinis aspectus, non quod iam non
sit, sed quod nihil amplius habeat quo se intendat. Et haec est uereperfecta uirtus, ratioperueniens
ad finem suum quam beata uita consequitur.

46 Aug. lib. arb. 3, 7, 21 : Si uis itaque miseriamfugere, ama in te hoc ipsum quia esse uis. Si
enim magis magisque esse uolueris, ei quod summe estpropinquabis. Sur les degrés du « vouloir
être » cf. E. Zum Brunn, Le dilemme de l'être et du néant chez saint Augustin des premiers
Dialogues aux Confessions, Bochumer Stud, z- Phil. 4, Amsterdam 1984, 50.

47 La citation du fragment 59 a Grilli de YHortensius est un moment capital de

l'argumentation du De beata uita 2,10: Nam in Hortensio quem de laude ac defensione

philosophiae librum fecit : « Ecce autem, ait, non philosophi quidem, sed prompti tarnen ad
disputandum, omnes aiunt esse beatos qui uiuant ut ipsi uelint. Falsum id quidem; uelle enim quod
non deceat, id est ipsum miserrimum. Nec tam miserum est non adipisci quod uelis quam adipisci
uelle quod non oporteat. Plus enim maliprauitas uoluntatis adfert quam fortuna cuiquam boni».
Texte mis en situation dans les notes 32—34 de notre édition du De beata uita, BA 4/1.

48 Cf. Aug. c. acad. 1, 2, 5: Beati certe, inquit Trygetius, esse uolumus.
49 Cf. Aug. c. lui. op. imp. 6,26 : Beati quippe omnes esse uolumus, quod ipsi quoque philosophi

huius saeculi et Academici de rebus omnibus dubitantes, testepatrono suo Tullio, coacti sunt
confiteri. Antérieurement, l'adage avait été cité dans mor. eccl. 1, 3, 4 ; epist. 130, 5, 10 ; trin.
13, 5, 8.

50 Sur cette question cf. R. Holte, Béatitude et sagesse. Saint Augustin et leproblème de la

fin de l'homme dans la philosophie ancienne, Paris 1962, 286.
51 La même question alimentera la polémique d'Augustin contre Julien d'Eclane,

c. lui. op. imp. 6, 12.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 347

maître continue : «Voici surgir je ne sais comment une objection qui, si

nous ne la dissipons pas soigneusement, risque d'ébranler notre
argumentation antérieure si élaborée et si ferme (...): comment l'homme
obtient-il volontairement le bonheur, alors que tant d'hommes sont
malheureux et que tous veulent être heureux Cela provient-il du fait
qu'une chose est de vouloir bien ou mal et autre chose est de fonder son
mérite sur une volonté bonne ou mauvaise? En effet, ceux qui sont
heureux, qui doivent être aussi bons, ne sont pas heureux, parce qu'ils
ont voulu vivre heureux (cela les méchants le veulent aussi), mais parce
qu'ils ont voulu vivre dans la droiture, ce que ne veulent pas les

méchants. Rien d'étonnant par conséquent que les hommes malheureux
n'obtiennent pas ce qu'ils veulent, c'est-à-dire le bonheur : ils ne veulent

pas l'essentiel que le bonheur accompagne et sans quoi nul n'en est

digne et nul ne l'atteint, à savoir vivre dans la droiture»52.
La notion de volonté droite est on ne peut plus dire classique : elle

s'inscrit dans la ligne de la KatôpGcoaiç stoïcienne5 3, dont il est question
dans Cicéron, Definibus 3,14,45, et se traduit par la recherche de la voie
droite, qui mène au bonheur, comme le dit ce texte du De libero arbitrio :

«Dans la mesure où l'on ne suit pas le chemin de la vie qui mène au

bonheur, alors qu'on reconnaît et qu'on professe ne vouloir parvenir
qu'au bonheur, dans la même mesure on se trompe. Se tromper, en effet,
c'est suivre une voie qui ne conduit pas à ce que nous voulons atteindre.
Et plus on se trompe dans la voie de la vie, moins on est sage, car on
s'éloigne d'autant plus de la vérité, dans laquelle on voit et on détient le

bien suprême. Or c'est l'obtention et la possession du bien suprême qui
rend chacun heureux, ce que nous voulons tous sans conteste»54.

52 Aug. lib. arb. 1, 14, 30 : Augustinus : Sed censesne quemquam hominum non omnibus modis
uelle atque optare uitam beatam - Euodius : Quis dubitat omnem hominem uelle - Augustinus :

Nunc uero existit nescio qua repugnantia et, nisi diligenter dispiciamus, perturbare nititur
superiorem tam euigilatam firmamque rationem. Quomodo uoluntate beatam uitam conse-

quitur homo, cum tam multi miseri sint et beati esse omnes uelint An eo euenit, quod aliud est uelle
bene aut male, aliud mereri aliquid per bonam uel malam uoluntatem Nam Uli qui beati sunt,

quos etiam bonos esse oportet, nonpropterea sunt beati quia beate uiuere uoluerunt (nam hoc uolunt
etiam mali), sed quia recte, quod mali nolunt. Quamobrem nihil mirum est, quod miseri homines

non adipiscuntur quod uolunt, id est beatam uitam. Illud enim, cui cornes est et sine quo ea nemo

dignus est nemoque adsequitur, recte scilicet uiuere, non itidem uolunt.
53 Cf. R.J. O'Connell, «De libero arbitrio» I : Stoicism revisited, Aug. Stud. 1,1970,60.
54 Aug. lib. arb. 2, 9, 26 : In quantum autem quisque non earn tenet uitae uiam quae ducit ad

beatitudinem, cum sefateatur etprofiteatur nolle nisi ad beatitudinemperuenire, in tantum errat.
Error est enim cum sequitur aliquid quod non ad id ducit quo uolumusperuenire. Et quanto magis



348 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

Le choix volontaire de la « voie de la vérité certaine et inébranlable »

est présenté par la Lettre 118k Dioscore55 comme un choix philosophique

qui s'ordonne autour de trois pôles (finis), les trois biens suprêmes,

le corps, l'âme, Dieu, entre lesquels Augustin, conformément à la

tradition scolaire, partage l'échiquier de l'eudémonisme, le premier
étant représenté par les Epicuriens, le second par les Stoïciens, le

troisième par les Platoniciens. Des trois voies, la meilleure est celle des

Platoniciens, qui ont enseigné que le souverain bien consiste à jouir de

Dieu56. Mais suivons l'argumentation de ce développement de la Lettre
à Dioscore: «Si l'on s'est rendu compte que ni le souverain bien ni
quelque partie du souverain bien ne sont absolument pas dans le corps, il
en restera deux, l'âme et Dieu, dans lesquels se trouvera le souverain

bien, s'il n'est pas dans les deux. Si l'on va plus loin et qu'on se rende

compte que c'est la même chose, qu'il s'agisse de l'âme et du corps,
qu'est-ce qui se présentera encore d'autre que Dieu pour être celui en

qui soit établi le souverain bien de l'homme? Non qu'il n'y ait pas
d'autres biens, mais parce qu'on appelle le souverain bien celui auquel
tout se rapporte. Car on est heureux en jouissant du bien en vue duquel
on veut avoir les autres, étant donné que celui-là on ne l'aime plus pour
autre chose, mais pour lui-même. Et alors on l'appelle fin, parce qu'on
ne trouve plus rien où il se projette, où il se réfère... C'est là qu'il y a pour
le désir un repos, pour la jouissance, la paix, pour la volonté la meilleure la

joie la plus tranquille»^.

in uia uitae quis errat, tanto minus sapit ; tanto enim magis longe est a ueritate, in qua cernitur et

tenetur summum bonum. Summo autem bono adsecuto et adepto, beatus quisquefit, quod omnes sine

controuersia uolumus.
55 Cf. Aug. epist. 118, 3, 13 : Qui enim quaerit quomodo ad beatam uitam perueniat, nihil

aliudprofecto quaerit nisi ubi sitfinis boni, hoc est ubi constitutum sit. non praua opinione atque
temeraria, sed certa atque inconcussa ueritate, summum hominis bonum.

56 Pour une vue d'ensemble des caractères du platonisme à la lumière de la Lettre 118

cf. P. Hadot, Laprésentation duplatonismepar Augustin, in : Kerygma und Logos — Festschrift
für C. Andresen zum 70. Geburtstag, Göttingen 1979, 275—277.

57 Aug. epist. 118,3,13 : Quod si didiceris neque summum bonum nec aliquampartem summi
boni omnino esse in corpore, duo restabunt, animus et Deus, quorum uel in uno uel in ambobus sit. Si
autem adieceris et didiceris hoc idem de animo quod de corpore, quid aliud iam nisi Deus occurret, in
quo summum hominis bonum constitutum sit, non quo alia bona non sint, sed summum id dicitur quo
cuncta referuntur. Eo enimfruendo quisque beatus est, propter quod cetera uult habere, cum illud
iam non propter aliud sed propter seipsum diligatur. Et ideo finis ibi dicitur, quia iam quo
excurrat et quo referatur non inuenitur. Ibi requies adpetendi, ibi fruendi securitas, ibi tran-
quillissimum gaudium optimae uoluntatis.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 349

Sommet où nous élève le platonisme, la jouissance de Dieu est plus

que la récompense d'un acte méritoire, pour reprendre la distinction
classique de Yhonestas et dupraemium. Lafruitio, comme il est dit dans

le texte du De libero arbitrio 1,14,30 déjà cité, « accompagne» l'acte de la

«volonté droite» jusqu'à faire corps avec lui59. C'est ce qui ressort de la

célèbre distinction entre l'usage et la jouissance, selon laquelle «jouir,
c'est s'attacher à une chose par amour pour elle, alors qu'user, c'est

ramener l'objet dont on fait usage à l'obtention de l'objet qu'on aime»60

ou encore: «User d'une chose, c'est la mettre à la disposition de la

volonté ; en jouir, c'est en user avec la joie, non plus de l'espérance, mais
de la réalité. Ainsi, chaque fois qu'on a une jouissance, on a un usage ; on
met quelque chose à la disposition de sa volonté avec pour fin la

délectation»61. Le cadre général de cette synkrisis est certes d'origine
latine (on a pu en trouver des repères chez Cicéron62 et surtout chez

Varron63), mais le caractère spécifique de lafruitio, cette jouissance d'un
être pour l'être même qu'il est, est, au témoignage d'Augustin lui-même,
d'essence platonicienne et s'applique proprement à Dieu :

«Le bien qui béatifie, lit-on dans la Cité de Dieu, les uns le font
dépendre, chez l'homme, du corps, les autres de l'âme, ou encore de l'un
et de l'autre Que ce soit de l'âme, du corps ou des deux que dépende
le bien qu'ils ont cherché, ils ont considéré qu'il ne fallait l'attendre que
de l'homme Qu'ils cèdent donc tous le pas à ces philosophes qui
n'ont pas cru que fût heureux l'homme qui jouit de son corps ou qui jouit

58 Cf. Cic.fin. 4, 21, 59.
59 Le thème est repris à Cicéron, Tusc. 5, 28, 80 et sans doute fragment 104 Grilli de

YHortensias : cf.J. Doignon, Un éclairage nouveau du fragment 104 de l'«Hortensias » de

Cicéron, Hermes 111, 1983, 458—464.
60 Aug. doctr. christ. 1,4,4: Frai enim est amore alicui rei inhaerere propter seipsam. Vti

autem, quod in usum uenerit ad id quod amas ohtinendum referre.
61 Kng.trin. 10, 11, 17: Vti enim est adsumere aliquid in facultatem uoluntatis ; frai est

autem uti cumgaudio non adhucspei, sed iam rei. Proinde omnis quifruitur, utitur; adsumit enim

aliquid in facultatem uoluntatis cum fine delectationis. On trouve un schéma parallèle chez

Varron ap. Aug. ciu. 19, 3 : fuirtus) simul etiam se ipsam omnihusque simul et se ipsa utitur eo

fine ut omnibus delectetur atqueperfruatur, comme l'a fait observer G. Pfligersdorffer, Zu
den Grundlagen des augustinischen Begriffspaares «uti-frui», WS 84, 1971, 205—207.

62 O.O'Donovan, « Usus » and « Fruitio » in Augustine's « De doctrina Christiana »,JThS
33,1982, 367 rappelle qu'Augustin, dans diuers. quaest. 30, relève la même différence entre
«jouir» et «utiliser» qu'entre «honnête» et «utile», cette dernière paire étant cicéronien-
ne: cf./««. 2, 55, 166 cité dans diuers. quaest. 31,2.

63 Cf. R. Lorenz, Die Herkunft des augustinischen «Frui Deo», ZKG 64, 1952/1953,
34-42.



350 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

de son âme, mais celui qui jouit de Dieu, non pas comme on jouit du

corps ou comme l'esprit jouit de lui-même ou comme un ami jouit de son
ami, mais comme l'œil jouit de la lumière, pour autant qu'on doive
établir une comparaison entre ces réalités-ci et les premières. Je

m'expliquerai ailleurs sur ce point en un autre endroit, dans la mesure de mes

forces, si Dieu veut bien m'y aider. Il suffit de rappeler ici que Platon a

donné, pour définition de la fin du bien, le fait de vivre selon la vertu, ce

qui ne peut arriver qu'à celui qui a la connaissance de Dieu et sa

ressemblance et qu'il n'y a pas d'autre raison d'être heureux; voilà
pourquoi il n'hésite pas à dire qu'aimer Dieu, dont la nature est

incorporelle, c'est philosopher. D'où l'on conclut du moins que l'homme
attaché à la sagesse (c'est cela le philosophe) sera heureux, quand il
commence à jouir de Dieu. Bien qu'on ne soit pas nécessairement

heureux, parce qu'on jouit de ce qu'on aime (beaucoup en effet sont
malheureux pour aimer ce qu'ils ne devraient pas aimer et plus
malheureux encore quand ils en jouissent), pourtant nul n'est heureux, s'il
ne jouit pas de ce qu'il aime. Ceux-là même qui aiment ce qu'ils ne
devraient pas aimer se croient heureux par le fait, non d'aimer, mais de

jouir. Il faut être bien malheureux pour nier que soit heureux celui qui
jouit de ce qu'il aime et qui aime le souverain bien véritable. Or Platon
déclare que ce souverain bien véritable est Dieu. Aussi veut-il que le

philosophe soit celui qui aime Dieu, en sorte que, la philosophie tendant
à la vie heureuse, celui qui aime Dieu est heureux parce qu'il jouit de

lui»64.

64 Aug. du. 8, 8 : Hoc ergo beatificum bonum alii a corpore, alii ab anirno, alii ab utroque
bomitii esse dixerunt. Ita bonum hominis qui uel ab animo uel a corpore uel ab utroque
expetiuerunt nihil aliud quam ab homine expetendum esseputauerunt Cédant igitur omnes
Ulis philosophis qui non dixerunt beatum esse hominemfruentem corpore uelfruentem animo, sed

fruentem Deo, non sicut corpore uel se ipso animus aut sicut amico amicus, sed sicut luce oculus, si
aliquid ab his ad ilia similitudinis adferendum est, quod quale sit, si Deus ipse adiuerit, alio loco,

quantumper nosfieripoterit, apparebit. Nunc satis sit commemorare Platonem déterminassefinem
boni esse secundum uirtutem uiuere et ei soli euenire posse qui notitiam Dei habeat et imitationem
nec esse aliam ob causam beatum; ideoque non dubitat hoc esse philosophait amare Deum, cuius
natura sit incorporalis. Vnde utique colligitur tuncfore beatum studiosum sapientiae (id enim est

philosophas), cum frui Deo coeperit. Quamuis enim non continuo beatus sit, qui eo fruitur quod
amat (multi enim amando ea quae amanda non sunt, miserisunt et miseriores cumfruuntur), nemo
tamen beatus est, qui eo quod amat non fruitur. Nam et ipsi qui res non amandas amant non se

beatos putant amando, sed fruendo. Quisquis ergo fruitur eo quod amat uerumque et summum
bonum amat, quis eum beatum nisi miserrimus negat Ipsum autem uerum ac summum bonum
Plato dicit Deum, unde uult esse philosophum amatorem Dei, ut, quoniam philosophia ad beatam
uitam tendit, fruens Deo sit beatus qui Deum amauerit.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 351

Ces lignes mettent l'accent, dans le sillage du platonisme65, sur
l'activité noétique, qui culmine chez le philosophe, en soulignant la part
essentielle qu'elle tient dans la jouissance du souverain bien. Déjà dans
les premiers Dialogues, Augustin, fidèle à la tradition platonicienne,
avait vanté la fonction de l'intelligence, «qui vit avec Dieu, quand elle
est toute pure et qui aime de tout son amour ce qu'elle comprend » 66, et il
exhortait son disciple Licentius à 1'« amour pur », première ébauche de la

fruitio, en lui disant : « De tout ton être, élève-toi à la louange de l'amour

pur et sincère, par lequel les âmes dotées des sciences et embellies par la

vertu s'unissent à l'intellect grâce à la philosophie et non seulement
évitent la mort, mais jouissent d'une vie très heureuse»67.

En guise d'argument, Augustin, se plaçant dans une perspective de

continuité et d'accroissement de la béatitude qu'inspire l'idée cicéro-
nienne d'un accomplissement de la nature dans la souveraineté de

l'esprit68, nous invite à prendre en compte et à dépasser, par la joie de la

vérité, le bonheur des gourmets, des artistes ou des esthètes. Il s'exclame
dans le De libero arbitrio : « Des hommes se proclament heureux, quand
ils parviennent avec une gorge desséchée par la chaleur à une source
abondante et pure ou quand ils trouvent affamés un déjeuner ou un
dîner soigné et copieux, et nous, nous ne dirions pas que nous sommes
heureux, quand nous sommes abreuvés et rassasiés par la vérité?
Beaucoup mettent leur bonheur dans le chant des voix, des cordes et des

flûtes, et, quand il leur manque, ils s'estiment malheureux et, quand ils

l'ont, ils sont transportés de joie, et nous, quand pénètre dans notre

65 Dont la présentation a un caractère très synthétique, ainsi que l'a observé F. Regen,
Zu Augustins Darstellung des Piatonismus am Anfang des 8. Buches der «Civitas Dei», in:
Piatonismus und Christentum, Festschr.f. H. Dörrie — JbAC Supplt 10, 1983, 227.

66 Selon la formule de uer. relig. 31, 58: Cum illo (Deo) autem est, quando purissime
intellegit et tota caritate quod intellegit diligit. La phrase a une saveur porphyrienne selon

W.Theiler, Porphyrios und Augustin: in Forschungen zum Neuplatonismus, Quellen und
Studien zur Geschichte der Philosophie 10, Berlin, 1966, 216.

67 Aug. ord. 1, 8, 24 : Totus adtollere in laudem puri et sinceri amoris, quo animae dotatae

disciplinis et uirtuteformosae copulantur intellectui et non solum mortemfugiunt, uerum etiam uita
beatissima perfruuntur. Sur la couleur platonisante des thèmes de cette phrase
cf.J. Doignon, Le «De ordine», son déroulement, ses themes, in : L'opéra letteraria di Agostino
tra Cassitiacum e Milano (1-4 ottobre 1986), Palermo 1987, 118.

68 Cf. CÀc.fin. 5,14,40 : Quid non necesse est in ea expletione naturae summi boni

finem consistere, cum longe multumque praestet mens atque ratio Nous montrons en détail
l'influence de la théorie cicéronienne du progrès sur le protreptique du De libero arbitrio
dans notre article: La problématique cicéronienne du «De Libero arbitrio 11,35 de saint

Augustin, Latomus 40, 1981, 807—817.



352 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

esprit, sans bruit, le silence, je dirais en quelque façon éloquent et
mélodieux, de la vérité, nous cherchons un autre bonheur sans jouir de

celui qui est tellement présent et sûr. Charmés par l'éclat de l'or et de

l'argent, par l'éclat des pierreries et autres couleurs ou bien par la

splendeur et le plaisir de la lumière elle-même, qui, dans les feux de la

terre ou dans les étoiles, la lune ou le soleil, atteint nos yeux, des

hommes se croient heureux, quand aucun ennui, aucune privation ne les

retirent de cette joie et, à cause de cela, ils veulent vivre toujours
heureux, et nous, nous craindrions de placer la vie heureuse dans la

lumière de la vérité»69.
Les joies des sens, que vient d'évoquer cette page, aspirent à durer,

mais « la contemplation qui fait notre béatitude », selon la formule du De

ciuitate Dei 10, 16, 1, requiert un objet éternel. Tel est l'enseignement
d'un passage de la Question 35 du traité De diuersis quaestionibus

LXXXIII: «Vivre heureux, qu'est-ce d'autre qu'avoir par la connaissance

un objet éternel L'éternel est en effet la seule chose dont on a

raison d'être sûr, qui ne peut être ravie à qui l'aime et qui est telle en
elle-même que l'avoir n'est rien d'autre que la connaître. Car sur toutes
choses ce qui l'emporte, c'est ce qui est éternel, lequel nous ne pouvons
avoir que par la faculté qui fait que nous l'emportons, l'intelligence. Or
tout ce qu'on a par l'intelligence, on l'a par la connaissance et nul bien
n'est parfaitement connu, s'il n'est parfaitement aimé»70.

69 Aug. lib. arb. 2,13,35 : Clamant homines se beatos esse cum aestu aridisfaucibus adfontem
abundantem salubremque perueniunt aut esurientes prandium cenamue ornatam copiosamque

reperiunt, et nos negabimus beatos esse, cum inrigamurpascimurque ueritate Multi beatam
uitam in cantu uocum et neruorum et tibiarum sibi constituant et, cum ea sibi desunt se miseros

iudicant, cum autem adsunt efferuntur laetitia, et nos, cum mentibus nostris sine ullo strepitu, ut ita
dicam, canorum et facundum quoddam silentium ueritatis inlabitur, aliam beatam uitam quae-
rimus et tam certa et praesente non fruimur 1 Luce auri et argenti, luce gemmarum et aliorum
colorum siue ipsius lucis, quae ad oculospertinet siue in ignibus terrenis siue in stellis uel luna uel
sole, claritate et iucunditate delectati homines, cum ab ista laetitia nullit molestiis nulla indigentia
reuocantur, beati sibi uidentur etpropter haec semper uolunt uiuere ; et nos in luce ueritatis beatam

uitam collocare metuimus
70 Aug. diu. quaest. 35, 2 : Quid est aliud beate uiuere nisi aeternum aliquid cognoscendo

habere Aeternum est enim de quo solo redeßditur, quod amanti auferri nonpotest idque ipsum est

quod nihil sit aliud habere quam nosse. Omnium enim rerum praestantissimum est quod aeternum
est etpropterea id habere nonpossumus nisi ea re quapraestantiores sumus, id est mente. Quicquid
autem mente habetur noscendo habetur nullumque bonum perfecte noscitur quid non perfecte
amatur. Sur ces lignes cf. A. Di Giovanni, La dialettica del amore, «uti-frui» nelle precon-
fessioni di sant'Agostino, Itinerari critici 5, Roma 1963, 41—46.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 353

Avoir, connaître, aimer, jouir, autant d'aspects complémentaires
d'une même démarche71, celle qui conduit au souverain bien ayant
vocation Ôl éternité. Encore une fois, laissons parler l'auteur de la Question

35 du De Diuersis quaestionibus LXXXIII :

«Il ne faut pas aimer ce qui peut être arraché à l'amour qui demeure
et qui jouit. De quelle chose l'amour doit-il donc être aimé, sinon de ce

qui ne peut faire défaut, quand on l'aime Et avoir cela n'est rien d'autre

que le connaître. Or, pour l'or et pour tout corps, ce n'est pas l'avoir que
le connaître ; il ne faut donc pas l'aimer. Et puisqu'on peut aimer une
chose sans l'avoir, non seulement de celles qu'il ne faut pas aimer
comme la beauté corporelle, mais aussi de celles qu'il faut aimer comme
la vie heureuse il y a lieu de se demander si, pour une chose qu'on
n'a qu'en la connaissant, il est possible de ne pas l'aimer quand on l'a,
c'est-à-dire quand on la connaît Pourtant un bien qu'on n'aime pas,

on ne saurait l'avoir ou le connaître parfaitement. Qui peut en effet
connaître l'intensité d'un bien dont il ne jouit pas Et il n'en jouit pas,
s'il ne l'aime pas ; ainsi celui qui n'aime pas n'a pas ce qu'il doit aimer,
même si on peut aimer ce qu'on n'a pas. Donc, il n'y a pas de malheur

pour qui connaît la vie heureuse, car, s'il faut l'aimer (et c'est le cas), la

connaître, c'est l'avoir Mais il n'est pas vrai que, comme l'intelligence

est seule à pouvoir connaître, elle soit aussi la seule à pouvoir
aimer (...); si les autres parties de l'âme, où se trouve l'affectivité,
s'harmonisent avec l'intelligence et la raison, il sera loisible, dans cette
paix et cette tranquillité, de contempler par l'intelligence ce qui est
éternel Et puisque l'objet aimé affecte nécessairement, à partir de

lui, celui qui l'aime, il arrive que ce qui est éternel étant aimé de la sorte
affecte l'âme de l'éternité. Ainsi la vie heureuse est en définitive la vie
éternelle. Or quelle est la réalité éternelle qui dote l'âme d'éternité
sinon Dieu?»72.

71 Sur cette démarche cf.J. Doignon, La première exégèse augustinienne de Rm 8, 28 et
l'unité formulée «more Tulliano» des quatre vertus dans l'amour, CrSt 4, 1983, 286—287.

72 Aug. diuers. quaest. 35, 1 : Et ideo non amandum est quod manenti etfruenti amori auferri
potest. Cuius ergo rei amor amandus est nisi eius quae non potest deesse non amatur Id autem est

quod nihil est aliud habere quam id nosse. Porro aurum et omne corpus non hoc est habere quod
nosse ; non itaque amandum est. Et quoniampotest aliquid amari nec haberi, non solum ex his quae
amanda non sunt, utpulchrum aliquod corpus, sed etiam eorum quae amanda sunt, ut beata uita,

iure quaeritur utrum possit quispiam id quod habere nihil est nisi nosse, non amare cum
habeat, id est nouerit. Quanquam bonum quod non amatur, nemo potestperfecte habere uel
nosse. Quis enimpotest nosse quantum sit bonum quo nonfruitur Non autemfruitur, si non amat



354 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

Ainsi la perfection de la béatitude est constituée par l'éternité dont
Dieu nous gratifie. Celle-ci se réduit-elle à la permanence de l'état
naturel des choses par un retour cyclique des mêmes conditions d'existence,

comme le décrit un chapitre du livre 12 de la Cité de Dieu7i, ou,
d'après le même texte, correspond-elle à l'avènement d'un état nouveau

que nous ne pouvons concevoir qu'en espérance Une page du livre 10

des Confessions pose devant nous ce double problème : « La vie heureuse,
n'est-ce pas cela même que tous désirent et que personne absolument ne

se refuse à désirer Où a-t-on appris à la connaître pour la vouloir ainsi
Où l'a-t-on vue pour l'aimer? Je ne sais de quelle manière on la

connaît ; pour cela, on l'a dans une notion, mais je ne sais laquelle ; je fais

tout pour savoir si elle est dans la mémoire, car, si elle est là, c'est que nous

avons déjà été heureux un jour. Avons-nous été heureux tous individuellement

ou l'avons-nous été dans l'homme qui a commis le premier péché,
dans lequel nous sommes tous morts et de qui nous sommes tous nés dans

le malheur?74 Sans doute avons-nous la vie heureuse, mais je ne sais

comment. Il y a encore une autre manière de l'avoir qui fait qu'on est

heureux alors: c'est de l'avoir en espérance»75.

nec habet igitur quod amandum est qui non amat, etiam si amarepossit qui non habet. Nemo igitur
beatam uitam nouit et miser est, quoniam si amanda est sicuti est, hoc est earn nosse quod habere ;
ibid. 2 : Et uidemus etiam ceteris animi partibus inesse adpetitum, qui si menti rationique
consentiat, in tali pace et tranquillitate uacabit mente contemplari quod aetemum est. Et
quoniam id quod amatur adficiat ex se amantem necesse est, fit ut sic amatum quod aeternum est

aeternitate animum adficiat. Quocirca ea demum uita beata quae aeterna est. Quid uero aeternum
est, quod aeternitate animum adficiat nisi Deus

73 Aug. du. 12, 21, 3 : Nulla nécessitas nos compellit ideoputare non habere initium temporis
ex quo esse coeperitgenus humanum, quiaper nescio quos circuitus nihilsit in rebus noui, quod non

et antea certis interuallis temporum fuerit et postea sit futurum. Si enim liberatur anima non
reditura ad miserias, sicut numquam antea liberata est, fit in illa aliquid quod antea numquam

factum est et hoc quidem ualde magnum, id est quae numquam desinat aeterna félicitas Illa
enim nobis ueraciter promittitur uera félicitas, cuius erit semper retinenda et nulla infelicitate
rumpenda certa securitas.

74 Aug.conf. 10, 20, 29 : Nonne ipsa est beata uita, quam omnes uolunt et omnino qui nolit
nemo est Vbi nouerunt earn, quod sic uolunt earn Vbi uiderunt, ut amarent earn Nescio

quomodo nouerunt earn ideoque habent earn in nescio qua notitia, de qua satago utrum in memoria

sit, quia, si ibi est, iam bead fuimus aliquando, utrum singillatim omnes an in illo homine qui
primuspeccauit, in quo et omnes mortui sumus et de quo omnes cum miseria nati sumus, non quaero
nunc, sed quaero utrum in memoria sit beata uita. Selon le De libero arbitrio, 2, 9, 26, l'idée de
bonheur est imprimée dans nos esprits, avant même que nous en fassions l'expérience.
Augustin incline-t-il à Xanamnesis platonicienne : cf. F. Körner, Die Entwicklung Augu-
stins von derAnamnesis zur Illuminationslehre im Lichte seines Innerlichkeitsprinzips, ThQ 134,
1954, 402.

73 Conf. 10,20, 29: Nimium habemus earn (beatam uitam) nescio quomodo. Et est alius

quidam modus quo quisque cum habet earn, tunc beatus est, et sunt qui spe beati sunt. Rapprocher



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 355

Ainsi la vie heureuse est, pour l'âme, d'un côté, un souvenir, de

l'autre, une espérance76 et elle n'est pas l'un sans l'autre77. Comme il
serait tentant pourtant de s'enfermer dans le rappel du bonheur
paradisiaque et de s'arrêter avec nostalgie à cette évocation d'une sorte d'âge
d'or à laquelle Augustin se livre au livre 14 de la Cité de Dieu:
«L'homme vivait au paradis comme il voulait, aussi longtemps qu'il
voulait ce que Dieu avait ordonné; il vivait jouissant de Dieu, de la
bonté de qui il tenait la sienne ; il vivait sans la moindre indigence, ayant
en son pouvoir de vivre toujours ainsi. Il disposait de la nourriture qui
l'empêchait d'avoir faim, de la boisson qui l'empêchait d'avoir soif, de

l'arbre de vie qui le préservait de la dégénérescence de la vieillesse.
Aucune corruption dans son corps ou à cause de son corps n'imposait la

moindre gêne à aucun de ses sens. Il ne redoutait aucune maladie
intérieure, aucun coup extérieur; dans sa chair une santé souveraine,
dans son âme une tranquillité totale. De même que le paradis ne
subissait aucun accident de chaleur ou de froid, celui qui l'habitait
n'éprouvait, dans sa volonté bonne, aucune atteinte du désir ou de la

crainte. Absolument rien qui fût triste, rien qui fût joyeux sans fondement.

Une joie véritable durait toujours venant de Dieu, pour qui brûlait
un amour né d'un cœurpur, d'une conscience droite et d'unefoi sincère (I Tim.
1,5)»78.

ciu. 19, 20: Quam (beatam uitam) tamen quicumque sic habet ut eius usum référât ad illiusfinem,
quam diligit ardentissime acfidelissime sperat, non absurde did etiam nunc beatuspotest spe illa
potius quam re ista.

76 Ce double mouvement est analysé dans Aug.trin. 10, 3, 5 à propos de l'âme: An
aliquem finem optimum, id est securitatem et beatitudinem suam uidet per quandam occultam

memoriam quae in longinqua earnprogressam non deseruit et credit ad eundemfinem, nisi se ipsam
cognouerit, se peruenire non posse

77 Cette connexion du passé et de l'avenir a été l'objet des remarques de U. Duchrow,
Der sogenannte psychologische ZeitbegriffAugustins im Verhältnis zur physikalischen und

geistesgeschichtlichen Zeit, ZThK 63, 1966, 284—285 et surtout d'E.A. Schmidt, Zeit und
Geschichte bei Augustin, SHA W 1985, 40-41.

78 Aug. Ciu. 14, 26 : Viuebat itaque homo in paradiso sicut uolebat, quamdiu hoc uolebat

quod Deus iusserat : uiuebat fruens Deo, ex quo bono erat bonus : uiuebat sine ulla egestate, ita
semper uiuere habens inpotestate. Cibus aderat ne esuriret, potus ne sitiret. Lignum uitae ne ilium
senecta dissolueret. Nihil corruptionis in corpore uel ex corpore ullas molestias ullis eius sensibus

ingerebat. Nullus intrinsecus morbus, nullus ictus metuebatur extrinsecus. Summa in came sanitas,

in animo tota tranquillitas. Sicut inparadiso nullus aestus autfrigus, sic in eius habitatore nulla ex
cupiditate uel timore accidebat bonae uoluntatis opfensio. Nihil omnino triste, nihil erat inaniter
laetum. Gaudium uerum perpetuabatur ex Deo, in quem flagrabat «Caritas de corde puro et

conscientia bona et fide non ficta» (/ Tim. 1,5). Dans cette description de la félicité
paradisiaque, on pourrait relever plusieurs souvenirs de la description des âmes au bord du
Léthé dans Verg. Aen. 6, 703 sqq.



356 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

En dépit de ce qu'affirment les Pélagiens79, la béatitude archétypi-

que, aux yeux d'Augustin, était instable. L'homme paradisiaque ne

jouissait du bonheur que «selon une certaine mesure»80; il ignorait en
effet s'il était durable81. Aussi, compte tenu de l'espérance du bien futur,
tout homme qui sait qu'il jouira de la «société des anges» est plus
heureux que le premier homme qui était incertain de son sort même
dans la grande félicité du paradis82.

Convient-il de guérir ce sentiment d'instabilité par la croyance pla-
tonisante en un retour cyclique des choses avec son cortège de misères et
de plaisirs?83 Erreur, pense Augustin. Alors, avec les Platonici, pour
« demeurer avec Dieu dans la béatitude », d'où nous sommes déchus, ce

que reconnaît Augustin {De libero arbitrio, 1,11,23; Contra Fortunatum
25 ; De Trinitate 12,11,16)84, faut-il « fuir le corps » 85 Pas davantage. La

contemplation de Dieu éternel est le fruit, non d'un refus de la matière

qui souille86, mais, comme les Platoniciens le reconnaissent eux-

79 Aug. c. lui. op. imp. 6, 28 : nulla beatitudinis in miseriam mutatione.
80 Aug.gen. ad litt. 11, 18, 24: possumus intellegere beatam uitam secundum quemdam

modum.
81 Ibid. 11, 18, 23: Porro ita quaestio de beata uita, utrum earn quisquam iam habere

dicendus sit, cuius incertus est utrum secumpermansura sit an ei miseria quandoque succédât, potest
et de ipso primo homine oriri.

8 2 Aug. ciu. 11, 12 : Quatum autem ad spemfuturi beatior quilibet in quibuslibet cruciatibus

corporis, cui non opinione, sed certa ueritate manifestum est sine fine se habiturum omni molestia
carentem societatem angelorum inparticipatione summi Dei quam erat ille homo sui casus incertus
in magna felicitate paradisi.

83 /bd. 12, 14, 1 : Hanc autem se philosophi mundi huius non aliter putauerunt posse uel
debere dissoluere, nisi ut circuitus temporum inducerent, quibus eadem semperfuisse renouâta atque
repetita in rerum natura atque ita deincepsfore sine cessatione adseuerarent uolumina uenientium
et praetereuntium saeculorum A quo ludibrio prorsus immortalem animam, etiam cum

sapientiam perceperit, liberare non possunt, euntem sine cessatione adfalsam beatitudinem et ad
ueram miseriam sine cessatione redeuntem. » Sur le thème de la periodos des âmes (Platon,
Rep. 617d) cf. H. Dörrie, Kontroverse um die Seelenwanderung im kaiserzeitlichen Piatonismus,
Hermes 85, 1957, 423 sqq.

84 Ce thème platonicien est longuement développé dans VEnnéade 4, 8 de Plotin dont
dépendrait Augustin selon R.J. O'Connell, The Plotinian Fall of the Soul in St Augustine,
Traditio 19,1963, ; 8—9 ; 21 ; W. Theiler, Porphjrios und Augustin, 186 pense à l'influence
d'Hieroclès, G. Madec, éd. du De libero arbitrio, I, n. 30 à une imitation de YHortensias frg
112 Grilli.

85 Aug. ciu. 10, 29 : Hoc la résurrection) fortasse credere recusatis intuentes Porphyrium
in his ipsis libris, ex quibus multa posui, quos de regressu animae scripsit, tam crebro praecipere
omne corpus esse fugiendum, ut anima possit beata permanere cum Deo

86 Aug.du. 10, 30: Dicit (Porphyrias) etiam ad hoc Deum animam mundo dedisse, ut
materiae cognoscens mala ad Patrem recurreret nec aliquando iam talium polluta contagione
teneretur.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 357

mêmes87, de la participation à l'immortalité dans la «lumière de Dieu»,
selon la formule de l'auteur de la Cité de Dieum. Ainsi l'éternité de

bonheur ne vient pas de ce que les biens du corps ou de l'âme ou des

deux sont portés à leur comble89, car en termes de bonheur (ou de

malheur) ce qui compte, c'est 1'« attente de l'avenir»90. Son nerf est la

«voie universelle» (une expression de Porphyre lui-même), qui,
prophétique dans son déroulement historique91, prépare tout l'homme à

l'immortalité par la purification 92 et le combat des vertus jusqu'à la mort
physique, véritable mutation où notre corps sera rendu à sa stabilité
première venant de l'âme qui, stabilisée en Dieu jouira de lui93 et

trouvera en lui son repos
94

: « Affranchie de toute nouvelle misère, écrit
Augustin au livre 12 de la Cité de Dieu, en réplique à la conception
platonicienne d'une réincarnation de l'âme, celle-ci est délivrée comme
elle ne l'avait jamais été ; il se produit donc en elle quelque chose qui

87 Ainsi Plot. Enn. 6, 9, 9.
88 Cf. par exemple Aug. ciu. 10,1: Elegimus enim Platonicos omniumphilosophorum merito

nobilissimos, propterea quia sapere potuerunt licet immortalem ac rationalem uel intellectualem
hominis animam nisiparticipato lumine illius Dei, a quo et ipsa et mundusfactus est, beatam esse

non posse.
89 Aug. ciu. 19,4, 1 : Illi autem qui in ista uita fines bonorum et malorum esse putauerunt,

siue in corpore siue in animo siue in utroque ponentes summum bonum atque, ut id explicatius
eloquar, siue in uoluptate siue in uirtute siue in utraque, siue in quiete siue in uirtute siue in
utraque, siue in uoluptate simul et quiete siue in uirtute siue in utrisque, siue inprimis naturae siue

in uirtute siue in utrisque, hic beati esse et a se ipsis beatificari mira uanitate uoluerunt.
90 Aug.lib.arb. 3, 21, 61 : Sane in serie temporalium inquisitionipraeteritorum futurorum

exspectatiopraeferenda est, quandoquidem etiam in diuinis libris ea quaepraeterita narrantur uel

praefigurationemfuturorum uelpollicitationem uel testificationemprae segerunt. Et re uera in his

etiam, quae ad hanc uitampertinentprosperis aduersisue rebus quid quisquefuerit non satis curat ;
in id uero quod futurum speratur sese omnis curarum aestus adglomerat.

91 Ce que n'a pas vu Porphyre, auteur de la formule: cf.Aug.««. 10, 32, et les

observations de P. Courcelle, Connais-toi toi-même de Socrate à saint Bernard, 3, Paris
1975, 714-715.

92 Ibid. : Haec uia totum hominem mundat et immortalitati mortalem ex omnibus quibus
constat partibus praeparat.

93 Aug. uer. relig. 12,24—25 : Si autem, dum in hoc studio uitae humanae anima degit, uincat
eas quae aduersum se nutriuit cupiditatesfruendo mortalibus sine dubitatione reparabitur et

a multis mutabilibus ad unum incommutabile reuertetur reformata per sapientiam nonformatam
sedper quamformantur uniuersafrueturque Deo per Spiriturn sanctum quod est donum Dei
Inde iam erit consequens ut post mortem corporalem, quam debemus primo peccato, tempore suo

atque ordine suo hoc corpus restituatur pristinae stabilitati quam non per se habebit, sed per
animam stabilitam in Deo.

94 Aug.gen. ad litt. 4,8,16 : Quid restât ut intellegamus, nisiforte creaturae rationali in qua
et hominem creauit in se ipso requiempraebuissepost eiusperfectionemper donum Spiritus sancti,

per quem diffunditur Caritas in cordibus nostris, ut illuc feramur adpetitu desiderii, quo cum
uenerimus requiescamus, id est nihil amplius requiramus



358 Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

n'avait jamais eu lieu auparavant et quelque chose de très important, je

veux dire une félicité qui ne finira jamais, car elle est éternelle»95.
Ainsi rompant avec la logique platonicienne qui n'accordait le

privilège de n'avoir pas de fin qu'à ce qui n'a pas eu de commencement,
Augustin prête à la béatitude un commencement, mais non une fin dans

le temps96, car, comme il le disait déjà dans le De libero arbitrio: «Si,
durant le temps que l'âme passe dans le stade que constitue la vie
humaine, elle triomphe des passions qu'elle a nourries à son détriment
en jouissant des choses mortelles alors, à n'en pas douter, elle sera
remise en état, elle retournera du multiple changeant à l'unique immuable

et, recréée par la Sagesse incréée, mais créatrice de l'univers, elle

aura de Dieu jouissance par l'Esprit Saint qui est don de Dieu»97.
Hissés à ce point d'orgue, jetons une sorte de regard récapitulatif sur

l'itinéraire parcouru de textes en textes à la recherche d'un cheminement

intellectuel d'Augustin affronté au problème fondamental de

l'éthique antique, celui de la béatitude. Nous avons perçu d'abord chez

lui une grande docilité aux représentations classiques de la «vie
heureuse », bien propre au sage, pour autant qu'il le possède selon la mesure.
Là cependant ne pouvait s'arrêter la réflexion du maître de Cassiciacum,
déjà dans les premiers Dialogues. On le voit, dès ce moment-là, allant de

l'avant, donner un contenu positif à la notion de mesure et la différencier

de la limitation du vouloir recommandée par ce vers de Térence,
dont nous évoquions, au départ, la fortune mouvante tout au long de

l'œuvre augustinienne. Un progrès décisif de l'eudémonisme de l'évê-

que d'Hippone se produit, lorsque, dans le sillage de l'axiome cicéronien
« Nous voulons tous être heureux », s'engage un processus de réflexion
sur le bien suprême montrant que celui-ci exige que, pour l'avoir, nous

soyons à lui en tant qu'être et qu'il soit la fin de notre vouloir. Une telle
requête, comme les Platoniciens l'ont fait comprendre à Augustin, ne

pouvait être satisfaite que par Dieu seul. Lui seul, en effet, mérite qu'on
jouisse de lui, c'est-à-dire qu'on l'aime; encore faut-il pour cela une
connaissance de lui qui soit un amour et qu'elle porte en elle la marque

95 Ciu. 12, 21, 3 : Si enim liberatur anima non reditura ad miserias, sicut numquam antea

libérâta est,fit in ilia aliquid quod antea numquamfactum est et hoc quidem ualde magnum, id esi

quae numquam desinat aeterna félicitas.
96 Ibid. 10, 31 : Inuenta est enim animae beatitudo, quae cum initium temporis habuerit,

finem temporis non habebit. Sur cette antinomie cf. H. I. Marrou, L'ambivalence du temps et de

l'histoire, Conférence Albert-le-Grand, 4, Montréal-Paris 1950, 74—76.
97 Cf. supra n. 93.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur 359

de l'éternité. Parvenu à ce sommet, Augustin atteint le seuil critique,
au-delà duquel la réflexion philosophique débouche sur une théologie,
celle de l'éternité dans l'histoire.

En deçà de cet accomplissement proprement théologique, la démarche

d'Augustin en quête de l'identité de la béatitude a pu être suivie, au

plan de la connaissance, à travers les diverses étapes d'un parcours
logique où les concepts plongent leurs racines dans l'héritage de la

philosophie classique. Au pouvoir d'attraction de cette tradition Augustin

a-t-il trop accordé, cédant, par ce que A. Nygren appelle une «

attitude anti-moraliste », _ au vertige d'un « eudémonisme transcendant»98

Nous ne le pensons pas, car le théologien d'Hippone, convaincu,

comme il l'exprime dans la Lettre 155", que le bonheur est un don
de Dieu, a lui-même marqué les limites à imposer à une philosophie du
bonheur. Les points de vue qu'elle scrute, les points de vue qu'elle tient
d'une tradition sont comme ces voix qui ont murmuré à l'oreille de

l'auteur des Confessions: «Nous ne sommes pas ton Dieu, cherche au-
dessus de nous»100.

98 A. Nygren, Eros et Agapè, trad.fr. P.Jundt, II, Paris 1952, 94; dont les positions
ont été analysées par W.R. O'Connor, The «uti/frui» Discussion in Augustine's Ethic,
AugStud 14, 1983, 48-49.

99 Aug.epist. 155, 2: (Philosophi) heatam uitam ipsi sihi quodammodo fabricare uoluerunt

potiusque patrandam quant impetrandam putauerunt, cuius dator non sit nisi Deus.
100 Conf. 10, 6, 9 : Non sumus deus tuus ; quaere super nos.




	Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

