Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Saint Augustin et sa culture philosophique face au probleme du
bonheur

Autor: Doignon, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760951

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN DoigNoN

Saint Augustin
et sa culture philosophique
face au probléme du bonheur*

C’est une curieuse histoire! que celle du sort réservé par Augustin,
au fil des ans, a deux vers de Térence détachés d’une scéne de I’Ax-
drienne, ou un rival en amour du héros principal se lamente sur son sort
et ou un confident lui donne ce conseil : Quoniam non potest id fieri quod
uis, id uelts quod possis® (« Puisque ce que tu veux ne peut se faire, tu dois
vouloir ce que tu peux»). Ce conseil, déclare Augustin a ses disciples
réunis a Cassiciacum durant 'automne 386, ne peut que rendre quel-
qu’un heureux, car rien n’arrive qu’il n’ait voulu, puisque «ce qu’il voit
ne pouvoir lui advenir, il ne saurait le vouloir», écrit-il dans le De beata
uita en guise de paraphrase du vers de 'Andrienne.?

Dans la derniére partie de sa vie, Augustin n’a plus la méme sym-
pathie qu’autrefois pour les deux vers de 1’ Andrienne. 11 s’étonne, au
livre 14 de la Cité de Dien, qu’on en ait fait une devise de ’homme
heureux: «Quelle prétention de dire que I’on vit comme on veut en
s’imposant de ne pas vouloir ce qu’on ne peut pas et de vouloir seule-
ment ce qu’on peut, selon ce que dit Térence: Puisque ce qu’on voit ne

* Cet article fut une contribution au cycle de conférences pour le X VI® centenaire de
la conversion de saint Augustin, présentée 4 I’'Université de Fribourg (Suisse) le 4 février
1987.

! Elle n’a pas fait ’'objet de remarques de la part d’H. HAGENDAHL, Augustine and the
Latin Classics, Studia Graeca et Latina Gothoburgensia 20, Géteborg 1967, 379.

2 Ter. Andr. 305-306.

3 Aug. b. uit. 4, 25: Etenim et illa etusdem comici sententia non minus uera est: « Quoniam
non potest id fieri quod uis,/Id uelis quod possis ». Quomodo erit miser cui nibil accidit praeter
uoluntatem ? Quia quod sibi uidet non posse prouenire non potest uelle.



340 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

pouvoir advenir on ne saurait le vouloir » I* Revenant 4 la charge au livre 13
du De Trinitate, Augustin est encore plus cinglant pour la maxime de
I’ Andrienne : « Parole judicieuse, personne ne le nie, mais conseil donné
a un malheureux pour empécher d’étre plus malheureux». Voila,
conclut-il, tout le bonheur dérisoire, s’il n’était pitoyable, de mortels
orgueilleux.’

Pourquoi ce ton sévére? Parce qu’Augustin a pris ses distances
vis-a-vis du programme moral 2 base de mesure qui forme, chez maints
sapientes ueteres,® 'axe de leur réflexion sur le bonheur.

Dans P«ivresse» de la découverte de la philosophie’, le jeune
Augustin, pétri de directives recueillies en particulier dans I’ Hortensius
de Cicéron®, ne peut concevoir le bonheur sans modus®. Directeur de
conscience 2 Cassiciacum de son ami Romanianus, encore malmené et
exalté a la fois par les coups de la fortune'?, et du fils de Romanianus,
Licentius, livré aux sortileges de la poésie'l, il les exhorte 4 se « conver-
tir» 4 Votium philosophandi'? : « Qu’est-ce que se convertir sinon rompre
avec la démesure des vices et s’élever en soi-méme par la vertu et la
tempérance» (De ordine 1,8,23).'> Vivant ainsi par ce qu’il y a de

Y Aug. ciu. 14, 25: Quo modo ergo uiuit ut uult, qui non uiuit quamdiu unlt? (...). Verum
ecce uinat ut uult, quoniam sibi extorsit sibique imperanit non uelle quod non potest atque hoc uelle
quod potest, sicut ait Terentius: « Quoniam non potest id fieri quod uis/1d uelis quod possis » : num
ideo beatus est, quia patienter miser est?

5 Aug. trin. 13,7, 10: [deo igitur id unit quod potest, quoniam quod unlt non potest. Haec est
tota, utrum ridenda an potius miseranda superborum beatitudo mortalium gloriantium se uinere ut
uolunt qui uolentes patienter ferunt quae accidere sibi nolunt. Hoc est enim, aiunt, quod sapienter
dixit Terentius: « Quoniam non potest id fieri quod uis/ld uelis quod possis». Commode hoc
dictum esse quis negat ? Sed consilium est datum misero ne esset miserior.

¢ Formule d’Aug.ord. 2, 11, 31.

7 Cf. Aug.c.acad. 2, 2, 5: Cum ecce tibi libri (Platonicorum) quidam pleni, ut ait Celsinus,
bonas res arabicas ubi exhalarunt in nos, (...) etiam mihi ipsi de meipso incredibile incendinm
concitarunt (...). Itaque titubans, properans, haesitans adripio apostolum Paulum.

8 Cf. Aug.conf.8, 7, 17: Ab undeuicensimo anno aetatis meae, lecto Ciceronis Hortensio
excitatus eram studio sapientiae et differebam, contempta felicitate terrena ad eam inuestigandam
uacare, cuius non inuentio, sed uel sola inquisitio iam praeponenda erat etiam inuentis thesauris
regnisque gentium et ad nutum circumfluentibus corporis uoluptatibus.

O Cf.b. uit. 4, 33: Habet ergo modum suum, id est sapientiam, quisquis beatus est.

12 Comme il ressort de la préface du livre 1 du Contra Academicos: cf. ]. DoIGNON, La
Jortuna y el hombre afortunado, Dos temas parenéticos del prologo del libro I « Contra Acade-
micos », Augustinus 31, 1985, 79-85.

1 Augustin est sévere pour les débordements poétiques de son éleve: cf. ord. 1, 3, 8.

12 I ’expression se trouve dans Aug.¢.acad. 2, 2, 4.

13 Aug.ord. 1, 8, 23: Aut quid est aliud conuerti nisi ab immoderatione uitiorum uirtute ac
temperantia in sese adtolli ?



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 341

meilleur en ’homme, la raison, ajoute-t-il dans le Contra Academicos'4,
on ne se contentera pas de vivre, on vivra heureux!’. L’objectif est
celui-la méme que Cicéron tragait a 'aspirant 4 la vie heureuse dans les
Tusculanes : « Cest a I’élément le meilleur dans ’homme que se rattache
nécessairement ce bien supréme que vous cherchez. Or qu’y a-t-il de
meilleur dans ’homme qu’une pensée pénétrante et droite ? C’est donc
du bien qu’elle représente que nous devons jouir, si nous voulons étre
heureux. Or le bien de la pensée est la vertu; c’est donc en elle qu’est
contenue la vie heureuse »'¢.

Dans le sillage des 7usculanes, auxquels le jeune maitre de Cassicia-
cum ne cache pas ses emprunts'’, le traité de la Ve heureuse dessine le
portrait du sage, homme de pensée, et aussi homme heureux!®: « Chezle
sage, ’esprit, qui est le siege de la vie heureuse, est parfait en lui-méme
(...) et pourtant, on prendra ce qui est nécessaire au corps, si cela se
présente; et si cela ne se présente pas, on ne sera pas abattu par la
privation de ces satisfactions. Tout sage en effet est courageux et
’homme courageux ne redoute rien. Le sage ne redoute donc ni la mort
corporelle ni les douleurs, contre lesquelles, qu’il s’agisse de les éviter ou
de les différer, sont nécessaires les ressources dont il peut arriver qu’il
soit privé. Toutefois, il ne laisse pas d’en faire un bon usage, si, de leur
coté, elles ne font pas défaut».!?

Y4 C. Acad. 1, 2, 5: Augustinus: Quid censes, inquam, esse aliud beate uinere nisi secundum
id quod in homine optimum est uiuere? — Trygetius: Temere, inquit, uerba non fundam; nam id
ipsum optimum quid sit definiendum mihi abs te puto. — Augustinus: Quis, inquam, dubitauerit
nihil aliud esse hominis optimum quam eam partem animi cui dominanti obtemperare conuenit
cetera quaeque in homine sunt ? Haec autem, ne aliam postules definitionem, mens aut ratio dici
potest.

15 Selon la formule de ord. 1, 8, 24: Alios uiros.... quibus non uiuere, sed beate uinere satis
est. Une antithese paralléle inspirée de Posidonius se trouve chez Sengque, epist. 90, 1
(Quis dubitare, mi Lucili, potest quin deorum immortalium munus sit quod uiuimus, philosophiae
quod bene wuiuimus?) et une autre de méme style recueillie chez Varron se lit dans
Aug.ciu. 19, 3, 1 (Non omnis uita, sed sapiens uita uirtus est).

16 Cic. Tusc. 5, 23, 67: Etenim quae pars optima est in homine, in ea situm esse necesse est
illud quod quaris optimum. Quid est autem in homine sagaci ac bona mente melius? Eius bono
fruendum est igitur, si beati esse uolumus; bonum autem mentis est uirtus; ergo hac beatam uitam
contineri necesse est.

17 Ainsi le De beata uita en 2, 8 fait référence 4 Tuse. 3, 8, 18, sous le titre de ueteres,
pour I’étymologie de nequitia et en 4, 31 a Tuse. 3, 8, 16, texte typique de '«usage courant»,
pour justifier le sens restreint de frugalitas.

18 Cf. Aug. b. uit. 2, 14: At nemo sapiens nisi beatus. Equation classique: cf. Cic. 7usc. 5,
10, 30; 5, 15, 43 et passim.

19 B. uit. 4, 25: Non enim eis eget ipse animus in quo posita est beata uita. Ipse enin perfectus
est; (....) et quod uidetur corpori necessarium sumet, si adfuerit, si non adfuerit, non eum istarum



342  Saint Augustin et sa culture philosophique face au probleme du bonheur

Sur la conduite du sage, 'auteur des 7usculanes et de ' Hortensius ne
tenait pas un autre langage : affranchi des passions, surtout du chagrin et
de la crainte, il est toujours heureux (Zusculanes)?°; il ne prend des biens
extérieurs que ceux qui lui sont utiles et dans le temps ou ils se pré-
sentent?!, pour s’adonner 2 la contemplation, voie ouverte vers le ciel
(Hortensius)?2.

L’emprise de la problématique cicéronienne de la contemplation,
source de bonheur, est tellement forte sur le cercle des néophytes de
Cassiciacum?* qu’un des participants, imbu des theses académiciennes,
n’hésite pas 2 affirmer, en se référant a I’ Hortensius (frg 107 Grilli) %4, que
le sage peut se contenter, pour étre heureux, de la simple «quéte de la
vérité »2°. Augustin d’abord laisse a son disciple le bénéfice de cette
opinion: voila, pense-t-il sans doute en lui-méme, une application de la
maxime: « Tu dois vouloir ce que tu peux». Mais ensuite on le voit se

rerum franget inopia. Omnis namque sapiens fortis est, nullus autem fortis aliquid metuit; non
igitur metuit sapiens aut mortem corporis aut dolores, quibus pellendis uel uitandis uel differendis
sunt necessaria illa, quorum ei potest contingere inopia. Sed tamen non desinit eis bene uti, si ipsa
non desunt.

20 Cic. Tuse. 5, 15, 43: Atque (...) his tu tam grauibus concitationibus tamque ipsis inter se
dissentientibus atque distractis quem uacuum, solutum, liberum uideris, hunc dubitabis beatum
dicere ? Alqui sapiens semper ita adfectus est; semper igitur sapiens beatus est.

21 Telle est la lecon qu’Augustin déclare avoir tirée de ’Hortensius : cf.solil. 1, 10, 17
(= Hort. frg 76 Grilli): Prorsus mibi unus Ciceronts liber facillime persuasit nullo modo adpe-
tendas esse diuitias, sed si prouenerint, sapientissime atque cautissime administrandas. Com-
mentaire de cette phrase dans J. DOIGNON, L ’enseignement de « I’Hortensius » de Cicéron sur
les richesses devant la conscience d’Augustin jusqu’aux « Confessions», AC 51, 1982, 199-202
particulierement.

22 Cf. Cic. Hort. frg 115 Grilli: (...) sic existimandum est quo magis bi fuerint semper in suo
cursu, id est in ratione et in inuestigandi cupiditate, et quo minus se admiscuerint atque impli-
cuerint hominum wuitiis et erroribus, hoc eis faciliorem ascensum et reditum in caelum fore(...).
Quapropter, ut aliquando terminetur oratio, si aut exstingui tranquille uolumus cum in his artibus
uixerimus, aut si ex hac in aliam haud panlo meliorem domum sine mora demigrare, in his studiis
nobis omnis opera et cura ponenda est.

23 Comme il ressort de ce texte de ¢. acad. 1, 8, 23: Nawm boc ipso quo quaerit, sapiens est,
et quo sapiens, eo beatus; cum ab omnibus inuolucris corporis mentem quantum potest euoluit et
seipsum in semetipsum colligit; cum se non permittit cupiditatibus laniandum, sed in se atque in
Deum semper tranquillus intenditur, ut et hic guod beatum esse supra inter nos conuenit, ratione
perfruatur. On reconnait ici 'empreinte du frg 115 de I’Hortensius cité n. 22.

24 Telle est du moins 'opinion de D. OHLMANN, De S. Augustini libris in Cassiciaco
scriptis, Diss. Strassburg 1897, 36-38, opinion ratifiée par A. Grivy, M. Tulli Ciceronis
Hortensius, Testi ¢ documenti per lo studio dell’antichita, Milano 1962, 147-148.

B.C. Acad. 1, 3, 7: Placuit enim Ciceroni nostro beatum esse qui ueritatem inuestigat,
etiamsi ad eius inuentionem non ualeat peruenire (...). Quamobrem si el sapientem necessario
beatum esse credendum est et wueritatis sola inquisitio perfectum sapientiae munus est, quid
dubitamus existimare beatam uilam etiam per se ipsa inuestigatione ueritatis posse contin-
gere?



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 343

reprendre ?° et juger séverement '«enflure » (wbertas)?’ académicienne:
«Les Académiciens, remarque-t-il devant ses disciples réunis pour réflé-
chir sur la « vie heureuse », cherchent toujours la vérité ; ils veulent donc
la trouver; ils veulent ainsi aveir la découverte de la vérité. Mais ils ne la
trouvent pas; il s’ensuit qu’ils n’on¢ pas ce qu’ils veulent; par consé-
quent, en plus, il ne sont pas heureux»?8.

Comment expliquer cette mise en garde d’Augustin contre la quéte
indéfinie du but a atteindre ? Par une réflexion approfondie sur 'avosr
comme critere du bonheur et, plus précisément, sur 'avoir selon la
mesure, celle-ci étant entendue comme une réalité positive, non plus
limitative en écho a la sentence de Térence : « Puisque ce que tu veux ne
peut se faire, tu dois vouloir ce que tu peux». Il en résulte que, si la
mesure, étant un dosage, consiste 4 n’avoir rien en plus et rien en moins
qu’il ne faut, elle constitue une plénitude, laquelle devient parfaite (elle
est alors satiété), quand la mesure atteint son niveau le plus haut; or ou
celui-ci est-il atteint sinon en Dieu? (b.#it. 4,32-35)%°. Le déroulement
de cette mécanique dialectique n’a rien que de tres classique. Le bon-
heur, disait Cicéron dans les 7usculanes®®, se trouve la ou rien ne man-
que, d’oti 'on déduit, ajoutait le modele d’ Augustin, qu’il est plénitude
d’un avoir?' et que tel est le «bien supréme », dont la possession fait le
bonheur, selon une autre formule des 7usculanes®? qui passera sans effort

dans le De libero arbitrio d’Augustin®® commencé 2 Rome en 387-
38834,

26 11 descend, comme il le dit (. acad. 1, 6, 16), de la fonction de «juge » du débat entre
ses disciples 2 celle de «défenseur de la sagesse».

27 Métaphore de 4. uit. 3, 15.

28 B. uit. 3, 14: Quaerunt illi (Academici) semper ueritatem. Volunt ergo inuenire; uolunt
igitur habere inuentionem ueritatis. At non inueniunt; sequitur eos non habere quod uolunt; et ex
o sequitur etiam beatos non esse.

29 Jbid. 4, 32: V'bi autem modus est atque temperies, nec plus est guicquam nec minus; ipsa est
igitur plenitudo; ibid. 4, 35: Illa est igitur plena satietas animorum  ibid. 4, 34 : Quis est qui non
habet patrem, quis alius quam summus modus ? Quisquis igitur ad summum modum per ueritatem
uenerit, beatus est. Floc est animis Deum babere, id est Deo perfrui. Sur cette séquence cf.
J. DoigNoN, Note complémentaire 17 de I’édition du De beata uita, BA 4/1.

30 Cic. Tusc. 5, 13, 39: Omne beatum est cui nibil deest.

3 Ibid. 5, 14, 40: An dubium est quin nibil sit habendum in eo genere, quo uita beata
compleatur, si id possit amitti?

32 [bid. 5, 28, 82: Sequatur necesse est ut, cuius in potestate summum bonum, in eiusdem uita
beata sit.

3 Aug lib.arb.2, 9, 27: Vellem quidem ut de summo bono ita nemo dubitaret, ut nemo
dubitat, quicquid illud est, non nisi eo adepto posse fieri hominem beatum.

34 Cf. F. e CAPITANI, [/ « De libero arbitrio» di §. Agostine, Studio introduttive, testo,
traduzione ¢ commento, Vita e Pensiero, Scienze filosofiche 36, Milano, 1987, 21-23.



344  Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

L’alignement sur ’eudémonisme cicéronien ne se fait pas cependant
sans que notre auteur, deés I'époque de Cassiciacum, s’interroge sur la
portée d’une réduction du bonheur a I'zwoir. Le bien supréme, c’est-
a-dire Dieu, rend heureux celui qui I’a3%, mais qu’est-ce qu’avoir Dieu?
Des trois réponses qui sont données 4 cette question dans le traité de la
Vie heureuse, celle qui retient tout spécialement 'attention d’ Augustin
émane de son fils Adéodat: avoir Dieu, c’est n’avoir pas I’esprit impur.
Qu’est-ce a dire? Simplement étre «chaste» ou encore étre attentif a
Dieu et se tenir uni a lui seul >, sans complaisance pour ’appétit vain du
savoir3’,

Augustin qui, jusqu’ici parlait, selon 'usage courant?8, d’avoir Dieu
comme on a le bonheut, se rallie maintenant a des représentations plus
existentielles: la tension du regard est 'adhésion de I’é¢7e 4 Dieu®’. La
mutation est due a ’entrée en scéne, dans I’horizon intellectuel d’Au-
gustin, de textes de Plotin, en particulier de I’ Ennéade sur le Beau ou I’'on
trouve ces lignes: «Seuls obtiennent Dieu ceux qui montent vers la
région supérieure et se tournent vers lui (...) jusqu’a ce qu’ayant aban-
donné dans cette montée tout ce qui n’était pas de Dieu, on voie seul 2
seul sans mélange, simple, pur celui dont tout dépend, vers qui tout
regarde, par qui est I’étre, la vie, la pensée, car il est source de vie,
d’intelligence, d’étre. Si on le voit, lui, quels amours et quels désirs
ressentira-t-on en voulant s’unir a lui! (...). Si 'on arrive 4 cette vision
heureuse, on est heureux»*°. Ce sont de telles formules plotiniennes qui
sont 2 la base du portrait du sage du De ordine, lequel «est avec Dieu» et

35 Aug.b. uit. 2, 11: Deum igitur, inquam, qui habet beatus est.

36 Ibid. 3, 18: [taque abs te quaero, tu puer, qui fortasse aliguanto sereniore ac purgatiore
spiritu istam sententiam protulisti, qui tibi uideatur immundum spiriturm non babere (...) - Is
mihi uidetur, inquit, immundum spiritum non habere qui caste uinit. — Sed castum, inquam, quem
wuocas? (...) — Ille est uere castus qui Deum adtendit et ad ipsum solum se tenet.

37 Aug. mor. eccl. 21, 38: Reprimat igitur se anima ab bhuiusmodi uanae cognitionis cupidi-
tate, si se castam Deo seruare disposuit.

3% Btudié par W. HANSE, « Gott haben» in der Antike und im friibesten Christenturn,
Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten 27, Berlin, 1939, 112-115.

39 Iévolution est sensible a 'intérieur d’'un méme développement du De ordine, 2, 2,
7: o l'on lit d’abord: Sapienti ergo ante illos interiores intellectus oculos habenti omnia, id est
Deum ipsum fixe immobiliterque intuenti (...) et ensuite: flle semper Deo infixcus est siue tacitus
siue cum bhominibus loquens.

4 Plot. Enn. 1, 6, 7:

... Te0EIC 88 avTob dvapaivovst npdg 1o dvo kai Emiotpaeeiol(...) ng dv Tig TapeAbav &v T
avapdost niv Socov aALGTpLov 100 Beob aOT@ LOVE avTO povov 187 eilkpivég, aniody,
kaBapdv, 4e’ ob tdvta EERpTTaL, Kol npbg av1o PAEner koi Eott koi Lf) kai voel {wiig yap
aitiov kai vob xai tob eivar. Tobto ovv &l Tig 1801, molovg dv Toyol Epwtag, molovg 68



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 345

«en jouit comme de I’étre qui demeure toujours, dont on n’a pas a
attendre qu’il soit ni a craindre qu’il ne manque d’étre, mais qui, par le
fait méme qu’il est vraiment, est toujours présent»*!.

Que Dieu soit I’Etre et que celui qui I’a comme étre soit heureux,
comme il est dit dans le De /libero arbitrio®?, I’Ecriture, dont les ensei-
gnements ne répugnent pas aux «raisonnements des Platoniciens»
(ainsi qu’Augustin I’affirme depuis le temps ou il les a découverts3),
I’atteste elle aussi. Augustin a Cassiciacum rappelle a ses disciples ce mot
de I'Evangile : « /e suis la vérité» ( Jean 14,10) en lattribuant a la Sagesse
de Dieu, «procession», comme le montre Paul (/ Cor. 1,24), de la
«mesure supréme », par laquelle on vient a la vérité pour étre heureux 4.
La voie a suivre est celle des vertus, tout particulierement des vertus
théologales comme le montre cette page des Soliloguia, écrite par Augus-
tin avant son baptéme: «Le regard de I’dme est la raison, mais, parce
qu’il n’est pas dit que, quand on regarde, on voie toujours, le regard droit
et parfait, c’est-a-dire celui que suit la vision, est appelé vertu, car la
vertu est la raison droite et parfaite. Mais la raison ne peut tourner vers
la lumiére des yeux déja guéris pourtant, si ces trois choses ne demeu-
rent: la foi qui lui fait croire que le sujet vers lequel il doit tourner son
regard est de nature a le rendre heureux par sa vue, ’espérance, par
laquelle, la raison, quand elle aura regardé, comme il faut, présume
qu’elle aura la vision, la charité, par laquelle elle désire voir et jouir. La
suite du regard, c’est déja la vision méme de Dieu, qui est la fin du
regard, non que celui-ci ne soit plus, mais il n’a plus d’objet ou se fixer.
Et la vertu vraiment parfaite, c’est la raison parvenant 2 sa fin avec, 4 sa
suite, la vie heureuse »4°.

nobovg, PovAduevog avtd cuykepacbijvat. (...) ‘'O pév tuxmdv poakaplog dyiv pakapiay
teBeapévoc.

N Aug.ord. 2,2, 6: [lle igitur sapiens amplectitur Deum eoque perfruitur qui semper manet
nec exspectatur ut sic nec metuitur ne desit, sed eo ipso quo uere est semper est praesens.

42 Aug, lib.arb. 3, 7, 21: cf. infra n. 46.

3 Aug.c.acad. 3, 20, 43: Quod autem subtilissima ratione persequendum est (...), apud
Platonicos me interim quod sacris nostris non repugnet reperturum esse confido.

4 B. uit. 4, 34 : Accepimus autem etiam auctoritate diuina Dei Filium nibil esse aliud quam
Dei Sapientiam (...). Sed quid putatis esse sapientiam nisi ueritatem ? Etiam hoc enim dictum est :
« Ego sum ueritas ». Veeritas autem ut sit fit per aliquem summum modum, a quo procedit et in
quem se perfecta conuertit (...). Quisquis igitur ad summum modum per ueritatem uenerit beatus
est.

5 Aug.solil. 1, 6, 13: Aspectus animae ratio est. Sed quia non sequitur ut omnis qui aspicit
uideat, aspectus rectus atque perfectus, id est quem uisio sequitur uirtus uocatur; est enim uirtus uel



346 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

Par le regard de la raison, notre étre se fixe sur ’étre dans un
mouvement volontaire : «Si tu veux fuir le malheur, lit-on au livre 3 du
De libero arbitrio®®, aime en toi ce vouloir étre méme, car si tu veux étre
de plus en plus, tu t’approcheras de celui qui est suprémement ». Vouloir
étre est-ce vouloir 4 sa guise ? L’assimilation des deux formes de vouloir
répandue par un certain eudémonisme pseudo-philosophique a été
dénoncée par I’Hortensius dans une page dont Augustin a fait depuis
longtemps son profit et le fera encore longtemps?’. L’adage « Nous
voulons tous étre heureux », tiré du protreptique cicéronien, jalonne en
effet ’ceuvre entiere d’ Augustin depuis le Contra Academicos*® jusqu’aux
traités anti-pélagiens *°. Il souléve en particulier le probleme de savoir si
la volonté d’étre heureux n’exprime qu’une nécessité générale’® ou si
elle traduit un choix qui a valeur morale. ! Ce choix, une page du traité
du Libre arbitre I’expose dans toute son ampleur. Augustin a posé a son
disciple la question banale: « A ton sens, y a-t-il un seul homme qui,
d’aucune facon, ne veuille ni ne souhaite le bonheur?» et, comme le
disciple lui a répondu: «Qui doute que tout homme le veuille ?», le

recta uel perfecta ratio. Sed et ipse aspectus quamuis iam sanos oculos conuertere in lucem non potest,
nisi tria illa permaneant : fides qua credatur ita se rem habere, ad quan conuertendus aspectus est,
ut uisa faciat beatum ; spes qua cum bene aspexerit, se uisurum esse praesumat ; caritas qua uidere
perfruique desideret. lam aspectum sequitur ipsa uisio Dei, qui est finis aspectus, non quod iam non
sit, sed quod nihil amplins habeat quo se intendat. Et haec est uere perfecta uirtus, ratio perueniens
ad finem suum quam beata uita consequitur.

9 Aug. lib.arb. 3, 7, 21: 5i uis itague miseriam fugere, ama in te hoc ipsum quia esse uis. Si
enim magis magisque esse uolueris, ef quod summe est propinquabis. Sur les degrés du « vouloir
étre» cf. E. Zum BRUNN, Le dilemme de ’étre et du néant chez saint Augustin des premiers
Dialogues aux Confessions, Bochumer Stud. z. Phil. 4, Amsterdam 1984, 50.

7 La citation du fragment 59 a Grilli de I"Hortensius est un moment capital de
I'argumentation du De beata uita 2,10: Nam in Hortensio quem de laude ac defensione
Dphilosophiae librum fecit: « Ecce autem, ait, non philosophi quidem, sed prompti tamen ad
disputandum, omnes atunt esse beatos qui uinant ut ipsi uelint. Falsum id quidem ; uelle enim quod
non deceat, id est ipsum misesrimum. Nec tam miserum est non adipisci quod uelis quam adipisci
uelle quod non oporteat. Plus enim mali prauitas uoluntatis adfert quam fortuna cuiquam boni ».
Texte mis en situation dans les notes 32—34 de notre édition du De beata uita, BA 4/1.

8 Cf. Aug.c.acad. 1, 2, 5: Beati certe, inquit Trygetius, esse uolumus.

19 Cf. Aug.c. [ul. op. imp. 6,26 : Beati quippe omnes esse uolumus, quod ipsi quogue philo-
sophi hutus saeculi et Academici de rebus omnibus dubitantes, teste patrono suo Tullio, coacti sunt
confiteri. Antérieurement, I’adage avait été cité dans mor. ecel. 1, 3, 4; epist. 130, 5, 10; zrin.

13; 5, 8.

*0 Sur cette question cf. R. HOLTE, Béatitude et sagesse. Saint Augustin et le probléme de la

fin de ['homme dans la philosophie ancienne, Paris 1962, 286.

! La méme question alimentera la polémique d’Augustin contre Julien d’Eclane,

c.lul.op.imp. 6, 12.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probleme du bonheur 347

maitre continue: « Voici surgir je ne sais comment une objection qui, si
nous ne la dissipons pas soigneusement, risque d’ébranler notre argu-
mentation antérieure si élaborée et si ferme (...): comment ’homme
obtient-il volontairement le bonheur, alors que tant d’hommes sont
malheureux et que tous veulent étre heureux ? Cela provient-il du fait
qu’une chose est de vouloir bien ou mal et autre chose est de fonder son
mérite sur une volonté bonne ou mauvaise? En effet, ceux qui sont
heureux, qui doivent étre aussi bons, ne sont pas heureux, parce qu’ils
ont voulu vivre heureux (cela les méchants le veulent aussi), mais parce
qu’ils ont voulu vivre dans la droiture, ce que ne veulent pas les
méchants. Rien d’étonnant par conséquent que les hommes malheureux
n’obtiennent pas ce qu’ils veulent, c’est-a-dire le bonheur: ils ne veulent
pas 'essentiel que le bonheur accompagne et sans quoi nul n’en est
digne et nul ne l'atteint, 4 savoir vivre dans la droiture»’2

La notion de volonté droite est on ne peut plus dire classique: elle
s’inscrit dans la ligne de la kat0pBwotg stoicienne *3, dont il est question
dans Cicéron, De finibus 3,14,45, et se traduit par la recherche de la voie
droite, qui méne au bonheur, comme le dit ce texte du De libero arbitrio :
«Dans la mesure ou I'on ne suit pas le chemin de la vie qui méne au
bonheur, alors quon reconnait et qu’on professe ne vouloir parvenir
qu’au bonheur, dans la méme mesure on se trompe. Se tromper, en effet,
c’est suivre une voie qui ne conduit pas a4 ce que nous voulons atteindre.
Et plus on se trompe dans la voie de la vie, moins on est sage, car on
s’éloigne d’autant plus de la vérité, dans laquelle on voit et on détient le
bien supréme. Or c’est I’obtention et la possession du bien supréme qui
rend chacun heureux, ce que nous voxlons tous sans conteste »*%,

52 Aug. /ib. arb. 1,14, 30 : Augustinus : Sed censesne quemquarm hominum non omnibus modis
uelle atque optare ustam beatam ? — Euodius : Quis dubitat omnem hominem uelle ? — Augustinus :
(...) Nunc uero existit nescio qua repugnantia et, nisi diligenter dispiciamus, perturbare nititur
superiorem tam euigilatam firmamque rationem. (...) Quomodo uoluntate beatam uitam conse-
quitur homo, cum tam multi miseri sint et beati esse omnes uelint ? An eo euenit, quod aliud est uelle
bene aut male, aliud mereri aliquid per bonam uel malam uoluntatem ? Nam illi qui beati sunt,
quos etiam bonos esse oportet, non propterea sunt beati quia beate uinere uoluerunt (nam hoc uolunt
etiam mali), sed quia recte, quod mali nolunt. Cuamobrem nibil mirum est, quod miseri homines
non adipiscuntur quod uolunt, id est beatam uitam. lllud enim, cui comes est et sine quo ea nemo
dignus est nemoque adsequitur, recte scilicet uiuere, non itidem uolunt.

3 Cf.R.]. O’ConNNELL, « De libero arbitrio » I: Stoicism revisited, Aug. Stud. 1,1970,60.

4 Aug./ib.arb. 2,9, 26: In quantum autem quisque non eam tenet uitae uiam quae ducit ad
beatitudinem, cum se fateatur et profiteatur nolle nisi ad beatitudinem peruenire, in tantum errat.
E'rror est enim cum sequitur aliquid quod non ad id ducit quo wolumus peruenire. Et quanto magis



348 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probleme du bonheur

Le choix volontaire de la « voie de la vérité certaine et inébranlable »
est présenté par la Lettre 118 4 Dioscore®® comme un choix philoso-
phique qui s’ordonne autour de trois poles (finis), les trois biens supré-
mes, le corps, I’ame, Dieu, entre lesquels Augustin, conformément a la
tradition scolaire, partage ’échiquier de I'’eudémonisme, le premier
étant représenté par les Epicuriens, le second par les Stoiciens, le troi-
sieme par les Platoniciens. Des trois voies, la meilleure est celle des
Platoniciens, qui ont enseigné que le souverain bien consiste a jouir de
Dieu . Mais suivons ’argumentation de ce développement de la Lettre
2 Dioscore: «Si 'on s’est rendu compte que ni le souverain bien ni
quelque partie du souverain bien ne sont absolument pas dans le corps, il
en restera deux, ’dme et Dieu, dans lesquels se trouvera le souverain
bien, s’il n’est pas dans les deux. Si 'on va plus loin et qu’on se rende
compte que c’est la méme chose, qu’il s’agisse de I’ame et du corps,
‘qu’est-ce qui se présentera encore d’autre que Dieu pour étre celui en
qui soit établi le souverain bien de 'homme? Non qu’il n’y ait pas
d’autres biens, mais parce qu’on appelle le souverain bien celut auquel
tout se rapporte. Car on est heureux en jouissant du bien en vue duquel
on veut avoir les autres, étant donné que celui-la on ne ’aime plus pour
autre chose, mais pour lui-méme. Et alors on "appelle fin, parce qu’on
ne trouve plus rien ou il se projette, ot il se réfere... Cest la qu’il y a pour
le désir un repos, pour la jouissance, la paix, pour /a volonté la meillenre la
jote la plus tranquille »*’.

in uia uitae quis errat, tanto minus sapit ; tanto enim magis longe est a ueritate, in qua cernitur et
tenetur summum bonum. Sumnto autem bono adsecuto et adepto, beatus quisque fit, quod omnes sine
controuersia uolumus.

5% Cf. Aug. eprst. 118, 3, 13: Qui enim quaerit quomodo ad beatam uitam perueniat, nibil
alind profecto quaerit nisi ubi sit finis boni, hoc est ubi constitutum sit. non praua opinione atque
temeraria, sed certa atque inconcussa weritate, summum hominis bonum.

*¢ Pour une vue d’ensemble des caractéres du platonisme a la lumiére de la Lestre 118
cf. P. HApoT, La présentation du platonisme par Augustin, in: Kerygma und Logos = Festschrift
Jir C. Andresen zum 70. Geburtstag, Géttingen 1979, 275-277.

7 Aug. epist. 118, 3, 13: Quod si didiceris neque summum bonum nec aliqguam partem summi
boni omnino esse in corpore, duo restabunt, animus et Deus, quorum uel in uno uel in ambobus sit. Si
autem adiecerts et didiceris hoc idem de animo quod de corpore, quid aliud iam nisi Deus occurret, in
quo summum bominis bonum constitutum sit, non quo alia bona non sint, sed summum id dicitur quo
cuncta referuntur. Eo entm fruendo quisque beatus est, propter quod cetera uult habere, cum illud
tart non propter aliud sed propter seipsum diligatur. Et ideo finis ibi dicitur, quia iam quo
excurrat et quo referatur non inuenitur. Ibi requies adpetendi, ibi fruendi securitas, ibi tran-
quillissimum gaudium optimae uoluntatis.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléeme du bonheur 349

Sommet ou nous éleve le platonisme, la jouissance de Dieu est plus
que la récompense d’un acte méritoire, pour reprendre la distinction
classique de ’honestas et du praemium’®. La fruitio, comme il est dit dans
le texte du De libero arbitrio 1,14,30 déja cité, «accompagne» I'acte de la
«volonté droite » jusqu’a faire corps avec lui’?. C’est ce qui ressort de la
célebre distinction entre I'usage et la jouissance, selon laquelle «jouir,
c’est s’attacher a4 une chose par amour pour elle, alors qu’user, c’est
ramener ’objet dont on fait usage 4 ’obtention de I’objet qu’on aime »¢°
ou encore: «User d’une chose, c’est la mettre a la disposition de la
volonté ; en jouir, c’est en user aver la joie, non plus de 'espérance, mais
de la réalité. Ainsi, chaque fois qu’on a une jouissance, on a un usage ; on
met quelque chose a la disposition de sa volonté avec pour fin la
délectation »®'. Le cadre général de cette synkrisis est certes d’origine
latine (on a pu en trouver des reperes chez Cicéron®? et surtout chez
Varron®?), mais le caractere spécifique de la fruitio, cette jouissance d’un
étre pour I’étre méme qu’il est, est, au témoignage d’Augustin lui-méme,
d’essence platonicienne et s’applique proprement a Dieu:

«Le bien qui béatifie, lit-on dans la Cité de Dieu, les uns le font
dépendre, chez ’homme, du corps, les autres de ’dme, ou encore de I'un
et de 'autre (...). Que ce soit de I’4me, du corps ou des deux que dépende
le bien qu’ils ont cherché, ils ont considéré qu’il ne fallait I’attendre que
de ’homme (...). Qu’ils cédent donc tous le pas 4 ces philosophes qui
n’ont pas cru que fit heureux ’homme qui jouit de son corps ou qui jouit

WCECle.fin 4, 21,59,

% Le theme est repris a Cicéron, Tuse. 5, 28, 80 et sans doute fragment 104 Grilli de
I’Hortensius : cf.].DoiGNON, Un éclairage nouveau du fragment 104 de I« Hortensius » de
Cicéron, Hermes 111, 1983, 458—464.

60 Aug. doctr. christ. 1, 4, 4: Frui enim est amore alicui rei inhaerere propter seipsam. Vti
autem, quod in usum uenerit ad id quod amas obtinendum referre.

61 Aug, trin. 10, 11, 17: Vi enim est adsumere aliquid in facultatem uoluntatis; frui est
autem uti cum gaudio non adbuc spei, sed iam rei. Proinde omnis qui fruitur, utitur; adsumit enim
aliquid in facultatem uoluntatis cum fine delectationis. On trouve un schéma paralléle chez
Varron ap. Aug.ciu. 19, 3: (uirtus) simul etiam se ipsam omnibusque simul et se ipsa utitur eo

fine ut omnibus delectetur atque perfruatur, comme I’a fait observer G. PFLIGERSDORFFER, Z#
den Grundlagen des augustinischen Begriffspaares « uti-frui », W5 84, 1971, 205-207.

62 O0.0’DONOVAN, « Usus » and « Fruitio » in Augustine’s « De doctrina christiana », JThS
33, 1982, 367 rappelle qu’ Augustin, dans diuers. quaest. 30, releve la méme différence entre
«jouir» et «utiliser » qu’entre « honnéte » et «utile », cette derniére paire étant cicéronien-
ne: cf.inu. 2, 55, 166 cité dans diuers. quaest. 31,2.

63 Cf. R. LorRENZ, Die Herkunft des augustinischen « Frui Deo», ZKG 64, 1952/1953,
34-42.



350 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probleme du bonheur

de son 4me, mais celui qui jouit de Dieu, non pas comme on jouit du
corps ou comme I’esprit jouit de lui-méme ou comme un ami jouit de son
ami, mais comme !’ceil jouit de la lumiére, pour autant qu’on doive
établir une comparaison entre ces réalités-ci et les premiéres. Je m’ex-
pliquerai ailleurs sur ce point en un autre endroit, dans la mesure de mes
forces, si Dieu veut bien m’y aider. Il suffit de rappeler ici que Platon a
donné, pour définition de la fin du bien, le fait de vivre selon la vertu, ce
qui ne peut arriver qua celui qui a la connaissance de Dieu et sa
ressemblance et qu’il n’y a pas d’autre raison d’étre heureux; voila
pourquoi il n’hésite pas 4 dire qu’aimer Dieu, dont la nature est incor-
porelle, c’est philosopher. D’ou 'on conclut du moins que ’homme
attaché 2 la sagesse (c’est cela le philosophe) sera heureux, quand il
commence a jouir de Dieu. Bien qu’on ne soit pas nécessairement
heureux, parce qu’on jouit de ce qu’on aime (beaucoup en effet sont
-malheureux pour aimer ce qu’ils ne devraient pas aimer et plus mal-
heureux encore quand ils en jouissent), pourtant nul n’est heureux, s’il
ne jouit pas de ce qu’il aime. Ceux-la méme qui aiment ce qu’ils ne
devraient pas aimer se croient heureux par le fait, non d’aimer, mais de
jouir. Il faut étre bien malheureux pour nier que soit heureux celui qui
jouit de ce qu’il aime et qui aime le souverain bien véritable. Or Platon
déclare que ce souverain bien véritable est Dieu. Aussi veut-il que le
philosophe soit celui qui aime Dieu, en sorte que, la philosophie tendant
a la vie heureuse, celui qui aime Dieu est heureux parce qu’il jouit de

lui» %4,

4 Aug.ciu.8, 8: Hoc ergo beatificum bonum alii a corpore, alii ab animo, alii ab utroque
homini esse dixerunt. (...). Ita bonum hominis qui uel ab animo uel a corpore uel ab utroque
expetiuerunt nihil aliud quam ab homine expetendum esse putaunerunt (...). Cedant igitur omnes
illis philosophis qui non dixerunt beatum esse hominem fruentem corpore uel fruentem animo, sed
Sruentem Deo, non sicut corpore uel se ipso animus aut sicut amico amicus, sed sicut luce oculus, si
aliquid ab his ad illa similitudinis adferendum est, quod quale sit, si Deus ipse adiuerit, alio loco,
quantum per nos fieri poterit, apparebit. Nunc satis sit commemorare Platonem determinasse finem
boni esse secundum uirtutem uinere et ef soli euenire posse qui notitiam Dei habeat et imitationem
nec esse aliam ob causam beatum ; ideoque non dubitat hoc esse philosophari amare Deum, cuius
natura sit incorporalis. Vnde utique colligitur tunc fore beatum studiosum sapientiae (id enim est
DPhilosophus), cum frui Deo coeperit. Quamuis entm non continuo beatus sit, qui eo fruitur quod
amat (multi enim amando ea quae amanda non sunt, miseri sunt et miseriores cum fruuntur), nemo
tamen beatus est, qui eo quod amat non fruitur. Nam et ipsi qui res non amandas amant non se
beatos putant amando, sed fruendo. Quisquis ergo fruitur eo quod amat uerumque et summum
bonum amat, quis eum beatum nisi miserrimus negat ? [psum autem uerum ac summum bonum
Plato dicit Deum, unde unlt esse philosophum amatorem Dei, ut, quoniam philosophia ad beatam
uitam tendit, fruens Deo sit beatus qui Deum amauerit.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probleme du bonheur 351

Ces lignes mettent ’accent, dans le sillage du platonisme®, sur
'activité noétique, qui culmine chez le philosophe, en soulignant la part
essentielle qu’elle tient dans la jouissance du souverain bien. Déja dans
les premiers Dialogues, Augustin, fidele a la tradition platonicienne,
avait vanté la fonction de I'intelligence, «qui vit avec Dieu, quand elle
est toute pure et qui aime de tout son amour ce qu’elle comprend»®¢, et il
exhortait son disciple Licentius 2 '« amour pur», premiére ébauche de la
[fruitio, en lui disant: « De tout ton étre, éléve-toi 4 la louange de ’'amour
pur et sincere, par lequel les 4mes dotées des sciences et embellies par la
vertu s’unissent a 'intellect grace a la philosophie et non seulement
évitent la mort, mais jouissent d’une vie trés heureuse »’.

En guise d’argument, Augustin, se plagant dans une perspective de
continuité et d’accroissement de la béatitude qu’inspire I'idée cicéro-
nienne d’'un accomplissement de la nature dans la souveraineté de
’esprit 8, nous invite 4 prendre en compte et 4 dépasser, par la joie de la
vérité, le bonheur des gourmets, des artistes ou des esthetes. Il s’exclame
dans le De /libero arbitrio : « Des hommes se proclament heureux, quand
ils parviennent avec une gorge desséchée par la chaleur a une source
abondante et pure ou quand ils trouvent affamés un déjeuner ou un
diner soigné et copieux, et nous, nous ne dirions pas que nous sommes
heureux, quand nous sommes abreuvés et rassasiés par la vérité? (...).
Beaucoup mettent leur bonheur dans le chant des voix, des cordes et des
flates, et, quand il leur manque, ils s’estiment malheureux et, quand ils
I'ont, ils sont transportés de joie, et nous, quand péneétre dans notre

65 Dont la présentation a un caractére trés synthétique, ainsi que I’a observé F. REGEN,
Zu Augustins Darstellung des Platonismus am Anfang des 8. Buches der « Civitas Dei», in:
Platonismus und Christentum, Festschr. f. H. Dirrie = J[bAC Supplt 10, 1983, 227.

¢ Selon la formule de wer. relig. 31, 58: Cum illo (Deo) autem est, quando purissime
intellegit et tota caritate quod intellegit diligit. La phrase a une saveur porphyrienne selon
W. THEILER, Porphyrios und Augustin: in Forschungen zum Neuplatonismus, Quellen und
Studien zur Geschichte der Philosophie 10, Berlin, 1966, 216.

7 Aug.ord. 1, 8, 24: Totus adtollere in landem puri et sinceri amoris, quo animae dotatae
disciplinis et uirtute formosae copulantur intellectui et non solum mortem fugiunt, uerum etiam uita
beatissima perfruuntur. Sur la couleur platonisante des thémes de cette phrase
cf.]. Do1GNON, Le « De ordine », son déroulement, ses thémes, in: L opera letteraria di Agostino
tra Cassiciacum e Milano (1-4 ottobre 1986), Palermo 1987, 118.

68 Cf. Cic. fin. 5,14, 40: Quid ? (... ) non necesse est (...) in ea expletione naturae summi boni
Jfinem consistere, cum longe multumque praestet mens atque ratio ? Nous montrons en détail
I'influence de la théorie cicéronienne du progrés sur le protreptique du De libero arbitrio
dans notre article: La problématique cicéronienne du « De Libero arbitrio 11,35 de saint
Awugustin, Latomus 40, 1981, 807-817.



352 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

esprit, sans bruit, le silence, je dirais en quelque fagon éloquent et
mélodieux, de la vérité, nous cherchons un autre bonheur sans jouir de
celui qui est tellement présent et siir. Charmés par 1’éclat de l'or et de
I'argent, par I’éclat des pierreries et autres couleurs ou bien par la
splendeur et le plaisir de la lumiére elle-méme, qui, dans les feux de la
terre ou dans les étoiles, la lune ou le soleil, atteint nos yeux, des
hommes se croient heureux, quand aucun ennui, aucune privation ne les
retirent de cette joie et, 4 cause de cela, ils veulent vivre toujours
heureux, et nous, nous craindrions de placer la vie heureuse dans la
lumiere de la vérité»*°.

Les joies des sens, que vient d’évoquer cette page, aspirent a durer,
mais « la contemplation qui fait notre béatitude », selon la formule du De
ciuitate Dei 10, 106, 1, requiert un objet éternel. Tel est ’enseignement
d’un passage de la Question 35 du traité De diuersis quaestionibus
LXXXIII: «Vivre heureux, qu’est-ce d’autre qu’avoir par la connais-
sance un objet éternel ? L’éternel est en effet la seule chose dont on a
raison d’étre sar, qui ne peut étre ravie a qui 'aime et qui est telle en
elle-méme que l'avoir n’est rien d’autre que la connaitre. Car sur toutes
choses ce qui 'emporte, c’est ce qui est éternel, lequel nous ne pouvons
avoir que par la faculté qui fait que nous emportons, 'intelligence. Or
tout ce qu’on a par 'intelligence, on I’a par la connaissance et nul bien
n’est parfaitement connu, s’il n’est parfaitement aiméx»’°.

% Aug. /ib. arb. 2,13, 35: Clamant homines se beatos esse cum aestu aridis faucibus ad fontem
abundantem salubremque perueniunt aut esurientes prandium cenamue ornatam copiosamque
reperiunt, et nos negabimus beatos esse, cum inrigamur pascimurque ueritate? (...) Multi beatam
uitam in cantu wocum et neruorum et tibiarum sibi constituunt et, cum ea sibi desunt se miseros
tudicant, cum autem adsunt efferuntur laetitia, et nos, cum mentibus nostris sine ullo strepitu, ut ita
dicam, canorum et facundum quoddarm silentium ueritatis inlabitur, aliam beatam uitam quae-
rimus et tam certa et praesente non fruimur? Luce auri et argenti, luce gemmarum et aliorum
colorum: siue ipsius luces, quae ad oculos pertinet siue in ignibus terrenis siue in stellis uel luna uel
sole, claritate et iucunditate delectati homines, cum ab ista laetitia nullis molestiis nulla indigentia
reuocantur, beati sibi uidentur et propter haec semper uolunt uinere ; et nos in luce ueritatis beatam
uitam collocare metuimus ?

70 Aug. diu. quaest. 35, 2: Quid est aliud beate uiuere nisi aeternum aliquid cognoscendo
habere ? Aeternum est enim de quo solo recte fiditur, quod amanti auferri non potest idque ipsum est
quod nibil sit alind habere quam nosse. Omnium enim rerum praestantissimum est quod aeternum
est et propterea id habere non possumus nisi ea re qua praestantiores sumus, id est mente. Quicquid
autem mente babetur noscendo habetur nullumque bonum perfecte noscitur quid non perfecte
amatur. Sur ces lignes cf. A. D1 GIOVANNI, La dialettica del amore, « uti-frui » nelle precon-
fessioni di sant’Agostino, [tinerari critici 5, Roma 1963, 41-46.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 353

Avoir, connaitre, aimer, jouir, autant d’aspects complémentaires
d’une méme démarche’’, celle qui conduit au souverain bien ayant
vocation d’ézernité. Encore une fois, laissons parler I’auteur de la Ques-
tion 35 du De Diunersis quaestionibus LXXXIII :

«Il ne faut pas aimer ce qui peut étre arraché a 'amour qui demeure
et qui jouit. De quelle chose I’'amour doit-il donc étre aimé, sinon de ce
qui ne peut faire défaut, quand on I’aime ? Et avoir cela n’est rien d’autre
que le connaitre. Or, pour 'or et pour tout corps, ce n’est pas I’avoir que
le connaitre; il ne faut donc pas I'aimer. Et puisqu’on peut aimer une
chose sans I'avoir, non seulement de celles qu’il ne faut pas aimer
comme la beauté corporelle, mais aussi de celles qu’il faut aimer comme
la vie heureuse (...), il y a lieu de se demander si, pour une chose qu’on
n’a qu’en la connaissant, il est possible de ne pas I'aimer quand on I'a,
c’est-a-dire quand on la connait (...). Pourtant un bien qu’on n’aime pas,
on ne saurait I’avoir ou le connaitre parfaitement. Qui peut en effet
connaitre I'intensité d’un bien dont il ne jouit pas? Et il n’en jouit pas,
s’il ne 'aime pas; ainsi celui qui n’aime pas n’a pas ce qu’il doit aimer,
méme si on peut aimer ce qu’on n’a pas. Dong, il n’y a pas de malheur
pour qui connait la vie heureuse, car, s’il faut Paimer (et c’est le cas), la
connaitre, c’est I’avoir (...). Mais il n’est pas vrai que, comme l'intelli-
gence est seule a pouvoir connaitre, elle soit aussi la seule a pouvoir
aimer (...); si les autres parties de ’dme, ou se trouve 'affectivité,
s’harmonisent avec I'intelligence et la raison, il sera loisible, dans cette
paix et cette tranquillité¢, de contempler par Iintelligence ce qui est
éternel (...). Et puisque I'objet aimé affecte nécessairement, a partir de
lui, celui qui I'aime, il arrive que ce qui est éternel étant aimé de la sorte
affecte ’'ame de I’éternité. Ainsi la vie heureuse est en définitive la vie
éternelle. Or quelle est la réalité éternelle qui dote ’ame d’éternité
sinon Dieu?»’2.

! Sur cette démarche cf. J. DOIGNON, La premiére exégése augustinienne de Rm 8, 28 et
Dlunité formulée « more Tulliano» des quatre vertus dans l'amounr, CrSt 4, 1983, 286-287.

72 Aug. diuers. quaest. 35, 1 : Et ideo non amandum est guod manenti et fruenti amori auferri
potest. Cuius ergo rei amor amandus est nisi eius quae non potest deesse non amatur 2 Id autem est
quod nibil est aliud habere quam id nosse. Porro aurum et omne corpus non hoc est habere quod
nosse ; non itaque amandum est. Et quoniam potest aliquid amari nec haberi, non solum ex his quae
amanda non sunt, ut pulchrum aliquod corpus, sed etiam eorum quae amanda sunt, ut beata uita,
(...) ture quaeritur utrum possit quispiam id quod habere nikil est nisi nosse, non amare cum
babeat, id est nouerit. (...) Quanquan bonum quod non amatur, nemo potest perfecte habere uel
nosse. Quis enim potest nosse quantum sit bonum quo non fruttur ? Non autem fruitur, si non amat



354  Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

Ainsi la perfection de la béatitude est constituée par I’éternité dont
Dieu nous gratifie. Celle-ci se réduit-elle 2 la permanence de I’état
naturel des choses par un retour cyclique des mémes conditions d’exis-
tence, comme le décrit un chapitre du livre 12 de la Cizé de Dien’3, ou,
d’apres le méme texte, correspond-elle 2 'avénement d’un état nouveau
que nous ne pouvons concevoir qu’en espérance ? Une page du livre 10
des Confessions pose devant nous ce double probléme : « La vie heureuse,
n’est-ce pas cela méme que tous désirent et que personne absolument ne
se refuse 4 désirer ? Ou a-t-on appris a la connaitre pour la vouloir ainsi?
Ou P’a-t-on vue pour I'aimer? (...) Je ne sais de quelle maniére on la
connait; pour cela, on I’a dans une notion, mais je ne sais laquelle ; je fais
tout pour savoir si elle est dans la mémoire, car, si elle est 13, c’est que nous
avons déja été heureux un jour. Avons-nous été heureux tous individuel-
lement ou ’avons-nous été dans ’homme qui a commis le premier péché,
dans lequel nous sommes tous morts et de qui nous sommes tous nés dans
le malheur?74 (...) Sans doute avons-nous la vie heureuse, mais je ne sais
comment. Il y a encore une autre maniére de I’avoir qui fait qu’on est
heureux alors: c’est de I’avoir en espérance»’’.

nec habet igitur quod amandum est qui non amat, etiam si amare possit qui non habet. Nemo igitur
beatam uitam nouit et miser est, quoniam si amanda est sicuti est, hoc est eam nosse quod habere ;
thid. 2 : Et wuidemus etiam ceteris animi partibus inesse adpetitum, qui si menti rationique
consentiat, in tali pace et tranquillitate nacabit mente contemplari quod aeternum est. (...) Et
quoniam id quod amatur adficiat ex se amantem necesse est, fit ut sic amatum quod aeternum est
aeternitate animum adficiat. Quocirca ea demum uita beata quae aeterna est. Quid uero acternum
est, quod aeternitate animum adficiat nisi Deus?

73 Aug. ciu. 12, 21, 3: Nulla necessitas nos compellit ideo putare non habere initium temporis
ex quo esse coeperit genus humanum, quia per nescio quos circuitus nihil sit in rebus noui, quod non
et antea certis interuallis temporum fuerit et postea sit futurum. Si enim liberatur anima non
reditura ad miserias, sicut numquam antea liberata est, fit in illa aliquid quod antea numquam

Sactum est et bhoc quidem ualde magnum, id est quae numquam desinat aeterna felicitas (...) llla
enim nobis ueraciter promittitur uera felicitas, cuius erit semper retinenda et nulla infelicitate
rumpenda certa securitas.

74 Aug. conf. 10, 20, 29 : Nonne ipsa est beata uita, quam omnes uolunt et omnino qui nolit
nemo est ? Vbi nouerunt eam, quod sic uolunt eam ? Vbi uiderunt, ut amarent eam? (...) Nescio
quomodo nouerunt eam ideoque habent eam in nescio qua notitia, de qua satago utrum in memoria
sit, quia, si ibi est, iam beati fuimus aliquando, utrum singillatim omnes an in illo homine qui
primus peccauit, in quo et omnes mortui sumus et de quo omnes cum miseria nati sumus, non quaero
nunc, sed quaero utrum in memoria sit beata uita. Selon le De libero arbitrio, 2,9, 26, I'idée de
bonheur est imprimée dans nos esprits, avant méme que nous en fassions I'expérience.
Augustin incline-t-il 4 anamnesis platonicienne ?: cf. F. KORNER, Die Entwicklung Augu-
stins von der Anamnesis zur lluminationsiehre im Lichte seines Innerlichkeitsprinzips, ThQ 134,
1954, 402.

5 Conf. 10,20, 29: Nimium babemus eam (beatam uitam) nescio quomodo. Et est alius
quidam modus quo quisque cum habet eam, tunc beatus est, et sunt qui spe beati sunt. Rapprocher



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 355

Ainsi la vie heureuse est, pour I’dme, d’'un coté, un souvenir, de
'autre, une espérance’ et elle n’est pas I'un sans I'autre’”’. Comme il
serait tentant pourtant de s’enfermer dans le rappel du bonheur para-
disiaque et de s’arréter avec nostalgie a cette évocation d’une sorte d’Age
d’or a laquelle Augustin se livre au livre 14 de la Cité de Dieu:
«L’homme vivait au paradis comme il voulait, aussi longtemps qu’il
voulait ce que Dieu avait ordonné; il vivait jouissant de Dieu, de la
bonté de qui il tenait la sienne ; il vivait sans la moindre indigence, ayant
en son pouvoir de vivre toujours ainsi. Il disposait de la nourriture qui
I’empéchait d’avoir faim, de la boisson qui ’empéchait d’avoir soif, de
I'arbre de vie qui le préservait de la dégénérescence de la vieillesse.
Aucune corruption dans son corps ou a cause de son corps n’imposait la
moindre géne a aucun de ses sens. Il ne redoutait aucune maladie
intérieure, aucun coup extérieur; dans sa chair une santé souveraine,
dans son ame une tranquillité totale. De méme que le paradis ne
subissait aucun accident de chaleur ou de froid, celui qui I’habitait
n’éprouvait, dans sa volonté bonne, aucune atteinte du désir ou de la
crainte. Absolument rien qui fat triste, rien qui fit joyeux sans fonde-
ment. Une joie véritable durait toujours venant de Dieu, pour qui brilait

un amour né d’un caur pur, d’une conscience droite et d’une foi sincére (I Tim.
L,5» ™,

cin. 19, 20 : Quam (beatam uitam) tamen quicumque sic habet ut eius usum referat ad illius finem,
quam diligit ardentissime ac fidelissime sperat, non absurde dici etiam nunc beatus potest spe illa
potius quam re ista.

76 Ce double mouvement est analysé dans Aug. #r#n. 10, 3, 5 4 propos de I'dme: An
aliquem finem optimum, id est securitatem et bealitudinem suam uidet per quandam occultam
menmoriam quae in longinqua eam progressam non deseruit et credit ad eundem finem, nisi se ipsam
cognouerit, se peruenire non posse ?

77 Cette connexion du passé et de I’avenir a été I’objet des remarques de U. Ducarow,
Der sogenannte psychologische Zeithegriff Augustins im Verbiltnis zur physikalischen und gei-
stesgeschichtlichen Zeit, ZThK 63, 1966, 284—285 et surtout d’E.A. Scumipt, Zeit und
Geschichte bei Augustiny SHAW 1985, 40—41.

78 Aug. Ciu. 14, 26: Viuebat itaque homo in paradiso sicut wolebat, qguamdiu hoc uolebat
guod Deus iusserat : uinebat fruens Deo, ex quo bono erat bonus : uinebat sine ulla egestate, ita
semper uinere habens in potestate. Cibus aderat ne esuriret, potus ne sitiret. Lignum uitae ne illum
senecta dissolueret. Nibil corruptionis in corpore uel ex corpore ullas molestias ullis efus sensibus
ingerebat. Nullus intrinsecus morbus, nullus ictus metuebatur extrinsecus. Summa in carne sanitas,
in animo tota tranquillitas. Sicut in paradiso nullus aestus aut frigus, sic in eius habitatore nulla ex
cupiditate uel timore accidebat bonae uoluntatis offensio. Nibil omnino triste, nibil erat inaniter
laetum. Gaudium uerum perpetuabatur ex Deo, in quem flagrabat « caritas de corde puro et
conscientia bona et fide non ficta» (I Tim. 1,5). Dans cette description de la félicité para-

disiaque, on pourrait relever plusieurs souvenirs de la description des 4mes au bord du
Léthé dans Verg. Aen. 6, 703 sqq.



356 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

En dépit de ce qu’affirment les Pélagiens’?, la béatitude archétypi-
que, aux yeux d’Augustin, était instable. L’homme paradisiaque ne
jouissait du bonheur que «selon une certaine mesure»8?; il ignorait en
effet s’il était durable®'. Aussi, compte tenu de ’'espérance du bien futur,
tout homme qui sait qu’il jouira de la «société des anges» est plus
heureux que le premier homme qui était incertain de son sort méme
dans la grande félicité du paradis®?.

Convient-il de guérir ce sentiment d’instabilité par la croyance pla-
tonisante en un retour cyclique des choses avec son cortége de miseres et
de plaisirs ?®* Erreur, pense Augustin. Alors, avec les Platonici, pour
«demeurer avec Dieu dans la béatitude », d’ou nous sommes déchus, ce
que reconnait Augustin (De libero arbitrio, 1,11,23; Contra Fortunatum
25; De Trinitate 12,11,16)%, faut-il « fuir le corps »®* ? Pas davantage. La
contemplation de Dieu éternel est le fruit, non d’un refus de la matiére
qui souille®’, mais, comme les Platoniciens le reconnaissent eux-

79 Aug.c. ful. op. imp. 6, 28: (..) nulla beatitudinis in miseriam mutatione.

80 Aug.gen. ad litt. 11, 18, 24: possumus intellegere beatam uitam secundum quemdanm
modun.

81 Thid. 11, 18, 23: Porro ita quaestio de beata uita, utrum eam quisquam iam babere
dicendus sit, cuius incertus est utrum secum permansura sit an ef miseria quandoque succedat, potest
et de ipso primo homine oriri.

82 Aug.ciu. 11, 12: Quatum autem ad spem futuri beatior quilibet in quibuslibet cruciatibus
corporis, cui non opinione, sed certa ueritate manifestum est sine fine se habiturum omni molestia
carentem Societatem angelorum in participatione summi Dei quam erat ille homo sui casus incertus
in magna felicitate paradisi.

83 1bd. 12, 14, 1: Hanc autem se philosophi mundi huius non aliter putauerunt posse uel
debere dissoluere, nisi ut circuitus temporum inducerent, quibus eadem semper fuisse renounata atque
repetita in rerum natura atque ita deinceps fore sine cessatione adseuerarent uolumina uenientium
et praetereuntium saeculorum (...). A quo ludibrio prorsus immortalem animam, etiam cum
sapientiam perceperit, liberare non possunt, euntem sine cessatione ad falsam beatitudinem et ad
ueram miseriam sine cessatione redeuntem. » Sur le theme de la periodos des ames (Platon,
Rep. 617d) cf. H. DORRIE, Kontroverse um die Seelenwanderung im kaiserzeitlichen Platonismus,
Hermes 85, 1957, 423 sqq.

84 Ce théme platonicien est longuement développé dans |’ Ennéade 4, 8 de Plotin dont
dépendrait Augustin selon R.]. O’CoNNELL, The Plotinian Fall of the Soul in St Augustine,
Traditio 19,1963, 8-9; 21; W. THEILER, Porphyrios und Augustin, 186 pense a 'influence
d’Hierocles, G. MADEC, éd. du De libero arbitrio, I, n. 30 a2 une imitation de I’ Hortensius frg
112 Grilli.

* Aug. ain. 10, 29: Hoe (= la résurrection) fortasse credere recusatis intuentes Porphyrium
in his ipsis libris, ex quibus multa posui, quos de regressu animae scripsit, tam crebro praecipere
omne corpus esse fugiendum, ut anima possit beata permanere cum Deo ?.

8 Aug.cin. 10, 30: Dicit (Porphyrius) etiam ad hoc Deum animam mundo dedisse, ut
materiae cognoscens mala ad Patrem recurreret nec aliquando iam talium polluta contagione
teneretur.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 357

mémes?®’, de la participation a I'immortalité dans la « lumiere de Dieu»,
selon la formule de I"auteur de la Cité de Dien®®. Ainsi I'éternité de
bonheur ne vient pas de ce que les biens du corps ou de I’ame ou des
deux sont portés a leur comble®?, car en termes de bonheur (ou de
malheur) ce qui compte, c’est '«attente de 'avenir»®’. Son nerf est la
«voie universelle» (une expression de Porphyre lui-méme), qui, pro-
phétique dans son déroulement historique®!, prépare tout ’homme a
I'immortalité par la purification ®? et le combat des vertus jusqu’a la mort
physique, véritable mutation ol notre corps sera rendu a sa stabilité
premiére venant de I’dme qui, stabilisée en Dieu jouira de lui?? et
trouvera en lui son repos?*: « Affranchie de toute nouvelle miseére, écrit
Augustin au livre 12 de la Cizé de Dien, en réplique a la conception
platonicienne d’une réincarnation de ’dme, celle-ci est délivrée comme
elle ne 'avait jamais été; il se produit donc en elle quelque chose qui

87 Ainsi Plot. Enn. 6, 9, 9.

88 Cf. par exemple Aug. cin. 10, 1: Elegimus enim Platonicos omnium philosophorum merito
nobilissimos, propterea quia sapere potuerunt licet immortalem ac rationalem uel intellectualem
hominis animam nisi participato lumine illius Dei, a quo et ipsa et mundus factus est, beatam esse
non posse.

8 Aug.ciu. 19, 4, 1: [lli autem qui in ista uita fines bonorum et malorum esse putauerunt,
siue in corpore siue in animo siue in utrogue ponentes summum bonum atque, ut id explicatius
eloquar, siue in woluptate siue in uirtute siue in ulraque, siue in quiete siue in uirtute siue in
utraque, siue in uoluptate simul et quiete sine in uirtute siue in utrisque, siue in primis naturae siue
in uirtute siue in utrisque, hic beali esse et a se ipsis beatificari mira uanitate uoluerunt.

90 Aug./ib. arb. 3, 21, 61: Sane in serie temporalium inquisitioni praeteritorum futurorunm
exspectatio praeferenda est, qguandoguidem etiam in diuinis libris ea quae praeterita narrantur uel
praefigurationem futurorum uel pollicitationem uel testificationem prae se gerunt. Et re uera in his
etiam, quae ad hanc uitam pertinent prosperis aduersisue rebus quid quisque fuerit non satis curat ;
in id wero quod futurum speratur sese omnis curarum aestus adglomerat.

° Ce que n’a pas vu Porphyre, auteur de la formule: cf. Aug.cx. 10, 32, et les
observations de P. COURCELLE, Connais-toi toi-méme de Socrate a saint Bernard, 3, Paris
1975, 714-715.

92 [bid. : Haec uia totum hominem mundat et immortalitati mortalem ex omnibus quibus
constat partibus praeparat.

93 Aug. uer. relig. 12, 24--25: 5i autem, dum in hoc studio uitae humanae anima degit, uincat
eas quae aduersum se nutriuit cupiditates fruendo mortalibus (...), sine dubitatione reparabitur et
a multis mutabilibus ad unum incommutabile reuertetur reformata per sapientiam non formatam
sed per quam formantur uniuersa frueturque Deo per Spiritum sanctum quod est donum Dei (...)
Inde iam erit consequens ut post mortem corporalem, quam debemus primo peccato, tempore suo
atque ordine suo hoc corpus restituatur pristinae stabilitati quam non per se babebit, sed per
animam stabilitam in Deo.

94 Aug.gen. ad litt. 4,8, 16: Quid restat ut intellegamus, nisi forte creaturae rationali in qua
et hominem creauit in se ipso requiem praebuisse post eius perfectionem per donum spiritus sancti,
per quem diffunditur caritas in cordibus nostris, ut illuc feramur adpetitu desiderii, quo cum
uenerimus requiescamus, id est nibil amplius requiramus?



358 Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur

n’avait jamais eu lieu auparavant et quelque chose de trés important, je
veux dire une félicité qui ne finira jamais, car elle est éternelle»®’.
Ainsi rompant avec la logique platonicienne qui n’accordait le pri-
vilege de n’avoir pas de fin qu’a ce qui n’a pas eu de commencement,
Augustin préte a la béatitude un commencement, mais non une fin dans
le temps?®, car, comme il le disait déja dans le De /libero arbitrio: «Si,
durant le temps que I’dme passe dans le stade que constitue la vie
humaine, elle triomphe des passions qu’elle a nourries 4 son détriment
en jouissant des choses mortelles (...), alors, a n’en pas douter, elle sera
remise en état, elle retournera du multiple changeant a 'unique immua-
ble et, recréée par la Sagesse incréée, mais créatrice de I'univers, elle
aura de Dieu jouissance par I’Esprit Saint qui est don de Dieu»?’.
Hissés a ce point d’orgue, jetons une sorte de regard récapitulatif sur
’itinéraire parcouru de textes en textes a la recherche d’un chemine-
ment intellectuel d’Augustin affronté au probleme fondamental de
I’éthique antique, celui de la béatitude. Nous avons percu d’abord chez
lui une grande docilité aux représentations classiques de la «vie heu-
reuse », bien propre au sage, pour autant qu’il le posséde selon la mesure.
La cependant ne pouvait s’arréter la réflexion du maitre de Cassiciacum,
déja dans les premiers Dialogues. On le voit, dés ce moment-la, allant de
P’avant, donner un contenu positif 4 la notion de mesure et la différen-
cier de la limitation du vouloir recommandée par ce vers de Térence,
dont nous évoquions, au départ, la fortune mouvante tout au long de
I'ceuvre augustinienne. Un progrés décisif de ’eudémonisme de I'évé-
que d’'Hippone se produit, lorsque, dans le sillage de I’axiome cicéronien
«Nous voulons tous étre heureux», s’engage un processus de réflexion
sur le bien supréme montrant que celui-ci exige que, pour ’avoir, nous
soyons a lui en tant qu’étre et qu’il soit la fin de notre vouloir. Une telle
requéte, comme les Platoniciens 'ont fait comprendre a Augustin, ne
pouvait étre satisfaite que par Dieu seul. Lui seul, en effet, mérite qu'on
jouisse de lui, c’est-a-dire qu’on I'aime; encore faut-il pour cela une
connaissance de lui qui soit un amour et qu’elle porte en elle la marque

9 Cin. 12, 21, 3: 57 enim liberatur anima non reditura ad miserias, sicut numquam antea
liberata est, fit in illa aliquid quod antea numquam factum est et hoc quidem ualde magnum, id esi
quae numgquam desinat aeterna felicitas.

96 Jbid. 10, 31: Inuenta est enim animae beatitudo, quae cum initium temporis habuerit,
finem temporis non habebit. Sur cette antinomie cf. H. . MARROU, L ‘ambivalence du temps et de
Dhistoire, Conférence Albert-le-Grand, 4, Montréal-Paris 1950, 74-76.

a CE swpra 0. 93.



Saint Augustin et sa culture philosophique face au probléme du bonheur 359

de I’éternité. Parvenu a ce sommet, Augustin atteint le seuil critique,
au-dela duquel la réflexion philosophique débouche sur une théologie,
celle de I’éternité dans ’histoire.

En dega de cet accomplissement proprement théologique, la démar-
che d’Augustin en quéte de I’identité de la béatitude a pu étre suivie, au
plan de la connaissance, 4 travers les diverses étapes d’un parcours
logique ou les concepts plongent leurs racines dans I’héritage de la
philosophie classique. Au pouvoir d’attraction de cette tradition Augus-
tin a-t-il trop accordé, cédant, par ce que A. Nygren appelle une «at-
titude anti-moraliste», .au vertige d’'un «eudémonisme transcen-
dant» 8 ? Nous ne le pensons pas, car le théologien d’Hippone, convain-
cu, comme il ’exprime dans la Lettre 15599, que le bonheur est un don
de Dieu, a lui-méme marqué les limites a2 imposer a une philosophie du
bonheur. Les points de vue qu’elle scrute, les points de vue qu’elle tient
d’une tradition sont comme ces voix qui ont murmuré a 'oreille de
Pauteur des Confessions : « Nous ne sommes pas ton Dieu, cherche au-
dessus de nous»'%,

9 A.NYGREN, Eros et Agape, trad. fr. P. Jundt, II, Paris 1952, 94; dont les positions
ont été analysées par W.R.O’CoNNOR, The «uti/frui» Discussion in Augustine’s Ethic,
AugStud 14, 1983, 48-49.

99 Aug.epist. 155, 2: (Philosophi) beatam uitam ipsi sibi quodammodo fabricare uoluerunt
potiusque patrandam quam impetrandam putanerunt, cuius dator non sit nisi Deus.

100 Conf. 10, 6, 9: Non sumus deus tuus; quaere super nos.






	Saint Augustin et sa culture philosophique face au problème du bonheur

