Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: L'exégése de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile
Autor: Berrouard, Marie-Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARIE-FRANCOIS BERROUARD

L’exégese de saint Augustin prédicateur
du quatrieme Evangile

Le sens de 'unité des Ecritures

Les 124 Tractatus in lobhannis Euangelium ont toujours été considérés
comme 'une des ceuvres maitresses de saint Augustin, et pourtant c’est
seulement depuis une vingtaine d’années que nous avons commencé 2
étre au clair sur histoire de leur composition. Il est pratiquement admis
par tous aujourd’hui que cet ensemble monumental qui a longtemps été
tenu pour homogene est formé en réalité de trois grandes sections’.

Les Tractatus 1-16, qui commentent les quatre premiers chapitres de
I’Evangile de Jean, ont été préchés a Hippone entre décembre 406 et la
fin mai ou le début de juin 4072, les douze premiers s’intercalant entre

* Cet article fut une contribution au cycle de conférences pour le XVI€ centenaire de
la conversion de saint Augustin, présentée a I’'Université de Fribourg (Suisse) le 28 janvier
1987.

' Déja en 1933, S. Zars divisait les 7ractatus en deux collections, séparées par un
intervalle de quelques années: les 7ract. 1-54 avaient été préchés a Hippone entre le
16 marsetle 23 novembre 413 les 7ract. 55—124 avaient été dictés en 418, durant un long
séjour d’ Augustin a Carthage, Chronologia Tractatuum s. Augustini in Evangelium primamque
Epistulam loannis Apostoli, dans Angelicum, 1933, pp. 50—110. L’édition du Corpus Chris-
tianorum reproduit, pour les 54 premiers 7ract., les dates qui étaient indiquées par S.
Zarb.

Le tournant décisif n’est pris cependant qu’avec le livre d’A.-M. La BONNARDIERE,
qui a le courage de «couper en plusieurs trongons» I’ensemble des 7ractatus: les Tract.
1-16 préchés durant ’hiver 406407, les 7ract. 17-23 préchés apres 418, les Tract. 24-54
préchés a quelque temps de précédents, peut-étre «au cours de 'automne et de ’hiver
419420 ou 420—421 », et les Tract. 55—124 postérieurs a 419—420, Recherches de chronologie
angustinienne, Paris, 1965, pp. 117 et 87.

2 Augustin était présent au concile de Carthage le 13 juin; Concilia Africae; CC 149,
pp. 214; 217.



312 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

les Enarrationes in psalmos 119-1333, les quatre autres faisant suite aux
dix Homélies sur I’Epitre de Jean*.

Les Tractatus 17-19 et 23-54, qui commentent les chapitres 52 12
du quatrieme Evangile, ont été aussi préchés a2 Hippone, mais sept ans
plus tard, me semble-t-il°, donc, approximativement, entre la mi-juillet
et la mi-octobre ou la mi-novembre 4149,

Les Tractatus 20-22 qui se lisent dans toutes les éditions forment un
groupe indépendant’; ils ne peuvent pas en effet avoir été préchés dans
le méme temps que les 35 sermons, car ils présentent des exégeses
différentes?® et ils manifestent une connaissance de I’Arianisme qu’Au-
gustin ne possédait pas en 414° et qu’il a acquise en lisant pour la

3 Cf. M. LE LANDAIS, Deux années de prédication de saint Augustin. Introduction & la
lecture de I'In loannem, dans Etudes augustiniennes, Paris, 1953, pp. 9-35.

4 Cf. ep. lo. tr., prol.; SC 75, p. 104; A.-M. LA BONNARDIERE, 0p. ¢it., pp. 19-62;
M.-F. BERROUARD, Homélies sur I’Evangile de Jean, I-X 11, Paris, 1969, BA 71, pp. 29-36;
La date des Tractatus I-LIV in lobannis Euangelium de saint Augustin, dans Rech Aug, VII,
Paris, 1971, pp. 107-119; S. PoQUE, Trois semaines de prédication a Hippone en février-mars
407. Le Tractatus in lobannis Euangelium XI et l'appel aux catéchumeénes, ibid., pp. 169—
187.

5 Cf. M.-F. BERROUARD, La date des Tractatus [-LIV ..., dans Rech Aug, VII, pp. 119-
168 ; Homeélies sur I'Evangile de Jean, XVII-XXXIII, BA 72, Paris, 1977, pp. 9-41.

611 est assez facile de déterminer 2 quel moment a commencé cette série de 35
sermons puisque le huitiéme, le 7ract. 27, a été préché le 10 aoiit, le jour de la féte de saint
Laurent, cf. 7ract., 27,10 et 12; BA 72, pp. 558 ; 562 ; 564. On ne peut que conjecturer par
contre en quel mois elle s’est terminée. Les indications chronologiques d’Augustin per-
mettent de relever huit groupes d’homélies qui se sont succédé a un jour d’intervalle, les
Tract. 17-18, 19-23, 24-25, 28-29, 38-39, 45-46, 49-50, 51-52, et méme quatre homé-
lies qui ont été préchées en quatre jours, les 77act. 34—37. Ses renvois d’une homélie 2
’autre manifestent, d’autre part, que tous ces 7ractatus constituent un tissu assez serré et
qu’ils ont été préchés dans un temps relativement restreint puisque, dans le dernier, le
prédicateur renvoie ses auditeurs A des explications qu’il leur a données aux 7ract.
40,29,23 et 19. On aboutit pour ’ensemble 4 un total de trois mois ou de quatre selon que
’on suppose un rythme régulier de trois ou de deux prédications par semaine. Je précise
que, de tous ces sermons, il n’y en a que deux dont on soit siir qu’ils ont été préchés un
dimanche, les 7ract. 37 et 46, cf. Tract., 38,1; 47,1; voir La date des Tractatus I-LIV ...,
pp- 121-130.

" Cf. D.F. WRIGHT, Tractatus 20-22 of St. Augustine’s in lobannem, dans JThS, 1964,
pp- 317-330; The Manuscripts of St. Augustine’s Tractatus in Euangelium lobannis. A Pre-
liminary Survey and Check-List, dans Rech Aug, VIII, Paris, 1972, pp. 80-106; M.-F.
BERROUARD, La date des Tractatus I-LIV ..., pp. 119-121; BA 72, pp. 12-18.

8 Cf. La date des Tractatus I-LIV ..., pp. 148—156; voir les notes complémentaires 9:
Le repos de Dieu au septiéme jour, prophétie du Christ, et 20: Le sacrement du sabbat, figure du
repos éternel; BA 72, pp. 728-729 ; T49-751.

9 Cf. La date des Tractatus I-LIV..., pp. 144-148; 157-159; BA 72, pp. 42-45; voir
la note complémentaire 7: ce qu’Augustin connait de I'’Arianisme au temps des 35 sermons,



Le sens de l'unité des Ecritures 313

premiere fois un livret arien, le Sermo Arianorum, dont nous savons
maintenant qu’il lui a été envoyé a 'automne 41919, C’est assez tardi-
vement, semble-t-il, que dans la plupart des manuscrits ces trois 77ac-
tatus ont été insérés, et non sans un désordre tout 2 fait anormal, entre les
Tractatus 19 et 23 qui commentent les mémes versets évangéliques, Jo
5,19-30"",

Reste la troisieme section, les 77actatus 55-124 qui expliquent les
neuf derniers chapitres du quatrieme Evangile. Depuis plus de cin-
quante ans, les interpretes d’Augustin se demandaient si ces 70 77acza-
tus, si différents des autres par leur brieveté comme par leur ton'?
avaient été préchés ou dictés'3. Je pense, pour ma part, que nous avons
maintenant la réponse a cette question dans I'une des lettres d’ Augustin
récemment découvertes!®. Répondant le 1°* décembre 419 2 son disci-
ple et ami, I’évéque Possidius de Calama, il lui énumére toutes les
ceuvres qu’il vient de dicter depuis leur retour de Carthage, le 11 sep-
tembre, et il termine par ces quelques lignes: «Pour faire aussi ce qui
reste sur I’Evangile de Jean, j’ai déja commencé a dicter des tractatus
populares, qui ne sont pas trés longs et qui doivent étre envoyés 2
Carthage... J’en ai déja dicté six, carjai particuliérement consacré a cette
tiche les nuits des samedis et des dimanches»'°. Tractatus populares, écrit

dans Homélies sur I’Evangile de fean, XXXIV-LIV; BA 73. Je me permettrai plusieurs fois
de renvoyer 4 ce volume qui n’est pas encore publié, mais dont le manuscrit est confié a
I’éditeur.

10 Cf. M.-F. BERROUARD, L activité littéraire de saint Augustin du 11 septembre au 1er
décembre 419 d’aprés la Lettre 23* A a Possidius de Calama, dans Les lettres de saint Augustin
découvertes par Johannes Divjak, Paris, 1983, p. 310.

L Cf. D.-F. WriGHT, The Manuscripts of St. Augustine’s Tractatus in Euangelium
lobannis... ; pp. 80-106.

2 On n’y sent jamais en particulier qu” Augustin est aux prises avec un auditoire qu’il
entend convaincre et toucher et qui manifeste ses réactions.

13 Dom Huvsen fut le premier, semble-t-il, a affirmer que les 7ract. 55-124
«n’avaient pas été prononcés devant le peuple, mais rédigés en chambre », De sermoenen
over het Evangelie van Johannes. Bijdrage tot de chronologie van Augustinus’ werken, dans
Miscellanea augustiniana, Rotterdam, 1930, pp. 265—267. Il a été suivi par Dom DE BRUYNE,
Une liste de lectures tirées des « Tractatus sancti Augustini in evangelium lobannis» & Rome au
IX? siécle, dans RB, 1931, p. 247, par S. ZARrB, Chronologia Tractatuum..., dans Angelicum,
1933, pp. 7681, et par G. BARDY, Tractare, tractatus, dans RechSR, 1946, pp. 229-230. M.
Le LANDAISs s’est élevé au contraire contre cette opinion, soutenant 4 I'inverse que «la
derniere partie de I'In Joannem se compose de vrais sermons», Deux années de prédication
de saint Augustin..., pp. 36-—48.

Y Cf. L’activité littéraire de saint Augustin..., pp. 314-318.

L5 ep. 23*%A,3,6-7; CSEL, 88, p. 123. L’édition critique de ces lettres doit paraitre
cette année, avec traduction francaise et commentaires.



314 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

Augustin: on sait que, dans toute son ceuvre, il emploie beaucoup plus
rarement fractatus que sermo, mais qu’il donne pratiquement aux deux
mots la méme signification; il me parait d’autant plus significatif de
relever que c’est pourtant ce terme inhabituel qu’il choisit, dans la
premiére phrase du 7ractatus 55, pour désigner ce sermon et ceux qui
vont le suivre!$. D’autre part, en qualifiant ces tractatus de populares, il
entend préciser qu’ils sont destinés au peuple chrétien, c’est-a-dire qu’ils
sont dictés, non pas pour étre lus en privé, mais «pour étre préchés 2 la
communauté des fideles réunis dans I’église»’’.

Ce survol rapide nous avertit donc que les recherches actuelles nous
présentent les 124 Tractatus, non plus comme un ensemble d’une seule
coulée, mais comme un ensemble composite, formé, d’une part, de
54 sermons, mais qui n’ont pas été préchés dans les mémes années, et,
d’autre part, de 70 7ractatus qui ont été dictés a partir de la fin de
419.

Avec leurs trois strates d’époques si différentes, les 54 sermons nous
offrent un terrain d’investigation a la fois limité et varié pour étudier
Pexégese d’Augustin. Ce sont des sermons, c’est-a-dire qu’ils ont été
effectivement préchés par Augustin; tachygraphiés pendant qu’ils
étaient préchés, ils ont été publiés tels qu’ils ont été tachygraphiés, sans
que le prédicateur paraisse méme en avoir fait la révision!®.

Ce sont des sermons, et on ne peut pas confondre 'exégese du
prédicateur qui parle a des fideles et celle du commentateur qui écrit
pour des lecteurs. Les exigences n’en sont pas moindres pour autant : le
prédicateur n’est pas «un raisonneur» qui proceéde a coups d’argumen-
tations!?, mais il est au service de la Parole comme il est au service des
sacrements??; se tenant en médiateur entre le texte qu’il vient de faire

16 « Cena Domini secundum Iohannem, adiuuante ipso, debitis est explicanda trac-
tatibus et ut nobis posse donauerit explananda», Tract., 55,1; PL 35, 1784.

17 Cf. C. MOHRMANN, Praedicare, Tractare, Sermo, dans Etudes sur le latin des chrétiens,
II, Roma, 1961, p. 71.

18 Je pense en effet que, si Augustin avait révisé le texte de ces tachygraphies, il
n’aurait pas manqué de modifier la construction de certaines de ses phrases pour y intégrer
les longues incidentes qui les coupent ou méme, parfois qui les brisent, incidentes qui se
comprennent dans le rythme d’une conversation comme un sermon, mais qui ne peuvent
que dérouter un lecteur, of. Tract., 1,9;5,5;7,17;19,9;19,17;23,3; BA 71, pp. 146; 300,
444 72, pp. 176-178; 212-214; 358-360.

9 Cf. Tract., 19,15; BA 72, p. 204.

20 ¢ ministri uerbi et sacramenti», gp. 228,2; CSEL 57, p. 485. Peu de temps aprés son
ordination, dans la lettre qu’il écrivait 4 son évéque pour lui demander de lui accorder un



Le sens de I'unité des Ecritures 315

lire et les fideles qui 'ont entendu, il sait que sa parole ne tire son
autorité que de la Parole de Dieu qu’il commente et qu’il 2 commencé
par écouter lui-méme dans la priere et la réflexion; sa préoccupation est
donc, avec le secours de la grice, de rester fidele a cette Parole qui le
dépasse, mais dont il ne doit pourtant ni évacuer le mystére, ni atténuer
la profondeur, ni taire les exigences.

Confronté a cette Parole mystérieuse, mais non hermétique, qu’il lui
faut tout d’abord chercher a pénétrer, le prédicateur doit ensuite la dire a
ceux qui sont, tout comme lui, dépassés par elle parce qu’ils ont été tirés
de la méme argile*, et il doit la dire «pour que tous ou, du moins, pour
que beaucoup comprennent»??, Il sait assurément que c’est le Maitre
intérieur, seul, qui peut donner au cceur de comprendre #3; il sait aussi
que l'intelligence peut aller parfois au dela des mots dans la saisie des
réalités divines?¢; il n’en éprouve pas moins douloureusement le déca-
lage des mots qu’il profere par rapport au mystere qu’ils ont 4 exprimer:
«Méme si je comprends peut-étre quelque chose, par quelles paroles
puis-je le communiquer a vos cceurs? Quelle voix pourrait suffire? A
quelle éloquence avoir recours? Quelles forces pourraient comprendre ?
Quel talent pourrait dire?»*°. A ce tourment s’ajoute «le labeur» méme
de la prédication ?¢, car celui qui parle doit rester sans cesse en éveil pour
susciter I’'intérét, rappeler I’attention, exiger une application plus gran-
de, noter les réactions de son auditoire, voir s’il a compris ou s’il a besoin
au contraire d’une explication plus longue?’.

peu de temps pour la priére et I'étude des Ecritures, Augustin donnait déja cette définition
du prétre: «celui qui dispense au peuple comme ministre le sacrement et la Parole de
Dieux; ep. 21,3; CSEL 34, p. 51.

2L Cf. Tract., 48,11.

22 Tract., 34,1.

23 « Moi, j’ai parlé a vos oreilles pour que vous entendiez; qui a parlé a votre ceeur pour
que vous compreniez?... L’intelligence est le don de Dieu», 7ract., 40,5; cf. Tract., 1,7,
avec la note complémentaire 4: « Le Maitre intérieur» ; BA 71, pp. 140-142; 839-840;
Tract., 20,3; 22,1; 26,7; 54,85 BA 72, pp. 232; 316; 498-500.

24 «1l arrive que la parole s’arréte alors méme que l'intelligence progresse», 7ract.,
19,1; BA 72, p. 159.

5 Tract., 38,9; cf. Tract., 1,1; 17,14; BA 71, p. 128; 72, p. 106.

26 Tract., 19,17; BA 72, pp. 212-214.

7 «Je vois qu’il faut m’expliquer plus complétement», remarque par exemple le
prédicateur, 7ract., 39,8; il reprend donc son explication jusqu’a ce qu’il puisse conclure 2
la fin de son développement: «Je vois que vous avez compris et je m’en réjouis», 7ract.,
39.8.



316 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatrieme Evangile

Pour terminer ces préliminaires, fajoute enfin que ces 54 sermons
constituent un commentaire continu des douze premiers chapitres du
quatrieme Evangile. Augustin attache a ces explications qui se pour-
suivent au rythme de deux ou trois sermons par semaine une valeur
toute particuliere pour la foi des fideles. «Il est bon, fréres, que nous
expliquions comme nous le pouvons le texte des saintes Ecritures, et
surtout celui du saint Evangile, d’'un bout a l'autre, sans en omettre
aucun passage, nous en nourrissant nous-mémes selon notre capacité et
vous servant comme ministres ce dont nous tirons, nous aussi, notre
propre nourriture» 28, Il suffit du reste de comparer nos 54 Tractatusetla
quarantaine de sermons qui nous ont été conservés sur telle ou telle
péricope de I’Evangile de Jean pour remarquer que le prédicateur ne
donne pas la méme signification aux uns et aux autres, ne manifestant
pas dans ces sermons occasionnels le méme souci de commenter tout le
-texte qui a été lu?’.

J avais pensé tout d’abord souligner un aspect de 'exégese d’ Augus-
tin qui ne me parait pas suffisamment pris en compte, son respect de la
lettre et ’attention minutieuse qu’il porte aux mots. Mais, alors méme
qu’elle s’enracine dans de tout autres motifs, ce n’est la rien d’autre que
’application a ’Ecriture d’une méthode qui s’imposait a tout grammai-
rien pour expliquer un texte. Je crois donc que je dégagerai un principe
plus fondamental et plus caractéristique en essayant de montrer com-
ment, dans ces 54 7ractatus, le commentaire d’Augustin est mené,
éclairé et enrichi a I'aide, a la lumiére et avec 'apport de toutes les
Ecritures.

Malgré toute sa sublimité en effet, 'Evangile de Jean n’est que I'un
des livres de ’Ecriture, et I’Ecriture avec tous ses livres ne forme qu’un
seul livre dont Dieu est 'auteur principal et qui possede son langage
propre. Ce livre multiforme et pourtant unique tient son unité de sens

28 Tract., 2,1; BA 71, p. 171 cf. Tract., 7,3; 11,1; 13,1, ibid., pp. 410; 582; 668.

29 Augustin consacre, par exemple, deux longs 7ractatus au récit des noces de Cana,
les 7ract. 8 et 9: dans le premier, il explique ce que signifient la présence du Seigneur 4 ces
noces et la réponse qu’il fait 2 sa mére; dans le second, il dégage les mysteres qui sont
cachés dans le fait sous le voile des symboles. Le Sermon 123, qui suit la méme lecture
évangélique, a peut-étre été préché au cours d’une liturgie eucharistique, car il est beau-
coup plus court, mais il n’est qu'une méditation sur I’humilité du Christ qui s’est fait
homme pour nous guérir de I'orgueil et devenir notre chemin vers Dieu; il évoque le
miracle uniquement pour le mettre en contraste avec le refus que Jésus oppose au tentateur
de changer en pains les pierres du désert, PL 38, 684—686.



Le sens de I'unité des Ecritures 317

du dessein que Dieu dans son amour a congu pour les hommes et qu’il
leur révele par toutes ses paroles, ’Ancien Testament annongant le
Sauveur qui devait venir, le Nouveau proclamant qu’il est venu3°.
Puisqu’il est impensable que «la Vérité puisse se contrediren, il faut en
conclure qu’il régne «le plus parfait accord» entre toutes les paroles
contenues dans ces multiples livres®!, qu’elles soient dites en clair ou
qu’elles s’expriment en symboles, dans une similitude ou dans un récit.
Il s’ensuit que tout livre de I’Ecriture doit s’expliquer d’abord par
IEcriture qui forme son contexte et dont il n’est lui-méme qu’une
expression. Une part du travail de 'exégete consiste dés lors 2 manifester
et a approfondir le sens du passage qu’il commente en ’expliquant ou en
P'orchestrant a I’aide des harmoniques qu’il trouve dans d’autres passa-
ges de la méme Ecriture.

I. LE RECOURS A L’EVANGILE DE JEAN

I1 est tout naturel cependant que I’Evangile de Jean dont il médite
douze chapitres devant les fideles reste pour Augustin le contexte le plus
immédiat auquel il se réfere, et il le fait d’autant plus spontanément qu’il
retrouve dans plusieurs de ses formulations des supports scripturaires de
sa christologie et de sa sotériologie.

Dans cet ensemble de prédications sur le Christ3?, les versets 1 et 14
du prologue tiennent évidemment la premiére place parmi les référen-
ces du prédicateur. « L’évangéliste Jean, explique-t-il en effet, ...reposait
(ala Céne) sur la poitrine du Seigneur... pour y boire les secrets de sa plus
haute sagesse et pour redire (ructaret ) dans son Evangile ce qu’il avait bu
dans son amour»??. Ainsi ouvre-t-il son livre en proclamant que /e Verbe
était au commencement, qu'il était auprés de Dieu et qu’il était Dien, cf.
Io 1,1, avant d’annoncer que /e Verbe s'est fait chair, Io 1,14. En affir-

30 Cf. Tract., 45,9.

3t Tract., 19,7; BA 72, p. 174.

32 Cf. Introd. : Une série de sermons sur le Christ ; BA 71, pp. 6477 ; Introd. : Des sermons
sur le Christ et son euvre de salut; BA 73.

33 Tract., 20,1; BA 72, p. 224. Augustin souligne a plusieurs reprises dans nos ser-
mons I'importance qu’il attache a cet épisode de la derniére Céne, 7ract., 1,7; 16,2; 18,1;
36,1; BA 71, pp. 140; 816; 72, p. 116.



318 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

mant ainsi, des sa premiére page, I’éternelle divinité du Verbe et son
incarnation, il définit les deux p6les du mystére du Christ, «si bien qu’il
fait connaitre a toutes les nations, non seulement ’incarnation du Fils de
Dieu, sa passion et sa résurrection, mais encore ce qu’était avant I'in-
carnation le Fils unique du Pere, le Verbe du Pere, coéternel a celui qui
’engendre, égal a celui qui I’a envoyé, mais qui s’est abaissé dans cette
mission méme de telle sorte que /e Pére soit plus grand que lui, lo
14,28 » 34,

Reconnaissant dans ces deux versets une expression de la foi de
I’Eglise, il est donc tout naturel que le prédicateur les associe nombre de
fois afin de faire pressentir aux fideles le mystere de celui qu’il leur
préche et qui est tout ensemble Dieu et homme **. C’est a eux qu’il fait
appel, par exemple, pour commenter «les mysteres» qu’il découvre dans
ce verset de la péricope de la Samaritaine: /ésus, fatigué par la route, s’étast

“assis au bord du puits, lo 4,6.

«Déja commencent les mystéres, enchaine le prédicateur aprés avoir
relu le verset dans son codex. Car ce n’est pas sans raison que Jésus est
fatigué, car ce n’est pas sans raison qu’est fatiguée lz Force de Dieu, cf.
1 Cor 1,24, car ce n’est pas sans raison qu’est fatigué celui qui refait les
forces des fatigués, car ce n’est pas sans raison qu’est fatigué celui dont
I’abandon cause notre fatigue, dont la présence nous rend forts. [ésus
cependant est fatigué, et il est fatigué par la route... Nous trouvons Jésus
qui est la Force méme et nous trouvons Jésus qui est faible, Jésus fort et
faible, fort car au commencement était le Verbe, et le Verbe était auprés de
Dieu, et le Verbe était Dieu; il était au commencement auprés de Dieu,
{0 1,1-2. Veux-tu voir a quel point ce Fils de Dieu est fort? 7out par lui a
€1€ fait et sans lui rien n’a €1é fait, o 1,3, et sans peine il a tout fait. Qu’y
a-t-il donc de plus fort que celui par qui, sans peine, fout a ét¢ fait?
Veux-tu connaitre sa faiblesse? Le Verbe s'est fait chair et il a habité parmi
nous, o 1,14. La force du Christ t’a créé, la faiblesse du Christ t’a recréé.
La force du Christ a donné 'existence a ce qui n’était pas, la faiblesse du
Christ a préservé de la mort ce qui était»*S. Jésus est fatigué par la route,
précise I’Evangéliste, et le prédicateur explique que «la route qu’il a

3 Tract., 36,1; voir la note complémentaire 8 : « La mission du Fils est son incarnation » ;
BA 73.

35 Cf. Tract., 3,15;7,1;10,3;12,10; 13,4; 16,7; 18,2; 19,15, 21,9; 23,6; 26,8 ; 40,4 ;
42,8;47,6;47,10; BA 71, pp. 238;406; 554; 678 ; 832; 72, pp. 122; 204-206; 290; 368 ;
502.

36 Tract., 15,6, BA 71, pp. 763-765.



Le sens de 'unité des Ecritures 319

parcourue, c’est la chair qu’il a assumée pour nous» et qui a permis 2
celui qui est partout de venir jusqu’a nous?’.

Sans citer les deux versets, Augustin n’en reprend parfois que les
mots pour justifier son commentaire: ainsi explique-t-il quaux Juifs qui
lui demandent: Oz est ton pére? lo 8,19, Jésus qui est /e Verbe et qui est
chair peut répondre tout ensemble et sans aucune contradiction et qu’ils
le connaissent et savent d’on il est, lo 7,28, et qU’ils ne le connaissent pas,
108,1938,

Il est évident, d’autre part, que pour les besoins de son exégese il
suffit d’autres fois au prédicateur de recourir 42 un seul des versets ou a ses
mots: par exemple, il n’invoque que /o 1,1 pour expliquer, soit que le
Fils, étant Dieu, réclame d’étre honoré comme le Pére, 1o 5,233, soit que
Jésus, étant la Parole du Peére, peut déclarer paradoxalement que ce/ui gu:
Uécoute croit au Pére qui I'a envoyé, lo 5,24%°, et que son enseignement n’est
pas a lui, mais qu’il est de celui qui I'a envoyé, 1o 7,161. Il ne cite 2 'inverse
que /o 1,14 pour expliquer le titre de Fils de ’homme par lequel Jésus se
désigne*?, car, avec ’ensemble des Peres, il ne voit en ce titre que
’affirmation de la pleine réalité de la nature humaine du Christ 3.

Un autre verset du prologue se trouve abondamment cité dans les
54 sermons, /o 1,3. S’il entend rappeler implicitement, contre les Ma-
nichéens, que le salut ne contredit pas la création puisque le Christ, «né
de Dieu pour nous créer, est né d’'une femme pour nous recréer» 4, ses
citations sont utilisées de diverses manieres, soit pour évoquer la gran-

3 Tract., 15,85 BA 71, p. 767.

8 Tract., 37,10; <f. Tract., 26,12; 37,1; BA 72, p. 512.

39 Tract., 23,135 BA 72, p. 396; de méme, pour commenter la parole du Baptiste:
Avant moi il était, 1o 1,30, ou les affirmations de Jésus : // a donné au Fils d’avoir aussi la vie en
lui-méme et il lui a donné le pouvoir de faire le jugement parce qu’il est le Fils de I’homme, o
5,26-27; Tract., 4,11; 22,10-11; BA 71, p. 276; 72, pp. 340-342.

0 Cf. Tract., 19,7; BA 72, p. 174.

U Cf. Tract., 29,3, avec la note complémentaire 78: « Mon enseignement n’est pas a mos,
mais de celui qui m’a envoyé » ; BA 72, pp. 598—600; 839-841. /o 1,1 est encore cité seul ou
ses mots sont rappelés en commentaire de /o 3,32 et 8,55, 7ract., 14,7, 43,15; BA 71,
pp. 732-736.

2 Cf. Tract., 25,10; BA 72, p. 450. De méme, pour interpréter le symbole que le
prédicateur découvre dans le geste de Jésus faisant de la boue avec sa salive pour en oindre
les yeux de I'aveugle-né, /o 9,6; Tract., 34,9; 44,2.

3 «Le Fils de 'homme, c’est le Christ né de la vierge Marie», Tract., 27,4; BA 72,
p. 538; cf. Tract., 19,15; ibid., p. 206.

4 Tract., 2,15; BA 71, p. 202. « Le Créateur de ’homme a daigné étre un homme, il
s’est fait ce qu’il avait fait pour que ne périsse pas celui qu’il avait fait», 7racz., 36,4; cf.
Tract., 31,5; 38,8; BA 72, p. 646.



320 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

deur, la puissance et I’éternité du Verbe#*, soit pour éclairer certaines
affirmations de Jésus sur I’agir du Fils, /o 5,19-21, et démontrer 'unité
d’action du Fils et du Pere %S, soit pour prouver que, bien que ’Evan-
géliste parle de son heure, Celui par qui tout a été fait ne pouvait pas étre
soumis 2 une fatalité qui dépendrait de la position et de la révolution des
astres¥,

Ainsi, pour Augustin, tout I’Evangile de Jean est-il illuminé par sa
premiere page qui, apres avoir contemplé le Verbe dans sa grandeur,
«I’abaisse ensuite jusqu’a nous pour que nous ne soyons pas effrayés
devant celui qui est haut, mais que nous nous approchions de celui qui
est humble» . Le prédicateur ne peut dés lors que se référer 4 plusieurs
des versets du prologue pour présenter le mystére personnel du Christ en
méditant devant les fideles le texte évangélique qu’il commente. Pour
synthétiser ’action salvifique du Christ sous ses multiples aspects, c’est a
une parole de Jésus qu’il fait appel: Je suis le Chemin, la Vérité et la Vie,
10 14,6, beaucoup moins souvent d’ailleurs en la citant*? qu’en utilisant
ou en paraphrasant ses mots qui ont pour lui une amplitude de sens
incomparablement plus étendue que pour nous.

Il tient méme chacun de ces trois mots, qui commandent trois grands
thémes johanniques, pour une désignation personnelle. La Vérité est
méme tellement pour lui un nom du Christ qu’il introduit certaines de
ses paroles en les rapportant a la Vérité qui parlait 4 travers lui’?; il
consacre de méme tout le 77actatus 41 2 commenter la promesse: La
Vérité vous rendra libres, 1o 8,31, et il explique longuement que c’est le
Seigneur Jésus, le seul Zibre entre les morts, Ps 87,6, qui nous a «délivrés de
la servitude du péchén, qu’il est maintenant le Samaritain de la parabole
qui nous conduit 4 ’hétellerie de ’Eglise pour y soigner les blessures du
temps présent et qu’il nous accordera enfin dans le Royaume «la liberté
pléniére et parfaite»’!.

4 Cf. Tract., 1,8; 3,4;8,2; 15,65 21,5,6,9,14; 22,11, 23,7, 13; 25,2; 36,1; 38,4; BA
71, pp. 142; 216; 472; 764; 72, pp. 280; 282; 290; 304; 342; 372; 396; 426.

46 Cf. Tract., 18,5,6,9; 19,1,2,3,5; 20,3,7; 21,1,2,4,10; 23,13; BA 72, pp. 128-134;
144—145; 158; 162; 234; 244 ; 264; 268-270; 276; 292; 394.

47 Cf. Tract., 37,8.

& Tract.; 21,12; BA 72, p. 298,

49 Io 14,6 est cité intégralement aux Tract. 13,4; 22,8; 34,9; 39,7; 45,8; BA 71,
p- 678; 72, p. 332, et en partie aux 7ract. 5,1; 8,5; 30,6; BA 71, pp. 292; 478; T2,
p- 628.

0 Cf. Tract., 5,7;8,11; 10,1; 17,14; 20,4; 22,4; 33,5...; BA 71, pp. 304; 498; 546;
72, pp. 104; 236; 322; 700.

51 Cf. Tract., 41, 5-13.



Le sens de 'unité des Ecritures 321

Dans sa brieveté, le mot dont il commente la réponse de Jésus a
Marthe lors de son arrivée a Béthanie est tout aussi expressif pour le
terme de Vie: «/e suis, dit-il, la Résurrection et la Vie, o 11,25, la
Résurrection parce que je suis la Vien’2 Il avait affirmé du reste quel-
ques semaines auparavant: «La Vie éternelle a assumé la mort, la Vie
éternelle a voulu mourir... La Vie a donc assumé la mort afin de tuer la
mort» >33, )

Si les titres de Vérité et de Vie sont des noms éternels, celui de
Chemin n’est que temporel, car, «<demeurant aupres du Pere, (le Christ)
est la Vérité et la Vie, mais, en revétant la chair, il s’est fait le Che-
min»>%, «Il s’est fait le Chemin, et le Chemin 2 travers la mer (symbole
de toutes les agitations de ce siecle), et il a marché sur la mer, cf.

Mt 14,25, pour montrer qu’il y avait un chemin sur la mer»*’.
Pour clére ces réflexions sur /o 14,06, voici enfin un texte synthétique

qui contient la parole méme de Jésus: elle est introduite incidemment
pour justifier ce que le prédicateur vient de dire 4 propos du verbe vivront
dans la derniére phrase du verset qu’il est en train de commenter, mais le
bref commentaire qu’il en fait laisse entrevoir que ses trois mots trou-
vent en lui une résonance théologique et spirituelle qui dépasse de loin
ce qu’il en dit: « L heure vient, affirme Jésus, ez c’est maintenant, o les
morts entendront la voix du Fils de Dieu, et ceux qui auront entendu vivront,
10 5,25. Comment vivront-ils ? Par la Vie. Par quelle Vie ? Par le Christ.
Comment prouvons-nous qu’ils vivront de la Vie qui est le Christ? /e
suts, dit-il, le Chemin, la Vérité et la Vie. Veux-tu marcher? Je suis le
Chemin. Veux-tu ne pas étre trompé ? Je suis la Vérité. Veux-tu ne pas
mourir ? Je suis la Vie. Voici ce que te dit ton Sauveur: Tu ne peux aller
que vers moi, tu ne peux aller que par moi»’S.

Au travers de ces quelques exemples, ce verset et ceux du prologue
apparaissent donc trés clairement comme des clés avec lesquelles le
prédicateur entend introduire les fide¢les dans la lecture en profondeur
du quatri¢éme Evangile. Cependant, grace a la connaissance intime qu’il
a de cet Evangile et 4 I'attention qu’il porte a ses mots, Augustin peut

52 Tract., 49,14,

*3 Tract., 26,10; BA 72, p. 504; cf. Tract., 12,11; 19,12; 19,13, 48,6; 54,7; BA 71,
pp. 654—656; 72, pp. 190; 194.

54 Tract., 34,9.

5 Tract., 2,4; BA 71, pp. 180-182; cf. Tract.,, 5,3; 13,4; 34,9; ibid., pp. 296;
678.

%6 Tract., 22,8; BA 72, pp. 330-332; cf. Tract.,, 13,4; 42,8; BA 71, p. 678.



322 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

aussi rapprocher certains de ses textes afin d’éclairer celui qu’il com-
mente.

Pour expliquer le témoignage du Baptiste : Celui qui vient du ciel est an
dessus de tous, 1o 3,31, il renvoie a la parole de Jésus a2 Nicodeme telle qu’il
la lit dans sa traduction: Personne ne monte au ciel si ce n’est celui qui est
descendu du ciel, le Fils de I’homme qui est au ciel, 1o 3,137 11 fait appel a Jo
10,30 pour prouver que, ’action du Fils étant inséparable de celle du
Pére, Jésus peut annoncer que lui-méme aussi ressuscitera le temple de son
corps, 10 2,198, 1l cite son affirmation qu’il a /e pouvoir de déposer sa vie et
de la reprendre, 10 10,18, pour démontrer qu’il ne faut pas interpréter ce
qu’il dit de soz heure, 1o 2,4, au sens des astrologues qui prétendent placer
«sous la fatalité le Créateur et 'Ordonnateur des astres»°?. Il rapproche
la mystérieuse réponse de Jésus a sa mere aux noces de Cana, /0 2,4, et les
mots qu’il lui dit du haut de la croix, /o 19,26, les opposant comme
parole venant de sa divinité qui va faire le miracle et parole de son
humanité qui va mourir®.

11 précise le sens de certaines paroles que le Seigneur adresse a ses
adversaires juifs en les mettant en paralléles avec des paroles qu’il
adresse 4 ses disciples. Jésus dit, par exemple, aux premiers: La o# je suis,
vous ne pouvez pas venir, lo 7,34, mais, remarque le prédicateur, cette
parole ne doit pas étre interprétée comme une sentence qui porterait au
désespoir, car, en changeant un seul verbe dans sa phrase, le Seigneur dit
«quelque chose de pareil » aux disciples: La o je vais, vous ne pouvez pas
venir, fo 13,33, et pourtant il prie ensuite pour qu’ils soient avec lui, lo
17,24, et il promet a Pierre qu’s/ le suivra plus tard, 1o 13,356, Par contre,
et bien qu’elle soit absolument identique a celle qu’il dit aux disciples, il
faut lire comme une condamnation que le Seigneur prononce en vertu
de sa prescience la parole qu’il adresse un peu plus tard a un groupe de
Juifs qui s’opposent a lui: La o je vais, vous ne pouvez pas venir, car il leur
affirme en méme temps: Vous mourrez dans votre péché, To 8,212,

Le prédicateur rapproche de méme comme exprimant une pensée
identique ce que Jésus déclare aux Juifs: 57 vous me connaissiez, vous

57 Tract., 14,7; BA 71, p. 732.

58 Tract., 10,11; BA 71, p. 576.

59 Tract., 8,10; BA 71, p. 496.

8 Tract., 8,9; BA 71, p. 494.

! Tract., 31,9; BA 72, p. 654—656.
62 Tract., 38,2.



Le sens de 'unité des Ecritures 323

connaitriex peut-étre aussi mon Peére, Io 8,19, et ce qu’il répond a Philippe
dans le discours apres la Cene: Celui qui m’a vu a vu aussi le Peére, lo
14,963 en bon grammairien, il a pris soin en effet d’expliquer aupara-
vant que le peuz-étre de la premiere phrase signifie un reproche, et non
une incertitude, et qu’il est pareil a la remarque ironique qu’un maitre
adresse a son esclave : « Tu me méprises ? Fais attention, je suis peut-étre
ton maitre»%4.

Le prédicateur met encore en paralleles le reproche adressé par Jésus
a ses compatriotes de Galilée : 57 vous ne voyez des signes et des prodiges, vous
ne croyez pas, 1o 4,48, et celui qu’il adresse apres Piques 2 Thomas: Parce
que tu as vu, tu as cru, Jo 20,29,

En se reportant quelques pages plus loin aux énumérations de toutes
les citations qu’on trouve dans quatre 77actatus, on pourra constater
plus concrétement comment, dans toutes ces homélies, ’Evangile de
Jean reste de loin, avec les Psaumes, 'Evangile de Matthieu et les
Epitres de Paul, le premier référent du prédicateur.

I1. I’ArPEL AUx ECRITURES

Ce recours au quatrieme Evangile parait aller de soi; plus surpre-
nante est I'utilisation considérable des Ecritures dont témoignent les
54 sermons. Je le rappelle, le prédicateur parle d’abondance, apres avoir
médité le texte ou les versets qu’il va expliquer, et ce sont des citations
de presque tous les livres des Ecritures qui reviennent a sa mémoire.

I1 suffit pour s’en rendre compte d’examiner les tables des références
scripturaires qui terminent certaines éditions®. Que l'on prenne les
16 premieres homélies, il ne manque a la nomenclature, pour I’Ancien
Testament, qu’un certain nombre de livres historiques, Exzéchie/ et neuf
petits prophetes et, pour le Nouveau, que 2 75, Phim, Iud, 2 et 3 lo. Si
I’on passe aux 35 sermons, on ne remarque, pour I’Ancien Testament,

63 Tract., 37,7.

64 Tract., 37,3.

65 Tract., 16,4; BA 71, p. 824.

66 Cf. BA 71, pp. 959-968; 72, pp. 865-876.



324 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatrieme Evangile

aucune citation de plusieurs livres historiques, de neuf des petits pro-
phétes et de I’ Ecclésiaste et aucune, pour le Nouveau, de Phlm, de Iud, de
2 et 3 Jo. Ces quelques silences se comprennent d’autant plus facilement
qu’ils concernent des textes trés courts ou des récits historiques. Ce qui
reste étonnant par contre, c’est que, pour commenter aux fideles les
douze premiers chapitres du quatrieme Evangile, le prédicateur puisse
faire appel avec tant de spontanéité a tant de versets, et tirés de livres
aussi divers de 'un et 'autre Testaments.

Pour rendre plus manifeste cette utilisation massive des Ecritures et
mieux montrer comment ces sermons sont des ceuvres spontanées de
marqueterie scripturaire, je choisis délibérément ’exemple des 7ractatus
34-37 parce que, se succédant a un jour d’intervalle, ils ont été préchés
en quatre jours.

Au Tractatus 34, qui commente la parole de Jésus: Je suis la Lumiére
du monde; celui qui me suit ne marche pas dans les ténébres, mais il aura la
lumiére de la Vie, Io 8,12, je releve les citations suivantes: /o 8,12 a; /o
1,3; Ps 35,7 c-8 a, deux fois; Ps 3,9; Ps 35,8 bc; Ps 35,9; Ps 35,10 a; Jo
7,37; 108,12 a; Ps 35,9; Ps 35,10 a; [0 8,12; 10 8,12 bc; Ps 35,10 a; Jo
8,12 bc, deux fois; 2 Cor 5,6—=7; Ps 5,4, deux fois; Ps 6,7; Ps 37,10; /fo
8,12; Ps 145,8 a; fo 1,14; Ps 84,12; [0 14,6; 1 Cor 13,12; 1 10 3,2; Jo
14,6; Gal 5,17 Rm 7,24-25; 10 8,12 bc; 1 Cor 15,26; 1 Cor 15,53; 1o
8,12, avec, en plus, des allusions 2 Mz 19,16 et a Jo 9,6 et des formu-
lations empruntées a 1 P¢ 5,8, 4 1 Cor 2,9 et a fo 5,8.

Au Tractatus 35, préché le lendemain et qui commente /0 8,13-14, je
releve les citations suivantes: fo 8,12; fo 8,13 ; Mz 11,11 ; Mr 3,11; lo
5,35; Mr 21,23,24-25 a, 25 b-26, 27 ab; Ps 131,17-18; 10 1,6-9; 10 1,16;
108,13;7108,14;,7101,5; 108,14 ;101,18 ; M+ 28,20, /0 1,16;7s53,7-82a, 5
d, 6 ab; Ps 21,17 ¢-19,26,28-29 ; Mal/ 1,10-11; Eph 5,8 ; R7 13,12-13; 2
Pt 1,17-18,19; o 1,1; 1 1o 3,2 et des formulations empruntées a 1 Cor
9,22; 4,5; 12,9 et a Sap 9,15.

Préché le lendemain du 7ractatus 35, le Tractatus 36 commente fo
8,15-18. Voici les citations qu’on y trouve: /o 1,1-3; /0 8,13; /o 8,15a;
Prv272;,101,5;108,15b; R7 10,10; /0 8,15b; 10 12,47 ; Ps 100,1 ; Phi/
2,8;Gal6,14;1c23,34;108,15;708,16;/08,15-16;708,16; Ps 138,7-8;
ler 23,34 ; 10 8,16; 10 10,30 ; 10 8,16 c; [0 8,17-18 ; D¢ 19,15, cité en Mz
18,16 et 2 Cor 13,1; 10 8,15b;1c 8,18 a; f0o 8,16, 10 5,22 ; Act 1,11 ; Za
12,10; /0 8,17; Mz 6,11; s’y ajoutent des allusions a /o 13,23 ; 14,28 ; Ex
1,5-10; Ape 4,7; Mt 1,1-16; Le 1,5-23; Dn 13 et des formulations
empruntées a Phil 2,6-7, 2 1o 10,30 et a 1 1o 3,2.



Le sens de I'unité des Ecritures 325

Le 7ractatus 37 est le quatrieme de ces sermons préchés dans la
méme semaine ; il commente /o 8,19-20. Je continue a retranscrire mes
énumérations qui ont I’avantage de montrer comment les versets ou les
fragments de versets a expliquer sont tous éclairés par d’autres versets,
tirés sans doute en priorité de I’Evangile de Jean, mais aussi du reste des
Ecritures. Le sermon se développe donc avec I'appui des citations
suivantes: /08,15-18;/08,152a;/08,192a;/08,16¢c; /08,19bc; /08,19 ;
1 Cor7,40;Lc18,8; 10 1,1;108,19 c; 1o 14,8-9; 108,19 c; 10 10,30; Jo
8,16;708,19;7014,9;708,19¢;7010,30; /08,20;/01,1;Gr 1,1;101,3;
108,20 b; Ps68,22; /019,28 et 30; /0 10,18 ; Mz 27,40 ; Ps 49,3; Is 53,7,
10 8,19 b; fo 7,28 ; on reléve en outre des allusions 2 Mz 27,34 et 4 Jo
18,4-6 et des formulations empruntées a Ps 103,24 et a /o 1,1.

11 va sans dire que les 54 homélies ne présentent pas toutes a égalité
la méme exubérance de citations et d’allusions scripturaires: certaines
s’en tiennent 4 un lot de quelques versets qu’elles répetent en explica-
tions, comme les 7ractatus 18 et 19, mais d’autres sont encore plus
riches, comme les Tractatus 26 et 28%7. On ne peut qu’admirer en tout
cas la connaissance des Ecritures qu’elles manifestent, et cette connais-
sance étendue et profonde apparait plus surprenante encore si ’on se
rappelle qu’Augustin n’avait pas les mémes facilités que nous, ne dis-
posant, par exemple, ni d’une Bible en un seul volume ni d’une con-
cordance. Avec I'aide de Dieu, par sa méditation, par ses recherches
théologiques, par son travail de commentateur, par ses prédications, il
est devenu peu a peu un homme de I’Ecriture, de cette Ecriture dont la
premiere lecture pourtant I’avait déconcerté et offusqué®®, et il s’est
imprégné si profondément de la Parole de Dieu qu’il en est arrivé a
penser et a parler scripturairement.

Fondée sur sa conviction de 'unité des Ecritures, sa premiere pré-
occupation est de montrer qu’il n’y a pas contradiction entre les affir-
mations du quatrieme Evangile et certaines affirmations si différentes
qui se trouvent dans les autres Evangiles. Si le Baptiste, par exemple,
répond aux envoyés des Juifs qu’il #’esz pas Elie, Io 1,21, et si le Seigneur

67 A propos de ces références a I’Ecriture, je n’ai pas pu repérer de différences
appréciables entre les 16 premiers 7ractatus et les 35 autres.

68 Cf. conf. 3,5,9; CCL 27, pp. 30-31. Au temps méme de sa retraite & Cassiciacum,
quelques mois avant son baptéme, il avait entrepris de lire le prophete Isaie sur le conseil
de I’évéque Ambroise, mais il s’était découragé a la lecture des premiéres pages et il avait
abandonné le livre, conf. 9,5,13; 7bid., p. 140.



326 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

déclare a ses disciples que Jean est Elie qui doit venir, Mr 11,14, C’est,
explique le prédicateur, que le premier «parle au sens propre» tandis
que le second s’exprime «au sens figuré », affirmant que, lors de son
premier avénement, Jean est la figure de ce qu’Elie sera au second®®. En
racontant que Jésus a appelé Pierre et André de leur barque, au bord du
lac, Mz 4,19, ’Evangile de Matthieu fait comprendre que, si André et
son compagnon se mettent a s#zvre Jésus sur les indications du Baptiste,
1o 1,38, «ils ne s’attachent pas encore 2 lui avec 'intention de ne pas le
quitter », mais qu’ils ont simplement le désir de voir ou il habite et qu’ils
veulent accomplir le précepte de UEcriture : Que ton pied use le seuil de sa
porte, leve-toi et sois assidu a venir a lui et a écouter ses enseignements, Ecli
6,36-37»79,

La difficulté méme de concilier des affirmations qui semblent con-
tradictoires avertit 'auditeur que la solution renferme un enseignement
profond. Le Baptiste affirme, par exemple, qu’il #e connaissait pas Jésus,
10 1,33, et pourtant, quand Jésus vient se faire baptiser par lui, il lui dit:
C’est moi qui devrais étre baptisé par toi, Mt 1,14; Jean n’étant pas un
menteur, il faut admettre qu’«il connaissait le Seigneur pour une part et
que, pour une autre part, il ne le connaissait pas encore»; ce qu’il a
appris par la Colombe, a savoir que ¢’est /ui qui baptise dans I’Esprit-Saint,
o 1,33, est donc une vérité particulierement importante, car cette
révélation définit la maitrise que le Seigneur a voulu garder sur le
baptéme et elle anéantit du méme coup toutes les prétentions des évé-
ques donatistes sur les baptémes qu’ils conferent!.

En fait, il faut le reconnaitre, ce souci de montrer qu’il n’y a pas de
désaccord entre les récits des Evangélistes ou entre les paroles qu’ils
rapportent n’a guére d’occasion de s’exercer dans le commentaire de ces
douze chapitres. Il convient donc de s’arréter plutot a tout ce qu’apporte
de positif a ce commentaire la méditation des Ecritures.

En lisant ’Ecriture comme un livre unique et qui n’a qu’un seul
auteur, Augustin s’est rendu compte d’abord qu’elle posséde son langage
propre et qu’elle utilise des maniéres de parler qui ne se rencontrent que
dans ses livres’2.

%9 Tract., 4,5-6; BA 71, pp. 262-268.

70 Tract., 7,9; BA 71, p. 424, Augustin reprend ici Pexplication qu’il avait donnée
dans son cons. en., 2,17,37; PL 34,1095.

"t Cf. Tract., 4,15-16; 5,2,8-9,11; 6,6-7; 7,3; BA 71, pp. 284-288 ; 292-294; 306—
310; 312-314; 354-356; 410.

2 Cf. Tract., 10,2; 28,3; 42,7; 42,10; BA 71, p. 550; 72, p. 572.



Le sens de I'unité des Ecritures 327

Guidé par la foi, il est devenu capable, en confrontant ses textes,
d’élargir le sens qu’elle donne a certains de ses mots: il note, par
exemple, en rappelant les désignations de la parenté dans plusieurs
chapitres de la Genése, que ce sont simplement «des parents de Marie »
qui sont appelés Jes fréres du Seignenr en lo 2,12 et 7,373 et, en citant Ex
16,3, que le diable est désigné comme pére des Juifs en /o 8,44, non pas
parce qu’il les aurait créés, mais parce qu’ils imitent ses exemples’4. Il
signale pareillement, 2 propos de /o 8,41, que c’est «I’habitude des
Ecritures» de donner un sens métaphorique au mot fornication > et il
cite 1 74 4,22 pour démontrer que, «souvent dans les Ecritures, les
morts sont appelés ceux qui dorment », en ajoutant cependant que, chez
I’Apotre, cette appellation est aussi une annonce de la résurrec-
tion ’®.

A linverse, et toujours en confrontant les textes pour prouver qu’ils
ne se contredisent pas, le prédicateur est tout aussi capable d’expliquer
qu’un méme mot de I’Ecriture peut prendre des acceptions différentes.
Ainsi, le mot monde signifie tantot ensemble de la création, tantét les
hommes qui aiment le monde et qui, « par leur cceur, ont leur habitation
dans le monde»’’, et le mot jugement peut désigner soit un jugement de
condamnation, soit un jugement de discernement comme dans la priere
du psaume qui implore: Juge-moi, 6 Dieu, et sépare ma cause de celle d’un
peuple qui n’est pas saint, Ps 42,178, 1l y a de méme une tentation qui est
une tromperie, et c’est en ce sens qu’il faut comprendre que Diex ne tente
personne, lac 1,13, et une tentation qui est une épreuve, et c’est en ce sens
qu’il est écrit: Le Seignenr votre Dien vous tente pour savoir si vous 'aimez,
Dt 8,37, 1l faut distinguer encore Ja crainte chaste qui désire le Seigneur
et redoute son éloignement, qui demeure par conséquent pour les siécles des
siécles, Ps 18,10, et la crainte servile qui a peur des chitiments dont il
profere la menace et que /a charité parfaite expulse du cceur, 1 /04,1859,

73 Tract., 10,2; 28,3; BA 71, pp. 550-552; 72, p. 572.

4 Tract., 42,10, avec la note complémentaire 30: [/doldtrie et fornication; BA 73.

75 Tract., 42,7.

6 Tract., 49,9.

77 Tract., 2,11; 3,5; BA 71, pp. 194; 220.

8 Tract., 22,5; 43,9; BA 72, p. 324; voir la note complémentaire 36: Jugement de
discernement et jugement de condamnation; BA 73.

9 Tract., 43,56 ; le prédicateur précise que pour savoir, en Dt 8,3, doit étre compris au
sens de: pour vous faire savoir.

80 Tract., 43,7.



328 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

Le verbe chercher en 10 8,21 et 11,56 oblige pareillement le prédicateur 2
préciser que 'expression chercher le Seigneur est employée parfois en
bonne part comme dans la plainte du psaume: [/ n'est personne qui
recherche mon dme, Ps 141,5, et parfois en mauvaise part comme dans ce
verset d’un autre psaume : Qu 'ils soient confondus, ceux qui recherchent mon
dme, Ps 39,1581,

Ces premieres remarques s’en tiennent au vocabulaire biblique;
elles manifestent pourtant qu’Augustin lit sans cesse les Ecritures 2 la
lumiére de la foi et elles laissent deviner ’énorme travail qu’il a da
mener sur les textes pour les comparer entre eux et pour découvrir, en
les comparant, le sens précis qu’il faut en chaque cas donner a leurs
mots. Il percoit si fort maintenant 'unité de toute I’Ecriture qu’il en
rapproche comme tout naturellement les pages pour en déployer dans
toute sa richesse I'identique enseignement.

Certains de ces rapprochements se trouvent déja dans le quatrieme
Evangile. Jésus rappelle I'épisode du serpent d’airain pour annoncer a
Nicodeme que /e Fils de [’homme sera élevé sur la croix afin que tous ceux qui
crotent en lui ne périssent pas, mais qu’ils atent la vie éternelle, Jo 3,14 et 161l
oppose le pain de la vie 4 la manne du désert, /o 6,49-50; il renvoie les
Juifs au témoignage que Moise lui a rendu, /0 5,45-47; il les exhorte 2 se
conduire en fils d’Abraham, /o 8,39, et leur affirme qu’Abrabam s’est
réjoui de voir son jour, lo 8,56 ; au cours de ses discussions avec eux, il fait
appel 4 plusieurs reprises aux paroles de lexr Loz, 1o 8,17 citant Dz 19,15
et /0 10,34 citant Ps 81,6. L’Evangéliste rapporte lui aussi des prophéties
de I’Ecriture, soit pour montrer qu’elles ont trouvé leur accomplisse-
ment dans ’expulsion des vendeurs du Temple, /o 2,17 citant Ps 68,10,
et lors de l’entrée a Jérusalem, /o 12,14-15 citant Zz 9,9, soit pour
expliquer Iincrédulité des Juifs, fo 12,38-41 citant /s 53,1 et 6,10.
Parfois cependant le rapprochement n’est que suggéré, comme dans la
promesse faite 2 Nathana&l de voir /les cieux onverts et les anges monter et
descendre au dessus du Fils de Ihomme, Io 1,51, mais le prédicateur ne
manque pas de reconnaitre dans cette parole un souvenir du songe de
Jacob, Gn 28,11-188%2,

Les rapprochements faits par Augustin s’opeérent parfois dans le
monde des symboles, par 'intermédiaire d’'un nombre ou d’un geste.

81 Tract., 38,2; 50,3.
82 Tract., 1,23; BA 71, p. 458.



Le sens de 'unité des Ecritures 329

Les six jarres des noces de Cana, que le Seigneur ordonne de remplir
d’eau, symbolisent les six dges du monde au cours desquels, comme le
prédicateur le prouve pour chacun i I’aide de textes de I’Ancien Testa-
ment, le Christ n’a jamais cessé d’étre prophétisé en paroles ou symbo-
liquement?®3, et ces jarres contiennent chacune deux ou trois métrétes parce
que toutes ces prophéties concernent le salut de toutes les nations, car la
Bible divise toute ’humanité soit en deux catégories comme chez Paul :
la circoncision et ['incirconcision, Col 3,11, soit en trois a cause des trois fils
de Noé par lesquels le genre humain a été reconstitué apres le déluge ®4.

Nicodéme qui fait partie du nombre de ceux qui croyaient dans le nom
de [ésus, mais auxquels /ui-méme ne se fiait pas, lo 2,23-24, et qui vint le
trouver de nust, o 3,2, est la figure des catéchumenes auxquels le Sei-
gneur ne confie pas le sacrement de sa chair et de son sang et qui, selon le
mot de I’Apotre, Eph 5,8, restent encore zénébres malgré leur foi tant
qu’ils ne sont pas illuminés par le baptéme®’.

Au malade de la piscine qui était infirme depuis trente-huit ans, 1o 5,5,
ce qui indique la nature de son mal puisqu’il lui manquait deux unités
pour atteindre le chiffre de la perfection, 40, 8¢, «le maitre de la chari-
té»8’ donne deux ordres aprés avoir prononcé le mot qui le guérit; ces
deux ordres sont, en langage symbolique, les deux préceptes de la cha-
rité 88, que rappellent encore les deux piécettes déposées par la veuve
dans le tronc du Temple, L¢ 11,24, les deux pieces de monnaie que le
Samaritain laisse a I’hételier pour qu’il prenne soin du blessé qu’il a
recueilli sur la route, L¢ 10,35, et les deux jours que le Seigneur est resté
chez les Samaritains pour les affermir dans la charité?.

Plus souvent, et nous remarquons encore par 1a avec quelle attention
il examine les mots du texte qu’il commente, c’est la présence d’un mot
qui évoque 2 la mémoire du prédicateur le souvenir d’un autre texte ou

8 Tract., 9,10-16; BA 71, pp. 528-540. Dans ce long développement se trouvent
cités ou évoqués Gn 2,24 éclairé par Eph 5,31-32, Gn 2,21-22 éclairé par l0 19,34, Gn 7,8 ;
Gn 22,18, Gn 22,6 éclairé par fo 19,17, Ps 81,8, Dn 2,34-35, Ps 117,22, Mt 3,7-9.

84 Tract., 9,17; BA 71, pp. 542-544.

85 Tract., 11,4; BA 71, pp. 590-594.

86 Tract., 17,6, avec la note complémentaire 3: La symbolique augustinienne des nombres
10, 40 et 50; BA 72, pp. 86-90; 719-722.

87 Tract., 17,7; BA 72, p. 90.

88 Tract., 17,7-10; BA 72, pp. 90-100.

8 Tract., 17,6; BA 72, pp. 88-90. Sur le symbolisme des deux jours passés par Jésus
chez les Samaritains, cf. Tract., 15,33; 16,3; BA 71, pp. 812; 818.



330 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatrieme Evangile

se retrouve le méme mot ou un mot de la méme famille. Il rapproche,
par exemple, /0 6,66 et 1 77 5,5, deux versets dans lesquels sa version lit
retro®°, 10 20,27 et Le 8,45-46 qui contiennent le verbe foucher®*, 1o 7,12
qui rapporte les propos de certains Juifs accusant Jésus de séduire les foules
et 2 Cor 6,8 qui présente les Apotres comme véridiques alors qu’ils sont
traités de séducteurs®?.

Pour commenter le verset: La Loi fut donnée par Moise, la Gréce et la
Vérité sont venues par Jésus Christ, o 1,17, il fait appel a la parole de
I’ Apotre qui oppose pareillement les deux termes en nous disant que
nous ne sommes pas sous la Loz, mais sous la Grice, Rm 6,14, et il cite Ga/
4,4-5 pour prouver que c’est le Christ qui nous a libérés de la Loi®>.

Il explique que les marchands de beeufs expulsés du Temple, /o 2,14,
représentent «ceux qui trompent les peuples avec les Ecritures afin d’en
obtenir honneurs et louanges et d’empécher les hommes de se tourner
vers la vérité»®, et il justifie cette interprétation en rappelant que
I’Apétre, en I Cor 9,9—-10, applique allégoriquement la prescription de
Dt 25,4 sur le beeuf qu’il ne faut pas museler quand il foule I'aire «a ceux qui
nous ont dispensé les Ecritures»?’.

Il remarque que la confession de Nathanaél: 7u es Je Fils de Dieu, tu
es le Roi d’Israél, Io 1,49, est pareille a celle que Pierre proféra si
longtemps apres a Césarée de Philippe®®. Il interpreéte le mot par lequel
Jésus le présente: Voici un vrai Israélite en qui il n’y a pas de dol, 101,47, par
le verset du psaume qui parle des lvres remplies de dol qui ont dit le mal

dans un caur et un ceur Ps 11,3, c’est-a-dire, commente-t-il, avec un ceeur
double?’.

90 «Isti (discipuli) autem sic redierunt rezro quomodo de quibusdam feminis dicit
Apostolus: guaedam enim conuersae sunt retro post satanam», ITract., 26,7; BA 72,
p. 550.

ot Tract., 26,3; BA 72, pp. 488—490.

9 «alii (dicebant): ... seducit turbas. Dictum enim hoc est ad eorum solatium qui
postea praedicantes uerbum Dei futuri erant ## seductores et ueraces », Tract., 29,1; BA 72,
p. 596.

9 Tract., 3,2; BA 71, p. 210.

4 Tract., 10,8; BA 71, p. 566.

95 Tract., 10,7; BA 71, p. 564.

% Tract., 7,20; BA 71, p. 452.

97 Tract., 7,18 ; BA 71, p. 446. Indication intéressante sur le latin parlé dans certains
milieux de I’ Afrique romaine, Augustin rappelle qu’il ne faut pas confondre do/us et dolor,
comme le font «beaucoup de fréres qui ne savent pas bien le latin».



Le sens de 'unité des Ecritures 331

Il explique que la parole de Jésus: Celuz qui croit en moi posséde la Vie
éternelle, 1o 6,47, signifie: Celui qui croit en moi me possede, en citant 7
1o 5,20: (Le Christ) est le Dien véritable et la Vie éternelle®®.

Il interpréte le mot de Jésus ordonnant a ses disciples de dé/ier Lazare
ressuscité et encore entouré de ses bandelettes, /o 11,44, par la promesse
faite aux Apotres: Ce que vous aurez deélié sur la terre sera délié dans le ciel,
Mt 18,18, la résurrection du pécheur étant ’ceuvre de Dieu seul et la
réconciliation étant opérée par le ministere de ’'Eglise .

Chacun de ces exemples en apporte la preuve a sa maniére, ces
rapprochements de mots ne deviennent jamais un jeu pour Augustin, ils
ne sont jamais non plus de simples ornements; ils n’ont absolument rien
de gratuit, mais ils constituent des appuis pour sa pensée. Le prédicateur
est averti par les mots d’avoir a confronter les textes du Livre unique
dans lesquels ils se rencontrent; éclairé par sa foi, il découvre une
lumiére nouvelle dans leur confrontation et la vérité qu’il entend mettre
en valeur se trouve, non seulement corroborée, mais encore explicitée,
enrichie et approfondie par les présentations diverses qu’en font les
Ecritures.

Le plus habituellement cependant, c’est sa pénétration spirituelle et
sa compréhension intérieure de la Parole de Dieu qui aménent Augustin
a mettre en regard des textes que nous ne songerions pas a rapprocher,
mais qui, de fait, par leur rapprochement méme, obtiennent une pro-
fondeur et une résonance inattendues.

Comme il vient d’expliquer que Lazare est la figure du pécheur
endurci, écrasé par le poids de son habitude mauvaise ', il s’étonne que
ses deux sceurs puissent le désigner a Jésus en lui faisant dire: Celus que tu
aimes, lo 11,3, mais il répond en citant la parole par laquelle le Seigneur
définit sa mission: Je ne suis pas venu appeler les justes, mais les pécheurs, Mt
9,13. «En effet, ajoute-t-il, si Dieu n’aimait pas les pécheurs, il ne
descendrait pas du ciel jusqu’a la terre»!!,

Dans les anges qui montent et qui descendent au dessus du Fils de
’homme dont la vision est promise 2 Nathanaél, /o 1,51, il voit 'image

98 Tract., 26,10; BA 72, p. 504.

9 Tract., 49,24, avec la note complémentaire 64 : Un symbole de la grande pénitence : la
résurrection de Lazare et son déliement; BA 73.

100 Trget., 49,3 et 12, avec la note complémentaire 62: Le symbolisme des quatre jours de
mort de Lazgare; BA 73.

101 Tract., 49,5.



332 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatrieme Evangile

des prédicateurs du Christ qui doivent s’élever d’abord par la contem-
plation jusqu’a la hauteur de sa divinité et s’abaisser ensuite, dans leur
prédication, jusqu’a la compréhension des tout-petits, et il invoque en
exemple le cas de ’apétre Paul qui a réalisé en lui-méme cette double
exigence, lul qui @ é2¢ ravi jusqu’au troisiéme ciel et a entendu des paroles
ineffables qu’tl n’'est pas permis a 'homme de redire, 2 Cor 12,24, et
qui pourtant s’est fait petit emfant au milieu des fideles, 175 2,7, et
leur a parlé comme a des charnels en leur donnant du lait a boire,
1 Cor 3,1-2'%2,

Quand il commente, durant I’été 414, la parole de Jésus: Celui que le
Pére a tiré vient a moi, Io 6,44, 1] ne donne pas encore au verbe tirer toute
sa force, il n’interpréte pas encore cette traction comme une action qui
s’exerce directement sur la volonté et conduit ’homme jusqu’a la foi, il
n’y voit que la révélation par le Pére des attraits de son Fils!%?; il montre

-donc un exemple-type de cette traction — révélation dans la confession
de Pierre 4 Césarée, puisque le Seigneur répond a ’ap6tre qui vient de
proclamer sa divinité: Ce #’est pas la chair et le sang qui t’ont révélé cela,
mais mon Pére qui est dans les cieux, Mt 16,17'%4.

C’est par I'intermédiaire d’un autre verset du quatrieme Evangile
qu’il met en paralleles Paffirmation de Jésus: 57 quelgu’un veut faire la
volonté de Dieu, il connaitra si mon enseignement vient de Dieu ou si je parle de
moi-méme, lo 7,17, et la phrase d’Isaie qu’il aime 2 citer dans sa traduc-
tion faite sur la Septante: 57 vous ne croyex pas, vous ne comprendrez pas,
Is 7,9. «1l connaitra, argumente-t-il, signifie: Il comprendra, ... et faire la
volonté de Dieu, c’est accomplir son ceuvre. Or le Seigneur le déclare
expressément ailleurs: L euvre de Dieu est que vous croyiez en celui qu’il a
envoyé, 1o 6,29»1°%.

C’est peut-étre la parenté des mots qui améne le théologien a affir-
mer que, seul, libére de la servitude du péché, 1o 8,31 et 34, celui qui se
déclare dans les psaumes /Jibre entre les morts, Ps 87,6, mais il fait appel a
deux paroles de I’Evangile pour prouver une fois de plus la souveraine
liberté du Christ en face de la souffrance et de la mort: il avait en effet /e

192 Tract., 7,23; BA 71, p. 460 ; cf. M.-F. BERROUARD, Saint Augustin et le ministére de la
prédication. Le théme des anges qui montent et qui descendent, dans Rech Aug, 11, Paris, 1962,
pp- 447-501.

103 Sur I’évolution d’Augustin dans son exégese de /o 6,44, voir la note complémen-
taire 55: La foi, don de Dieu et acte libre de I'homme; BA T2, pp. 804-809.

104 Tract., 26,5; BA 72, pp. 494-496.

105 Tract., 29,65 BA 72, pp. 606—608.



Le sens de 'unité des Ecritures 333

ponvoir de déposer sa vie, 1o 10,18, et, le prince de ce monde ne tronvant rien a
revendiquer ez /ui, il est allé vers la mort de lui-méme et pour accomplir
la volonté du Pere, /o 14,30—31196,

Pour commenter la parole de Jésus: Je suis la Lumiére du monde,
10 8,12, il se réfere uniquement a quelques versets du psaume 35, nous
révélant ainsi la signification existentielle et la portée eschatologique
qu’il donne a cette image. Le Seigneur, explique-t-il en effet, n’est pas le
soleil qui éclaire notre monde, comme le prétendaient certains mani-
chéens d’Afrique'?’, mais cette Lumiere que nous devons aimer et
désirer et dont nous devons «avoir soif jusqu’a ce qu’elle nous conduise 2
elle pour que nous vivions en elle éternellement»'%. Il est en effet,
selon les mots du psaume, celui qui sauve les bétes et les hommes, Ps 35,7,
mais qui réserve aux hommes créés a4 'image de Dieu un salut qui leur
est propre: c’est aupres de lui, Jz Source de la Vie, qu’ils trouveront la
vraie vie et, dans sa Lumiére, ils le verront comme la Lumiére née de la
Lumiere, Ps 35,10'%. Un peu plus loin, dans la méme homélie, le
prédicateur cite encore quelques stiques de psaumes: 7u as défait mes
liens, Ps 115,5; Le Seigneur a délié¢ les enchainés, il redresse ceux qui sont
brisés, il a rendu la lumiére aux aveugles, Ps 145,7-8, pour évoquer I’action
libératrice, illuminatrice et médicinale que Jésus le Sauveur continue
encore aujourd’hui 4 exercer sur les dmes'*®,

C’est encore le role qu’il reconnait au Christ dans la divinisation du
chrétien qui conduit le prédicateur a éclairer le mot de Jésus sur /e pain
descendu du ciel, 1o 6,33, par celui de I’ Apétre qui affirme que le Christ est
notre Justice, 1 Cor 1,30. Pour passer d’un verset a I'autre, il invoque la
béatitude des affamés: «C’est, explique-t-il, que ce pain de I’homme
intérieur exige la faim; aussi dit-il ailleurs: Bienbeureux ceux qui ont faim
et soif de la justice, parce qu’ils seront rassasiés, Mt 5,6. Or I'ap6tre Paul
déclare que notre Justice, 3 nous, c’est le Christ»''!. Le Seigneur, conti-
nue-t-il, est notre Justice parce que, en nous donnant le Saint-Esprit et,
par lui, la charité, cf. R 5,5, il nous fait participer a sa propre Justice

106 Tract., 41,7.

197 Tract., 34,2, avec la note complémentaire 1: Les Manichéens et le soleil; BA
73.

108 Tract., 34,3.

199 Tract., 34,4.

110 Tract., 34,8-9.

UL Tract., 26,1; BA 72, pp. 480—482.



334 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

pour que nous soyons justifiés et que nous devenions justes en lui; il est
donc «la Grace» qui fait de nous des étres nouveaux''2,

A ces hommes qui sont désormais devenus nouveaux en lui, le Christ
adresse une exhortation qui ne compte que quelques mots: S7 guelgu’'un
me sert, qu’il me suive, lo 12,26, mais il faut au prédicateur tout un
enchainement de citations pour dégager 'amplitude des exigences qui
se cachent sous la simplicité de ces deux images. Il lui suffit pourtant de
deux citations pour montrer que suivre le Seigneur, c’est 'imiter: «Le
Christ a souffert pour nous, dit ’apbtre Pierre, nous laissant un exemple afin
que nous suivions ses traces, 1 Pt 2,21»'3. «Qu’il me suive signifie en effet:
Qu’il marche dans mes chemins, non dans les siens, selon ce qui est écrit
ailleurs: Celui qui déclare demeurer dans le Christ doit marcher, lui aussi,
comme lui-méme a marché, 1 lo 2,6»''4. La deuxieéme expression: servir le
Sezgneur présente par contre plus de difficultés et, apres avoir écarté une

.interprétation erronée, le prédicateur ’éclaire finalement en faisant
appel a la parole de Jésus qui définit sa mission en opposant les deux
verbes étre servi et servir, mais il utilise auparavant tout un jeu de citations
et d’allusions scripturaires qui lui permettent d’exposer a quel sommet
I’exemple du Christ peut entrainer ceux qui le suivent: «§’il offre du
pain a celui qui a faim, (celui qui imite le Christ) doit le faire par
miséricorde et non par vanité, ne chercher la rien d’autre que 'ceuvre
bonne si bien que sz main gauche ne sait pas ce que fait sa main droite,
Mt 6,3, pour que toute intention de cupidité soit étrangere a 'ceuvre de
la charité. Celui qui sert ainsi sert le Christ, et c’est a juste titre qu’il lui
sera dit: Quand tu 'as fait a I'un des plus petits d’entre les miens, c’est a moi
que tu ['as fait, Mt 25,40. Celui qui accomplit 4 cause du Christ, non
seulement ce qui reléve de la miséricorde corporelle, mais encore toutes
les ceuvres bonnes, et elles seront bonnes en effet puisque /a fin de la Loi
est le Christ pour le salut de tout croyant, Rm 10,4, est serviteur du Christ,
jusqu’a cette ceuvre de grande charité qui consiste a donner sa vie pour ses
freres, cf. I 1o 3,16: c’est la en effet donner sa vie aussi pour le Christ
puisqu’il dira aussi 4 cause de ses membres: Quand tu I’as fait pour eux,
¢’est pour moi que tu 'as fart. C’est en raison d’une telle ceuvre en effet que
lui-méme a daigné se faire et s’appeler serviteur quand il dit: De méme

"2 Tract., 26,1, avec la note complémentaire 53: « La Grdce qui est le pain descendu du
ciel »; BA 72, pp. 482-484; 800-804.

'3 Tracr., 51,11.

"W Tract., 51,12.



Le sens de 'unité des Ecritures 335

que le Fils de [’bomme n’est pas venu pour étre servi, mais pour servir et donner
sa vie pour beaucoup, Mt 20,28. Chacun est par conséquent serviteur du
Christ par ce qui fait aussi du Christ un serviteur»!!>.

Choisis entre beaucoup d’autres, ces quelques exemples me parais-
sent suffisamment révélateurs. Ils nous montrent, par la pratique méme
d’Augustin, que le recours a I’Ecriture, et a toute I’Ecriture, est un
principe fondamental de son exégese dans ces 54 sermons. Pour lui, en
effet, ’Ecriture une et diverse est un seul grand Livre dans lequel Dieu
nous parle et de lui et de nous, de ce qu’il a fait pour nous et préparé pour
nous et des relations de confiance et d’obéissance, d’espérance et
d’amour qu’il nous faut avoir avec lui. La totalité de cette Parole de Dieu
n’est donc pas contenue dans un seul des livres de ’Ecriture, pas méme
dans ’Evangile de Jean malgré toute la hauteur de sa contemplation,
mais elle se trouve disséminée en chacun, et I’Evangile de Jean ne
trouve son sens et n’acquiert toute sa résonance théologique et spiri-
tuelle que si I’on sait découvrir sa cohérence, parfois mystérieuse, avec
tous les autres livres qui le complétent et dont il est solidaire.

CONCLUSION

On se rend compte, au terme de cette évocation, qu’on ne peut pas
parler de ’exégese d’ Augustin au sens strict qu’on donne aujourd’hui 2
ce terme. Le prédicateur s’attache pourtant de trés pres au texte qu'’il
commente pour en préciser le sens en examinant ses mots avec leur
construction et leur ordre, mais il se situe d’emblée au centre de la foi:
c’est la Parole de Dieu qu’il entend expliquer aux fidéles qui I’écoutent
et c’est la foi de ’Eglise qui sert de critére 4 son interprétation'!¢; son
commentaire part du texte et suit le texte, mais, comme on a pu le voir
par les exemples que j’ai choisis, il se fait théologique et spirituel pour
devenir une nourriture a I’intention des fideles qui ont 2 vivre de la foi
et, en ce sens, il a encore beaucoup a nous apprendre aujourd’hui.

15 Tract., 51,12, avec la note complémentaire 67: Susvre le Christ, c’est U'imiter en
servant les antres; BA 73.

116 A propos de la lecture des textes christologique, cf. 7ract., 18,2; 36,2, avec la note
complémentaire 11: La « regula sana catholica»; BA 72, pp. 122-124; 731-732.



336 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatriéme Evangile

Par sa méthode d’exégése qui réduit I’Evangile de Jean a n’étre que
’'un des livres de I'unique Ecriture, 'une des expressions de la Parole de
Dieu dans sa totalité, le prédicateur lui enléve de sa singularité pourtant
si frappante comme il prive I’histoire religieuse de sa diversité; il sou-
ligne tres fort par contre et I'unicité du salut et 'unité fondamentale a
travers le temps, et jusque dans son contenu méme, pense-t-il, de la foi
dans le Christ Médiateur!!’.

C’est le Christ Sauveur en effet qui donne a I’Ecriture sa cohérence
interne et son unité, mais il faut I’y découvrir en chacun de ses livres.
«Lis tous les livres des Prophetes, affirme le prédicateur, si tu n’y
apercois pas le Christ, que peux-tu trouver de plus dénué de saveur et de
sens? Comprends-y le Christ, non seulement ta lecture a de la saveur,
mais encore elle tenivre, élevant ton esprit au dessus du corps de telle
sorte quoubliant le passé tu te tendes vers ce qui est en awant, cf.
Phil 3,13» 118, «Considérons, dit-il encore, I’Ecriture divine comme le
champ ou nous voulons bitir; ne soyons pas indolents, ne nous arrétons
pas a la superficie, creusons en profondeur jusqu’a ce que nous arrivions
au rocher, e# le rocher était le Christ, 1 Cor 10,4»119,

Cette derniere recommandation nous aide 4 comprendre pourquoi,
désirant expliquer longuement la Parole de Dieu aux fideles d’Hippone,
’évéque entreprend par deux fois de leur commenter a la suite des
chapitres de I’Evangile de Jean. En commentant cet Evangile qui pré-
sente si nettement le Christ dans toute la dimension de son mystére et
avec toute ’ampleur du salut qu’il apporte, il se place donc d’emblée au
centre de I’Ecriture et son explication est tout ensemble théologique et
spirituelle parce que c’est le vrai Christ qu’il veut précher et faire
connaitre afin de le faire aimer et de le faire désirer.

Il manquerait cependant un trait essentiel A cette esquisse déja trop
rapide si je n’ajoutais pas encore ce qui me parait étre le paradoxe
d’ Augustin au sujet des Ecritures. Depuis sa conversion, depuis surtout
qu’il est devenu prétre, il n’a cessé de lire, de méditer, d’étudier I’Ecri-
ture, commentant ou glosant certains de ses livres, préchant sur ses
textes, et, bien qu’il sache ses limites présentes, qu’elle est pareille

117 ¢ Nos credimus Dominum Iesum Christum natum ex uirgine, uenisse in carne,
passum esse, resurrexisse, in caclum adscendisse... In eius fidei societate nobiscum et illi
patres qui crediderunt de uirgine nasciturum, passurum, resurrecturum, in caelum ad-
scensurum », 7ract., 45,9, avec la note complémentaire 46: La permanence de la foi chré-
tienne a travers le temps; BA 3.

U8 Tract., 9,3; BA 71, p. 510.

19 Tract., 23,1; BA 72, p. 352.



Le sens de 'unité des Ecritures 337

seulement a la rosée qui rafraichit le sol et que sa nécessité n’est que
provisoire, il n’en poursuit pas moins son énorme travail jusqu’au bout,
avec tout 'amour de son cceur et toute I’acuité de son intelligence; la
Bible pourtant n’est pour lui qu’une lampe pour éclairer nos pas dans la
nuit de ce siecle; elle n’est comme 'eucharistie qu’une nourriture pour
notre route, elle appartient au monde des signes et elle disparaitra tout
entiere quand surviendra la réalité, quand succédera 2 la foi la vision
méme de la Parole qui est la Lumieére.

«Quand notre Seigneur Jésus Christ sera venu et que, comme le dit
Papétre Paul, il aura éclairé ce qui est caché dans les ténébres et rendu
manifestes les pensées des caurs pour que chacun regoive de Dieu sa lonange,
1 Cor 4,5, alors en présence d’un pareil Jour les lampes ne seront plus
nécessaires; on ne nous lira plus le Prophéte, on n’ouvrira plus le livre
de I’Apétre, nous ne recherchons plus le témoignage de Jean, nous
n’aurons plus besoin méme de I’Evangile. Disparaitront par conséquent
toutes les Ecritures qui étaient allumées pour nous comme des lampes
dans la nuit de ce siecle pour que nous ne restions pas dans les ténébres.
Quand elles auront toutes été enlevées pour qu’elles ne brillent plus
pour nous comme si nous en avions encore besoin et quand les hommes
de Dieu eux-mémes qui en ont été pour nous les ministres verront avec
nous cette vraie et éclatante Lumiére, donc, quand ces secours auront
été écartés, que verrons-nous? Qu’est-ce qui sera la nourriture de notre
esprit? Qu’est-ce qui fera la délectation de notre regard? D’ou provien-
dra cette joie que ['wil n’a pas vue, que 'oreille n’a pas entendue, qui n’est pas
montée au ceur de I’homme, 1 Cor 2,9? Que verrons-nous? Je vous en
supplie, aimez avec moi, courez avec moi par la foi; désirons la patrie
d’en haut, soupirons apres la patrie d’en haut, prenons conscience que
nous sommes ici des pélerins. Que verrons-nous alors? Que I’Evangile
maintenant le dise: Au commencement était la Parole, et la Parole était
auprés de Dieu, et la Parole était Dieu, o 1,1. Tu viendras 4 la Source d’ou
une rosée s’est répandue pour toi; alors que ses rayons étaient envoyés
obliquement et par réfraction a ton cceur empli de ténebres, tu verras la
Lumiere elle-méme dans sa réalité... Jean le dit lui-méme: Nowus sommes

Jfils de Dieu, et ce que nous serons n’est pas encore apparu; nous savons que,
lorsqu’il apparaitra, nous serons semblables a lui parce que nous le verrons tel
qu’il est, 1 1o 3,2»'20,

120 Tract., 35,9 ; voir la note complémentaire 5: La vision du Verbe et la disparition des
Ecritures; BA 13; cf. Tract., 22,2; BA 72, pp. 316-318.



338 L’exégese de saint Augustin prédicateur du quatrieme Evangile

D’un mot, enfin, je voudrais rappeler que, pour Augustin, c’est la
charité qui est la clef des Ecritures comme elle en constitue toute la
substance. «La charité définie par I’Apétre a deux préceptes, celui de
'amour de Dieu et celui de ’'amour du prochain. Ne cherchez rien
d’autre dans les Ecritures, que personne ne vous prescrive autre chose.
Dans tout ce qui est obscur dans les Ecritures la charité se trouve cachée,

121 Te docteur de la

dans tout ce qui est clair elle se trouve 4 découvert»
charité pouvait donc déja écrire dans les premiers temps de son épis-
copat: «Quiconque s’imagine avoir compris les Ecritures divines ou une
partie d’entre elles sans édifier par cette compréhension cette double
charité envers Dieu et envers le prochain ne les a pas encore com-

prises»?2,

121 en. Ps. 140,2; PL 37, 1816.
122 doctr. chr. 1,36,40; CCL 32, p. 29; cf. ¢p. 55,21,38; CSEL 44, p. 212.



	L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Évangile

