
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Évangile

Autor: Berrouard, Marie-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marie-François Berrouard

L'exégèse de saint Augustin prédicateur
du quatrième Evangile

Le sens de l'unité des Ecritures

Les 124 Tractatus in Iohannis Euangelium ont toujours été considérés

comme l'une des œuvres maîtresses de saint Augustin, et pourtant c'est
seulement depuis une vingtaine d'années que nous avons commencé à

être au clair sur l'histoire de leur composition. Il est pratiquement admis

par tous aujourd'hui que cet ensemble monumental qui a longtemps été

tenu pour homogène est formé en réalité de trois grandes sections1.
Les Tractatus 1—16, qui commentent les quatre premiers chapitres de

l'Evangile de Jean, ont été prêchés à Hippone entre décembre 406 et la

fin mai ou le début de juin 40 72, les douze premiers s'intercalant entre

* Cet article fut une contribution au cycle de conférences pour le XVIe centenaire de
la conversion de saint Augustin, présentée à l'Université de Fribourg (Suisse) le 28 janvier
1987.

1 Déjà en 1933, S. Zarb divisait les Tractatus en deux collections, séparées par un
intervalle de quelques années : les Tract. 1-54 avaient été prêchés à Hippone entre le
16 mars et le 23 novembre 413; les Tract. 55—124 avaient été dictés en418, durant un long
séjour d'Augustin à Carthage, Chronologia Tractatuum s. Augustini in Evangeliumprimamque
Epistulam Ioannis Apostoli, dans Angelicum, 1933, pp. 50—110. L'édition du Corpus Chris-
tianorum reproduit, pour les 54 premiers Tract., les dates qui étaient indiquées par S.

Zarb.
Le tournant décisif n'est pris cependant qu'avec le livre d'A.-M. La Bonnardière,

qui a le courage de «couper en plusieurs tronçons» l'ensemble des Tractatus: les Tract.
1—16 prêchés durant l'hiver 406—407, les Tract. 17—23 prêchés après 418, les Tract. 24—54

prêchés à quelque temps de précédents, peut-être « au cours de l'automne et de l'hiver
419—420 ou 420—421 », et les Tract. 55—124 postérieurs à 419—420, Recherches de chronologie

augustinienne, Paris, 1965, pp. 117 et 87.
2 Augustin était présent au concile de Carthage le 13 juin; Concilia Africae; CC 149,

pp. 214; 217.



312 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

les Enarrationes in psalmos 119—1333, les quatre autres faisant suite aux
dix Homélies sur l'Epître de Jean4.

Les Tractatus 17—19 et 23—54, qui commentent les chapitres 5 à 12

du quatrième Evangile, ont été aussi prêchés à Hippone, mais sept ans

plus tard, me semble-t-il5, donc, approximativement, entre la mi-juillet
et la mi-octobre ou la mi-novembre 4146.

Les Tractatus 20—22 qui se lisent dans toutes les éditions forment un

groupe indépendant7 ; ils ne peuvent pas en effet avoir été prêchés dans

le même temps que les 35 sermons, car ils présentent des exégèses
différentes8 et ils manifestent une connaissance de l'Arianisme qu'Augustin

ne possédait pas en 4149 et qu'il a acquise en lisant pour la

3 Cf. M. Le Landais, Deux années de prédication de saint Augustin. Introduction à la
lecture de l'In Ioannem, dans Etudes augustiniennes, Paris, 1953, pp. 9—35.

4 Cf. ep. Io. tr., prol. ; SC 75, p. 104; A.-M. La Bonnardière, op. tit., pp. 19-62;
M.-F. Berrouard, Homélies sur l'Evangile deJean, I-XVI, Paris, 1969, BA 71,pp. 29—36;
La date des Tractatus I-LIVin Iohannis Euangelium de saint Augustin, dans Rech Aug, VII,
Paris, 1971, pp. 107—119 ; S. Poque, Trois semaines deprédication à Hippone enfévrier-mars
407. Le Tractatus in Iohannis Euangelium XI et l'appel aux catéchumènes, ibid., pp. 169—

187.
5 Cf. M.-F. Berrouard, La date des Tractatus I-LIV..., dans Rech Aug, VII, pp. 119—

168 ; Homélies sur l'Evangile de Jean, XVII-XXXIII, BA 72, Paris, 1977, pp. 9-41.
6 II est assez facile de déterminer à quel moment a commencé cette série de 35

sermons puisque le huitième, le Tract. 27, a été prêché le 10 août, le jour de la fête de saint
Laurent, cf. Tract., 27,10 et 12 ; BA 72, pp. 558 ; 562 ; 564. On ne peut que conjecturer par
contre en quel mois elle s'est terminée. Les indications chronologiques d'Augustin
permettent de relever huit groupes d'homélies qui se sont succédé à un jour d'intervalle, les

Tract. 17-18, 19-23, 24-25, 28-29, 38-39, 45-46, 49-50, 51-52, et même quatre homélies

qui ont été prêchées en quatre jours, les Tract. 34—37. Ses renvois d'une homélie à

l'autre manifestent, d'autre part, que tous ces Tractatus constituent un tissu assez serré et
qu'ils ont été prêchés dans un temps relativement restreint puisque, dans le dernier, le

prédicateur renvoie ses auditeurs à des explications qu'il leur a données aux Tract.
40,29,23 et 19. On aboutit pour l'ensemble à un total de trois mois ou de quatre selon que
l'on suppose un rythme régulier de trois ou de deux prédications par semaine. Je précise
que, de tous ces sermons, il n'y en a que deux dont on soit sûr qu'ils ont été prêchés un
dimanche, les Tract. 37 et 46, cf. Tract., 38,1 ; 47,1 ; voir La date des Tractatus I-LIV...,
pp. 121-130.

7 Cf. D. F. Wright, Tractatus 20-22 ofSt. Augustine's in Iohannem, dansJThS, 1964,

pp. 317—330 ; The Manuscripts ofSt. Augustine's Tractatus in Euangelium Iohannis. A
Preliminary Survey and Check-List, dans Rech Aug, VIII, Paris, 1972, pp. 80—106; M.-F.
Berrouard, La date des Tractatus I-LIV..., pp. 119—121 ; BA 72, pp. 12-18.

8 Cf. La date des Tractatus I-LIV..., pp. 148—156 ; voir les notes complémentaires 9 :

Le repos de Dieu au septièmejour, prophétie du Christ, et 20 : Le sacrement du sabbat, figure du

repos éternel; BA 12, pp. 728—729; 749-751.
9 Cf. La date des Tractatus I-LIV..., pp. 144—148 ; 157-159 ; BA 72, pp. 42-45 ; voir

la note complémentaire 7: ce qu'Augustin connaît de l'Arianisme au temps des 35 sermons,



Le sens de l'unité des Ecritures 313

première fois un livret arien, le Sermo Arianorum, dont nous savons
maintenant qu'il lui a été envoyé à l'automne 41910. C'est assez

tardivement, semble-t-il, que dans la plupart des manuscrits ces trois Trac-

tatus ont été insérés, et non sans un désordre tout à fait anormal, entre les

Tractatus 19 et 23 qui commentent les mêmes versets évangéliques, Io
5,19—3011.

Reste la troisième section, les Tractatus 55—124 qui expliquent les

neuf derniers chapitres du quatrième Evangile. Depuis plus de

cinquante ans, les interprètes d'Augustin se demandaient si ces 70 Tractatus,

si différents des autres par leur brièveté comme par leur ton12,
avaient été prêchés ou dictés13. Je pense, pour ma part, que nous avons
maintenant la réponse à cette question dans l'une des lettres d'Augustin
récemment découvertes14. Répondant le 1er décembre 419 à son disciple

et ami, l'évêque Possidius de Calama, il lui énumère toutes les

œuvres qu'il vient de dicter depuis leur retour de Carthage, le 11

septembre, et il termine par ces quelques lignes: «Pour faire aussi ce qui
reste sur l'Evangile de Jean, j'ai déjà commencé à dicter des tractatus
populäres, qui ne sont pas très longs et qui doivent être envoyés à

Carthagç... J'en ai déjà dicté six, car j'ai particulièrement consacré à cette
tâche les nuits des samedis et des dimanches»15. Tractatuspopuläres, écrit

dans Homélies sur l'Evangile deJean, XXXIV-LIV; BA 73. Je me permettrai plusieurs fois
de renvoyer à ce volume qui n'est pas encore publié, mais dont le manuscrit est confié à

l'éditeur.
10 Cf. M.-F. Berrouard, L'activité littéraire de saint Augustin du 11 septembre au 1er

décembre 419 d'après la Lettre 23*A à Possidius de Calama, dans Les lettres de saint Augustin
découvertes parJohannes Divjak, Paris, 1983, p. 310.

11 Cf. D.-F. Wright, The Manuscripts oj St. Augustine's Tractatus in Euangelium
Iohannis...; pp. 80—106.

12 On n'y sent jamais en particulier qu'Augustin est aux prises avec un auditoire qu'il
entend convaincre et toucher et qui manifeste ses réactions.

"Dom Huyben fut le premier, semble-t-il, à affirmer que les Tract. 55—124

« n'avaient pas été prononcés devant le peuple, mais rédigés en chambre », De sermoenen

over het Evangelie van Johannes. Bijdrage tot de chronologie van Augustinus' werken, dans
Miscellanea augustiniana, Rotterdam, 1930, pp. 265—267. Il a été suivi par Dom de Bruyne,
Une liste de lectures tirées des « Tractatus sancti Augustini in evangelium Iohannis» à Rome au
IX' siècle, dans RB, 1931, p. 247, par S. Zarb, Chronologia Tractatuum..., dans Angelicum,
1933,pp. 76—81,etparG. Bardy, Tractare, tractatus, dansRechSR, 1946,pp. 229-230. M.
Le Landais s'est élevé au contraire contre cette opinion, soutenant à l'inverse que « la
dernière partie de l'In Joannem se compose de vrais sermons », Deux années de prédication
de saint Augustin..., pp. 36-48.

14 Cf. L'activité littéraire de saint Augustin..., pp. 314—318.
15 ep. 23*A,3,6—7; CSEL, 88, p. 123. L'édition critique de ces lettres doit paraître

cette année, avec traduction française et commentaires.



314 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

Augustin : on sait que, dans toute son œuvre, il emploie beaucoup plus
rarement tractatus que sermo, mais qu'il donne pratiquement aux deux

mots la même signification; il me paraît d'autant plus significatif de

relever que c'est pourtant ce terme inhabituel qu'il choisit, dans la

première phrase du Tractatus 55, pour désigner ce sermon et ceux qui
vont le suivre16. D'autre part, en qualifiant ces tractatus de populäres, il
entend préciser qu'ils sont destinés au peuple chrétien, c'est-à-dire qu'ils
sont dictés, non pas pour être lus en privé, mais «pour être prêchés à la

communauté des fidèles réunis dans l'église»17.
Ce survol rapide nous avertit donc que les recherches actuelles nous

présentent les 124 Tractatus, non plus comme un ensemble d'une seule

coulée, mais comme un ensemble composite, formé, d'une part, de
54 sermons, mais qui n'ont pas été prêchés dans les mêmes années, et,
d'autre part, de 70 Tractatus qui ont été dictés à partir de la fin de

419.

Avec leurs trois strates d'époques si différentes, les 54 sermons nous
offrent un terrain d'investigation à la fois limité et varié pour étudier
l'exégèse d'Augustin. Ce sont des sermons, c'est-à-dire qu'ils ont été

effectivement prêchés par Augustin ; tachygraphiés pendant qu'ils
étaient prêchés, ils ont été publiés tels qu'ils ont été tachygraphiés, sans

que le prédicateur paraisse même en avoir fait la révision18.
Ce sont des sermons, et on ne peut pas confondre l'exégèse du

prédicateur qui parle à des fidèles et celle du commentateur qui écrit

pour des lecteurs. Les exigences n'en sont pas moindres pour autant : le

prédicateur n'est pas «un raisonneur» qui procède à coups d'argumentations19,

mais il est au service de la Parole comme il est au service des

sacrements20 ; se tenant en médiateur entre le texte qu'il vient de faire

16 «Cena Domini secundum Iohannem, adiuuante ipso, debitis est explicanda trac-
tatibus et ut nobis posse donauerit explananda», Tract., 55,1 ; PL 35, 1784.

11 Cf. C. Mohrmann, Praedicare, Tractare, Sermo, dans Etudes sur le latin des chrétiens,

II, Roma, 1961, p. 71.
18 Je pense en effet que, si Augustin avait révisé le texte de ces tachygraphiés, il

n'aurait pas manqué de modifier la construction de certaines de ses phrases pour y intégrer
les longues incidentes qui les coupent ou même, parfois qui les brisent, incidentes qui se

comprennent dans le rythme d'une conversation comme un sermon, mais qui ne peuvent
que dérouter un lecteur, cf. Tract., 1,9 ; 5,5 ; 7,17; 19,9 ; 19,17; 23,3 ; BA 71, pp. 146 ; 300 ;

444; 72, pp. 176-178; 212-214; 358-360.
19 Cf. Tract., 19,15; BA 72, p. 204.
20 « ministri uerbi et sacramenti », ep. 228,2 ; CSEL 57, p. 485. Peu de temps après son

ordination, dans la lettre qu'il écrivait à son évêque pour lui demander de lui accorder un



Le sens de l'unité des Ecritures 315

lire et les fidèles qui l'ont entendu, il sait que sa parole ne tire son
autorité que de la Parole de Dieu qu'il commente et qu'il a commencé

par écouter lui-même dans la prière et la réflexion ; sa préoccupation est

donc, avec le secours de la grâce, de rester fidèle à cette Parole qui le

dépasse, mais dont il ne doit pourtant ni évacuer le mystère, ni atténuer
la profondeur, ni taire les exigences.

Confronté à cette Parole mystérieuse, mais non hermétique, qu'il lui
faut tout d'abord chercher à pénétrer, le prédicateur doit ensuite la dire à

ceux qui sont, tout comme lui, dépassés par elle parce qu'ils ont été tirés
de la même argile21, et il doit la dire «pour que tous ou, du moins, pour
que beaucoup comprennent»22. Il sait assurément que c'est le Maître
intérieur, seul, qui peut donner au cœur de comprendre23; il sait aussi

que l'intelligence peut aller parfois au delà des mots dans la saisie des

réalités divines24 ; il n'en éprouve pas moins douloureusement le décalage

des mots qu'il profère par rapport au mystère qu'ils ont à exprimer:
«Même si je comprends peut-être quelque chose, par quelles paroles
puis-je le communiquer à vos cœurs? Quelle voix pourrait suffire? A
quelle éloquence avoir recours Quelles forces pourraient comprendre
Quel talent pourrait dire?»25. A ce tourment s'ajoute «le labeur» même
de la prédication26, car celui qui parle doit rester sans cesse en éveil pour
susciter l'intérêt, rappeler l'attention, exiger une application plus grande,

noter les réactions de son auditoire, voir s'il a compris ou s'il a besoin

au contraire d'une explication plus longue27.

peu de temps pour la prière et l'étude des Ecritures, Augustin donnait déjà cette définition
du prêtre: «celui qui dispense au peuple comme ministre le sacrement et la Parole de

Dieu»; ep. 21,3; CSEL 34, p. 51.
21 Cf. Tract., 48,11.
22 Tract., 34,1.
23 « Moi, j'ai parlé à vos oreilles pour que vous entendiez ; qui a parlé à votre cœur pour

que vous compreniez?... L'intelligence est le don de Dieu», Tract., 40,5; cf. Tract., 1,7,

avec la note complémentaire 4: «Le Maître intérieur»; BA 71, pp. 140-142; 839—840;
Tract., 20,3; 22,1 ; 26,7; 54,8; BA 72, pp. 232; 316; 498-500.

24 « Il arrive que la parole s'arrête alors même que l'intelligence progresse », Tract.,
19,1 ; BA 72, p. 159.

25 Tract., 38,9; cf. Tract., 1,1 ; 17,14; BA 71, p. 128; 72, p. 106.
26 Tract., 19,17; BA 72, pp. 212-214.
27 «Je vois qu'il faut m'expliquer plus complètement», remarque par exemple le

prédicateur, Tract., 39,8 ; il reprend donc son explication jusqu'à ce qu'il puisse conclure à

la fin de son développement : «Je vois que vous avez compris et je m'en réjouis », Tract.,
39,8.



316 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

Pour terminer ces préliminaires, j'ajoute enfin que ces 54 sermons
constituent un commentaire continu des douze premiers chapitres du

quatrième Evangile. Augustin attache à ces explications qui se

poursuivent au rythme de deux ou trois sermons par semaine une valeur
toute particulière pour la foi des fidèles. «Il est bon, frères, que nous
expliquions comme nous le pouvons le texte des saintes Ecritures, et
surtout celui du saint Evangile, d'un bout à l'autre, sans en omettre
aucun passage, nous en nourrissant nous-mêmes selon notre capacité et

vous servant comme ministres ce dont nous tirons, nous aussi, notre

propre nourriture»28. Il suffit du reste de comparer nos 54 Tractatuset la

quarantaine de sermons qui nous ont été conservés sur telle ou telle
péricope de l'Evangile de Jean pour remarquer que le prédicateur ne
donne pas la même signification aux uns et aux autres, ne manifestant

pas dans ces sermons occasionnels le même souci de commenter tout le

texte qui a été lu29.

J'avais pensé tout d'abord souligner un aspect de l'exégèse d'Augustin

qui ne me paraît pas suffisamment pris en compte, son respect de la
lettre et l'attention minutieuse qu'il porte aux mots. Mais, alors même

qu'elle s'enracine dans de tout autres motifs, ce n'est là rien d'autre que
l'application à l'Ecriture d'une méthode qui s'imposait à tout grammairien

pour expliquer un texte. Je crois donc que je dégagerai un principe
plus fondamental et plus caractéristique en essayant de montrer
comment, dans ces 54 Tractatus, le commentaire d'Augustin est mené,
éclairé et enrichi à l'aide, à la lumière et avec l'apport de toutes les

Ecritures.

Malgré toute sa sublimité en effet, l'Evangile de Jean n'est que l'un
des livres de l'Ecriture, et l'Ecriture avec tous ses livres ne forme qu'un
seul livre dont Dieu est l'auteur principal et qui possède son langage

propre. Ce livre multiforme et pourtant unique tient son unité de sens

28 Tract., 2,1 ; BA 71, p. 171 ; cf. Tract., 7,3; 11,1 ; 13,1 ; ibid., pp. 410; 582; 668.
29 Augustin consacre, par exemple, deux longs Tractatus au récit des noces de Cana,

les Tract. 8 et 9 : dans le premier, il explique ce que signifient la présence du Seigneur à ces
noces et la réponse qu'il fait à sa mère ; dans le second, il dégage les mystères qui sont
cachés dans le fait sous le voile des symboles. Le Sermon 123, qui suit la même lecture
évangélique, a peut-être été prêché au cours d'une liturgie eucharistique, car il est beaucoup

plus court, mais il n'est qu'une méditation sur l'humilité du Christ qui s'est fait
homme pour nous guérir de l'orgueil et devenir notre chemin vers Dieu ; il évoque le
miracle uniquement pour le mettre en contraste avec le refus que Jésus oppose au tentateur
de changer en pains les pierres du désert, PL 38, 684—686.



Le sens de l'unité des Ecritures 317

du dessein que Dieu dans son amour a conçu pour les hommes et qu'il
leur révèle par toutes ses paroles, l'Ancien Testament annonçant le
Sauveur qui devait venir, le Nouveau proclamant qu'il est venu30.

Puisqu'il est impensable que «la Vérité puisse se contredire», il faut en
conclure qu'il règne «le plus parfait accord» entre toutes les paroles
contenues dans ces multiples livres31, qu'elles soient dites en clair ou
qu'elles s'expriment en symboles, dans une similitude ou dans un récit.
Il s'ensuit que tout livre de l'Ecriture doit s'expliquer d'abord par
l'Ecriture qui forme son contexte et dont il n'est lui-même qu'une
expression. Une part du travail de l'exégète consiste dès lors à manifester
et à approfondir le sens du passage qu'il commente en l'expliquant ou en
l'orchestrant à l'aide des harmoniques qu'il trouve dans d'autres passages

de la même Ecriture.

I. Le recours à l'Evangile de Jean

Il est tout naturel cependant que l'Evangile de Jean dont il médite
douze chapitres devant les fidèles reste pour Augustin le contexte le plus
immédiat auquel il se réfère, et il le fait d'autant plus spontanément qu'il
retrouve dans plusieurs de ses formulations des supports scripturaires de

sa christologie et de sa sotériologie.
Dans cet ensemble de prédications sur le Christ32, les versets 1 et 14

du prologue tiennent évidemment la première place parmi les références

du prédicateur. «L'évangéliste Jean, explique-t-il en effet, ...reposait
(à la Cène) sur la poitrine du Seigneur... pour y boire les secrets de sa plus
haute sagesse et pour redire fructaret) dans son Evangile ce qu'il avait bu
dans son amour»33. Ainsi ouvre-t-il son livre en proclamant que le Verbe

était au commencement, qu'il était auprès de Dieu et qu'il était Dieu, cf.

Io 1,1, avant d'annoncer que le Verbe s'est fait chair, Io 1,14. En affir-

30 Cf. Tract., 45,9.
31 Tract., 19,7; BA 72, p. 174.
32 Cf. Introd. : Une série de sermons sur le Christ ; BA 71, pp. 64—77 ; Introd. : Des sermons

sur le Christ et son œuvre de salut ; BA 73.
33 Tract., 20,1 ; BA 72, p. 224. Augustin souligne à plusieurs reprises dans nos

sermons l'importance qu'il attache à cet épisode de la dernière Cène, Tract., 1,7 ; 16,2; 18,1 ;

36,1; BA 71, pp. 140; 816; 72, p. 116.



318 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

mant ainsi, dès sa première page, l'éternelle divinité du Verbe et son
incarnation, il définit les deux pôles du mystère du Christ, «si bien qu'il
fait connaître à toutes les nations, non seulement l'incarnation du Fils de

Dieu, sa passion et sa résurrection, mais encore ce qu'était avant
l'incarnation le Fils unique du Père, le Verbe du Père, coéternel à celui qui
l'engendre, égal à celui qui l'a envoyé, mais qui s'est abaissé dans cette
mission même de telle sorte que le Père soit plus grand que lui, Io
14,28»34.

Reconnaissant dans ces deux versets une expression de la foi de

l'Eglise, il est donc tout naturel que le prédicateur les associe nombre de

fois afin de faire pressentir aux fidèles le mystère de celui qu'il leur
prêche et qui est tout ensemble Dieu et homme35. C'est à eux qu'il fait
appel, par exemple, pour commenter «les mystères» qu'il découvre dans

ce verset de la péricope de la Samaritaine :Jésus, fatiguéparla route, s'était
assis au bord du puits, Io 4,6.

«Déjà commencent les mystères, enchaîne le prédicateur après avoir
relu le verset dans son codex. Car ce n'est pas sans raison que Jésus est

fatigué, car ce n'est pas sans raison qu'est fatiguée la Force de Dieu, cf.
1 Cor 1,24, car ce n'est pas sans raison qu'est fatigué celui qui refait les

forces des fatigués, car ce n'est pas sans raison qu'est fatigué celui dont
l'abandon cause notre fatigue, dont la présence nous rend forts. Jésus

cependant est fatigué, et il est fatiguépar la route... Nous trouvons Jésus

qui est la Force même et nous trouvons Jésus qui est faible, Jésus fort et
faible, fort car au commencement était le Verbe, et le Verbe était auprès de

Dieu, et le Verbe était Dieu; il était au commencement auprès de Dieu,
Io 1,1—2. Veux-tu voir à quel point ce Fils de Dieu est fort? Toutpar lui a

étéfait et sans lui rien n'a étéfait, Io 1,3, et sans peine il a tout fait. Qu'y
a-t-il donc de plus fort que celui par qui, sans peine, tout a été fait
Veux-tu connaître sa faiblesse Le Verbe s'estfait chair et il a habitéparmi
nous, Io 1,14. La force du Christ t'a créé, la faiblesse du Christ t'a recréé.
La force du Christ a donné l'existence à ce qui n'était pas, la faiblesse du
Christ a préservé de la mort ce qui était V6. Jésus est fatiguépar la route,

précise l'Evangéliste, et le prédicateur explique que «la route qu'il a

34 Tract., 36,1 ; voir la note complémentaire 8:«Lamission du Filsestson incarnation » ;
BA 73.

35 Cf. Tract., 3,15; 7,1; 10,3; 12,10; 13,4; 16,7; 18,2; 19,15; 21,9; 23,6; 26,8; 40,4;
42,8 ; 47,6 ; 47,10 ; BA 71, pp. 238 ; 406 ; 554 ; 678 ; 832; 72, pp. 122 ; 204-206 ; 290 ; 368 ;
502.

36 Tract., 15,6; BA 71, pp. 763-765.



Le sens de l'unité des Ecritures 319

parcourue, c'est la chair qu'il a assumée pour nous» et qui a permis à

celui qui est partout de venir jusqu'à nous37.

Sans citer les deux versets, Augustin n'en reprend parfois que les

mots pour justifier son commentaire: ainsi explique-t-il qu'aux Juifs qui
lui demandent: Où est ton père? Io 8,19, Jésus qui est le Verbe et qui est

chair peut répondre tout ensemble et sans aucune contradiction et qu'ils
le connaissent et savent d'où il est, Io 7,28, et qu'ils ne le connaissent pas,
Io 8,19 38.

Il est évident, d'autre part, que pour les besoins de son exégèse il
suffit d'autres fois au prédicateur de recourir à un seul des versets ou à ses

mots: par exemple, il n'invoque que Io 1,1 pour expliquer, soit que le

Fils, étant Dieu, réclame d'être honoré comme le Père, Io 5,23 39, soit que
Jésus, étant la Parole du Père, peut déclarer paradoxalement que celui qui
l'écoute croit au Père qui l'a envoyé, Io 5,2440, et que son enseignement n'est

pas à lui, mais qu 'il est de celui qui l'a envoyé, Io 7,16 41. Il ne cite à l'inverse

que Io 1,14 pour expliquer le titre de Fils de l'homme par lequel Jésus se

désigne42, car, avec l'ensemble des Pères, il ne voit en ce titre que
l'affirmation de la pleine réalité de la nature humaine du Christ43.

Un autre verset du prologue se trouve abondamment cité dans les

54 sermons, Io 1,3. S'il entend rappeler implicitement, contre les

Manichéens, que le salut ne contredit pas la création puisque le Christ, «né
de Dieu pour nous créer, est né d'une femme pour nous recréer»44, ses

citations sont utilisées de diverses manières, soit pour évoquer la gran-

37 Tract., 15,8; BA 71, p. 767.
38 Tract., 37,10; cf. Tract., 26,12; 37,1; BA 72, p. 512.
39 Tract., 23,13; BA 72, p. 396; de même, pour commenter la parole du Baptiste:

Avant moi ilétait, Io 1,30, ou les affirmations de Jésus: Il a donné au Fils d'avoir aussi la vie en

lui-même et il lui a donné le pouvoir de faire le jugement parce qu 'il est le Fils de l'homme, Io
5,.26-27; Tract., 4,11 ; 22,10-11 ; BA 71, p. 276; 72, pp. 340-342.

40 Cf. Tract., 19,7; BA 72, p. 174.
41 Cf. Tract., 29,3, avec la note complémentaire 78 : «Mon enseignement n'estpas à moi,

mais de celui qui m'a envoyé» ; BA 72, pp. 598—600 ; 839—841. Io 1,1 est encore cité seul ou
ses mots sont rappelés en commentaire de Io 3,32 et 8,55, Tract., 14,7; 43,15; BA 71,

pp. 732-736.
42 Cf. Tract., 25,10; BA 72, p. 450. De même, pour interpréter le symbole que le

prédicateur découvre dans le geste de Jésus faisant de la boue avec sa salive pour en oindre
les yeux de l'aveugle-né, Io 9,6 ; Tract., 34,9 ; 44,2.

43 «Le Fils de l'homme, c'est le Christ né de la vierge Marie», Tract., 27,4; BA 72,

p. 538; cf. Tract., 19,15; ibid., p. 206.
44 Tract., 2,15; BA 71, p. 202. «Le Créateur de l'homme a daigné être un homme, il

s'est fait ce qu'il avait fait pour que ne périsse pas celui qu'il avait fait», Tract., 36,4; cf.
Tract., 31,5; 38,8; BA 72, p. 646.



320 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

deur, la puissance et l'éternité du Verbe45, soit pour éclairer certaines
affirmations de Jésus sur l'agir du Fils, Io 5,19—21, et démontrer l'unité
d'action du Fils et du Père46, soit pour prouver que, bien que l'Evan-
géliste parle de son heure, Celui par qui tout a étéfait ne pouvait pas être
soumis à une fatalité qui dépendrait de la position et de la révolution des

astres47.

Ainsi, pour Augustin, tout l'Evangile de Jean est-il illuminé par sa

première page qui, après avoir contemplé le Verbe dans sa grandeur,
«l'abaisse ensuite jusqu'à nous pour que nous ne soyons pas effrayés
devant celui qui est haut, mais que nous nous approchions de celui qui
est humble»48. Le prédicateur ne peut dès lors que se référer à plusieurs
des versets du prologue pour présenter le mystère personnel du Christ en
méditant devant les fidèles le texte évangélique qu'il commente. Pour
synthétiser l'action salvifique du Christ sous ses multiples aspects, c'est à

une parole de Jésus qu'il fait appel:Je suis le Chemin, la Vérité et la Vie,
Io 14,6, beaucoup moins souvent d'ailleurs en la citant49 qu'en utilisant
ou en paraphrasant ses mots qui ont pour lui une amplitude de sens

incomparablement plus étendue que pour nous.
Il tient même chacun de ces trois mots, qui commandent trois grands

thèmes johanniques, pour une désignation personnelle. La Vérité est

même tellement pour lui un nom du Christ qu'il introduit certaines de

ses paroles en les rapportant à la Vérité qui parlait à travers lui50; il
consacre de même tout le Tractatus 41 à commenter la promesse: La
Vérité vous rendra libres, Io 8,31, et il explique longuement que c'est le

SeigneurJésus, le seul libre entre les morts, Ps 87,6, qui nous a «délivrés de

la servitude du péché», qu'il est maintenant le Samaritain de la parabole
qui nous conduit à l'hôtellerie de l'Eglise pour y soigner les blessures du

temps présent et qu'il nous accordera enfin dans le Royaume « la liberté
plénière et parfaite»51.

4sCf. Tract., 1,8; 3,4; 8,2; 15,6; 21,5,6,9,14; 22,11 ; 23,7, 13; 25,2; 36,1 ; 38,4; BA
71, pp. 142; 216; 472; 764; 72, pp. 280; 282 ; 290; 304 ; 342; 372; 396; 426.

46 Cf. Tract., 18,5,6,9; 19,1,2,3,5; 20,3,7; 21,1,2,4,10; 23,13; BA 72, pp. 128-134;
144—145; 158; 162; 234; 244; 264; 268-270 ; 276; 292; 394.

47 Cf. Tract., 37,8.
48 Tract., 21,12; BA 72, p. 298.
49 Io 14,6 est cité intégralement aux Tract. 13,4; 22,8; 34,9; 39,7; 45,8; BA 71,

p. 678; 72, p. 332, et en partie aux Tract. 5,1; 8,5; 30,6; BA 71, pp. 292; 478; 72,

p. 628.
50 Cf. Tract., 5,7; 8,11; 10,1 ; 17,14; 20,4; 22,4; 33,5... -,BA 71, pp. 304; 498; 546;

72, pp. 104; 236; 322; 700.
51 Cf. Tract., 41, 5-13.



Le sens de l'unité des Ecritures 321

Dans sa brièveté, le mot dont il commente la réponse de Jésus à

Marthe lors de son arrivée à Béthanie est tout aussi expressif pour le

terme de Vie: «Je suis, dit-il, la Résurrection et la Vie, Io 11,25, la

Résurrection parce que je suis la Vie»52. Il avait affirmé du reste quelques

semaines auparavant: «La Vie éternelle a assumé la mort, la Vie
éternelle a voulu mourir... La Vie a donc assumé la mort afin de tuer la

mort»53.
51 les titres de Vérité et de Vie sont des noms éternels, celui de

Chemin n'est que temporel, car, «demeurant auprès du Père, (le Christ)
est la Vérité et la Vie, mais, en revêtant la chair, il s'est fait le
Chemin»54. «Il s'est fait le Chemin, et le Chemin à travers la mer (symbole
de toutes les agitations de ce siècle), et il a marché sur la mer, cf.

Mt 14,25, pour montrer qu'il y avait un chemin sur la mer»55.
Pour clôre ces réflexions sur Io 14,6, voici enfin un texte synthétique

qui contient la parole même de Jésus : elle est introduite incidemment

pour justifier ce que le prédicateur vient de dire à propos du verbe vivront
dans la dernière phrase du verset qu'il est en train de commenter, mais le

bref commentaire qu'il en fait laisse entrevoir que ses trois mots trouvent

en lui une résonance théologique et spirituelle qui dépasse de loin
ce qu'il en dit: «L'heure vient, affirme Jésus, et c'est maintenant, où les

morts entendront la voix du Fils de Dieu, et ceux qui auront entendu vivront,
Io 5,25. Comment vivront-ils Par la Vie. Par quelle Vie Par le Christ.
Comment prouvons-nous qu'ils vivront de la Vie qui est le Christ?Je
suis, dit-il, le Chemin, la Vérité et la Vie. Veux-tu marcher? Je suis le

Chemin. Veux-tu ne pas être trompé?Je suis la Vérité. Veux-tu ne pas
mourir Je suis la Vie. Voici ce que te dit ton Sauveur : Tu ne peux aller

que vers moi, tu ne peux aller que par moi»56.

Au travers de ces quelques exemples, ce verset et ceux du prologue
apparaissent donc très clairement comme des clés avec lesquelles le

prédicateur entend introduire les fidèles dans la lecture en profondeur
du quatrième Evangile. Cependant, grâce à la connaissance intime qu'il
a de cet Evangile et à l'attention qu'il porte à ses mots, Augustin peut

52 Tract., 49,14.
53 Tract., 26,10; BA 72, p. 504; cf. Tract., 12,11 ; 19,12; 19,13; 48,6; 54,7; BA 71,

pp. 654-656; 72, pp. 190; 194.
54 Tract., 34,9.

"Tract., 2,4; BA 71, pp. 180-182; cf. Tract., 5,3; 13,4; 34,9; ibid., pp.296;
678.

56 Tract., 22,8; BA 72, pp. 330-332; cf. Tract., 13,4; 42,8; BA 71, p. 678.



322 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

aussi rapprocher certains de ses textes afin d'éclairer celui qu'il
commente.

Pour expliquer le témoignage du Baptiste : Celui qui vient du ciel est au
dessus de tous, Io 3,31, il renvoie à la parole de Jésus à Nicodème telle qu'il
la lit dans sa traduction : Personne ne monte au ciel si ce n 'est celui qui est

descendu du ciel, le Fils de l'homme qui est au ciel, Io 3,1351. Il fait appel à Io
10,30 pour prouver que, l'action du Fils étant inséparable de celle du

Père, Jésus peut annoncer que lui-même aussi ressuscitera le temple de son

corps, Io 2,1958. Il cite son affirmation qu'il a lepouvoir de déposer sa vie et
de la reprendre, Io 10,18, pour démontrer qu'il ne faut pas interpréter ce

qu'il dit de son heure, Io 2,4, au sens des astrologues qui prétendent placer
« sous la fatalité le Créateur et l'Ordonnateur des astres »59. Il rapproche
la mystérieuse réponse deJésus à sa mère aux noces de Cana, Io 2,4, et les

mots qu'il lui dit du haut de la croix, Io 19,26, les opposant comme
parole venant de sa divinité qui va faire le miracle et parole de son
humanité qui va mourir60.

Il précise le sens de certaines paroles que le Seigneur adresse à ses

adversaires juifs en les mettant en parallèles avec des paroles qu'il
adresse à ses disciples. Jésus dit, par exemple, aux premiers : Là oùje suis,

vous ne pouvez pas venir, Io 7,34, mais, remarque le prédicateur, cette
parole ne doit pas être interprétée comme une sentence qui porterait au

désespoir, car, en changeant un seul verbe dans sa phrase, le Seigneur dit
« quelque chose de pareil » aux disciples : Là oùje vais, vous nepouvezpas
venir, Io 13,33, et pourtant il prie ensuite pour qu'ils soient avec lui, Io
17,24, et il promet à Pierre qu'// le suivraplus tard, Io 13,35 61. Par contre,
et bien qu'elle soit absolument identique à celle qu'il dit aux disciples, il
faut lire comme une condamnation que le Seigneur prononce en vertu
de sa prescience la parole qu'il adresse un peu plus tard à un groupe de

Juifs qui s'opposent à lui : Là oùje vais, vous nepouvezpas venir, car il leur
affirme en même temps: Vous mourrez dans votre péché, Io 8,2162.

Le prédicateur rapproche de même comme exprimant une pensée

identique ce que Jésus déclare aux Juifs : Si vous me connaissiez, vous

57 Tract., 14,7; BA 71, p. 732.
58 Tract., 10,11 ; BA 71, p. 576.
59 Tract-, 8,10; BA 71, p. 496.
60 Tract-, 8,9 ; BA 71, p. 494.
61 Tract-, 31,9; BA 72, p. 654-656.
62 Tract., 38,2.



Le sens de l'unité des Ecritures 323

connaîtriez peut-être aussi mon Père, Io 8,19, et ce qu'il répond à Philippe
dans le discours après la Cène: Celui qui m'a vu a vu aussi le Père, Io
14,9 63

; en bon grammairien, il a pris soin en effet d'expliquer auparavant

que le peut-être de la première phrase signifie un reproche, et non
une incertitude, et qu'il est pareil à la remarque ironique qu'un maître
adresse à son esclave : «Tu me méprises Fais attention, je suis peut-être
ton maître»64.

Le prédicateur met encore en parallèles le reproche adressé parJésus
à ses compatriotes de Galilée : Si vous ne voyez des signes et desprodiges, vous

ne croyezpas, Io 4,48, et celui qu'il adresse après Pâques à Thomas : Parce

que tu as vu, tu as cru, Io 20,2965.

En se reportant quelques pages plus loin aux énumérations de toutes
les citations qu'on trouve dans quatre Tractatus, on pourra constater
plus concrètement comment, dans toutes ces homélies, l'Evangile de

Jean reste de loin, avec les Psaumes, l'Evangile de Matthieu et les

Epîtres de Paul, le premier réfèrent du prédicateur.

II. L'appel aux Ecritures

Ce recours au quatrième Evangile paraît aller de soi ; plus surprenante

est l'utilisation considérable des Ecritures dont témoignent les

54 sermons. Je le rappelle, le prédicateur parle d'abondance, après avoir
médité le texte ou les versets qu'il va expliquer, et ce sont des citations
de presque tous les livres des Ecritures qui reviennent à sa mémoire.

Il suffit pour s'en rendre compte d'examiner les tables des références

scripturaires qui terminent certaines éditions66. Que l'on prenne les

16 premières homélies, il ne manque à la nomenclature, pour l'Ancien
Testament, qu'un certain nombre de livres historiques, Ezechiel et neuf
petits prophètes et, pour le Nouveau, que 2 Th, Phlm, lud, 2 et 3 Io. Si

l'on passe aux 35 sermons, on ne remarque, pour l'Ancien Testament,

63 Tract., 37,7.
64 Tract., 37,3.
65 Tract., 16,4; BA 71, p. 824.
66 Cf. BA 71, pp. 959-968; 72, pp. 865-876.



324 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

aucune citation de plusieurs livres historiques, de neuf des petits
prophètes et de YEcclésiaste et aucune, pour le Nouveau, de Phlm, de lud, de

2 et 3 Io. Ces quelques silences se comprennent d'autant plus facilement
qu'ils concernent des textes très courts ou des récits historiques. Ce qui
reste étonnant par contre, c'est que, pour commenter aux fidèles les

douze premiers chapitres du quatrième Evangile, le prédicateur puisse
faire appel avec tant de spontanéité à tant de versets, et tirés de livres
aussi divers de l'un et l'autre Testaments.

Pour rendre plus manifeste cette utilisation massive des Ecritures et
mieux montrer comment ces sermons sont des œuvres spontanées de

marqueterie scripturaire, je choisis délibérément l'exemple des Tractatus
34-37 parce que, se succédant à un jour d'intervalle, ils ont été prêchés
en quatre jours.

Au Tractatus 34, qui commente la parole de Jésus : Je suis la Lumière
du monde ; celui qui me suit ne marche pas dans les ténèbres, mais il aura la
lumière de la Vie, Io 8,12, je relève les citations suivantes: Io 8,12 a; Io
1,3 ; Ps 35,7 c-8 a, deux fois ; Ps 3,9 ; Ps 35,8 bc ; Ps 35,9 ; Ps 35,10 a ; Io
7,37; Io 8,12 a ; Ps 35,9 ; Ps 35,10 a; Io 8,12 ; Io 8,12 bc; Ps 35,10 a ; Io
8,12 bc, deux fois ; 2 Cor 5,6—7 ; Ps 5,4, deux fois ; Ps 6,7 ; Ps 37,10 ; Io
8,12; Ps 145,8 a; Io 1,14; Ps 84,12; Io 14,6; 1 Cor 13,12; 1 Io 3,2; Io
14,6; Gai 5,17; Rm 7,24-25; Io 8,12 bc; 1 Cor 15,26; 1 Cor 15,53; Io
8,12, avec, en plus, des allusions à Mt 19,16 et à Io 9,6 et des formulations

empruntées à 1 Pt 5,8, à 1 Cor 2,9 et à Io 5,8.

Au Tractatus 35, prêché le lendemain et qui commente Io 8,13-14, je
relève les citations suivantes: Io 8,12-, Io 8,13; Mt 11,11 ; Mt 3,11 ; Io
5,35 ; Mt 21,23,24-25 a, 25 b-26, 27 ab ; Ps 131,17-18 ; Io 1,6-9 ; Io 1,16 ;

Io 8,13 ; Io 8,14 ; Io 1,5 ; Io 8,14 ; Io 1,18 ; Mt 28,20 ; Io 1,16 ; Is 53,7-8 a, 5

d, 6 ab ; Ps 21,17 c-19,26,28-29 ; Mal 1,10-11 ; Eph 5,8 ; Rm 13,12-13 ; 2
Pt 1,17-18,19; Io 1,1 ; 1 Io 3,2 et des formulations empruntées à 1 Cor

9,22; 4,5; 12,9 et à Sap 9,15.
Prêché le lendemain du Tractatus 35, le Tractatus 36 commente Io

8,15-18. Voici les citations qu'on y trouve: Io 1,1-3; Io 8,13; Io 8,15a;
Prv 27,2 ; Io 1,5 ; Io 8,15 b ; Rm 10,10 ; Io 8,15 b ; Io 12,47 ; Ps 100,1 ; Phil
2,8 ; Gal 6,14 ; Le 23,34 ; Io 8,15 ; Io 8,16 ; Io 8,15-16 ; Io 8,16 ; Ps 138,7-8 ;

1er 23,34 ; Io 8,16 ; Io 10,30 ; Io 8,16 c ; Io 8,17-18 ; Dt 19,15, cité en Mt
18,16 et 2 Cor 13,1 ; Io 8,15 b; le 8,18 a; /o 8,16; Io 5,22; Act 1,11 ; Za
12,10; Io 8,17; Mt 6,11 ; s'y ajoutent des allusions à/ô 13,23; 14,28 ; Ez
1,5-10; Apc 4,7; Mt 1,1-16; Le 1,5-23; Dn 13 et des formulations
empruntées à Phil 2,6-7, à Io 10,30 et à 1 Io 3,2.



Le sens de l'unité des Ecritures 325

Le Tractatus 37 est le quatrième de ces sermons prêchés dans la

même semaine; il commente Io 8,19-20. Je continue à retranscrire mes
énumérations qui ont l'avantage de montrer comment les versets ou les

fragments de versets à expliquer sont tous éclairés par d'autres versets,
tirés sans doute en priorité de l'Evangile de Jean, mais aussi du reste des

Ecritures. Le sermon se développe donc avec l'appui des citations
suivantes : Io 8,15-18 ; Io 8,15 a ; Io 8,19 a \Io 8,16 c\Io 8,19 bc;/o 8,19 c;
1 Cor 7,40 ; Le 18,8 ; Io 1,1 ; Io 8,19 c; Io 14,8-9 ; Io 8,19 c; Io 10,30; Io
8,16 ; To 8,19 ; /o 14,9 ; /o 8,19 c ; /o 10,30 ; Io 8,20 ;/o 1,1 ; Gn 1,1 ; /o 1,3 ;

Io 8,20 b ; Ps 68,22 ; Io 19,28 et 30 ; Io 10,18 ; Mt 27,40 ; Ps 49,3 ; Is 53,7;
Io 8,19 b ; Io 7,28 ; on relève en outre des allusions à Mt 27,34 et à Io
18,4-6 et des formulations empruntées à Ps 103,24 et à Io 1,1.

Il va sans dire que les 54 homélies ne présentent pas toutes à égalité
la même exubérance de citations et d'allusions scripturaires : certaines
s'en tiennent à un lot de quelques versets qu'elles répètent en explications,

comme les Tractatus 18 et 19, mais d'autres sont encore plus
riches, comme les Tractatus 26 et 28 61. On ne peut qu'admirer en tout
cas la connaissance des Ecritures qu'elles manifestent, et cette connaissance

étendue et profonde apparaît plus surprenante encore si l'on se

rappelle qu'Augustin n'avait pas les mêmes facilités que nous, ne

disposant, par exemple, ni d'une Bible en un seul volume ni d'une
concordance. Avec l'aide de Dieu, par sa méditation, par ses recherches

théologiques, par son travail de commentateur, par ses prédications, il
est devenu peu à peu un homme de l'Ecriture, de cette Ecriture dont la

première lecture pourtant l'avait déconcerté et offusqué68, et il s'est

imprégné si profondément de la Parole de Dieu qu'il en est arrivé à

penser et à parler scripturairement.
Fondée sur sa conviction de l'unité des Ecritures, sa première

préoccupation est de montrer qu'il n'y a pas contradiction entre les

affirmations du quatrième Evangile et certaines affirmations si différentes

qui se trouvent dans les autres Evangiles. Si le Baptiste, par exemple,
répond aux envoyés des Juifs qu'il n'estpas Elie, Io 1,21, et si le Seigneur

67 A propos de ces références à l'Ecriture, je n'ai pas pu repérer de différences
appréciables entre les 16 premiers Tractatus et les 35 autres.

68 Cf. conf. 3,5,9; CCL 27, pp. 30—31. Au temps même de sa retraite à Cassiciacum,
quelques mois avant son baptême, il avait entrepris de lire le prophète Isaïe sur le conseil
de l'évêque Ambroise, mais il s'était découragé à la lecture des premières pages et il avait
abandonné le livre, conf. 9,5,13; ibid., p. 140.



326 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

déclare à ses disciples que Jean est Elie qui doit venir, Mt 11,14, c'est,

explique le prédicateur, que le premier « parle au sens propre » tandis

que le second s'exprime «au sens figuré», affirmant que, lors de son

premier avènement, Jean est la figure de ce qu'Elie sera au second69. En
racontant que Jésus a appelé Pierre et André de leur barque, au bord du
lac, Mt 4,19, l'Evangile de Matthieu fait comprendre que, si André et
son compagnon se mettent à suivre Jésus sur les indications du Baptiste,
Io 1,38, «ils ne s'attachent pas encore à lui avec l'intention de ne pas le

quitter», mais qu'ils ont simplement le désir de voir où il habite et qu'ils
veulent accomplir le précepte de l'Ecriture : Que tonpied use le seuil de sa

porte, lève-toi et sois assidu à venir à lui et à écouter ses enseignements, Ecli
6,36-37 »70.

La difficulté même de concilier des affirmations qui semblent
contradictoires avertit l'auditeur que la solution renferme un enseignement
profond. Le Baptiste affirme, par exemple, qu'il ne connaissaitpas Jésus,
Io 1,33, et pourtant, quand Jésus vient se faire baptiser par lui, il lui dit :

C'est moi qui devrais être baptisé par toi, Mt 1,14; Jean n'étant pas un
menteur, il faut admettre qu'« il connaissait le Seigneur pour une part et

que, pour une autre part, il ne le connaissait pas encore»; ce qu'il a

appris par la Colombe, à savoir que c'est lui qui baptise dans l'Esprit-Saint,
Io 1,33, est donc une vérité particulièrement importante, car cette
révélation définit la maîtrise que le Seigneur a voulu garder sur le

baptême et elle anéantit du même coup toutes les prétentions des évê-

ques donatistes sur les baptêmes qu'ils confèrent71.

En fait, il faut le reconnaître, ce souci de montrer qu'il n'y a pas de

désaccord entre les récits des Evangélistes ou entre les paroles qu'ils
rapportent n'a guère d'occasion de s'exercer dans le commentaire de ces

douze chapitres. Il convient donc de s'arrêter plutôt à tout ce qu'apporte
de positif à ce commentaire la méditation des Ecritures.

En lisant l'Ecriture comme un livre unique et qui n'a qu'un seul

auteur, Augustin s'est rendu compte d'abord qu'elle possède son langage

propre et qu'elle utilise des manières de parler qui ne se rencontrent que
dans ses livres72.

69 Tract., 4,5-6; BA 71, pp. 262-268.
70 Tract., 7,9; BA 71, p. 424. Augustin reprend ici l'explication qu'il avait donnée

dans son cons, eu., 2,17,37; PL 34,1095.
71 Cf. Tract., 4,15-16; 5,2,8-9,11 ; 6,6-7; 7,3; BA 71, pp. 284-288; 292-294; 306-

310; 312-314; 354-356; 410.
72 Cf. Tract., 10,2; 28,3; 42,7; 42,10; BA 71, p. 550; 72, p. 572.



Le sens de l'unité des Ecritures 327

Guidé par la foi, il est devenu capable, en confrontant ses textes,
d'élargir le sens qu'elle donne à certains de ses mots: il note, par
exemple, en rappelant les désignations de la parenté dans plusieurs
chapitres de la Genèse, que ce sont simplement «des parents de Marie»
qui sont appelés lesfrères du Seigneur en Io 2,12 et 7,373 et, en citant Ez
16,3, que le diable est désigné commepère des Juifs en Io 8,44, non pas

parce qu'il les aurait créés, mais parce qu'ils imitent ses exemples74. Il
signale pareillement, à propos de Io 8,41, que c'est «l'habitude des

Ecritures» de donner un sens métaphorique au mot fornication 75 et il
cite 1 Th 4,22 pour démontrer que, «souvent dans les Ecritures, les

morts sont appelés ceux qui dorment », en ajoutant cependant que, chez

l'Apôtre, cette appellation est aussi une annonce de la résurrection76.

A l'inverse, et toujours en confrontant les textes pour prouver qu'ils
ne se contredisent pas, le prédicateur est tout aussi capable d'expliquer
qu'un même mot de l'Ecriture peut prendre des acceptions différentes.
Ainsi, le mot monde signifie tantôt l'ensemble de la création, tantôt les

hommes qui aiment le monde et qui, « par leur cœur, ont leur habitation
dans le monde»77, et le motjugement peut désigner soit un jugement de

condamnation, soit un jugement de discernement comme dans la prière
du psaume qui implore : fuge-moi, ô Dieu, et sépare ma cause de celle d'un
peuple qui n'est pas saint, Ps 42,178. Il y a de même une tentation qui est

une tromperie, et c'est en ce sens qu'il faut comprendre que Dieu ne tente

personne, lac 1,13, et une tentation qui est une épreuve, et c'est en ce sens

qu'il est écrit : Le Seigneur votre Dieu vous tente pour savoir si vous l'aimez,
Dt 8,379. Il faut distinguer encore la crainte chaste qui désire le Seigneur
et redoute son éloignement, qui demeure par conséquentpour les siècles des

siècles, Ps 18,10, et la crainte servile qui a peur des châtiments dont il
profère la menace et que la charitéparfaite expulse du cœur, 1 Io 4,18 80.

73 Tract., 10,2; 28,3; BA 71, pp. 550-552; 72, p. 572.
74 Tract., 42,10, avec la note complémentaire 30: Idolâtrie et fornication; BA 73.
75 Tract., 42,7.
76 Tract., 49,9.
77 Tract., 2,11 ; 3,5; BA 71, pp. 194; 220.
78 Tract., 22,5 ; 43,9 ; BA 72, p. 324 ; voir la note complémentaire 36 : Jugement de

discernement et jugement de condamnation ; BA 73.
79 Tract., 43,5-6 ; le prédicateur précise quepoursavoir, en Dt 8,3, doit être compris au

sens de : pour vous faire savoir.
80 Tract., 43,7.



328 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

Le verbe chercher en Io 8,21 et 11,56 oblige pareillement le prédicateur à

préciser que l'expression chercher le Seigneur est employée parfois en
bonne part comme dans la plainte du psaume: Il n'est personne qui
recherche mon âme, Ps 141,5, et parfois en mauvaise part comme dans ce

verset d'un autre psaume : Qu 'ils soient confondus, ceux qui recherchent mon

âme, Ps 39,1581.
Ces premières remarques s'en tiennent au vocabulaire biblique;

elles manifestent pourtant qu'Augustin lit sans cesse les Ecritures à la

lumière de la foi et elles laissent deviner l'énorme travail qu'il a dû

mener sur les textes pour les comparer entre eux et pour découvrir, en
les comparant, le sens précis qu'il faut en chaque cas donner à leurs

mots. Il perçoit si fort maintenant l'unité de toute l'Ecriture qu'il en
rapproche comme tout naturellement les pages pour en déployer dans

toute sa richesse l'identique enseignement.
Certains de ces rapprochements se trouvent déjà dans le quatrième

Evangile. Jésus rappelle l'épisode du serpent d'airain pour annoncer à

Nicodème que le Fils de l'homme sera élevé sur la croix afin que tous ceux qui
croient en lui nepérissentpas, mais qu 'ils aient la vie éternelle, /o 3,14 et 16 ; il
oppose le pain de la vie à la manne du désert, Io 6,49—50 ; il renvoie les

Juifs au témoignage que Moïse lui a rendu, Io 5,45—47 ; il les exhorte à se

conduire en fils d'Abraham, Io 8,39, et leur affirme qu 'Abraham s'est

réjoui de voir sonjour, Io 8,56 ; au cours de ses discussions avec eux, il fait
appel à plusieurs reprises aux paroles As. leur Loi, Io 8,17 citant Dt 19,15

et Io 10,34 citant Ps 81,6. L'Evangéliste rapporte lui aussi des prophéties
de l'Ecriture, soit pour montrer qu'elles ont trouvé leur accomplissement

dans l'expulsion des vendeurs du Temple, Io 2,17 citant Ps 68,10,
et lors de l'entrée à Jérusalem, Io 12,14-15 citant Za 9,9, soit pour
expliquer l'incrédulité des Juifs, Io 12,38—41 citant Is 53,1 et 6,10.
Parfois cependant le rapprochement n'est que suggéré, comme dans la

promesse faite à Nathanaël de voir les deux ouverts et les anges monter et
descendre au dessus du Fils de l'homme, Io 1,51, mais le prédicateur ne

manque pas de reconnaître dans cette parole un souvenir du songe de

Jacob, Gn 28,11—18 82.

Les rapprochements faits par Augustin s'opèrent parfois dans le

monde des symboles, par l'intermédiaire d'un nombre ou d'un geste.

81 Tract., 38,2; 50,3.
82 Tract., 7,23-, BA 71, p. 458.



Le sens de l'unité des Ecritures 329

Les six jarres des noces de Cana, que le Seigneur ordonne de remplir
d'eau, symbolisent les six âges du monde au cours desquels, comme le

prédicateur le prouve pour chacun à l'aide de textes de l'Ancien Testament,

le Christ n'a jamais cessé d'être prophétisé en paroles ou
symboliquement83, et ces jarres contiennent chacune deux ou trois metrites parce
que toutes ces prophéties concernent le salut de toutes les nations, car la
Bible divise toute l'humanité soit en deux catégories comme chez Paul :

la circoncision et 1'incirconcision, Col 3,11, soit en trois à cause des trois fils
de Noé par lesquels le genre humain a été reconstitué après le déluge84.

Nicodème qui fait partie du nombre de ceux qui croyaient dans le nom
deJésus, mais auxquels lui-même ne se fiaitpas, Io 2,23—24, et qui vint le

trouver de nuit, Io 3,2, est la figure des catéchumènes auxquels le

Seigneur ne confie pas le sacrement de sa chair et de son sang et qui, selon le

mot de l'Apôtre, Eph 5,8, restent encore ténèbres malgré leur foi tant
qu'ils ne sont pas illuminés par le baptême85.

Au malade de la piscine qui était infirme depuis trente-huit ans, Io 5,5,

ce qui indique la nature de son mal puisqu'il lui manquait deux unités

pour atteindre le chiffre de la perfection, 40,86, «le maître de la charité»87

donne deux ordres après avoir prononcé le mot qui le guérit; ces

deux ordres sont, en langage symbolique, les deux préceptes de la
charité88, que rappellent encore les deux piécettes déposées par la veuve
dans le tronc du Temple, Le 11,2—4, les deux pièces de monnaie que le
Samaritain laisse à l'hôtelier pour qu'il prenne soin du blessé qu'il a

recueilli sur la route, Le 10,35, et les deux jours que le Seigneur est resté
chez les Samaritains pour les affermir dans la charité89.

Plus souvent, et nous remarquons encore par là avec quelle attention
il examine les mots du texte qu'il commente, c'est la présence d'un mot
qui évoque à la mémoire du prédicateur le souvenir d'un autre texte où

83 Tract., 9,10—16; BA 71, pp. 528-540. Dans ce long développement se trouvent
cités ou évoqués Gn 2,24 éclairé par Eph 5,31—32, Gn 2,21—22 éclairé par Io 19,34, Gn 7,8 ;

Gn 22,18, Gn 22,6 éclairé par Io 19,17, Ps 81,8, Dn 2,34-35, Ps 117,22, Mt 3,7-9.
84 Tract., 9,17; BA 71, pp. 542-544.
85 Tract., 11,4; BA 71, pp. 590-594.
86 Tract., 17,6, avec la note complémentaire 3 : La symbolique augustinienne des nombres

10, 40 et 50; BA 72, pp. 86-90; 719-722.
87 Tract., 17,7; BA 72, p. 90.
88 Tract., 17,7-10; BA 72, pp. 90-100.
89 Tract., 17,6; BA 72, pp. 88—90. Sur le symbolisme des deux jours passés par Jésus

chez les Samaritains, cf. Tract., 15,33; 16,3; BA 71, pp. 812; 818.



330 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

se retrouve le même mot ou un mot de la même famille. Il rapproche,

par exemple, Io 6,66 et 1 Tm 5,5, deux versets dans lesquels sa version lit
retro90, Io 20,27 et Le 8,45—46 qui contiennent le verbe toucher91, Io 7,12

qui rapporte les propos de certains Juifs accusantJésus de séduire lesfoules

et 2 Cor 6,8 qui présente les Apôtres comme véridiques alors qu'ils sont
traités de séducteurs91.

Pour commenter le verset : La Loifut donnéepar Moïse, la Grâce et la
Vérité sont venues parJésus Christ, Io 1,17, il fait appel à la parole de

l'Apôtre qui oppose pareillement les deux termes en nous disant que
nous ne sommespas sous la Loi, mais sous la Grâce, Rm 6,14, et il cite Gai
4,4—5 pour prouver que c'est le Christ qui nous a libérés de la Loi93.

Il explique que les marchands de bœufs expulsés du Temple, Io 2,14,

représentent «ceux qui trompent les peuples avec les Ecritures afin d'en
obtenir honneurs et louanges et d'empêcher les hommes de se tourner
vers la vérité»94, et il justifie cette interprétation en rappelant que
l'Apôtre, en I Cor 9,9—10, applique allégoriquement la prescription de

Dt 25,4 sur le bœufqu'il ne fautpas museler quand ilfoule l'aire « à ceux qui
nous ont dispensé les Ecritures»95.

Il remarque que la confession de Nathanaël: Tu es le Fils de Dieu, tu
es le Roi d'Israël, Io 1,49, est pareille à celle que Pierre proféra si

longtemps après à Césarée de Philippe96. Il interprète le mot par lequel
Jésus le présente : Voici un vrai Israélite en qui iln'y apas de dol, Io\,47, par
le verset du psaume qui parle des lèvres remplies de dol qui ont dit le mal
dans un cœur et un cœur Ps 11,3, c'est-à-dire, commente-t-il, avec un cœur
double97.

90 « Isti (discipuli) autem sic redierunt retro quomodo de quibusdam feminis dicit
Apostolus: quaedam enim conuersae sunt retro post satanam », Tract., 26,7; BA 72,

p. 550.
91 Tract., 26,3; BA 72, pp. 488-490.
92 «atii (dicebant): seducit turbas. Dictum enim hoc est ad eorum solatium qui

postea praedicantes uerbum Dei futuri erant ut seductores et ueraces», Tract., 29,1 ; BA 72,

p. 596.
93 Tract., 3,2; BA 71, p. 210.
94 Tract., 10,8; BA 71, p. 566.
95 Tract., 10,7; BA 71, p. 564.
96 Tract., 7,20; BA 71, p. 452.
97 Tract., 7,18 ; BA 71, p. 446. Indication intéressante sur le latin parlé dans certains

milieux de l'Afrique romaine, Augustin rappelle qu'il ne faut pas confondre dolus et dolor,

comme le font «beaucoup de frères qui ne savent pas bien le latin».



Le sens de l'unité des Ecritures 331

Il explique que la parole de Jésus: Celui qui croit en moipossède la Vie
éternelle, Io 6,47, signifie: Celui qui croit en moi me possède, en citant 1

Io 5,20: (Le Christ) est le Dieu véritable et la Vie éternelle9S.

Il interprète le mot de Jésus ordonnant à ses disciples de délier Lazare
ressuscité et encore entouré de ses bandelettes, Io 11,44, par la promesse
faite aux Apôtres : Ce que vous aurez délié sur la terre sera délié dans le ciel,

Mt 18,18, la résurrection du pécheur étant l'œuvre de Dieu seul et la

réconciliation étant opérée par le ministère de l'Eglise".
Chacun de ces exemples en apporte la preuve à sa manière, ces

rapprochements de mots ne deviennent jamais un jeu pour Augustin, ils

ne sont jamais non plus de simples ornements; ils n'ont absolument rien
de gratuit, mais ils constituent des appuis pour sa pensée. Le prédicateur
est averti par les mots d'avoir à confronter les textes du Livre unique
dans lesquels ils se rencontrent; éclairé par sa foi, il découvre une
lumière nouvelle dans leur confrontation et la vérité qu'il entend mettre
en valeur se trouve, non seulement corroborée, mais encore explicitée,
enrichie et approfondie par les présentations diverses qu'en font les

Ecritures.
Le plus habituellement cependant, c'est sa pénétration spirituelle et

sa compréhension intérieure de la Parole de Dieu qui amènent Augustin
à mettre en regard des textes que nous ne songerions pas à rapprocher,
mais qui, de fait, par leur rapprochement même, obtiennent une
profondeur et une résonance inattendues.

Comme il vient d'expliquer que Lazare est la figure du pécheur
endurci, écrasé par le poids de son habitude mauvaise100, il s'étonne que
ses deux sœurs puissent le désigner à Jésus en lui faisant dire : Celui que tu
aimes, Io 11,3, mais il répond en citant la parole par laquelle le Seigneur
définit sa mission :Je ne suispas venu appeler lesjustes, mais lespécheurs, Mt
9,13. «En effet, ajoute-t-il, si Dieu n'aimait pas les pécheurs, il ne
descendrait pas du ciel jusqu'à la terre»101.

Dans les anges qui montent et qui descendent au dessus du Fils de

l'homme dont la vision est promise à Nathanaël, Io 1,51, il voit l'image

98 Tract., 26,10; BA 72, p. 504.
99 Tract., 49,24, avec la note complémentaire 64 : Un symbole de lagrandepénitence : la

résurrection de Lazare et son déliement ; BA 73.
100 Tract., 49,3 et 12, avec la note complémentaire 62: Le symbolisme des quatre jours de

mort de Lazare ; BA 73.
101 Tract., 49,5.



332 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

des prédicateurs du Christ qui doivent s'élever d'abord par la contemplation

jusqu'à la hauteur de sa divinité et s'abaisser ensuite, dans leur
prédication, jusqu'à la compréhension des tout-petits, et il invoque en
exemple le cas de l'apôtre Paul qui a réalisé en lui-même cette double

exigence, lui qui a été ravi jusqu 'au troisième ciel et a entendu des paroles

ineffables qu'il n'est pas permis à l'homme de redire, 2 Cor 12,2—4, et

qui pourtant s'est fait petit enfant au milieu des fidèles, 1 Th 2,7, et
leur a parlé comme à des charnels en leur donnant du lait à boire,
1 Cor 3,1—2102.

Quand il commente, durant l'été 414, la parole de Jésus: Celui que le

Père a tiré vient à moi, Io 6,44, il ne donne pas encore au verbe tirer toute
sa force, il n'interprète pas encore cette traction comme une action qui
s'exerce directement sur la volonté et conduit l'homme jusqu'à la foi, il
n'y voit que la révélation par le Père des attraits de son Fils103 ; il montre
donc un exemple-type de cette traction — révélation dans la confession
de Pierre à Césarée, puisque le Seigneur répond à l'apôtre qui vient de

proclamer sa divinité: Ce n'est pas la chair et le sang qui t'ont révélé cela,

mais mon Père qui est dans les deux, Mt 16,17104.

C'est par l'intermédiaire d'un autre verset du quatrième Evangile
qu'il met en parallèles l'affirmation de Jésus: Si quelqu'un veut faire la
volonté de Dieu, il connaîtra si mon enseignement vient de Dieu ou sijeparle de

moi-même, Io 7,17, et la phrase d'Isaïe qu'il aime à citer dans sa traduction

faite sur la Septante: Si vous ne croyez pas, vous ne comprendrez pas,
Is 7,9. «//connaîtra, argumente-t-il, signifie: Il comprendra,... et faire la

volonté de Dieu, c'est accomplir son œuvre. Or le Seigneur le déclare

expressément ailleurs : L'œuvre de Dieu est que vous croyiez en celui qu 'il a

envoyé, Io 6,29 »105.

C'est peut-être la parenté des mots qui amène le théologien à affirmer

que, seul, libère de la servitude du péché, Io 8,31 et 34, celui qui se

déclare dans les psaumes libre entre les morts, Ps 87,6, mais il fait appel à

deux paroles de l'Evangile pour prouver une fois de plus la souveraine
liberté du Christ en face de la souffrance et de la mort : il avait en effet le

102 Tract., 7,23 ;BA 71,p. 460;cf. M.-F. Berrovard, SaintAugustin et le ministère de la

prédication. Le thème des anges qui montent et qui descendent, dans Rech Aug, II, Paris, 1962,

pp. 447-501.
103 Sur l'évolution d'Augustin dans son exégèse de Io 6,44, voir la note complémentaire

55: La foi, don de Dieu et acte libre de l'homme; BA 72, pp. 804—809.
"X Tract., 26,5 ; BA 72, pp. 494-496.
105 Tract., 29,6; BA 72, pp. 606-608.



Le sens de l'unité des Ecritures 333

pouvoir de déposer sa vie, Io 10,18, et, leprince de ce monde ne trouvant rien à

revendiquer en lui, il est allé vers la mort de lui-même et pour accomplir
la volonté du Père, Io 14,30—31106.

Pour commenter la parole de Jésus: Je suis la Lumière du monde,

Io 8,12, il se réfère uniquement à quelques versets du psaume 35, nous
révélant ainsi la signification existentielle et la portée eschatologique
qu'il donne à cette image. Le Seigneur, explique-t-il en effet, n'est pas le
soleil qui éclaire notre monde, comme le prétendaient certains
manichéens d'Afrique107, mais cette Lumière que nous devons aimer et
désirer et dont nous devons «avoir soif jusqu'à ce qu'elle nous conduise à

elle pour que nous vivions en elle éternellement»108. Il est en effet,
selon les mots du psaume, celui qui sauve les bêtes et les hommes, Ps 35,7,
mais qui réserve aux hommes créés à l'image de Dieu un salut qui leur
est propre: c'est auprès de lui, la Source de la Vie, qu'ils trouveront la
vraie vie et, dans sa Lumière, ils le verront comme la Lumière née de la

Lumière, Ps 35,10109. Un peu plus loin, dans la même homélie, le

prédicateur cite encore quelques stiques de psaumes: Tu as défait mes

liens, Ps 115,5; Le Seigneur a délié les enchaînés, il redresse ceux qui sont

brisés, il a rendu la lumière aux aveugles, Ps 145,7—8, pour évoquer l'action
libératrice, illuminatrice et médicinale que Jésus le Sauveur continue
encore aujourd'hui à exercer sur les âmes110.

C'est encore le rôle qu'il reconnaît au Christ dans la divinisation du
chrétien qui conduit le prédicateur à éclairer le mot de Jésus sur le pain
descendu du ciel, Io 6,33, par celui de l'Apôtre qui affirme que le Christ est

notreJustice, 1 Cor 1,30. Pour passer d'un verset à l'autre, il invoque la
béatitude des affamés: «C'est, explique-t-il, que ce pain de l'homme
intérieur exige la faim; aussi dit-il ailleurs: Bienheureux ceux qui ontfaim
et soif de la justice, parce qu'ils seront rassasiés, Mt 5,6. Or l'apôtre Paul
déclare que notreJustice, à nous, c'est le Christ»111. Le Seigneur, conti-
nue-t-il, est notre Justice parce que, en nous donnant le Saint-Esprit et,

par lui, la charité, cf. Rm 5,5, il nous fait participer à sa propre Justice

106 Tract., 41,7.
107 Tract., 34,2, avec la note complémentaire 1 : Les Manichéens et le soleil; BA

73.
108 Tract., 34,3.
109 Tract-, 34,4.
110 Tract-, 34,8-9.
111 Tract-, 26,1 ; BA 72, pp. 480-482.



334 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

pour que nous soyons justifiés et que nous devenions justes en lui; il est
donc «la Grâce» qui fait de nous des êtres nouveaux112.

A ces hommes qui sont désormais devenus nouveaux en lui, le Christ
adresse une exhortation qui ne compte que quelques mots : Si quelqu 'un

me sert, qu'il me suive, Io 12,26, mais il faut au prédicateur tout un
enchaînement de citations pour dégager l'amplitude des exigences qui
se cachent sous la simplicité de ces deux images. Il lui suffit pourtant de

deux citations pour montrer que suivre le Seigneur, c'est l'imiter: «.Le

Christ a souffertpour nous, dit l'apôtre Pierre, nous laissant un exemple afin

que nous suivions ses traces, 1 Pt 2,21 »113. « Qu'il me suive signifie en effet :

Qu'il marche dans mes chemins, non dans les siens, selon ce qui est écrit
ailleurs: Celui qui déclare demeurer dans le Christ doit marcher, lui aussi,

comme lui-même a marché, 1 Io 2,6»114. La deuxième expression: servir le

Seigneur présente par contre plus de difficultés et, après avoir écarté une
interprétation erronée, le prédicateur l'éclairé finalement en faisant

appel à la parole de Jésus qui définit sa mission en opposant les deux
verbes être servi ex servir, mais il utilise auparavant tout un jeu de citations
et d'allusions scripturaires qui lui permettent d'exposer à quel sommet
l'exemple du Christ peut entraîner ceux qui le suivent: «S'il offre du

pain à celui qui a faim, (celui qui imite le Christ) doit le faire par
miséricorde et non par vanité, ne chercher là rien d'autre que l'œuvre
bonne si bien que sa main gauche ne sait pas ce que fait sa main droite,

Mt 6,3, pour que toute intention de cupidité soit étrangère à l'œuvre de

la charité. Celui qui sert ainsi sert le Christ, et c'est à juste titre qu'il lui
sera dit : Quand tu l'asfait à l'un despluspetits d'entre les miens, c'est à moi

que tu l'as fait, Mt 25,40. Celui qui accomplit à cause du Christ, non
seulement ce qui relève de la miséricorde corporelle, mais encore toutes
les œuvres bonnes, et elles seront bonnes en effet puisque lafin de la Loi
est le Christpour le salut de tout croyant, Rm 10,4, est serviteur du Christ,
jusqu'à cette œuvre de grande charité qui consiste à donner sa viepour ses

frères, cf. I Io 3,16: c'est là en effet donner sa vie aussi pour le Christ

puisqu'il dira aussi à cause de ses membres: Quand tu l'as fait pour eux,
c'estpour moi que tu l'asfait. C'est en raison d'une telle œuvre en effet que
lui-même a daigné se faire et s'appeler serviteur quand il dit: De même

112 Tract., 26,1, avec la note complémentaire 53: «La Grâce qui est lepain descendu du
ciel»; BA 72, pp. 482-484; 800-804.

113 Tract., 51,11.
113 Tract., 51,12.



Le sens de l'unité des Ecritures 335

que le Fils de l'homme n'estpas venupour être servi, maispour servir et donner

sa vie pour beaucoup, Mt 20,28. Chacun est par conséquent serviteur du

Christ par ce qui fait aussi du Christ un serviteur»115.

Choisis entre beaucoup d'autres, ces quelques exemples me paraissent

suffisamment révélateurs. Ils nous montrent, par la pratique même

d'Augustin, que le recours à l'Ecriture, et à toute l'Ecriture, est un
principe fondamental de son exégèse dans ces 54 sermons. Pour lui, en
effet, l'Ecriture une et diverse est un seul grand Livre dans lequel Dieu
nous parle et de lui et de nous, de ce qu'il a fait pour nous et préparé pour
nous et des relations de confiance et d'obéissance, d'espérance et
d'amour qu'il nous faut avoir avec lui. La totalité de cette Parole de Dieu
n'est donc pas contenue dans un seul des livres de l'Ecriture, pas même
dans l'Evangile de Jean malgré toute la hauteur de sa contemplation,
mais elle se trouve disséminée en chacun, et l'Evangile de Jean ne

trouve son sens et n'acquiert toute sa résonance théologique et
spirituelle que si l'on sait découvrir sa cohérence, parfois mystérieuse, avec
tous les autres livres qui le complètent et dont il est solidaire.

Conclusion

On se rend compte, au terme de cette évocation, qu'on ne peut pas

parler de l'exégèse d'Augustin au sens strict qu'on donne aujourd'hui à

ce terme. Le prédicateur s'attache pourtant de très près au texte qu'il
commente pour en préciser le sens en examinant ses mots avec leur
construction et leur ordre, mais il se situe d'emblée au centre de la foi :

c'est la Parole de Dieu qu'il entend expliquer aux fidèles qui l'écoutent
et c'est la foi de l'Eglise qui sert de critère à son interprétation116; son
commentaire part du texte et suit le texte, mais, comme on a pu le voir
par les exemples que j'ai choisis, il se fait théologique et spirituel pour
devenir une nourriture à l'intention des fidèles qui ont à vivre de la foi
et, en ce sens, il a encore beaucoup à nous apprendre aujourd'hui.

115 Tract., 51,12, avec la note complémentaire 67: Suivre te Christ, c'est l'imiter en

servant les autres; BA 73.
116 A propos de la lecture des textes christologique, cf. Tract., 18,2 ; 36,2, avec la note

complémentaire 11 : La «régula sana catholica»; BA 72, pp. 122—124; 731—732.



336 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

Par sa méthode d'exégèse qui réduit l'Evangile de Jean à n'être que
l'un des livres de l'unique Ecriture, l'une des expressions de la Parole de

Dieu dans sa totalité, le prédicateur lui enlève de sa singularité pourtant
si frappante comme il prive l'histoire religieuse de sa diversité ; il
souligne très fort par contre et l'unicité du salut et l'unité fondamentale à

travers le temps, et jusque dans son contenu même, pense-t-il, de la foi
dans le Christ Médiateur117.

C'est le Christ Sauveur en effet qui donne à l'Ecriture sa cohérence
interne et son unité, mais il faut l'y découvrir en chacun de ses livres.
«Lis tous les livres des Prophètes, affirme le prédicateur, si tu n'y
aperçois pas le Christ, que peux-tu trouver de plus dénué de saveur et de

sens? Comprends-y le Christ, non seulement ta lecture a de la saveur,
mais encore elle t'enivre, élevant ton esprit au dessus du corps de telle
sorte api oubliant le passé tu te tendes vers ce qui est en avant, cf.

Phil 3,13»118. «Considérons, dit-il encore, l'Ecriture divine comme le

champ où nous voulons bâtir; ne soyons pas indolents, ne nous arrêtons

pas à la superficie, creusons en profondeur jusqu'à ce que nous arrivions
au rocher, et le rocher était le Christ, 1 Cor 10,4»1I9.

Cette dernière recommandation nous aide à comprendre pourquoi,
désirant expliquer longuement la Parole de Dieu aux fidèles d'Hippone,
l'évêque entreprend par deux fois de leur commenter à la suite des

chapitres de l'Evangile de Jean. En commentant cet Evangile qui
présente si nettement le Christ dans toute la dimension de son mystère et

avec toute l'ampleur du salut qu'il apporte, il se place donc d'emblée au

centre de l'Ecriture et son explication est tout ensemble théologique et

spirituelle parce que c'est le vrai Christ qu'il veut prêcher et faire
connaître afin de le faire aimer et de le faire désirer.

Il manquerait cependant un trait essentiel à cette esquisse déjà trop
rapide si je n'ajoutais pas encore ce qui me paraît être le paradoxe

d'Augustin au sujet des Ecritures. Depuis sa conversion, depuis surtout
qu'il est devenu prêtre, il n'a cessé de lire, de méditer, d'étudier l'Ecriture,

commentant ou glosant certains de ses livres, prêchant sur ses

textes, et, bien qu'il sache ses limites présentes, qu'elle est pareille

117 « Nos credimus Dominum Iesum Christum natum ex uirgine, uenisse in carne,

passum esse, resurrexisse, in caelum adscendisse... In eius fidei societate nobiscum et illi
patres qui crediderunt de uirgine nasciturum, passurum, resurrecturum, in caelum ad-

scensurum», Tract., 45,9, avec la note complémentaire 46: La permanence de la foi
chrétienne â travers le temps; BA 73.

118 Tract., 9,3; BA 71, p. 510.
119 Tract., 23,1 ; BA 72, p. 352.



Le sens de l'unité des Ecritures 337

seulement à la rosée qui rafraîchit le sol et que sa nécessité n'est que
provisoire, il n'en poursuit pas moins son énorme travail jusqu'au bout,
avec tout l'amour de son cœur et toute l'acuité de son intelligence; la
Bible pourtant n'est pour lui qu'une lampe pour éclairer nos pas dans la
nuit de ce siècle; elle n'est comme l'eucharistie qu'une nourriture pour
notre route, elle appartient au monde des signes et elle disparaîtra tout
entière quand surviendra la réalité, quand succédera à la foi la vision
même de la Parole qui est la Lumière.

«Quand notre Seigneur Jésus Christ sera venu et que, comme le dit
l'apôtre Paul, il aura éclairé ce qui est caché dans les ténèbres et rendu

manifestes les pensées des cœurs pour que chacun reçoive de Dieu sa louange,
1 Cor 4,5, alors en présence d'un pareil Jour les lampes ne seront plus
nécessaires ; on ne nous lira plus le Prophète, on n'ouvrira plus le livre
de l'Apôtre, nous ne recherchons plus le témoignage de Jean, nous
n'aurons plus besoin même de l'Evangile. Disparaîtront par conséquent
toutes les Ecritures qui étaient allumées pour nous comme des lampes
dans la nuit de ce siècle pour que nous ne restions pas dans les ténèbres.

Quand elles auront toutes été enlevées pour qu'elles ne brillent plus

pour nous comme si nous en avions encore besoin et quand les hommes
de Dieu eux-mêmes qui en ont été pour nous les ministres verront avec

nous cette vraie et éclatante Lumière, donc, quand ces secours auront
été écartés, que verrons-nous Qu'est-ce qui sera la nourriture de notre
esprit? Qu'est-ce qui fera la délectation de notre regard? D'où proviendra

cette joie que l'œil n 'apas vue, que l'oreille n 'apas entendue, qui n 'estpas
montée au cœur de l'homme, 1 Cor 2,9? Que verrons-nous? Je vous en
supplie, aimez avec moi, courez avec moi par la foi; désirons la patrie
d'en haut, soupirons après la patrie d'en haut, prenons conscience que
nous sommes ici des pèlerins. Que verrons-nous alors Que l'Evangile
maintenant le dise: Au commencement était la Parole, et la Parole était
auprès de Dieu, et la Parole était Dieu, Io 1,1. Tu viendras à la Source d'où
une rosée s'est répandue pour toi ; alors que ses rayons étaient envoyés
obliquement et par réfraction à ton cœur empli de ténèbres, tu verras la

Lumière elle-même dans sa réalité... Jean le dit lui-même: Nous sommes

fils de Dieu, et ce que nous serons n 'est pas encore apparu; nous savons que,

lorsqu'il apparaîtra, nous serons semblables à luiparce que nous le verrons tel

qu'il est, 1 Io 3,2»12°.

120 Tract., 35,9 ; voir la note complémentaire 5 : La vision du Verbe et la disparition des

Ecritures; BA 73; cf. Tract., 22,2; BA 72, pp. 316-318.



338 L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Evangile

D'un mot, enfin, je voudrais rappeler que, pour Augustin, c'est la

charité qui est la clef des Ecritures comme elle en constitue toute la
substance. «La charité définie par l'Apôtre a deux préceptes, celui de

l'amour de Dieu et celui de l'amour du prochain. Ne cherchez rien
d'autre dans les Ecritures, que personne ne vous prescrive autre chose.

Dans tout ce qui est obscur dans les Ecritures la charité se trouve cachée,
dans tout ce qui est clair elle se trouve à découvert»121. Le docteur de la

charité pouvait donc déjà écrire dans les premiers temps de son épis-

copat: «Quiconque s'imagine avoir compris les Ecritures divines ou une
partie d'entre elles sans édifier par cette compréhension cette double
charité envers Dieu et envers le prochain ne les a pas encore
comprises»122.

121 en. Ps. 140,2; PL 37, 1816.
l21doctr. chr. 1,36,40; CCL 32, p. 29; cf. ep. 55,21,38; CSEL 44, p. 212.


	L'exégèse de saint Augustin prédicateur du quatrième Évangile

