
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern seiner Zeit und
heutiger Ökumene

Autor: Schindler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Schindler

Augustins Ekklesiologie
in den Spannungsfeldern seiner Zeit

und heutiger Ökumene*

Augustins Lehre von der Kirche hat sich zugleich mit seiner inneren
Entwicklung entfaltet. Wollte man sie umfassend darstellen, so müßte
man Augustins Leben und Denken von seiner manichäischen Zeit an
bis zu den Auswirkungen des späten semi-pelagianischen Streits auf
seine Anschauung von der Kirche verfolgen1. Das kann hier nicht
geschehen. Das Stichwort «Ökumene» im Titel dieses Aufsatzes und die
Tatsache, daß ich als evangelischer Theologe schreibe, legen es nahe,
eine wichtige Phase in Augustins Ringen um das rechte Verstehen und
Leben von Kirche herauszugreifen, nämlich seine Auseinandersetzung
mit dem Donatismus. Sie beginnt mit seinem Eintritt ins Amt des

Presbyters im Jahre 391 in Hippo Regius (das ist eine heute in Algerien
gelegene, auch damals recht wichtige Hafenstadt), und sie erstreckt sich

zur Hauptsache bis zum Beginn des pelagianischen Streits im Jahr 4112.

* Vorliegender Artikel wurde am 21. Januar 1987 an der Universität Freiburg anläßlich

des 1600. Jahrestages der Bekehrung Augustins als Vortrag gehalten.
1 Zu Augustins Ekklesiologie ist nach wie vor nützlich: Fritz Hofmann, Der

Kirchenbegriff des Hl. Augustinus in seinen Grundlagen und in seiner Entwicklung, München

1933 Münster 1978. Wichtig waren in neuerer Zeit die Publikationen von Emilien
Lamirande, besonders aber seine bibliographische Übersicht: Un siècle et demi d'études

sur l'ecclésiologie de saint Augustin, Paris 1962. Vgl. die regelmäßigen Literaturberichte
in der Revue des Etudes Augustiniennes.

2 Die Briefe Augustins, die sich mit dem Donatismus auseinandersetzen, beginnen
mit Ep. 23, die Werke mit dem Psalmus contrapartem Donati (aus denJahren 392 und 393).
Die Werke gegen den Donatismus sind vorzüglich erschlossen in der französisch-lateinischen

Ausgabe der Bibliothèque Augustinienne, Bde. 28-32, Paris 1963-1968. - Zwar
brachte die große Disputation in Karthago im Juni 411 noch bei weitem nicht das Ende



296 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Auch die Arbeit an dem riesigen Werk über die civitas Dei in der Folge
der Eroberung Roms durch die Westgoten beginnt in jenen Jahren nach

410, und selbstverständlich wäre von diesem gewaltigen Geschichtsentwurf

her sehr viel und sehr Wesentliches zur Ekklesiologie Augustins

zu sagen. Dennoch sollen die zwei sozusagen donatistischen
Jahrzehnte vor und nach 400 hier im Mittelpunkt stehen; denn beim
Donatismus handelt es sich so wenig wie beim Protestantismus um eine
bloße Sekte oder eine sonderbare Abspaltung, sondern um eine Kirche,
die im römischen Nordafrika während weit mehr als einemJahrhundert
neben derjenigen Kirche existierte, die wir konventionell die katholische

nennen und die damals keiner so meisterhaft und unermüdlich verteidigte

wie eben Augustin. Auch die Donatisten nannten sich katholisch,
und zwar mit gutem Recht. Nicht etwa deshalb, weil sie tatsächlich an
vielen Orten und während langer Zeit zahlreicher waren als die Katholiken,

so z. B. in Augustins Bischofsstadt Hippo Regius. Sie nannten sich

zu Recht katholisch, weil der Donatismus nichts anderes war als jener
Teil der alten katholischen afrikanischen Kirche, der nach der letzten

Verfolgungszeit auf dem alten Standpunkt der Distanz zum römischen
Reich verharrte3, während der andere, der Einfachheit halber von uns
«katholisch» genannte, sich auf die neue Situation einstellte und z.B.
kaiserliche Zuwendungen empfing, vor allem aber als Gesprächspartner
der anderen Kirchenprovinzen im Gesamtreich Anerkennung fand4.

Ob und wie weit nach donatistischem Selbstverständnis die Kirche in

des Donatismus, wohl aber eine definitive Wende in der lange schwankenden Religionspolitik,

so daß von da an die Repression spürbare Auswirkungen zu haben begann und die
literarische Polemik Augustins nichts mehr wesentlich Neues brachte. In der zweiten
Hälfte desselben Jahres begannen in Karthago die Auseinandersetzungen um Caelestius,
die den Auftakt zum pelagianischen Streit bildeten.

3 Zum Begriffàe.i Katholizität s.u. Anm. 12. Zu den weiteren Merkmalen wie z. B. der
apostolischen Sukzession und der Bedeutung Roms als Bischofssitz: Bibl. Aug. (vgl.
Anm. 2), Bd. 31, notes complémentaires 27 und 54 (S. 793ff. und 847f£), außerdem wie
zu allen wichtigen Fragen die beiden «Klassiker» William H.C. Frend, The Donatist
Church. A Movement of Protest in Roman North Africa, Oxford 1952, 2. Aufl. 1971 (und
Reprints), sowie Jean-Paul Brisson, Autonomisme et Christianisme dans l'Afrique
romaine de Septime Sévère à l'invasion vandale, Paris 1958. Vgl. auch Alfred Schindler,
Art. «Afrika I.» in TRE I (1977) 641-700.

4 An der Frage der kaiserlichen Zuwendungen entzündete sich der Streit, nachdem
einmal die Doppelwahl des Maiorinus/Donatus einerseits und des Caecilian andererseits

erfolgt war, sowie in den Jahren 346/47, als unter Konstans zwei kaiserliche Sonderbeauftragte

mit Spendengeldern «zur Wiederherstellung der Einheit» nach Afrika kamen

(Schindler, a.a.O. 656, 658). Zur Anwesenheit von Donatisten auf außerafrikanischen
Konzilien vgl. vor allem Georges Folliet, L'épiscopat africain et la crise arienne au IVe



seiner Zeit und heutiger Ökumene 297

der übrigen Welt ebenso verwerflich war wie die afrikanische abgefallene

Schwester, ist nicht ganz klar5. Faktisch jedoch war und blieb der
Donatismus auf Nordafrika beschränkt. Eine weltweite Anerkennung
blieb ihm versagt. Augustins Tätigkeit begann, als das Schisma bereits

etwa 80 Jahre alt war, und so konnte er, der ja einige Jahre in Rom und
Mailand verbracht hatte und dort katholischer Christ geworden war,
mit guten Gründen in den Donatisten Schismatiker, also von der una
sancta Abgefallene, sehen.

Damit haben wir bereits den ersten Punkt berührt, der für Augustins
Donatismusbild von entscheidender Bedeutung war: Die von Gott
durch Christus im Geist gestiftete Kirche, wie sie die Heilige Schrift
bezeugt, ist und muß sein eine einzige, weltweite Gemeinschaft. Wer
sich von ihr abspaltet, ist von vornherein im Unrecht. Die biblische
Wahrheit kann nicht auf der Seite dessen sein, der sagt: nur bei uns hat
sich die wahre Kirche erhalten. Die Folge ist, daß auch der Heilige Geist
da nicht wirkt, wo man sich vom universalkirchlichen Liebesband

gelöst hat. Wer sich abspaltet, spaltet sich von Gott ab. Die Donatisten
gehen, solange sie nicht in die katholische Einheit zurückkehren, mit
Sicherheit der ewigen Verdammnis entgegen. Das ist der erste Punkt:
Sichtbare Einheit der Kirche und Heil gehören unlösbar zusammen.
Die donatistische Abspaltung ist für Augustin keineswegs ein
administrativer Unglücksfall, sondern bei hartnäckigem Verharren die unver-
gebbare Sünde wider den Heiligen Geist6.

Der zweite Punkt in seiner Beurteilung des Donatismus ist zunächst
eine positive Feststellung: Es fehlt den Donatisten zum Kirchesein
eigentlich nichts außer eben dieser Öffnung zur wahren Katholizität. Im
Unterschied zum Manichäismus oder zu den arianischen Kirchen jener
Zeit gibt es keine dogmatischen, also keine Lehr-Differenzen im engeren

Sinne zwischen der katholischen und der donatistischen Gemeinschaft7.

Da für diese allerdings Grund für ihre Trennung die von ihnen

siècle, Revue des Etudes Byzantines 24 (1966) 196—223 Mélanges Venance Grumel)
sowie die Zusammenstellungen bei Jean-Louis Maier, L'épiscopat de l'Afrique romaine,
vandale et byzantine, Institut Suisse de Rome 1973, 26ff.

5 Vgl. Alfred Schindler, L'Histoire du Donatisme considérée du point de vue de sa

propre théologie, Studia Patristica, vol.XVIII/3, Oxford 1982, 1306—1315, bes. 1313f.

Vgl. auch Bibl. Aug., Bd. 32, note compl. 12.
6 Dazu Bibl. Aug., Bd. 32, note compl. 54.
7 In De haeresibus macht Augustin zwar eine Bemerkung über trinitarische Irrtümer

des Donatus, von denen er jedoch ausdrücklich sagt, daß die große Masse der Donatisten



298 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

behauptete Ungültigkeit, ja Verderblichkeit der katholischen
Sakramente ist, sind die Wiedervereinigungschancen von ihrer Seite her

gering. Sie müßten die Wiedertaufe aller Katholiken verlangen. Hier
liegt natürlich auch eine Abweichung im Bereich der Lehre vor8. Von
katholisch-augustinischer Seite sind die Chancen der Wiedervereinigung

nicht schlecht ; denn man ist bereit, die donatistischen Sakramente
als gültig anzuerkennen, sobald eine Konversion erfolgt. Tritt ein
Getaufter über, so gilt er als katholisch getauft, und ein donatistischer
Bischof wird gegebenenfalls mit allen Gliedern seiner ganzen Diözese
ohne neue Weihe, ohne irgendeine neue Sakramentsspendung
übernommen. Solche Massenübertritte geschahen tatsächlich9.

Allerdings, und damit komme ich zum dritten Punkt, viele
Konversionen ereigneten sich unter dem Druck der obrigkeitlichen
Zwangsmaßnahmen, die seit der Entstehung der Spaltung immer wieder

unternommen worden waren, um die Einheit im Sinne der Großkirche

herbeizuführen. Solche Maßnahmen hielt Augustin während der

ersten etwa zehn Jahre seines Wirkens für unstatthaft oder wenigstens
ungeeignet. Nach 400 gelangte er langsam zur Einsicht, wie er selbst

sagt, daß äußerer Druck öfter etwas nützt, und zwar nicht nur äußerlich,
sondern auch innerlich: Manche erkennen die Richtigkeit der katholischen

Position und bereuen ihren zunächst erzwungenen Übertritt
nicht, vor allem aber: nun sind sie der wahren Heilsgüter äußerlich

teilhaftig und können, wenn sie innerlich zustimmen, zur ewigen Seligkeit

gelangen10.
Ein vierter Punkt darf nicht unerwähnt bleiben : Augustin bezichtigt

seine irregeleiteten Brüder, wie er sie nennt, immer wieder der

Inkonsequenz, ja eines unsinnigen Selbstwiderspruchs: Uns Katholiken, sagt

sie nicht teilt (De haer. 69,2, CChrSL 46, 332). Zu den vielen Gemeinsamkeiten vgl. etwa
die ersten Kap. des Sermo ad Caesareensis ecclesiaeplebem (CSEL 53, 167ff.).

8 Insofern ist ein Schisma nie nur Schisma, sondern es wächst sich zur Häresie aus.

Vgl. A. Schindler, Die Unterscheidung von Schisma und Häresie in Gesetzgebung und
Polemik gegen den Donatismus, Pietas. FS Kötting Jahrb.f.Antike und Christentum,
Erg. Bd. 8, 1980, 228-236. Die von Aug., ep.93, 10, 43, berichtete Episode, daß ein
donatistisches Konzil einen Übertritt der «traditores» ohne Taufe zugelassen hätte, muß
als große Ausnahme angesehen werden.

9 Zur Regelung solcher Übertritte vgl. Bibl. Aug., Bd. 28, note compl. 28; Bd. 31,
notes compl. 17 u. 52.

10 Augustin selbst gibt in Brief 185 eine umfassende Darlegung seiner Ansichten und
auch seiner Wandlungen. Vgl. im übrigen E. Lamirande, Church, State and Toleration.
An Intriguing Change of Mind in Augustine, Villanova 1975.



seiner Zeit und heutiger Ökumene 299

er, werft Ihr vor, unsere Amtsträger seien nicht würdig und darum

unsere Sakramente nichtig, ja geradezu verderblich. Aber Ihr habt ja

selbst in Euren Reihen unwürdige Amtsträger, nicht nur solche, deren

Unwürdigkeit verborgen bleibt, nein, noch schlimmer: Aus Eurer
eigenen Geschichte sind Vorgänge bekannt, die zeigen, daß auch Ihr
unter Umständen Sakramente Unwürdiger für gültig haltet11. Warum
also nicht gleich unseren Standpunkt übernehmen, wonach Sakramente
immer ihre Gültigkeit haben, allerdings nicht immer heilswirksam
sind? Ein gültiges Sakrament kann unwirksam bleiben, wenn der
Empfänger sich der Gnade verschließt. Ändert sich das, so kommt das

Sakrament zu seinem Ziel und muß nicht wiederholt werden.
Soweit einige Grundzüge von Augustins Lehre, Grundzüge, die im

Abendland so stark nachgewirkt haben, daß wir alle in irgendeiner
Form ihre Erben geworden sind. Aber bevor dieses Erbe-Sein selbst zur
Sprache kommt, erst noch ein Versuch, die donatistische Gegenposition
zu skizzieren:

Zu Punkt 1 : Einig sind sich die Donatisten und Augustin darin, daß
die sichtbare Kirchengemeinschaft und das ewige Heil untrennbar
zusammengehören. Aber: Die weltweite Verbreitung der Kirche und
ihre universale Gemeinschaft müssen da ihre Grenze finden, wo sie von
der Wahrheit abgewichen ist und ihren Herrn verleugnet hat. Das aber

ist in der letzten Christenverfolgung unter Diokletian geschehen,
mindestens in Nordafrika, wo Bischöfe die Heiligen Schriften ausgeliefert
haben, z. T. dem Kaiser geopfert und ihren Glauben verleugnet haben.

Da solche Amtsträger vermischt mit anderen fröhlich weiter tauften
und ordinierten, ist und bleibt die sogenannte katholische Kirche eine
Kirche der traditores, was auf Deutsch zugleich Auslieferer, nämlich von
Büchern, und Verräter, nämlich wie Judas, heißt. Was steht nun höher,
die Reinheit der Kirche oder ihre weltweite Ausdehnung? Sicher nicht
diese bloß geographische Katholizität!12

" Dieses Argument benützt Augustin besonders oft im Zusammenhang mit dem
innerdonatistischen Schisma der Maximianisten, vgl. Albert C. de Veer, L'exploitation
du schisme Maximianiste par saint Augustin dans sa lutte contre le Donatisme,
Rech. Aug. 3 (1965) 219-237.

12 Zur Katholizität als Merkmal ihrer Kirche vgl. Gesta Collationis Carthaginensis
111,102 (Sources Chrétiennes 224,1064): Gaudentius episcopus dixit: Catholicum nomen
putant ad provincias vel ad gentes referendum, cum hoc sit catholicum nomen quod
sacramentis plenum est, quod perfectum, quod immaculatum Dazu auch Bibl. Aug.,
Bd. 32, note compl. 11.



300 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Zu Punkt 2: Die Anerkennung der donatistischen Sakramente ist
ein halbes Eingeständnis der eigenen schwachen Position der Katholiken.

So die Donatisten. Viele Leute jener Zeit (auch Katholiken) sahen

sich deshalb veranlaßt, die donatistischen Sakramente vorsichtshalber
ergänzend oder auch ohne die katholischen zu verlangen, da man ja

immerhin mit den donatistischen allenthalben, mit den katholischen

nur in einer Partei Anerkennung fand13. Im übrigen befindet sich die
donatistische Kirche mit ihrer Auffassung von der Nichtigkeit eines

außerhalb der una sancta gespendeten Sakraments in voller
Ubereinstimmung mit vielen Teil-Traditionen vor allem der östlichen Kirchen,
etwa auch mit dem ungefähr gleichzeitigen Basilius d. Gr., vor allem
aber mit Cyprian, dem grossen Märtyrerbischof des dritten afrikanischen

Jahrhunderts. Mit diesem Argument der Übereinstimmung von
Donatismus und Cyprians Lehren hat sich Augustin auf Hunderten von
Seiten auseinandergesetzt, ohne wirklich Cyprian für sich in Beschlag
nehmen zu können14.

Zum dritten Punkt, zu den Donatistenverfolgungen : Es gibt keinen
besseren Beweis für die Treue zur alten Märtyrerkirche Cyprians als die
Tatsache der Verfolgung. So die Donatisten. Die Kaiser des römischen
Reiches sind zwar pro forma Christen geworden, aber die Situation der
wahren Kirche hat sich nicht grundsätzlich geändert. Wer eine solche

obrigkeitliche Religionspolitik auch noch christlich verteidigen zu können

glaubt, ist ein Wolf im Schafspelz. Die Kirche der Donatisten ist die
Kirche der Märtyrer, also die wahre Kirche15.

Und schließlich zum vierten Punkt, zu Augustins Unterscheidung
von gültig gespendetem und heilswirksam empfangenem Sakrament:
Auch wenn es gewisse Inkonsequenzen in der langen Geschichte des

Donatismus gibt, so sind doch die Unklarheiten auch der augustini-
schen Konzeption im Einzelfall mindestens so groß16. Vor allem aber

13 So etwa Aug., De baptismo I, 3, 4—5, 6.
14 Ich meine das Werk De baptismo (CSEL 51). Zur Kritik von Augustins Cyprian-

Interpretation vgl. etwa Robert F. Evans, One and Holy. The Church in Latin Patristic
Thought, London 1972, 76—79.

15 Ein uneingeschränktes Märtyrer-Selbstbewußtsein gerade auch in Konfrontation
mit dem pseudo-christlichen Staat bezeugt etwa Gaudentius, z. B. bei Augustin, Contra
Gaudentium I, 26,29—28, 32. Ganz ausgeprägt ist es in den donatistischen und donatistisch
überarbeiteten Märtyrerakten, vgl. Paul Monceaux, Histoire littéraire de l'Afrique
chrétienne, Band V, Paris 1920 Bruxelles 1966, 35—98.

16 Das läßt sich im einzelnen an De baptismo deutlich zeigen. Generell kann hier nur
in Erinnerung gerufen werden, daß die Taufe ein ganzes Kultdrama war, mit Wasser-



seiner Zeit und heutiger Ökumene 301

ist Augustins Meinung irrig, die persönliche, innere Integrität des

Sakramentsspenders sei bei den Donatisten konstitutiv für ein gültiges
Sakrament. Entscheidend ist die Solidarität des Sakramentsspenders mit
der Kirche, die die einstigen traditores und seither alle Glaubensleugner
und andere Todsünder ausscheidet. Solange einer nicht als Todsünder
erkannt ist, ist seine Sakramentsspendung gültig — das meinen auch die
Donatisten. Gott selbst ist es, der dann das Sakrament mit seiner
Gnadengabe wirksam macht. Damit könnte Augustin natürlich einverstanden

sein. Nur läuft die entsprechende Überzeugung Augustins nach
donatistischer Meinung darauf hinaus, daß es gar nicht darauf ankomme,

die Todsünder zu entfernen, so daß ein Götzendiener munter
weiter taufen, ja sogar ordinieren kann. Augustin ist von daher gesehen
ein Denker der angepaßten, der kompromißlerischen, der Christus

verleugnenden Pseudo-Kirche17.

Mit diesem kurzen Abriß soll zugleich ein Eindruck des Dilemmas
vermittelt werden, in das man gerät, wenn man beide Positionen, die
donatistische wie die augustinische, sozusagen von innen her zu
verstehen versucht. Erst so wird deutlich, was oder eher was nicht
nachgewirkt hat im Abendland. Man hat in diesem Zusammenhang von der
«Last des augustinischen Erbes» gesprochen, wie der Titel eines
Aufsatzes von Dietrich Ritsehl heißt, der erstmals 1966 in der Barth-
Festschrift erschien. Ritsehl ist evangelischer Theologieprofessor, heute

in Heidelberg. Über die Last des augustinischen Erbes ist seither einiges

gesagt und geschrieben worden, sowohl von kirchlich-theologischer als

auch von sogenannt weltlicher Seite; ich denke da etwa an das Augu-
stin-Buch des Philosophen Kurt Flasch von 198018.

Freilich ist es meist nicht in erster Linie die Ekklesiologie Augustins,

die kritisiert wird ; dagegen sehr oft seine negative Einstellung zur
Leiblichkeit, insbesondere zur Sexualität, die er ja in die unmittelbare

weihe, Handauflegungen u.dgl., dessen Gültigkeit außerhalb der Kirche, die den Hl.
Geist hat, zu denken auch wir noch Mühe haben dürften. Nur denken wir faktisch an den
stark reduzierten und formalisierten Kindertaufritus, der vom Erleben eher ablösbar
ist.

17 Über das «Ertragen der Sünder» in der Kirche vgl. z.B. Bibl. Aug., Bd. 32, note
compl.6, sowie H.B. Weijland, Augustinus en de kerkelijke tucht, Diss. Kampen 1965

(mit franz. «Sommaire»).
18 Dietrich Ritschls Aufsatz ist mit einem Nachwort abgedruckt in seinen Aufsätzen

: Konzepte. Gesammelte Aufsätze, Band I : Patristische Studien, Bern, Frankfurt,
München 1976, 102—122. — Kurt Flasch, Augustin. Einführung in sein Denken, Reclam
1980.



302 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Nähe der Erbsünde rückt. Gerade in dieser Hinsicht ist es jedoch falsch,

von einem augustinischen Erbstück zu sprechen. Augustin verkörpert nur
eine dominante Tendenz des antiken und antik-christlichen Denkens
und Fühlens, die man in der gesamten Väter-Literatur wiederfindet,
besonders unangenehm und aufdringlich bei Hieronymus, ebenso im
Neuplatonismus, ähnlich in der Stoa, natürlich auch im Gnostizismus
und Manichäismus — kurz, überall vor, neben und nach Augustin. Bei
ihm berührt uns das nur viel direkter als bei anderen, weil er uns in den
Confessiones sein Inneres offenbart wie kein antiker Mensch, ja, wie
kaum einer vor — Sigmund Freud. Mit diesem zeitlichen Ubersprung
will ich andeuten, daß der ungewöhnlich scharfe, selbstzergliedernde
Blick Augustins in sein Inneres, gerade auch in die Abgründe und
Widersprüche seines Trieblebens, etwas ganz Ungewöhnliches in der

ganzen vor-neuzeitlichen Geistesgeschichte ist. Und nur durch diese

quasi moderne Selbstdarstellung übte und übt seine sogenannte
Leibfeindlichkeit eine solche Faszination auf uns aus, bis ins 17. Jahrhundert
eine positiv werbende, seit der Aufklärung und erst recht heute meist
eine eher abschreckende Faszination. Sein inneres Ringen macht die

Fragwürdigkeit seines triebverneinenden Wollens für uns viel leichter
sichtbar als bei anderen Autoren jener Zeit19.

Mit dieser modern anmutenden Innerlichkeit Augustins, etwas
schief als Subjektivismus bezeichnet, haben wir aber den Punkt berührt,
der auch für die Ekklesiologie bedeutsam werden sollte. Und hier setzt
auch die Kritik Ritschis an, für den die Probleme der Leiblichkeit und
Sexualität weniger wichtig sind, als sie in manchen katholischen
Publikationen zu Augustin erscheinen. Die fraglichen Punkte in Anknüpfung

an Ritsehl sind vor allem folgende : 1. Der individuelle Empfang der
Gnade als eigentliche Heilserfahrung, 2. das Finden Gottes allein im
und über dem menschlichen Inneren und 3. die Ausrichtung des Willens

auf den allein zu liebenden Gott, dem die Liebe zum Nächsten

völlig untergeordnet ist20: das sind die Komponenten von Augustins
Denken, die auch auf seine Kirchenlehre einwirken und die während
Jahrhunderten bis heute nachgewirkt haben, und zwar beidseits der

Diese zugleich uns fern stehende, aber wegen seiner extremen Offenheit auch der
Kritik zugängliche Mentalität Augustins kommt mehrfach in dem Buch von Flasch gut
zum Ausdruck, etwa S. 253f. Im übrigen ist es zu Recht scharf kritisiert worden, vgl.
Goulven Madec in der Revue des Etudes Augustiniennes 18 (1982) 100-111.

20 Zusammenfassend Ritschl, a.a.O. 120f.



seiner Zeit und heutiger Ökumene 303

katholisch-protestantischen Konfessionsgrenze. Hier ist es nun wirklich
Augustin selbst, der mit seinem Eigensten gewirkt hat. So virtuos wie er
hat kein antiker Mensch alle theologischen und philosophischen Themen

auf das Zentrum hin durchdacht, das er einmal in einer frühen
Schrift so formuliert: Deum et animam scire cupio. Frage: Nihilne plus?
Antwort: Nihil omnino21. Allerdings müssen wir uns darüber klar sein,
daß nicht Augustin das dem Abendland aufgenötigt hat, sondern umgekehrt,

daß das Abendland Augustins Theologie und Spiritualität, und
was daraus entsprang, gierig aufgesaugt hat. Er hat formuliert, was

unzählige Generationen ihm nachsagten, die kaum davon beeindruckt

waren, daß er selbst sein vieles Reden und Schreiben dem Urteil der

Heiligen Schrift unterstellt sehen wollte22.
Wo ist denn nun der Pferdefuß von Augustins Spiritualität der

Innerlichkeit zu sehen? Nicht in der generellen Abwertung des

Kirchlich-Institutionellen, des Liturgischen, des Gemeinschaftslebens — das

ist nicht Augustins Tendenz, das ist Spiritualismus, wie er unendlich oft
bis heute ^//herausgewachsen ist aus augustinischen Wurzeln. Nicht in
der A ^wertung, wohl aber in der deutlichen und immer spürbaren
Unterscheidung des Inneren vom Äusseren, die manchmal fast einer

Trennung gleichkommt, ist der Pferdefuß zu sehen. Diese scharfe

Unterscheidung schlägt sich nieder in der Selbstverständlichkeit, mit
der Augustin den Donatisten seinen stark formalen Sakraments- und

Kirchenbegriff immer und immer wieder entgegenhält und hartnäckig
deren Uberzeugung von Sündlosigkeit subjektivistisch mißversteht.
Was ihm am allerselbstverständlichsten ist, ist für die Donatisten gerade
das Allerunbegreiflichste. Darum sind sie für ihn einfach verblendet.
Sein Denken läßt sich so beschreiben: Hier sieht er die persönliche
Frömmigkeit des einzelnen Amtsträgers, dort die kirchliche Amtshandlung.

Hier die im Inneren wirkende Gnade, dort die äußerlich in Wort
und Sakrament als verbum visibile verkündigte Gnade. Hier die
persönliche Aneignung oder das geschenkte Erfahren des Heils, dort die

Ankündigung und den Zuspruch des Heils. Hieras homo religiosus der

21 Soliioqma I, 2, 7 (CSEL 89, 11).
22 Dafür ist das letzte Kapitel von De trinitate ein besonders eindrückliches Beispiel.

Es umspielt in seinem zweiten Teil Prov. 10, 19: In multiloquio non effugies peccatum,
und endet in der Bitte an den dreieinigen Gott: quaecumque dixi in his libris de tuo,
agnoscant et tui ; si qua de meo, et tu ignosce et tui. Amen.



304 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Confessiones, dort der Bischof Augustin!23 Dieses «Hier und Dort» ist,

wenn man so sagen darf, der Pferdefuß seiner Ekklesiologie. Weil er
eben nicht auf spiritualitische Weise das Institutionelle für nichtig
ansieht, sondern weil er das unterschiedene Zusammengehören von
Außen und Innen vehement verteidigt, gerade darum wächst sich bei
ihm - böse gesagt — eine Ekklesiologie der Äußerlichkeit immer mehr
aus, gleichsam als Gegengewicht zur individuellen Innerlichkeit.

Das Gegenläufige in seinem Denken, das aber in sich durchaus

folgerichtig ist, ist auch bei seiner Begründung der staatlichen
Verfolgungsmaßnahmen spürbar: Weil sein individualistischer Denkansatz
diese im Grunde ausschloß, mußte er sich selbst zuerst von ihrer
Berechtigung überzeugen. Und dies tat er, indem er das persönliche
Heil des Einzelnen mit der pädagogisch gedachten Einwirkung äußerer
Instanzen verknüpfte, die zwar nicht Glauben und Gnade wirken, was
Gott allein kann, wohl aber die Bereitschaft des einzelnen Menschen
fördern, d.h. den Verfolgung leidenden Menschen gefügig machen
können. Um dem Individuum angesichts der drohenden ewigen
Verdammnis eine Chance zu geben, kann ihm der Leidensdruck nützlich
sein. Mit dieser vom einzelnen Gläubigen her aufgebauten Argumentation

hat Augustin bis zur Inquisition und bis zum protestantischen
Obrigkeitsstaat hin eingewirkt. Gerade deshalb konnte er so wirken,
weil er nicht wie üblich und wie die meisten vom Staat und vom Kult
und von der auszurottenden Gotteslästerung der Ketzer und Heiden her

argumentierte, sondern vom Individuum und seinem Heil her24.

Diese Beispiele sollen die Interdependenz von Individualismus und
Institutionalismus in Augustins Ekklesiologie aufzeigen. Die congrega-
tio sacramentorum umschließt wie ein Mauerring die communio sanctorum2''.

Man könnte auch sagen: Die Subjektivität bei der Wahrheits-
aneignung entspricht spiegelbildlich der Objektivität im Wahrheits-

23 Da ich hier Augustin in einer bestimmten Richtung stilisiere, die weiter unten
eingeschränkt wird, sei wenigstens hier angefügt, daß er z. B. als Gründer und Leiter von
Laien- und Klerikerklöstern zwischen dem Außen und dem Innen wich gelebte Verbindungen

herzustellen wußte. Seine Regeln verbinden im übrigen psychologischen Scharfblick

mit praktikablen Regelungen für den Alltag.
24 Dafür ist der oben Anm. 10 genannte 185. Brief, aber auch Brief 93 die beste

Illustration.
25 Anstelle ungezählter Belege aus Augustin kann das Buch von Walter Simonis,

Ecclesia visibilis et invisibilis. Untersuchungen zur Ekklesiologie und Sakramentenlehre
in der afrikanischen Tradition von Cyprian bis Augustinus, Frankfurt a.M. 1970,
empfohlen werden.



seiner Zeit und heutiger Ökumene 305

Verständnis. Das zeitlos Wahre muß punktuell-zeitlich dem Menschen
ein-leuchten. Dazu braucht er die Kirche, aber sie bleibt ein äußeres

Mittel26.
Das bisher Ausgeführte ist freilich in mancher Hinsicht einseitig,

einseitig orientiert an der Last des augustinischen Erbes, wie sie etwa in
der scheinbar problemlosen Unterscheidung von Geist und Amt, von
Recht und Spiritualität in unseren beiden grossen Konfessionen spürbar
ist. Im Protestantismus war es über Jahrhunderte hinweg — und ist es in
Resten noch — das staatskirchliche Recht und eine entsprechende
Kirchenstruktur, neben der als eigene Größe das geistliche Leben mehr —

oder auch weniger — gedieh und auf Wohlwollen hoffen konnte. Im
Katholizismus stand und steht das päpstliche Kirchenrecht, steht auch
das Amt gleichsam aufeigenen Füßen, und die Spiritualität soll daneben

wachsen; sie kann aber unter Umständen auch neben den fixen Strukturen

verkümmern.
Diese Last des augustinischen Erbes ist jedoch weder das, was

Augustin wollte, noch das, was er dem Abendland aufgenötigt hat. Daß
man sein Denken gierig aufgesogen hat, habe ich schon erwähnt. Daß er
zwischen Innerlichkeit und Institution gerade keine Trennung, sondern
die Einheit meinte und verteidigte, muß ausdrücklich und eigens
hervorgehoben werden. Er vertrat nie einen sogenannt doppelten
Kirchenbegriff27, aber sein Denken war eben von der bekannten
Grundunterscheidung geprägt, die trotz umgekehrter Absicht immer wieder
durchschlug und sub contrario vielleicht stärker gewirkt hat, als wenn er
hemmungslos das Innen vom Außen getrennt und offenen Widerspruch

provoziert hätte. Übrigens verhält es sich ähnlich mit seinem

Sakramentsbegriff: In der Theorie ist er geradezu ein Calvinus ante
Calvinum, in der Praxis ist er gut katholisch28.

Was hat nun das alles mit unserer heutigen ökumenischen Situation
zu tun? Zunächst sei etwas sehr Positives und Erfreuliches vorangestellt:

Die offizielle Öffnung der römisch-katholischen Kirche zu den
anderen Konfessionen im 2. Vatikanum wurde durch den eben behan-

26 Dieser Satz ist insofern problematisch, als er die spirituelle Qualität der Kirche, die
als solche nie äußerlich sein kann, zugunsten unseres gängigen Kirchenbegriffs ausblendet.

Weiteres s.nächste Anm.
27 Diese Frage kann hier nicht diskutiert werden. Vgl. meinen Artikel «Augustin» in

TRE, Bd. 4 (1979) 646-698, bes. 677f.
28 Ich denke bei diesem Satz vor allem an die Eucharistielehre. Vgl. dazu etwa

Simonis, a.a.O., bes. lllf.



306 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

delten Formalismus von Augustins Sakraments- und Kirchenbegriff,
der sich hier nicht als Last, sondern als Chance erwies, wesentlich
erleichtert: Dank der von ihm so gründlich ausgearbeiteten Lehre von
den vestigia ecclesiae Spuren der Kirche, als terminus erst bei Calvin
formuliert), die man bei den Schismatikern und Häretikern finden
kann29, war es möglich, z.B. die evangelische Taufe, das evangelische
Schriftstudium und die schriftgemäße Predigt bei uns positiv zu werten.
Von da aus konnte das Konzil auch über Augustin hinausgehen, indem
es die Separation nicht mehr als Sünde schlechthin wertete, sondern als

von den Vätern ererbtes Übel, an dessen Überwindung wir alle arbeiten
sollen.

Auch auf der nichtkatholischen Seite sehe ich in der ökumenischen

Bewegung unseres Jahrhunderts ein positives Element Augustins
nachwirken : Seine Idee der weltumgreifenden Einheit der Kirche. Das ist
ein Element, welches gewöhnlich eher dem Katholizismus zugeordnet
wird. Aber das geschieht mehr aus historischen Überlegungen, im Blick
auf die Entwicklung vom 16. bis 19. Jh. Die weltweite Einheit der

Kirche ist im Protestantismus in der Lehre nie und in praxi seit diesem

Jahrhundert nicht mehr vergessen. Natürlich ist im römischen Katholizismus

die Einheit theoretisch und praktisch immer festgehalten worden,

aber unter Zufügung des Papstamtes, wie es die meisten Kirchenväter,

jedenfalls Augustin, so nicht kannten. Hätte der Papst, wie es

einen Augenblick lang den Anschein hatte, den Pelagianismus
befürwortet — ein Schisma zwischen Rom und dem «m6r-donatistischen
Afrika wäre unvermeidbar gewesen30. Höchste kirchliche Instanz ist für
Augustin das Universalkonzil, soweit überhaupt Instanzen erforderlich
sind und von ihm genannt werden. Sichtbare Einheit heißt ebensowohl
formlose Kirchengemeinschaft, wie Reisen, Besuche, Konsultationen,
Briefaustausch, dann aber vor allem Provinzialsynoden von Bischöfen,
die untereinander und über die Provinzgrenzen hinweg sich gegenseitig
auf dem laufenden halten. Die heute gebräuchlichen Begriffe «Konzi-
liarität» und «Kollegialität der Bischöfe» können als Hinweise auf sein

29 Zum ganzen Problemkreis Augustin/Ökumenismus bei weitem am besten :

E. Lamirande, La situation ecclésiologique des Donatistes d'après saint Augustin,
Ottawa 1972. Dort auch gleich zu Beginn der Hinweis auf die Calvinische Herkunft des

Begriffs (S. 20).
30 Diese Schlußfolgerung ergibt sich für mich aus dem Buch von Otto Wermelinger,

Rom und Pelagius, Stuttgart 1975 (Päpste und Papsttum Bd. 7).



seiner Zeit und heutiger Ökumene 307

Einheitsdenken nützlich sein31. Während er allerdings diese Einheit
immer als Gabe Gottes voraussetzt, war es das Ziel der ökumenischen

Bewegung längst vor dem 2. Vatikanum, sichtbare Einheit erst wieder
zu erlangen und diese Gabe von Gott zu erbitten und sich auf den Weg
zu ihr zu machen. — Bei Augustin jedenfalls — wie auch in der frühen
ökumenischen Bewegung — war die Einheit als eine offene gedacht, d.h.
ohne hierarchische Spitze.

Aber wenden wir den Blick von den Frühphasen der Einheitsbestrebungen

auf katholischer und protestantischer Seite der Gegenwart,
der heutigen Ökumene, wie ich im Titel sage, zu. Heute sind unsere
abendländischen Kirchen einmal herausgefordert von ihren Partnerkirchen

in der Dritten Welt und zum anderen von einem neuen
Konfessionalismus, von Fundamentalismus und anderen -ismen. Ich muß nun
mit erheblichen Vereinfachungen arbeiten, u.a. wegen der
Verallgemeinerungen, die nötig sind, um die Kontroversen der Jahre um 400 in
Nordafrika sinnvoll neben diejenigen unserer Zeit zu stellen.

Mir scheint, daß das von Augustin und weitgehend vom Abendland
nach ihm nicht erkannte Element innerhalb des Donatismus heute in den
Kirchen der Unterdrückten wieder auflebt. Ich meine die Verknüpfung
von Glaubensbekenntnis und Tat-Bekenntnis als konstitutives Element
des Kircheseins. Das darf nicht im Sinne von Rechtfertigung und
Heiligung des Individuums mißverstanden werden - ein Problem, das

unsere Kirchen seit Jahrhunderten beschäftigt. Gemeint ist: Kirche ist
nur Kirche, wenn ihre Amtsträger sich von offensichtlicher Gottlosigkeit

fernhalten, sowohl selbst als auch durch Ausschluß derer, die
Gottloses tun. Daß dieser Satz auf den Donatismus paßt, brauche ich
wohl nicht eigens zu beweisen. Gottlosigkeit heißt dort: Abfall in der

Verfolgung und Weitertradierung dieses Abfalls durch Ordinationen.
Auf heute übertragen, mehr ethisch gefaßt, kann das im Blick auf
Rassendiskriminierung heißen: Wer Rassenschranken in der Kirche
aufrichtet oder aufrecht erhält oder wer rassistische Politik religiös
rechtfertigt, hat sein Christsein aufgegeben. Und eine Kirche, die
solches als Institution — etwa durch Synodalbeschlüsse oder bischöfliche

31 Diese beiden in der heutigen Diskussion mit vielerlei Bedeutungsnuancen bela-
denen Begriffe können hier nicht explizit mit Augustins Konzept in Verbindung gebracht
werden. Außerordentlich nützlich ist, was im Zusammenhang mit der Konzilsfrage
Hermann-Josef Sieben zu Augustin schreibt in «Die Konzilsidee der Alten Kirche»,
Paderborn 1979, 68—102.



308 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Verlautbarungen — tut, verfällt einer ebenso schwerwiegenden Häresie,
wie wenn sie unsere Erlösung durch Gott in Jesus Christus leugnet.

Oder etwas mehr im Sinne der Befreiungstheologie stilisiert: Wer
sich als Christ dem Zusammenschluß der Unterdrückten widersetzt und

Menschenrechtsverletzungen gutheißt, ist ein ebenso großer Häretiker
wie der, der einen fundamentalen Glaubensartikel hartnäckig bestreitet.

Analoges gilt für eine Kirche, die die erwähnten Überzeugungen
verbreitet und eben dadurch ihr Kirchesein aufs höchste gefährdet, ja

auf die Dauer aufhört, Kirche Jesu Christi überhaupt zu sein.

Das alles bedeutet nicht, daß die Kirche mit einer sozial-revolutionären

Bewegung gleichgesetzt würde. Auch der Donatismus war keine
revolutionäre Bewegung. Wer das Gelesene so verstanden hat, hat

genau das Falsche gelesen. Zwar befindet er sich in guter Gesellschaft,
nämlich z. B. derjenigen Augustins, aber auch Augustin hat eben seine

Gegner an diesem Punkt nicht verstanden32. Das Gesagte hat auch

nichts mit Werkgerechtigkeit zu tun, wie man evangelischerseits gerne
sagt, sondern damit, daß die Herausforderung, Christus zu bekennen
oder zu verleugnen, also der sogenannte status confessionis, auch bei
fundamentalen ethischen Entscheidungen eintreten kann33.

Zum Schluß noch ein Blick auf die katholisch-protestantische
Ökumene in der Schweiz heute. Unser gemeinsames augustinisches Erbe im
positiven Sinne ist sicher die Gewißheit, daß uns in den Sakramenten
die Gnade und Treue Gottes zugesprochen und versichert ist und bleibt,
unabhängig von irgend einer Art der Würdigkeit, sei sie diejenige des

Spenders oder diejenige des Empfängers. Das gilt auch unabhängig von
der Richtigkeit oder Falschheit von Augustins Bild des Donatismus.
Aber nun sind es ja gerade die Sakramente, bei denen heute die
Annäherung unter uns schwierig ist, nicht wegen der persönlichen Würdigkeit,

sondern wegen der Zulässigkeit des Spendens oder des Empfangens.

32 Versteht man «revolutionär» im Sinne einer Erscheinung, die die gottgewollte
Ordnung — hier die Einheit der Kirche — zerstört oder wenigstens nachhaltig stört, so ist
der Donatismus an sich für Augustin revolutionär. Versteht man «revolutionär» im Sinne
des gesellschaftlichen Aufstands, so gehört Augustin zu den Leuten, die derartige
Manifestationen (bei den Circumcellionen) berichten und den Donatisten vorwerfen, daß sie
sich nicht entschieden genug von diesen, ihren «Terroristen», distanzieren, sondern sie

sogar z.T. als Märtyrer verehren. Vgl. meinen Art. «Afrika», TRE I, 665.
33 Zur Frage, wie weit Handeln Bekenntnis ist oder sein soll, z.B. Wolfgang Huber,

Bekenntnis in der Gefährdung des Friedens, in : ders., Folgen christlicher Freiheit,
Neukirchen 1983, 249-269.



seiner Zeit und heutiger Ökumene 309

Ich denke aus aktuellem Anlaß natürlich zunächst an die leider so

sehr schwierige eucharistische Gastfreundschaft, aber auch etwa an die

Unmöglichkeit einer zweiten kirchlichen Ehe zu Lebzeiten des Partners

aus der früheren Ehe. Hier tritt uns Protestanten im Katholizismus eine

theologische Denkform und eine rechtliche Disziplin entgegen, der
gegenüber unser Konzept uneinheitlich, inkonsequent und nachgiebig
gegenüber den Bedürfnissen der modernen Menschen erscheinen mag.
Man kann den Spieß aber auch umdrehen und von einer rücksichtslosen

Verallgemeinerung und von einer unnachgiebigen Durchsetzung von —

an sich berechtigten - Grundsätzen sprechen, was im Ergebnis der

Entscheidung des Gewissens vor Gott jenen Spielraum nimmt, den es in
den jeweils gegebenen Situationen braucht, um das Gebotene zu tun. So

gesehen wäre auf protestantischer Seite das Erbe von Augustins
individueller Innerlichkeit, auf der katholischen Seite aber dasjenige seiner
institutionellen Ekklesialität betont, sagen wir besser: überbetont.

Der gute Weg in die Zukunft - d.h. auf die Einheit hin — besteht
sicher nicht in einem fortgesetzten Uberbetonen jeweils einer (sozusagen)

Hälfte Augustins, um es grob auszudrücken. Auch nicht darin,
einfach beides zu kombinieren, sondern vielmehr darin, den Weg zur
Integration dieser unentbehrlichen Elemente zu finden. Das kann sicher
nicht eine rein donatistische Lösung sein. Aber Elemente oder Anliegen

des Donatismus, die Augustin selbst nicht positiv würdigen konnte,
können uns beim Vorankommen auf der ökumenischen Gratwanderung

helfen.
Diese Wanderung geschieht dann im Geist Augustins, wenn wir,

wie er es wollte, an der Einheit arbeiten und um sie bitten. Dagegen
dürfen wir uns nicht von seinen Unterscheidungen, in denen er dachte,

verführen lassen. Wir sollen nicht scheiden, was in der Kirche Jesu
Christi eine Einheit bildet: Glauben und Tun, Institutionelles und
Spirituelles. Diese Einheit ist uns gegeben und ««/gegeben — sowohl
innerhalb der ererbten Konfessionen als auch im Aufeinander-Zu-
schreiten der Konfessionen.




	Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern seiner Zeit und heutiger Ökumene

