Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 3

Artikel: Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern seiner Zeit und
heutiger Okumene

Autor: Schindler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALFRED SCHINDLER

Augustins Ekklesiologie
in den Spannungsfeldern seiner Zeit
und heutiger Okumene*

Augustins Lehre von der Kirche hat sich zugleich mit seiner inneren
Entwicklung entfaltet. Wollte man sie umfassend darstellen, so miilite
man Augustins Leben und Denken von seiner manichiischen Zeit an
bis zu den Auswirkungen des spiten semi-pelagianischen Streits auf
seine Anschauung von der Kirche verfolgen®. Das kann hier nicht
geschehen. Das Stichwort « Okumene» im Titel dieses Aufsatzes und die
Tatsache, daB3 ich als evangelischer Theologe schreibe, legen es nahe,
eine wichtige Phase in Augustins Ringen um das rechte Verstehen und
Leben von Kirche herauszugreifen, nimlich seine Auseinandersetzung
mit dem Donatismus. Sie beginnt mit seinem Eintritt ins Amt des
Presbyters im Jahre 391 in Hippo Regius (das ist eine heute in Algerien
gelegene, auch damals recht wichtige Hafenstadt), und sie erstreckt sich
zur Hauptsache bis zum Beginn des pelagianischen Streits im Jahr 4112,

* Vorliegender Artikel wurde am 21. Januar 1987 an der Universitit Freiburg anlif3-
lich des 1600. Jahrestages der Bekehrung Augustins als Vortrag gehalten.

! Zu Augustins Ekklesiologie ist nach wie vor niitzlich: Fritz HormaNN, Der Kir-
chenbegriff des Hl. Augustinus in seinen Grundlagen und in seiner Entwicklung, Miin-
chen 1933 = Miinster 1978. Wichtig waren in neuerer Zeit die Publikationen von Emilien
LAMIRANDE, besonders aber seine bibliographische Ubersicht: Un siécle et demi d’études
sur ’ecclésiologie de saint Augustin, Paris 1962. Vgl. die regelmiBigen Literaturberichte
in der Revue des Etudes Augustiniennes.

2 Die Briefe Augustins, die sich mit dem Donatismus auseinandersetzen, beginnen
mit Ep. 23, die Werke mit dem Psalmus contra partem Donati (aus den Jahren 392 und 393).
Die Werke gegen den Donatismus sind vorziiglich erschlossen in der franzésisch-latei-
nischen Ausgabe der Bibliotheque Augustinienne, Bde. 28-32, Paris 1963-1968. — Zwar
brachte die groBe Disputation in Karthago im Juni 411 noch bei weitem nicht das Ende



296 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Auch die Arbeit an dem riesigen Werk iiber die civitas Dei in der Folge
der Eroberung Roms durch die Westgoten beginnt in jenen Jahren nach
410, und selbstverstindlich wire von diesem gewaltigen Geschichts-
entwurf her sehr viel und sehr Wesentliches zur Ekklesiologie Augu-
stins zu sagen. Dennoch sollen die zwei sozusagen donatistischen Jahr-
zehnte vor und nach 400 hier im Mittelpunkt stehen; denn beim
Donatismus handelt es sich so wenig wie beim Protestantismus um eine
bloBe Sekte oder eine sonderbare Abspaltung, sondern um eine Kirche,
die im rémischen Nordafrika wihrend weit mehr als einem Jahrhundert
neben derjenigen Kirche existierte, die wir konventionell die katholische
nennen und die damals keiner so meisterhaft und unermiidlich vertei-
digte wie eben Augustin. Auch die Donatisten nannten sich katholisch,
und zwar mit gutem Recht. Nicht etwa deshalb, weil sie tatsichlich an
vielen Orten und wihrend langer Zeit zahlreicher waren als die Katho-
liken, so z. B. in Augustins Bischofsstadt Hippo Regius. Sie nannten sich
zu Recht katholisch, weil der Donatismus nichts anderes war als jener
Teil der alten katholischen afrikanischen Kirche, der nach der letzten
Verfolgungszeit auf dem alten Standpunkt der Distanz zum rémischen
Reich verharrte?, wihrend der andere, der Einfachheit halber von uns
«katholisch» genannte, sich auf die neue Situation einstellte und z.B.
kaiserliche Zuwendungen empfing, vor allem aber als Gesprichspartner
der anderen Kirchenprovinzen im Gesamtreich Anerkennung fand“.
Ob und wie weit nach donatistischem Selbstverstindnis die Kirche in

des Donatismus, wohl aber eine definitive Wende in der lange schwankenden Religions-
politik, so daB3 von da an die Repression spiirbare Auswirkungen zu haben begann und die
literarische Polemik Augustins nichts mehr wesentlich Neues brachte. In der zweiten
Hilfte desselben Jahres begannen in Karthago die Auseinandersetzungen um Caelestius,
die den Auftakt zum pelagianischen Streit bildeten.

3 Zum Begriff der Katholizitit s.u. Anm. 12. Zu den weiteren Merkmalen wie z. B. der
apostolischen Sukzession und der Bedeutung Roms als Bischofssitz: Bibl. Aug. (vgl.
Anm. 2), Bd. 31, notes complémentaires 27 und 54 (S. 793 ff. und 847ff.), auBerdem wie
zu allen wichtigen Fragen die beiden «Klassiker» William H.C. FRenD, The Donatist
Church. A Movement of Protest in Roman North Africa, Oxford 1952, 2. Aufl. 1971 (und
Reprints), sowie Jean-Paul Brisson, Autonomisme et Christianisme dans 1’Afrique
romaine de Septime Sévére a I'invasion vandale, Paris 1958. Vgl. auch Alfred SCHINDLER,
Art. «Afrika I» in TRE I (1977) 641-700.

4 An der Frage der kaiserlichen Zuwendungen entziindete sich der Streit, nachdem
einmal die Doppelwahl des Maiorinus/Donatus einerseits und des Caecilian andererseits
erfolgt war, sowie in den Jahren 346,47, als unter Konstans zwei kaiserliche Sonderbe-
auftragte mit Spendengeldern «zur Wiederherstellung der Einheit» nach Afrika kamen
(SCHINDLER, 2.2.0. 656, 658). Zur Anwesenheit von Donatisten auf auBerafrikanischen
Konzilien vgl. vor allem Georges FoLLIET, L’épiscopat africain et la crise arienne au IV¢



seiner Zeit und heutiger Okumene 297

der iibrigen Welt ebenso verwerflich war wie die afrikanische abgefal-
lene Schwester, ist nicht ganz klar®. Faktisch jedoch war und blieb der
Donatismus auf Nordafrika beschrinkt. Eine weltweite Anerkennung
blieb ihm versagt. Augustins Tatigkeit begann, als das Schisma bereits
etwa 80 Jahre alt war, und so konnte er, der ja einige Jahre in Rom und
Mailand verbracht hatte und dort katholischer Christ geworden war,
mit guten Griinden in den Donatisten Schismatiker, also von der una
sancta Abgefallene, sehen.

Damit haben wir bereits den ersten Punkt beriihrt, der fiir Augustins
Donatismusbild von entscheidender Bedeutung war: Die von Gott
durch Christus im Geist gestiftete Kirche, wie sie die Heilige Schrift
bezeugt, ist und muf sein eine einzige, weltweite Gemeinschaft. Wer
sich von ihr abspaltet, ist von vornherein im Unrecht. Die biblische
Wahrheit £anz nicht auf der Seite dessen sein, der sagt: nur bei uns hat
sich die wahre Kirche erhalten. Die Folge ist, daB3 auch der Heilige Geist
da nicht wirkt, wo man sich vom universalkirchlichen Liebesband
gelost hat. Wer sich abspaltet, spaltet sich von Gott ab. Die Donatisten
gehen, solange sie nicht in die katholische Einheit zuriickkehren, mit
Sicherheit der ewigen Verdammnis entgegen. Das ist der erste Punkt:
Sichtbare Einheit der Kirche und Heil gehéren unlésbar zusammen.
Die donatistische Abspaltung ist fiir Augustin keineswegs ein admini-
strativer Ungliicksfall, sondern bei hartnickigem Verharren die unver-
gebbare Siinde wider den Heiligen Geist®.

Der zweite Punkt in seiner Beurteilung des Donatismus ist zunichst
eine positive Feststellung: Es fehlt den Donatisten zum Kirchesein
eigentlich nichts auBer eben dieser Offnung zur wahren Katholizitit. Im
Unterschied zum Manichdismus oder zu den arianischen Kirchen jener
Zeit gibt es keine dogmatischen, also keine Lehr-Differenzen im enge-
ren Sinne zwischen der katholischen und der donatistischen Gemein-
schaft’. Da fiir diese allerdings Grund fiir ihre Trennung die von ihnen

siecle, Revue des Etudes Byzantines 24 (1966) 196-223 (= Mélanges Venance Grumel)
sowie die Zusammenstellungen bei Jean-Louis MAIER, L’épiscopat de I’ Afrique romaine,
vandale et byzantine, Institut Suisse de Rome 1973, 26ff.

5 Vgl. Alfred ScHINDLER, L’Histoire du Donatisme considérée du point de vue de sa
propre théologie, Studia Patristica, vol. XVIII/3, Oxford 1982, 1306-1315, bes. 1313f.
Vgl.auch Bibl. Aug., Bd. 32, note compl. 12.

¢ Dazu Bibl. Aug., Bd. 32, note compl. 54.

7 In De haeresibus macht Augustin zwar eine Bemerkung iiber trinitarische Irrtiimer
des Donatus, von denen er jedoch ausdriicklich sagt, daB3 die gro8e Masse der Donatisten



298 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

behauptete Ungltigkeit, ja Verderblichkeit der katholischen Sakra-
mente ist, sind die Wiedervereinigungschancen von ihrer Seite her
gering. Sie mifiten die Wiedertaufe aller Katholiken verlangen. Hier
liegt natiirlich auch eine Abweichung im Bereich der Lehre vor®. Von
katholisch-augustinischer Seite sind die Chancen der Wiedervereini-
gung nicht schlecht; denn man ist bereit, die donatistischen Sakramente
als giiltig anzuerkennen, sobald eine Konversion erfolgt. Tritt ein
Getaulfter iiber, so gilt er als katholisch getauft, und ein donatistischer
Bischof wird gegebenenfalls mit allen Gliedern seiner ganzen Ditzese
ohne neue Weihe, ohne irgendeine neue Sakramentsspendung tber-
nommen. Solche Masseniibertritte geschahen tatsichlich?®.

Allerdings, und damit komme ich zum dritten Punkt, viele Kon-
versionen ereigneten sich unter dem Druck der obrigkeitlichen
ZwangsmaBnahmen, die sei¢ der Entstehung der Spaltung immer wie-
der unternommen worden waren, um die Einheit im Sinne der GroB3-
kirche herbeizufiihren. Solche MaB3nahmen hielt Augustin wihrend der
ersten etwa zehn Jahre seines Wirkens fiir unstatthaft oder wenigstens
ungeeignet. Nach 400 gelangte er langsam zur Einsicht, wie er selbst
sagt, daf duBerer Druck 6fter etwas niitzt, und zwar nicht nur duflerlich,
sondern auch innerlich: Manche erkennen die Richtigkeit der katholi-
schen Position und bereuen ihren zunichst erzwungenen Ubertritt
nicht, vor allem aber: nun sind sie der wahren Heilsgiiter dulerlich
teilhaftig und kénnen, wenn sie innerlich zustimmen, zur ewigen Selig-
keit gelangen'?.

Ein vierter Punkt darf nicht unerwihnt bleiben: Augustin bezichtigt
seine irregeleiteten Briider, wie er sie nennt, immer wieder der Inkon-
sequenz, ja eines unsinnigen Selbstwiderspruchs: Uns Katholiken, sagt

sie nicht teilt (De baer. 69,2, CChtSL 46, 332). Zu den vielen Gemeinsamkeiten vgl. etwa
die ersten Kap. des Sermo ad Caesareensis ecclesiae plebere (CSEL 53, 167ff.).

8 Insofern ist ein Schisma nie nur Schisma, sondern es wichst sich zur Hiresie aus.
Vgl. A. ScHINDLER, Die Unterscheidung von Schisma und Hiresie in Gesetzgebung und
Polemik gegen den Donatismus, Pietas. FS Kotting = Jahrb.f. Antike und Christentum,
Erg. Bd. 8, 1980, 228-236. Qie von Aug,, ep. 93, 10, 43, berichtete Episode, daB3 ein
donatistisches Konzil einen Ubertritt der «traditores» ohne Taufe zugelassen hitte, muf3
als groBe Ausnahme angesehen werden.

? Zur Regelung solcher Ubertritte vgl. Bibl. Aug., Bd.28, note compl.28; Bd. 31,
notes compl. 17 u. 52.

' Augustin selbst gibt in Br7gf 185 eine umfassende Darlegung seiner Ansichten und
auch seiner Wandlungen. Vgl. im tibrigen E. LAMIRANDE, Church, State and Toleration.
An Intriguing Change of Mind in Augustine, Villanova 1975.



seiner Zeit und heutiger Okumene 299

er, werft Thr vor, unsere Amtstriger seien nicht wiirdig und darum
unsere Sakramente nichtig, ja geradezu verderblich. Aber Ihr habt ja
selbst in Euren Reihen unwiirdige Amtstriager, nicht nur solche, deren
Unwiirdigkeit verborgen bleibt, nein, noch schlimmer: Aus Eurer
eigenen Geschichte sind Vorginge bekannt, die zeigen, daf3 auch Thr
unter Umstinden Sakramente Unwiirdiger fiir giltig haltet!!. Warum
also nicht gleich unseren Standpunkt iibernehmen, wonach Sakramente
immer ihre Giiltigkeit haben, allerdings nicht immer heilswirksam
sind ? Ein giiltiges Sakrament kann unwirksam bleiben, wenn der Emp-
finger sich der Gnade verschlieBt. Andert sich das, so kommt das
Sakrament zu seinem Ziel und mul3 nicht wiederholt werden.

Soweit einige Grundziige von Augustins Lehre, Grundzige, die im
Abendland so stark nachgewirkt haben, dafl wir alle in irgendeiner
Form ihre Erben geworden sind. Aber bevor dieses Erbe-Sein selbst zur
Sprache kommt, erst noch ein Versuch, die donatistische Gegenposition
zu skizzieren:

Zu Punkt 1: Einig sind sich die Donatisten und Augustin darin, daf3
die sichtbare Kirchengemeinschaft und das ewige Heil untrennbar
zusammengehoren. Aber: Die weltweite Verbreitung der Kirche und
ihre universale Gemeinschaft miissen da ihre Grenze finden, wo sie von
der Wahrheit abgewichen ist und ihren Herrn verleugnet hat. Das aber
ist in der letzten Christenverfolgung unter Diokletian geschehen, min-
destens in Nordafrika, wo Bischofe die Heiligen Schriften ausgeliefert
haben, z. T. dem Kaiser geopfert und ihren Glauben verleugnet haben.
Da solche Amtstriger vermischt mit anderen fréhlich weiter tauften
und ordinierten, ist und bleibt die sogenannte katholische Kirche eine
Kirche der zraditores, was auf Deutsch zugleich Auslieferer, nimlich von
Biichern, und Verriter, nimlich wie Judas, heif3t. Was steht nun hoher,
die Reinheit der Kirche oder ihre weltweite Ausdehnung? Sicher nicht
diese bloB3 geographische Katholizitdt!'2

I Dieses Argument beniitzt Augustin besonders oft im Zusammenhang mit dem
innerdonatistischen Schisma der Maximianisten, vgl. Albert C. pE VEER, L’exploitation
du schisme Maximianiste par saint Augustin dans sa lutte contre le Donatisme,
Rech. Aug. 3 (1965) 219-237.

12 Zur Katholizitit als Merkmal ihrer Kirche vgl. Gesta Collationis Carthaginensis
111,102 (Sources Chrétiennes 224,1064) : Gaudentius episcopus dixit: Catholicum nomen
putant ad provincias vel ad gentes referendum, cum hoc sit catholicum nomen quod
sacramentis plenum est, quod perfectum, quod immaculatum ... Dazu auch Bibl. Aug,
Bd. 32, note compl. 11.



300 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Zu Punkt 2: Die Anerkennung der donatistischen Sakramente ist
ein halbes Eingestindnis der eigenen schwachen Position der Katholi-
ken. So die Donatisten. Viele Leute jener Zeit (auch Katholiken) sahen
sich deshalb veranlaf3t, die donatistischen Sakramente vorsichtshalber
erganzend oder auch ohne die katholischen zu verlangen, da man ja
immerhin mit den donatistischen allenthalben, mit den katholischen
nur in einer Partei Anerkennung fand'?. Im iibrigen befindet sich die
donatistische Kirche mit ihrer Auffassung von der Nichtigkeit eines
auBerhalb der una sancta gespendeten Sakraments in voller Uberein-
stimmung mit vielen Teil-Traditionen vor allem der 6stlichen Kirchen,
etwa auch mit dem ungefihr gleichzeitigen Basilius d.Gr., vor allem
aber mit Cyprian, dem grossen Mirtyrerbischof des dritten afrikani-
schen Jahrhunderts. Mit diesem Argument der Ubereinstimmung von
Donatismus und Cyprians Lehren hat sich Augustin auf Hunderten von
‘Seiten auseinandergesetzt, ohne wirklich Cyprian fiir sich in Beschlag
nehmen zu kénnen'4.

Zum dritten Punkt, zu den Donatistenverfolgungen: Es gibt keinen
besseren Beweis fiir die Treue zur alten Mirtyrerkirche Cyprians als die
Tatsache der Verfolgung. So die Donatisten. Die Kaiser des rémischen
Reiches sind zwar pro forma Christen geworden, aber die Situation der
wahren Kirche hat sich nicht grundsitzlich geindert. Wer eine solche
obrigkeitliche Religionspolitik auch noch christlich verteidigen zu kén-
nen glaubt, ist ein Wolf im Schafspelz. Die Kirche der Donatisten 75z die
Kirche der Mirtyrer, also die wahre Kirche?’.

Und schlieBlich gum vierten Punkt, zu Augustins Unterscheidung
von giiltig gespendetem und heilswirksam empfangenem Sakrament:
Auch wenn es gewisse Inkonsequenzen in der langen Geschichte des
Donatismus gibt, so sind doch die Unklarheiten auch der augustini-
schen Konzeption im Einzelfall mindestens so gro3'¢. Vor allem aber

'*So etwa Aug., De baptismo 1, 3, 4-5, 6.

!4 Ich meine das Werk De baptismo (CSEL 51). Zur Kritik von Augustins Cyprian-
Interpretation vgl. etwa Robert F. Evans, One and Holy. The Church in Latin Patristic
Thought, London 1972, 76-79.

'* Ein uneingeschrinktes Mirtyrer-SelbstbewuBtsein gerade auch in Konfrontation
mit dem pseudo-christlichen Staat bezeugt etwa Gaudentius, z. B. bei Augustin, Contra
Gaudentium 1, 26, 29-28, 32. Ganz ausgeprigt ist es in den donatistischen und donatistisch
iiberarbeiteten Mirtyrerakten, vgl. Paul Monceaux, Histoire littéraire de I’ Afrique chré-
tienne, Band V, Paris 1920 = Bruxelles 1966, 35-98.

'¢ Das 4Bt sich im einzelnen an De baptismo deutlich zeigen. Generell kann hier nur
in Erinnerung gerufen werden, dal3 die Taufe ein ganzes Kultdrama war, mit Wasser-



seiner Zeit und heutiger Okumene 301

ist Augustins Meinung irrig, die personliche, innere Integritit des
Sakramentsspenders sei bei den Donatisten konstitutiv fiir ein giiltiges
Sakrament. Entscheidend ist die So/idaritit des Sakramentsspenders mit
der Kirche, die die einstigen traditores und seither alle Glaubensleugner
und andere Todsiinder ausscheidet. Solange einer nicht als Todsiinder
erkannt ist, ist seine Sakramentsspendung giiltig — das meinen auch die
Donatisten. Gott selbst ist es, der dann das Sakrament mit seiner Gna-
dengabe wirksam macht. Damit kénnte Augustin natiirlich einverstan-
den sein. Nur liuft die entsprechende Uberzeugung Augustins nach
donatistischer Meinung darauf hinaus, dal3 es gar nicht darauf ankom-
me, die Todsiinder zu entfernen, so dalB3 ein Gétzendiener munter
weiter taufen, ja sogar ordinieren kann. Augustin ist von daher gesehen
ein Denker der angepalBiten, der kompromilllerischen, der Christus
verleugnenden Pseudo-Kirche!’.

Mit diesem kurzen Abrif3 soll zugleich ein Eindruck des Dilemmas
vermittelt werden, in das man gerit, wenn man beide Positionen, die
donatistische wie die augustinische, sozusagen von innen her zu ver-
stehen versucht. Erst so wird deutlich, was oder eher was nicht nach-
gewirkt hat im Abendland. Man hat in diesem Zusammenhang von der
«Last des augustinischen Erbes» gesprochen, wie der Titel eines Auf-
satzes von Dietrich Ritschl heiBlt, der erstmals 1966 in der Barth-
Festschrift erschien. Ritschl ist evangelischer Theologieprofessor, heute
in Heidelberg. Uber die Last des augustinischen Erbes ist seither einiges
gesagt und geschrieben worden, sowohl von kirchlich-theologischer als
auch von sogenannt weltlicher Seite; ich denke da etwa an das Augu-
stin-Buch des Philosophen Kurt Flasch von 1980'8.

Freilich ist es meist nicht in erster Linie die Ekklesiologie Augu-
stins, die kritisiert wird; dagegen sehr oft seine negative Einstellung zur
Leiblichkeit, insbesondere zur Sexualitit, die er ja in die unmittelbare

weihe, Handauflegungen u.dgl., dessen Giiltigkeit auBerhalb der Kirche, die den HL
Geist hat, zu denken auch wir noch Miihe haben diirften. Nur denken wir faktisch an den
stark reduzierten und formalisierten Kindertaufritus, der vom Erleben eher ablésbar
ist.

17 Uber das « Ertragen der Siinder» in der Kirche vgl. z. B. Bibl. Aug., Bd. 32, note
compl. 6, sowie H. B. WEIjLAND, Augustinus en de kerkelijke tucht, Diss. Kampen 1965
(mit franz. «Sommaire »).

'8 Dietrich RitscHLs Aufsatz ist mit einem Nachwort abgedruckt in seinen Aufsit-
zen: Konzepte. Gesammelte Aufsitze, Band I: Patristische Studien, Bern, Frankfurt,
Miinchen 1976, 102-122. — Kurt FrLascH, Augustin. Einfithrung in sein Denken, Reclam
1980.



302 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Nihe der Erbsiinde riickt. Gerade in dieser Hinsicht ist es jedoch falsch,
von einem axugustinischen Erbstick zu sprechen. Augustin verkdrpert nur
eine dominante Tendenz des antiken und antik-christlichen Denkens
und Fiihlens, die man in der gesamten Viter-Literatur wiederfindet,
besonders unangenehm und aufdringlich bei Hieronymus, ebenso im
Neuplatonismus, dhnlich in der Stoa, natiirlich auch im Gnostizismus
und Manichiismus — kurz, berall vor, neben und nach Augustin. Bei
ihm beriihrt uns das nur viel direkter als bei anderen, weil er uns in den
Confessiones sein Inneres offenbart wie kein antiker Mensch, ja, wie
kaum einer vor — Sigmund Freud. Mit diesem zeitlichen Ubersprung
will ich andeuten, dal3 der ungewohnlich scharfe, selbstzergliedernde
Blick Augustins in sein Inneres, gerade auch in die Abgriinde und
Widerspriiche seines Trieblebens, etwas ganz Ungewchnliches in der
ganzen vor-neuzeitlichen Geistesgeschichte ist. Und nur durch diese
‘quasi moderne Selbstdarstellung iibte und bt seine sogenannte Leib-
feindlichkeit eine solche Faszination auf uns aus, bis ins 17. Jahrhundert
eine positiv werbende, seit der Aufklirung und erst recht heute meist
eine eher abschreckende Faszination. Sein inneres Ringen macht die
Fragwiurdigkeit seines triebverneinenden Wollens fir uns viel leichter
sichtbar als bei anderen Autoren jener Zeit!’.

Mit dieser modern anmutenden Innerlichkeit Augustins, etwas
schief als Subjektivismus bezeichnet, haben wir aber den Punkt beriihrt,
der auch fir die Ekklesiologie bedeutsam werden sollte. Und hier setzt
auch die Kritik Ritschls an, fiir den die Probleme der Leiblichkeit und
Sexualitit weniger wichtig sind, als sie in manchen katholischen Publi-
kationen zu Augustin erscheinen. Die fraglichen Punkte in Ankniip-
fung an Ritschl sind vor allem folgende: 1. Der individuelle Empfang der
Gnade als eigentliche Heilserfahrung, 2. das Finden Gottes allein im
und iiber dem menschlichen Inneren und 3. die Ausrichtung des Wil-
lens auf den allein zu liebenden Gott, dem die Liebe zum Nichsten
vollig untergeordnet ist?: das sind die Komponenten von Augustins
Denken, die auch auf seine Kirchenlehre einwirken und die wihrend
Jahrhunderten bis heute nachgewirkt haben, und zwar beidseits der

' Diese zugleich uns fern stehende, aber wegen seiner extremen Offenheit auch der
Kritik zugingliche Mentalitit Augustins kommt mehrfach in dem Buch von Flasch gut
zum Ausdruck, etwa S. 253f. Im tibrigen ist es zu Recht scharf kritisiert worden, vgl.
Goulven MapEc in der Revue des Etudes Augustiniennes 18 (1982) 100-111.

20 Zusammenfassend RirscHL, a.a.0. 120f.



seiner Zeit und heutiger Okumene 303

katholisch-protestantischen Konfessionsgrenze. Hier ist es nun wirklich
Augustin selbst, der mit seinem Eigensten gewirkt hat. So virtuos wie er
hat kein antiker Mensch alle theologischen und philosophischen The-
men auf das Zentrum hin durchdacht, das er einmal in einer frithen
Schrift so formuliert: Deum et animam scire cupio. Frage: Nihilne plus?
Antwort: Nihil omnino?'. Allerdings miissen wir uns dariiber klar sein,
daB3 nicht Augustin das dem Abendland awfgenitigt hat, sondern umge-
kehrt, dal3 das Abendland Augustins Theologie und Spiritualitit, und
was daraus entsprang, gierig aufgesaugt hat. Er hat formuliert, was
unzihlige Generationen ihm nachsagten, die kaum davon beeindruckt
waren, dal3 er selbst sein vieles Reden und Schreiben dem Urteil der
Heiligen Schrift unterstellt sehen wollte 22,

Wo ist denn nun der Pferdefull von Augustins Spiritualitit der
Innerlichkeit zu sehen? Nicht in der generellen Abwertung des Kirch-
lich-Institutionellen, des Liturgischen, des Gemeinschaftslebens — das
ist nicht Augustins Tendenz, das ist Spiritualismus, wie er unendlich oft
bis heute zitherausgewachsen ist aus augustinischen Wurzeln. Nicht in
der Abwertung, wohl aber in der deutlichen und immer spiirbaren
Unterscheidung des Inneren vom Ausseren, die manchmal fast einer
Trennung gleichkommt, ist der Pferdeful3 zu sehen. Diese scharfe
Unterscheidung schligt sich nieder in der Selbstverstindlichkeit, mit
der Augustin den Donatisten seinen stark formalen Sakraments- und
Kirchenbegriff immer und immer wieder entgegenhailt und hartnickig
deren Uberzeugung von Siindlosigkeit subjektivistisch miBversteht.
Was ihm am allerselbstverstindlichsten ist, ist fiir die Donatisten gerade
das Allerunbegreiflichste. Darum sind sie fur ihn einfach verblendet.
Sein Denken 1df3t sich so beschreiben: Hier sieht er die persénliche
Frommigkeit des einzelnen Amtstrigers, dor# die kirchliche Amtshand-
lung. Hier die im Inneren wirkende Gnade, dort die dul3erlich in Wort
und Sakrament als verbum visibile verkiindigte Gnade. Hier die per-
sonliche Aneignung oder das geschenkte Erfahren des Heils, dorz die
Ankiindigung und den Zuspruch des Heils. AH7er der homo religiosus der

2t Soliloguia 1, 2, 7 (CSEL 89, 11).

22 Dafiir ist das letzte Kapitel von De trinitate ein besonders eindriickliches Beispiel.
Es umspielt in seinem zweiten Teil Prov. 10, 19: In multiloquio non effugies peccatum,
und endet in der Bitte an den dreieinigen Gott: quaecumque dixi in his libris de tuo,
agnoscant et tui; si qua de meo, et tu ignosce et tui. Amen.



304 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Confessiones, dort der Bischof Augustin!??® Dieses « Hier und Dort» ist,
wenn man so sagen darf, der Pferdeful seiner Ekklesiologie. Weil er
eben nicht auf spiritualitische Weise das Institutionelle fiir nichtig
ansieht, sondern weil er das unterschiedene Zusammengehéren von
AuBen und Innen vehement verteidigt, gerade darum wiichst sich bei
ihm — bése gesagt — eine Ekklesiologie der AuBerlichkeit immer mehr
aus, gleichsam als Gegengewicht zur individuellen Innerlichkeit.

Das Gegenldufige in seinem Denken, das aber in sich durchaus
folgerichtig ist, ist auch bei seiner Begriindung der staatlichen Verfol-
gungsmalBBnahmen spiirbar: Weil sein individualistischer Denkansatz
diese im Grunde ausschloB3, mulite er sich selbst zuerst von ihrer
Berechtigung iiberzeugen. Und dies tat er, indem er das persénliche
Heil des Einzelnen mit der pidagogisch gedachten Einwirkung dullerer
Instanzen verkniipfte, die zwar nicht Glauben und Gnade wirken, was
Gott allein kann, wohl aber die Bereitschaft des einzelnen Menschen
fordern, d.h. den Verfolgung leidenden Menschen gefiigig machen
kénnen. Um dem Individuum angesichts der drohenden ewigen Ver-
dammnis eine Chance zu geben, kann ihm der Leidensdruck niitzlich
sein. Mit dieser vom einzelnen Gliubigen her aufgebauten Argumen-
tation hat Augustin bis zur Inquisition und bis zum protestantischen
Obrigkeitsstaat hin eingewirkt. Gerade deshalb konnte er so wirken,
weil er nicht wie tblich und wie die meisten vom Staat und vom Kult
und von der auszurottenden Gotteslisterung der Ketzer und Heiden her
argumentierte, sondern vom Individuum und seinem Heil her?4,

Diese Beispiele sollen die Interdependenz von Individualismus und
Institutionalismus in Augustins Ekklesiologie aufzeigen. Die congrega-
tio sacramentorum umschlie3t wie ein Mauerring die communio sazcto-
rum®. Man konnte auch sagen: Die Subjektivitit bei der Wahrheits-
aneignung entspricht spiegelbildlich der Objektivitit im Wahrheits-

2 Da ich hier Augustin in einer bestimmten Richtung stilisiere, die weiter unten
eingeschrinkt wird, sei wenigstens hier angefiigt, daB er z. B. als Griinder und Leiter von
Laien- und Klerikerkldstern zwischen dem AuBen und dem Innen auch gelebte Verbin-
dungen herzustellen wuBte. Seine Regeln verbinden im iibrigen psychologischen Scharf-
blick mit praktikablen Regelungen fiir den Alltag,

24 Dafiir ist der oben Anm. 10 genannte 185. Brief, aber auch Brief 93 die beste
Illustration.

2 Anstelle ungezihlter Belege aus Augustin kann das Buch von Walter Simonis,
Ecclesia visibilis et invisibilis. Untersuchungen zur Ekklesiologie und Sakramentenlehre
in der afrikanischen Tradition von Cyprian bis Augustinus, Frankfurt .M. 1970, emp-
fohlen werden.



seiner Zeit und heutiger Okumene 305

verstandnis. Das zeitlos Wahre mufl punktuell-zeitlich dem Menschen
ein-leuchten. Dazu braucht er die Kirche, aber sie bleibt ein duleres
Mittel 26

Das bisher Ausgefiihrte ist freilich in mancher Hinsicht einseitig,
einseitig orientiert an der Last des augustinischen Erbes, wie sie etwa in
der scheinbar problemlosen Unterscheidung von Geist und Amt, von
Recht und Spiritualitit in unseren beiden grossen Konfessionen spiirbar
ist. Im Protestantismus war es iiber Jahrhunderte hinweg — und ist es in
Resten noch — das staatskirchliche Recht und eine entsprechende Kir-
chenstruktur, zeben der als eigene GroBe das geistliche Leben mehr —
oder auch weniger — gedieh und auf Wohlwollen hoffen konnte. Im
Katholizismus stand und steht das pipstliche Kirchenrecht, steht auch
das Amt gleichsam auf eigenen Fiilen, und die Spiritualitit soll daneben
wachsen; sie kann aber unter Umstinden auch neben den fixen Struk-
turen verkiimmern.

Diese Last des augustinischen Erbes ist jedoch weder das, was
Augustin wollte, noch das, was er dem Abendland aufgenétigt hat. Dal3
man sein Denken gierig aufgesogen hat, habe ich schon erwihnt. Da3 er
zwischen Innerlichkeit und Institution gerade keine Trennung, sondern
die Einheit meinte und verteidigte, muf} ausdriicklich und eigens her-
vorgehoben werden. Er vertrat nie einen sogenannt doppelten Kir-
chenbegriff?’, aber sein Denken war eben von der bekannten Grund-
unterscheidung geprigt, die trotz umgekehrter Absicht immer wieder
durchschlug und sub contrario vielleicht stirker gewirkt hat, als wenn er
hemmungslos das Innen vom Aullen getrennt und offenen Wider-
spruch provoziert hitte. Ubrigens verhilt es sich dhnlich mit seinem
Sakramentsbegriff: In der Theorie ist er geradezu ein Calvinus ante
Calvinum, in der Praxis ist er gut katholisch .

Was hat nun das alles mit unserer heutigen 6kumenischen Situation
zu tun? Zunichst sei etwas sehr Positives und Erfreuliches vorange-
stellt: Die offizielle Offnung der rémisch-katholischen Kirche zu den
anderen Konfessionen im 2. Vatikanum wurde durch den eben behan-

26 Dieser Satz ist insofern problematisch, als er die spirituelle Qualitit der Kirche, die
als solche nie duBerlich sein kann, zugunsten unseres gingigen Kirchenbegriffs ausblen-
det. Weiteres s.nichste Anm.

27 Diese Frage kann hier nicht diskutiert werden. Vgl. meinen Artikel « Augustin» in
TRE, Bd. 4 (1979) 646—698, bes. 677f.

28 Ich denke bei diesem Satz vor allem an die Eucharisticlehre. Vgl. dazu etwa
Simonis, a.2.0., bes. 111f.



306 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

delten Formalismus von Augustins Sakraments- und Kirchenbegriff,
der sich hier nicht als Last, sondern als Chance erwies, wesentlich
erleichtert: Dank der von ihm so griindlich ausgearbeiteten Lehre von
den vestigia ecclesiae (= Spuren der Kirche, als terminus erst bei Calvin
formuliert), die man bei den Schismatikern und Hiretikern finden
kann?, war es moglich, z B. die evangelische Taufe, das evangelische
Schriftstudium und die schriftgemiBBe Predigt bei uns positiv zu werten.
Von da aus konnte das Konzil auch iiber Augustin hinausgehen, indem
es die Separation nicht mehr als Stinde schlechthin wertete, sondern als
von den Vitern ererbtes Ubel, an dessen Uberwindung wir alle arbeiten
sollen.

Auch auf der nichtkatholischen Seite sehe ich in der 6kumenischen
Bewegung unseres Jahrhunderts ein positives Element Augustins nach-
wirken: Seine Idee der weltumgreifenden Einheit der Kirche. Das ist
ein Element, welches gewohnlich eher dem Katholizismus zugeordnet
wird. Aber das geschieht mehr aus historischen Uberlegungen, im Blick
auf die Entwicklung vom 16. bis 19. Jh. Die weltweite Einheit der
Kirche ist im Protestantismus in der Lehre #7e und in praxi seit diesem
Jahrhundert nicht mehr vergessen. Natiirlich ist im romischen Katholi-
zismus die Einheit theoretisch #zd praktisch immer festgehalten wor-
den, aber unter Zufiigung des Papstamtes, wie es die meisten Kirchen-
viter, jedenfalls Augustin, so nicht kannten. Hitte der Papst, wie es
einen Augenblick lang den Anschein hatte, den Pelagianismus befiir-
wortet — ein Schisma zwischen Rom und dem nzchz-donatistischen
Afrika wire unvermeidbar gewesen 3%, Hochste kirchliche Instanz ist fiir
Augustin das Universalkonzil, soweit iiberhaupt Instanzen erforderlich
sind und von ihm genannt werden. Sichtbare Einheit heil3t ebensowohl
formlose Kirchengemeinschaft, wie Reisen, Besuche, Konsultationen,
Briefaustausch, dann aber vor allem Provinzialsynoden von Bischofen,
die untereinander und tiber die Provinzgrenzen hinweg sich gegenseitig
auf dem laufenden halten. Die heute gebriduchlichen Begriffe « Konzi-
liaritdt» und «Kollegialitit der Bischofe» konnen als Hinweise auf sein

2 Zum ganzen Problemkreis Augustin/Okumenismus bei weitem am besten:
E. LAMIRANDE, La situation ecclésiologique des Donatistes d’aprés saint Augustin,
Ottawa 1972. Dort auch gleich zu Beginn der Hinweis auf die Calvinische Herkunft des
Begriffs (S. 20).

3% Diese SchluBfolgerung ergibt sich fiir mich aus dem Buch von Otto WERMELINGER,
Rom und Pelagius, Stuttgart 1975 (Pdpste und Papsttum Bd. 7).



seiner Zeit und heutiger Okumene 307

Einheitsdenken niitzlich sein?®'. Wihrend er allerdings diese Einheit
immer als Gabe Gottes voraussetzt, war es das Ziel der 6kumenischen
Bewegung lingst vor dem 2. Vatikanum, sichtbare Einheit erst wieder
zu erlangen und diese Gabe von Gott zu erbitten und sich auf den Weg
zu ihr zu machen. — Bei Augustin jedenfalls — wie auch in der frithen
okumenischen Bewegung — war die Einheit als eine offene gedacht, d. h.
ohne hierarchische Spitze.

Aber wenden wir den Blick von den Frithphasen der Einheitsbe-
strebungen auf katholischer und protestantischer Seite der Gegenwart,
der heutigen Okumene, wie ich im Titel sage, zu. Heute sind unsere
abendlindischen Kirchen eznmal herausgefordert von ihren Partnerkir-
chen in der Dritten Welt und zum anderen von einem neuen Konfes-
sionalismus, von Fundamentalismus und anderen -ismen. Ich mul3 nun
mit erheblichen Vereinfachungen arbeiten, u.a. wegen der Verallge-
meinerungen, die nétig sind, um die Kontroversen der Jahre um 400 in
Nordafrika sinnvoll neben diejenigen unserer Zeit zu stellen.

Mir scheint, da3 das von Augustin und weitgehend vom Abendland
nach ithm nicht erkannte Element innerbalb des Donatismus heute in den
Kirchen der Unterdriickten wieder auflebt. Ich meine die Verkniipfung
von Glaubensbekenntnis und Tat-Bekenntnis als konstitutives Element
des Kircheseins. Das darf nicht im Sinne von Rechtfertigung und Hei-
ligung des Individuums miBlverstanden werden — ein Problem, das
unsere Kirchen seit Jahrhunderten beschiftigt. Gemeint ist: Kirche ist
nur Kirche, wenn ihre Amtstriager sich von offensichtlicher Gottlosig-
keit fernhalten, sowohl selbst als auch durch AusschluBl derer, die
Gottloses tun. Dal} dieser Satz auf den Donatismus pallt, brauche ich
wohl nicht eigens zu beweisen. Gottlosigkeit heil3t dort: Abfall in der
Verfolgung und Weitertradierung dieses Abfalls durch Ordinationen.
Auf heute iibertragen, mehr ethisch gefalit, kann das im Blick auf
Rassendiskriminierung heiBlen: Wer Rassenschranken in der Kirche
aufrichtet oder aufrecht erhilt oder wer rassistische Politik religios
rechtfertigt, hat sein Christsein aufgegeben. Und eine Kirche, die sol-
ches als Institution — etwa durch Synodalbeschliisse oder bischéfliche

31 Diese beiden in der heutigen Diskussion mit vielerlei Bedeutungsnuancen bela-
denen Begriffe kénnen hier nicht explizit mit Augustins Konzept in Verbindung gebracht
werden. AuBerordentlich niitzlich ist, was im Zusammenhang mit der Konzilsfrage
Hermann-Josef SIEBEN zu Augustin schreibt in «Die Konzilsidee der Alten Kirche»,
Paderborn 1979, 68—102.



308 Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern

Verlautbarungen — tut, verfillt einer ebenso schwerwiegenden Hiresie,
wie wenn sie unsere Erlosung durch Gott in Jesus Christus leugnet.

Oder etwas mehr im Sinne der Befreiungstheologie stilisiert: Wer
sich als Christ dem Zusammenschluf3 der Unterdriickten widersetzt und
Menschenrechtsverletzungen gutheif3t, ist ein ebenso groB3er Hiretiker
wie der, der einen fundamentalen Glaubensartikel hartnickig bestrei-
tet. Analoges gilt fiir eine Kirche, die die erwihnten Uberzeugungen
verbreitet und eben dadurch ihr Kirchesein aufs héchste gefihrdet, ja
auf die Dauer aufhort, Kirche Jesu Christi tiberhaupt zu sein.

Das alles bedeutet nicht, dal3 die Kirche mit einer sozial-revolutio-
niren Bewegung gleichgesetzt wiirde. Auch der Donatismus war keine
revolutionire Bewegung, Wer das Gelesene so verstanden hat, hat
genau das Falsche gelesen. Zwar befindet er sich in guter Gesellschaft,
nimlich z. B. derjenigen Augustins, aber auch Augustin hat eben seine
Gegner an diesem Punkt nicht verstanden??. Das Gesagte hat auch
nichts mit Werkgerechtigkeit zu tun, wie man evangelischerseits gerne
sagt, sondern damit, daB3 die Herausforderung, Christus zu bekennen
oder zu verleugnen, also der sogenannte status confessionis, auch bei
fundamentalen ethischen Entscheidungen eintreten kann?,

Zum SchluB noch ein Blick auf die katholisch-protestantische Oku-
mene in der Schweiz heute. Unser gemeinsames augustinisches Erbe im
positiven Sinne ist sicher die Gewillheit, dal3 uns in den Sakramenten
die Gnade und Treue Gottes zugesprochen und versichert ist und bleibt,
unabhingig von irgend einer Art der Wiirdigkeit, sei sie diejenige des
Spenders oder diejenige des Empfingers. Das gilt auch unabhingig von
der Richtigkeit oder Falschheit von Augustins Bild des Donatismus.
Aber nun sind es ja gerade die Sakramente, bei denen heute die Anni-
herung unter uns schwierig ist, nicht wegen der persénlichen Wiirdig-
keit, sondern wegen der Zulissigkeit des Spendens oder des Empfan-
gens.

32 Versteht man «revolutiondr» im Sinne einer Erscheinung, die die gottgewollte
Ordnung — hier die Einheit der Kirche — zerst6rt oder wenigstens nachhaltig stért, so ist
der Donatismus an sich fiir Augustin revolutionir. Versteht man «revolutionit» im Sinne
des gesellschaftlichen Aufstands, so gehért Augustin zu den Leuten, die derartige Mani-
festationen (bei den Circumcellionen) berichten und den Donatisten vorwerfen, daB3 sie
sich nicht entschieden genug von diesen, ihren « Terroristen», distanzieren, sondern sie
sogar z. T. als Mirtyrer verehren. Vgl. meinen Art. « Afrika», TRE I, 665.

33 Zur Frage, wie weit Handeln Bekenntnis ist oder sein soll, z.B. Wolfgang HUBER,
Bekenntnis in der Gefihrdung des Friedens, in: ders., Folgen christlicher Freiheit, Neu-
kirchen 1983, 249-269.



seiner Zeit und heutiger Okumene 309

Ich denke aus aktuellem Anlaf3 natiirlich zunichst an die leider so
sehr schwierige eucharistische Gastfreundschaft, aber auch etwa an die
Unmoglichkeit einer zweiten kirchlichen Ehe zu Lebzeiten des Partners
aus der fritheren Ehe. Hier tritt uns Protestanten im Katholizismus eine
theologische Denkform und eine rechtliche Disziplin entgegen, der
gegeniiber #nser Konzept uneinheitlich, inkonsequent und nachgiebig
gegeniiber den Bediirfnissen der modernen Menschen erscheinen mag,
Man kann den Spiel3 aber auch umdrehen und von einer riicksichtslosen
Verallgemeinerung und von einer unnachgiebigen Durchsetzung von —
an sich berechtigten — Grundsitzen sprechen, was im Ergebnis der
Entscheidung des Gewissens vor Gott jenen Spielraum nimmt, den es in
den jeweils gegebenen Situationen braucht, um das Gebotene zu tun. So
gesehen wire auf protestantischer Seite das Erbe von Augustins indi-
vidueller Innerlichkeit, auf der katholischen Seite aber dasjenige seiner
institutionellen Ekklesialitit betont, sagen wir besser: iiberbetont.

Der gute Weg in die Zukunft — d. h. auf die Einheit hin — besteht
sicher nicht in einem fortgesetzten Uberbetonen jeweils einer (sozusa-
gen) Hilfte Augustins, um es grob auszudriicken. Auch nicht darin,
einfach beides zu kombinieren, sondern vielmehr darin, den Weg zur
Integration dieser unentbehrlichen Elemente zu finden. Das kann sicher
nicht eine rein donatistische Losung sein. Aber Elemente oder Anlie-
gen des Donatismus, die Augustin selbst nicht positiv wiirdigen konnte,
kénnen uns beim Vorankommen auf der 6kumenischen Gratwande-
rung helfen.

Diese Wanderung geschieht dann im Geist Augustins, wenn wir,
wie er es wollte, an der Einheit arbeiten und um sie bitten. Dagegen
diirfen wir uns nicht von seinen Unterscheidungen, in denen er dachre,
verfithren lassen. Wir sollen nicht scheiden, was in der Kirche Jesu
Christi eine Einheit bildet: Glauben und Tun, Institutionelles und
Spirituelles. Diese Einheit ist uns gegeben #nd aufgegeben — sowohl
innerhalb der ererbten Konfessionen als auch im Aufeinander-Zu-
schreiten der Konfessionen.






	Augustins Ekklesiologie in den Spannungsfeldern seiner Zeit und heutiger Ökumene

