
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Jean-Pierre Torreil, o.p., Denise Bouthillier: Pierre le Vénérable et sa
vision du monde. Sa vie. Son œuvre. L'homme et le démon.— Leuven 1986,
XL-454. (Spicilegium sacrum Lovaniense 42).

Cet ouvrage mérite une présentation adéquate à son importance. Il résulte
des longues recherches et réflexions d'un Professeur à l'Université de Fribourg
et des nombreux voyages de recherche des manuscrits de sa collaboratrice. De la

part de l'un et de l'autre, il a été préparé par plusieurs publications, et il n'est que
la première partie, prometteuse, d'un ensemble qui permettra enfin une
synthèse. Il marque une date capitale dans les études sur Pierre le Vénérable, son
milieu et son temps, après l'édition et ses Lettres par Giles Constable (The Letters
ofPeter the Venerable, 2 vol., Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1967)
et le Congrès qui s'est tenu à Cluny en 1972 {Pierre Abélard - Pierre le Vénérable.

Les courantsphilosophiques, littéraires et artistiques au milieu du XIIe siècle, Editions
du C.N.R.S., Paris 1975). Mais le personnage envisagé donne l'occasion de

projeter bien des lumières sur beaucoup d'aspects de l'histoire du XIIe siècle, à

propos de ce qui concerne la vie de Pierre le Vénérable, son caractère, ses écrits,
sa doctrine, son influence.

Sa vie, d'abord, à commencer par son enfance et ce que l'on sait de sa

famille, en particulier de sa mère, Raingarde. Ce qui est rapporté de la façon
dont elle exhortait son mari « comme de la chaire de quelqu'un qui enseigne » -
docentis cathedra —, comme d'une «chaire épiscopale» (9), s'ajoutera aux
témoignages qui viennent d'être analysés sur la pastorale conjugale, exercée surtout
par les épouses (Sharon Farmer, Persuasive Voices : Clerical Images of Medieval
Wives, dans Speculum 61 (1986) 517—543). Femme de tête et de cœur (8—10),

parmi tant d'autres : est-ce à elle que Pierre devra être « une personnalité
nullement mysogine» (297—298) L'école par où il passe est encore une de celles
dont nous ne savons rien, sinon que ses maîtres préparaient des latinistes de sa

qualité ou de celle d'un S. Bernard. Pierre est affronté à tous les problèmes et
toutes les crises de son temps : hérésies populaires, présence des juifs, rencontre
avec l'Islam, schisme d'Anaclet sous Innocent II, seconde croisade, rapports
avec l'Eglise d'Orient. Il doit aller en Italie, en Angleterre, en Espagne. A
propos de bien des détails de l'existence médiévale, une surprenante érudition
est accumulée dans les notes en bas de pages.

Les problèmes intérieurs de l'Ordre clunisien sous l'abbé Pons, prédécesseur

de Pierre, sont traités sans passion, sans préjugés — favorables ou non — à l'un
ou l'autre des protagonistes, sans conjectures non fondées sur des documents :

« Nous en sommes encore réduits aux hypothèses » (28). Le conflit avec Cîteaux



258 Besprechungen

est ramené à de justes proportions, sans les erreurs de perspectives que l'on
commet si l'on ne tient compte que de quelques écrits de polémique. Avec
fermeté, les A. mettent fin - s'il en était encore besoin — à l'idée que Cîteaux
serait une réforme de Cluny ; c'est Cluny même qui se réforme, en même temps
que l'Ordre cistercien se forme peu à peu (36—37). En particulier quant à

l'allégement des additions faites à l'Office divin - qui, en plusieurs autres
institutions, furent maintenues encore pendant plusieurs siècles —, une étude
récente a montré comment Pierre, non seulement a pris des initiatives
courageuses, mais a tenu à les justifier, à en expliquer les causae (Albert Schmidt
O.S.B., Zusätze als Problem des monastischen Stundengebets im Mittelalter. Beiträge
zur Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinertums 36, Aschendorff,

Münster 1986, 42—52). Entre les deux traditions, clunisienne et
cistercienne, des points de contact, des cas d'influence réciproque, sont signalés, par
exemple à propos du genre hagiographique utilisé dans le De miraculis de Pierre
et qui sert de modèle à toute une production cistercienne plus tardive (199).
C'est que Cîteaux, comme Cluny, est enraciné dans la tradition monastique
ancienne, appelée plus tard «bénédictine», telle qu'elle était représentée au
Mont-Cassin, à Fleury et ailleurs. Les A. se défendent de «juger avec certitude»
quand on ne le peut pas encore (92). Sur les travaux antérieurs au leur, ils ont des

appréciations qui sont toujours courtoises, mais qui peuvent être courageuses,
soit à propos des variations non motivées de tel historien (47, n° 73), soit à

l'égard des prises de position qui manifestent un parti-pris (72, n° 14).
Rien de ce qui est dit de la sympathie montrée par Pierre envers Héloïse et

Abélard (90—91) ne doit être modifié si, comme H. Silvestre le maintient, et

pour de solides raisons, YHistoria calamitatum et la correspondance Abélard —

Héloïse sont des faux, rédigés longtemps après l'existence de ces personnages
(L'idylle d'Abélard et d'Héloïse: la part du roman, dans Académie Royale de

Belgique. Bulletin de la classe des lettres et des sciences morales et politiques, 5e série,
Tome LXXI, 1985, 157—200, en particulier 195). L'Epitaphe d'Abélard par
Pierre le Vénérable est reconnue authentique par J. Barrow, C. Burnett,
D. Duscombe, A Check list of the Manuscripts containing the writings of Peter
Abelard and Heloise and other works closely associated with Abelard and his school,

dans Revue d'histoire des textes, t. XIV-XV (1984—1985; paru en 1986), 302;
l'absolution d'Abélard par Pierre le Vénérable est encore « discutée », ibid. ; sur
la lettre d'Héloïse à Pierre le Vénérable, ibid., 284. Quant à Alger de Liège,
plusieurs fois nommé par Torrell-Bouthillier, ses rapports avec Pierre le Vénérable

ont désormais fait l'objet d'une étude approfondie de la part de M.-L.
Arduini, Tra « christianitas » e « contemplatio » : Alegeri di Liegi. Per una interpre-
tazione storiografica, dans Chiesa, diritto e ordinamento délia « societas Christiana » nei
secoliXIe XII, Milano, Vita e pensiero, 1986, 340—401, en particulier 357—360 ;

Pierre est cité une quinzaine de fois en ce volume). Il est également question de

lui dans le très récent ouvrage de Hedwig Röckelein, Otloh, Gottschalk, Trugdal:
Individuelle und kollektive Visionsmuster des Hochmittelalters (Europäische
Hochschulschriften, Reihe III, Serie III, vol. 319, Peter Lang, Frankfurt am Main
— Bern - New York 1986), 246, à propos d'une vision «attribuée à Pierre le
Vénérable», dont les A., ici (396) récusent énergiquement l'authenticité.



Besprechungen 259

Le caractère de Pierre apparaît sous un jour nouveau : non comme celui d'un
homme toujours doux, aimable, conciliant. C'est un «passionné», et qui peut
être belliqueux. Sa spiritualité fait grande place à l'amitié, mais celle-ci revêt des

nuances diverses à l'égard d'Abélard et de S. Bernard. Un jugement préférenciel
est parfois porté sur Pierre plutôt que sur Bernard (89, 101). En l'un et l'autre,
une égale « conscience d'apôtre... s'exprime différemment» (331). Les dernières

pages du volume offrent de Pierre un portrait parfaitement nuancé, d'une très
fine analyse psychologique. Pierre réussit à être totalement un homme de son

temps, mais aussi un « homme de tous les temps » (436), simplement parce qu'il
est profondément humain. Plus d'une fois il est insisté sur la « mesure » (371), sur
la «sobriété» (360, etc.), et même sur «l'extrême sobriété» (372) qui caractérisent

à la fois son action et sa doctrine.
Parmi ses œuvres, celle qui est davantage étudiée ici est son traité intitulé De

miraculis. Les étapes de la rédaction en sont reconstituées avec soin, sur la base

d'une tradition manuscrite que les recherches poursuivies ont permis de connaître

en sa totalité. Il est rare que l'on puisse, pour ainsi dire, assister ainsi à la
fabrication d'un ouvrage : elle dura plus de vingt ans. Celle des autres écrits de
Pierre se trouve également éclairée. Visions, songes, apparitions emplissent ce
livre dans lequel Pierre fait cependant preuve d'une « conscience critique peut-
être unique à son époque dans les ouvrages de ce genre» (396). Traité de
doctrine tour à tour dogmatique et morale (148). Importante y est la pensée des

joies du ciel, conformément à l'une des constantes de la spiritualité clunisienne :

c'est des « biens » dont jouissent les élus que S. Anselme avait parlé lors d'un
passage à Cluny, en une causerie qui est devenue un traité et dont je crois avoir
retrouvé la rédaction la plus proche du discours original (Sur la transmission d'un
opuscule anselmien, à paraître dans Cultura e società nell'Italia méridionale. Studiper
Paolo Brezzi, Rome, Istituto storico italiano per il medio evo, 1987). Pourtant,
de toute la doctrine de Pierre, les A. ont surtout retenu ce qui concerne sa

démonologie, au point que celle-ci semble occuper dans sa pensée une place
prépondérante. A vrai dire, les textes analysés, au nombre de 17, occupent 25
colonnes sur plus de 1000 que compte l'ensemble des écrits. Pourquoi ce choix
Parce qu'il y a là « l'aspect le plus voyant » et celui qui « risque d'être le plus mal
compris» (231). Raisons valables. Un autre ouvrage de Pierre vient de faire
l'objet d'une minutieuse analyse philologique, accompagnée d'une recherche
des sources également approfondie. C'est un poème christologique (Udo Wuwr-
zyniak, Philologische Untersuchungen zum «Rithmus in Laude Salvatoris» des Petrus
Venerabiiis, Verlag Peter Lang, Frankfurt 1985). Là, le démon n'est mentionné
que cinq fois, au commencement et vers la fin, et sous seulement trois noms
(Draco, vers 7,27 ; Cerberus, 23, Sathan, 171, 206). Décidément, l'abbé de Cluny
n'est pas un obsédé du diable «aux mille noms».

Même dans le De miraculis, compte tenu de « l'élaboration littéraire» (276),
du «caractère conventionnel» (279) des récits, Pierre n'est pas original; il est
même modéré en comparaison d'autres témoins de la démonologie du XIIe
siècle, dont il est également parlé ici. Il fait même preuve de «pauvreté» (285),
de discrétion (310) par rapport à eux, surtout aux auteurs cisterciens (299). Et il
donne des descriptions extérieures plutôt qu'une démonologie. Encore - et ceci



260 Besprechungen

est original - le diable n'apparaît-il pas sous forme féminine (296—297). Le but
de Pierre en ce traité était de « rejoindre une couche de lecteurs que ses ouvrages
savants ne pouvaient atteindre» (298). Au sujet de la nature des Anges, il se

confirme que le Pseudo-Denys ne l'a pas influencé (412), non plus qu'il n'avait
marqué S. Bernard, dont l'enseignement sur ce point a été bien étudié. Une
comparaison entre lui et Pierre serait bienvenue. Tous deux dépendent de
s. Grégoire-le-Grand. Les A. font justice à toute interprétation simpliste de la

théorie des soit-disant «droits du démon» (367—372). Pierre a aussi reçu d'Ori-
gène (354). Ce qui est dit (192, n° 128) pour la défense de sa culture patristique
est maintenant confirmé par l'étude dont a fait l'objet YIn laude. Un trait que l'on
serait tenté de qualifier de moderne est le jugement positifporté sur la recherche
de Dieu avant le christianisme et en dehors de lui, chez « les Grecs, les Latins, les

Perses, les habitants de l'Inde» (193).
Il y a cohérence entre le De miraculis et les autres écrits de Pierre (162). Ce

traité se présente comme une série d'images — oserait-on dire de «bandes
dessinées»? — illustrant la doctrine des autres ouvrages (172). Aussi mérite-t-il
de prendre place dans la littérature des exempla (149). Mais, par delà l'immédiat,
« il nous introduit souvent dans ce qu'il y a de plus fondamental dans l'homme ».

L'au-delà est présent de façon insistante, mais « le présent et l'homme dans sa

quotidienneté ne sont nullement oblitérés dans cette œuvre » (159). On aimerait
entrevoir quelle fut la « réception » d'un tel écrit de la part des innombrables
clunisiens ordinaires et anonymes, sur lesquels s'est interrogéJoachim Wollasch
Wer waren die Mönche von Cluny vom 10. bis zum 12. Jahrhundert dans Mélanges

JacquesStiennon, Liège 1982, 665—678). Aquand une rencontre entre spécialistes
en sociologie de l'histoire et en théologie?

Un dernier point d'interrogation : dans le De miraculis, il est parfois question
de l'aveu des fautes. A-t-on le droit de parler, à ce propos, de ce « sacrement de

pénitence» (331) dont la théologie s'élaborait alors dans les écoles? Pierre
connaît « les deux principaux sacrements de l'Eglises que sont le baptême et le

corps du Seigneur » (De miraculis, II, 32). Il n'applique pas le terme de sacrement
à la confession. J'ai eu à rappeler que la traditionnelle « confession » monastique
est abondamment attestée dans S. Bernard (Unjalon dans l'histoire de la conjession

dans la vie religieuse, dans Vie consacrée, 57 [1985] 242—248; S. Bernard et la
conjession des péchés, dans Collectanea Cisterciensia 46 [1984] 122—130). Dans les

textes du De miraculis dont les références sont données, il est fait, en outre,
mention de la présence d'un prêtre, «selon l'usage ecclésiastique», auprès d'un
laïque mourant qui s'est confessé et a reçu le corps du Seigneur, sans absolution
(I, 3), et, ailleurs, d'une absolution reçue par un moine de son prieur (I, 4) ou de

son abbé (I, 5) ou de Pierre lui-même (I, 6). Dans un cas, celui-ci ajoute : absolvi

pro ojjicio (II, 32). Cette absolution relève-t-elle de son office, c'est-à-dire de sa

fonction d'abbé Dans sa biographie (16—21), il a été parlé de sa profession, de la
bénédiction qu'il reçut alors de son abbé, puis de son élection abbatiale, mais

non de son ordination au sacerdoce. Allait-elle de soi Ou ne projetons-nous pas
sur les hommes de cette génération des images et des modèles, comme celui de

l'abbé-prêtre, qui se fixèrent plus tard (Remarquons en passant que ni au temps
de Pierre ni longtemps après, n'avaient lieu «les chapitres généraux», comme



Besprechungen 261

pourrait le laisser croire une formule de la p. 17). L'évolution de la pratique
pénitentielle de l'Eglise était-elle plus avancée à Cluny qu'à Clairvaux La suite
de ces études sur Pierre le Vénérable éclairera sans doute ce point et d'autres.
Déjà, il apparaît ici comme un authentique théologien (271), le témoin d'une
«pensée théologique remarquablement équilibrée» (372). Enfin, il est soumis
ici à un jugement objectif, motivé, que l'on peut considérer comme définitif. Et
en même temps que les siennes, ce sont la vision du monde et « les structures
mentales de ses contemporains» (302) dont nous découvrons quelque chose. A
propos d'un homme et de son milieu — vaste, il est vrai —, toute une société, une
époque sont, grâce à cet ouvrage, mieux connues.

J. Leclercq



262 Besprechungen

Georges Bavaud : Le Réformateur Pierre Viret (1511-1571). Sa théologie. -
Genève: Labor & Fides, 1986. In-8°. 361 p. (Histoire et Société 10).

«Si Viret n'a pas fait, à proprement parler, œuvre de théologien, il ne
prétendait pas davantage à faire œuvre de littérateur et d'artiste » écrivait, en
1911, H. Vuilleumier1. Cette affirmation est ébranlée depuis que G. Bavaud a

publié le premier exposé systématique de la théologie du Réformateur. Voici un
ouvrage qui, en effet, dégage Viret de l'ombre de Calvin, le fait apparaître
comme un penseur autonome, avec des qualités d'écrivain dont les formules
(quoiqu'on en ait dit égalent souvent en profondeur théologique, en vigueur et
en clarté celles de Calvin, au point qu'on se demande si Viret n'a pas, lui aussi,

inspiré et influencé celui dont il a préparé le terrain à Genève. Fort d'arguments
où prévaut la solution du bon sens, il se révèle même, dans ces pages, comme un
moyen terme entre Luther et Calvin.

Malgré l'investigation détaillée de ses œuvres et de leur contenu, par
J. Barnaud et H. Vuilleumier2, aucun exposé thématique et sa pensée n'avait
encore été tenté. On pressentait qu'il y faudrait tout un volume3. Travaillant sur
les éditions originales, G. Bavaud a rassemblé dans ce livre la substance des 49

ouvrages du Réformateur, et en a découvert un de plus, datant de 15424. 29

chapitres s'ordonnent sur la structure traditionnelle en quatre parties, consacrées

à la Révélation divine, au Mystère de Dieu et de l'Incarnation, à l'homme
dans le monde et dans l'Alliance, à l'Eglise enfin. Grille rigide, certes, mais dont
l'application était facilitée par l'absence apparente d'évolution et de rétractations

dans la pensée théologique de Viret (8).
Dans ces pages, l'a. intervient avec une certaine discrétion, désireux avant

tout de laisser parler Viret, par des citations dont il respecte la langue mais
modernise l'orthographe. Cette démarche est appréciée d'autant plus que les

œuvres du Réformateur ne sont pas accessibles au grand public.
La transparence de l'a. ne renonce pas, toutefois, à l'efficacité : sa

préoccupation œucuménique est partout présente. Il tient à « situer les positions de
Viret par rapport à celles du catholicisme en vue d'une compréhension plus
précise des controverses » (12). Si Viret n'est pas mis en rapport ici avec d'autres

penseurs de la Réforme, il est, en revanche, placé résolument sur la trame du
catholicisme contemporain. Le faire paraître à la barre de Vatican II et noter en
fin de chapitre les objections catholiques sans réponse de sa part, semble être un
procédé plus pragmatique qu'historiographique. Il y aurait même, là-dessous, un
refus de concéder que les théologiens catholiques d'antan aient pu interpréter ou
formuler les vérités de foi autrement qu'aujourd'hui. Mais utiliser la Réforme
dans un souci œcuménique est toujours hasardeux. On risque de tomber dans
l'anachronisme, de chercher des solutions avec des « si » (348 p. ex.), de
minimiser les divergences et la gravité de l'enjeu. Forte de son objectivité historique,
la mise en évidence des artifices de la polémique, aux deux poids et deux
mesures, était déjà de nature à étayer sérieusement le dialogue œcuménique, et
se serait avérée suffisante.



Besprechungen 263

Même si les limites de l'ouvrage ne permettaient pas de s'étendre aux autres
réformateurs, il aurait été bon de noter la grande différence d'interprétation de
Luther à Viret, au sujet de la formule: «Etre déclarés justes» (195); de faire
ressortir à la fois le catholicisme de Viret et son originalité par rapport à Calvin
sur le thème de la divinisation de l'homme (198) ; de souligner combien certains
développements philosophiques et mystiques sont étrangers à Calvin (212—

214). Les ressemblances entre les deux réformateurs sur des points essentiels

comme l'histoire des origines de l'Eglise, pour ainsi dire copiée sur Calvin
(224—225), l'élection des évêques anciens par le peuple (286), le caractère
sacramentel de l'imposition des mains (298), l'importance des ministères dans

l'Eglise (299), tout cela ne pouvait être passé sous silence et aurait servi
l'argumentation œcuménique de l'a.

Certaines investigations sont assez brèves (ch. 1, 2, 3 p. ex.), mais disent
l'essentiel. Bien qu'ayant repris, pour la compléter, la liste des thèmes traités
dans ses articles, G. Bavaud en fait ici un exposé plus succinct. Son livre ne fait
donc pas double emploi avec ses études séparées, et le lecteur ne'st pas dispensé
de recourir à ces dernières, sur les thèmes de l'Eglise, des sacrements, des images
et des conciles.

Cet ouvrage, paru 450 ans après la Dispute de Lausanne a, par sa clarté,
l'avantage de mettre Pierre Viret à la portée de tout lecteur et répond ainsi avec
fidélité au désir de vulgarisation du Réformateur.

Danielle Fischer

1 Notre Pierre Viret. Lausanne, 1911, p. 191.
2 J. Barnaud: Pierre Viret, sa vie, son œuvre. Saint-Amans, 1911. — H. Vuilleumier:

Histoire de l'Eglise réformée du Pays de Vaud. Lausanne, 1927, p. 501—549.
3 H. Vuilleumier: Notre Pierre Viret, p. 189.
4 «De la différence qui est entre les superstitions et idolatries des anciens gentilz et

payens et les erreurs et abuz qui sont entre ceux qui s'appellent Chrestiens... »



264 Besprechungen

Thomas von Aquin: Von der Wahrheit. De veritate (Quaestio I). Ausgewählt,

übersetzt und herausgegeben von Albert Zimmermann, lat.-dt. — Hamburg:

F. Meiner Verlag, 1986. (Philosophische Bibliothek 384).

1. Es ist ein großes Verdienst des Meiner Verlages, daß er in den letzten
Jahren in vermehrtem Maße Werke aus dem Bereich der mittelalterlichen
Philosophie in die Philosophische Bibliothek aufgenommen hat. Neben den
zweisprachigen Cusanus-Bänden ist zum einen die reichlich kommentierte, vorzügliche

Ausgabe wichtiger Kapitel aus der Summa Logicae Ockhams (PhB 363) und
zum anderen die Ausgabe von Lulls Logica nova (PhB 379) zu erwähnen. In
beiden Fällen handelt es sich zweifelsohne um Schriften, die es verdienen,
einem breiteren, philosophisch interessierten Publikum vorgestellt zu werden.
Dies gilt allerdings in ganz besonderer Weise von der ersten quaestio aus De
veritate. Es braucht kaum besonders betont zu werden, daß dieses frühe Werk
des Thomas vorzüglich geeignet sein dürfte, die philosophische Diskussion um
Thomas anzuregen. Da bis jetzt keine zuverlässige deutsche Ubersetzung existierte,

darf die Veröffentlichung dieses Bandes als ein wichtiger Beitrag zum
philosophischen Gespräch über Thomas von Aquin bewertet werden.

2. Der vorliegende Band, den Albert Zimmermann besorgt hat, enthält eine
Einleitung (IX-XLII), den lateinischen Text der Leonina und die Ubersetzung
der ersten Frage, einige Anmerkungen sowie drei Indices (von Thomas benutzte
Quellen, Namenverzeichnis, Verzeichnis lateinischer Termini). Der Vf. hat
daraufverzichtet, den kritischen Apparat abzudrucken. Ebenso wurden von den

Argumenten und deren Antworten etliche ausgelassen. «Die Diskussion ist...

zwar verkürzt wiedergegeben, aber ihre gedankliche Struktur bleibt erhalten. »

(XXXIX) Zweifelsohne ist diese Entscheidung gerechtfertigt. Im Quellenapparat

werden nur die ausdrücklichen Zitate in abgekürzter Form ausgewiesen,
da ein besonderes Verzeichnis die Editionen der von Thomas benützten Quellen

nachweist (cf. 89-91 ; S. 46, Anm. 42 und S. 64, Anm. 54 werden allerdings
irrtümlicherweise zwei im genannten Verzeichnis nicht aufgeführte Werke
zitiert Die Ubersetzung liest sich gut und ist sehr präzis. Nur in seltenen Fällen
hätte ich eine andere Übersetzung vorgezogen (z.B. S. 17 u.ö. natürliche Dinge
statt «Dinge der Natur» für res naturales; oder SS. 12, 38 u.ö. Beraubung statt
« Seinsmangel » fürprivatio). Nach meiner Auffassung wäre der Übersetzung von
intellectus durch Verstand jene durch Intellekt vorzuziehen gewesen. Auf diese
Weise würden Mißverständnisse, die durch den nachkantianischen Gebrauch
von Vernunft und Verstand entstehen können, vermieden. Zwar ist der vom
Vf. S. XL geäußerten Ansicht, daß es unangebracht sei, gewisse Termini der
Fachsprache nicht zu übersetzen, im allgemeinen zuzustimmen, aber in gewissen

Fällen kann es gerade wichtig sein, den Leser darauf hinzuweisen, daß kein
moderner Ausdruck dem lateinischen ganz entspricht. Das Wort intellectus

gehört aber zu diesen Begriffen.
5. In der Einleitung gibt der Vf. nach einigen Literaturhinweisen zu Leben

und Werk des Thomas (X—XI) und einer knappen Erörterung der Literatur-



Besprechungen 265

gattung der quaestio disputata, einen Überblick zu den zwölf Artikeln, die « der
Einführung in die wichtigsten Lehrstücke» (XIV) der Frage dienen soll. Es
handelt sich dabei um eine sehr sachliche Paraphrase der einzelnen Artikel, in
der in überaus verständlicher Sprache und sehr konzis die Hauptaspekte
vorgestellt werden. Die Einleitung wird durch Hinweise zur Datierung, zur
Übersetzung und eine Bibliographie (XD-XLI) abgerundet. Die Anmerkungen des

Herausgebers (85—87) zum deutschen Text sind nicht sehr zahlreich und
beschränken sich vorwiegend auf Hinweise zu Autoren, die dem modernen
Leser nicht vertraut sind.

4. Obschon der Vf. diesen Aspekt nicht explizit zur Sprache bringt, besteht
die philosophiehistorische Bedeutung der in diesem Band einem breiteren
Publikum eröffneten Texte nach meiner Auffassung vor allem darin, daß sie die
Einseitigkeit einer primär ontologischen Deutung des thomistischen Denkens
verdeutlichen. E. Gilson hat die Quintessenz einer solchen - leider allzu geläufigen

Interpretation - zusammengefaßt, wenn er sagt : mais de tout ce quefont les

êtres, le plus merveilleux est qu'ils sont. Thomas' umfassende Deutung des Seienden

als Wahres («jedes Seiende ist als solches etwas dem maßgebenden göttlichen

Verstand Entsprechendes», XIX) impliziert die wesenhafte Hinordnung
der Realität insgesamt aufdie Vernunft : nulla tarnen res est quam intellectus divinus
actu non cognoscat, et intellectus humanus inpotentia (Art. 2, ad 4 nicht abgedruckt).
Daraus folgt die überaus bedeutsame These, die Wirklichkeit stehe zwischen
zwei Intellekten (res .naturalis inter duos intellectus constituta, Art. 2, S. 16), eine
These, welche allein die den erkenntnistheoretischen Realismus begründende
natürliche Zuordnung von menschlichem Erkenntnissubjekt und Objekt
erklärt. Im Lichte dieser Metaphysik der Wahrheit ist das größte aller Wunder
keineswegs, daß Seiendes ist, sondern daß es erkennbar, d.h. wahr, ist. Diese
«Wahrheit» impliziert allerdings einen wesenhaften Bezug des Seienden als

solchen auf eine Vernunft. Es ist zu hoffen, daß dieser Band dazu beitragen
wird, das weit verbreitete Vorurteil, das Denken des Thomas sei in erster Linie
Seinsphilosophie, zu revidieren.

5. Der Vf. hat es offensichtlich vorgezogen, statt einer ermüdenden
Diskussion der Sekundärliteratur seine Einleitung ganz in den Dienst des Textes zu
stellen. Ohne Zweifel ist diese Sachlichkeit zu begrüßen. Sie erleichtert einen
unvoreingenommenen Zugang zu den Texten. Trotzdem kann man sich fragen,
ob man dem Leser den Einstieg in diese z.T. sehr schwierigen Texte nicht durch
den Hinweis auf wichtige Parallelstellen erleichtert hätte und ob nicht die
Erörterung zentraler Grundbegriffe in den Anmerkungen viele Verständnisschwierigkeiten

behoben hätte. Für den ersten Artikel z.B. hätte man auf die wichtige
und aufschlußreiche Parallelstelle Ver. 21,1 aufmerksam machen können. Um
beim ersten Artikel zu verweilen : Welcher heutige Leser weiß, was «durch sich
dem Verstand bekannte Prinzipien » (S. 5) sind Versteht er ohne weiteres den
fundamentalen Vergleich zwischen der Zurückführung der Beweise auf
Prinzipien und der Begriffe auf Grundbegriffe (ibid.) Hätte man ihm nicht sehr

geholfen, wenn man ihn an die Lehre der verschiedenen Akte des Verstandes
erinnert hätte (z.B. In Anal, post., prooemium, n. 4) und ihm erklärt hätte, daß

propositiones per se notae sunt quae statim notis terminis cognoscuntur (In Metaph.



266 Besprechungen

n. 595) Dies sind nur zwei Beispiele für meine Befürchtung, der kommentierende

Teil des Bandes sei zu nüchtern ausgefallen und der Vf. sei mit seinem
Wissen allzu sparsam umgegangen.

6. Ich bedauere ebenfalls, daß der Vf. darauf verzichtet hat, die sehr
zahlreichen Probleme, die dieser bedeutsame Text aufwirft, zu diskutieren. Auch hier
kann ich nur ein Beispiel nennen. Es ist durchaus legitim, daß aufden Gebrauch
des Terminus <Transzendentalien> verzichtet wurde, aber dennoch bleibt die
Frage nach dem präzisen Status eines modus generalis consequens omne ens (S. 6),
von dem im ersten Artikel die Rede ist. Welches ist das Verhältnis von
«grundlegenden Inhalte(n) des menschlichen Verstandes» (XV) zu «Seinswei-
sen, die jedwedem Seienden eignen» (XV)? Wie ist die in diesem Artikel
vorgelegte Entfaltung der « Grund-Begriffe » ens, res aliquid, unum, bonum, verum
zu deuten Was bedeutet die anderswo von Thomas behauptete reale Identität
und begriffliche Verschiedenheit dieser modi? Die sog. Transzendentalien werfen

das Problem der Beziehung von Geist und Wirklichkeit auf. Insbesondere ist
zu fragen, wie es zu verstehen ist, daß Thomas in der berühmten Ableitung der
modi die verschiedenen Bestimmtheiten des Seienden mit explizitem Bezug auf
die bejahende und verneinende Tätigkeit des Intellekts vorstellt. Handelt es sich
bei den Transzendentalien um «Vernunftbestimmungen jeglichen Gegenstandes

», wie W. Kühn neuerdings formuliert hat (Das Prinzipienproblem in der
Philosophie des Thomas von Aquin, Amsterdam 1982), die also in
«vernunfttheoretischer Perspektive» zu erörtern wären, oder eher um ontologisch zu
deutende Eigenschaften der Realität, wie es die traditionelle Deutung
vorschlägt? Besondere Aufmerksamkeit verdient in diesem Zusammenhang das

Eine als negatio consequens omne ens, wenn man sich an gewisse Texte erinnert, in
denen die Genese dieses Begriffs entfaltet wird : Primum enim quod in intellectum
cadit, est ens; secundum vero est negatio entis; ex his autem duobus sequitur tertio
intellectus divisionis (ex hoc enim quod aliquid intelligitur ens, et intelligiturnon esse hoc

ens, sequitur in intellectu quod sit divisum ab eo) ; quarto autem sequitur in intellectu
ratio unius, prout scilicet intelligitur hoc ens non esse in se divisum ; quinto autem

sequitur intellectus multitudinis, prout scilicet hoc ens intelligitur divisum ab alio, et

utrumque isporum esse in se unum ; Pot. 9,7 ad 15 ; cf. auch In Metaph. n. 566,1998).
Wie sind solche Texte im Hinblick auf Ver. 1,1 einzuordnen und welches ist ihr
Verhältnis zu anderen Darstellungen der Ordnung der sog. Transzendentalien
(z.B. ST 1,16, ad 2 : Intellectus autem perprius apprehendit ipsum ens; et secundario

apprehendit se intelligere ens ; et tertio apprehendit se appetere ens) Wie ist die
Grundthese des Realismus («jedem Erkennen liegt eine Anpassung des
Erkennenden an das Erkannte zugrunde », S. XVI) mit dem Gedanken vereinbar, es

existierten «grundlegende Inhalte des menschlichen Verstandes» (XV)? Was
meint die Aussage, das Seiende sei das Ersterkannte, vor allem wenn man sich
auf Texte wie den folgenden bezieht: (Thomas spricht von den zwei grundlegenden

Tätigkeiten des Intellekts und sagt :) In utroque est aliquod primum : in
prima quidem operatione est aliquod primum, quod cadit in conceptione intellectus,
scilicet hoc quod dico ens ; nec aliquid hac operationepotest mente concipi, nisi intelligatur
ens. Et quia hocprincipium, impossibile est esse et non esse simul, dependet ex intellectu

entis, sicut hocprincipium, omne totum est maiusparte ex intellectu totius etpartis ; ideo



Besprechungen 267

hoc etiam principium est naturaliter primum in secunda operatione intellectus, scilicet

componentis et dividentis {In Metaph. n. 605). Diese und viele andere Probleme,
die in diesen Texten aufscheinen, erfordern gewiß eine umsichtige und
vorsichtige Interpretation, welche von einer Einleitung wie dieser nicht erwartet
werden kann, aber wäre es nicht sinnvoll gewesen, darauf hinzuweisen

7. Die vorangehenden Anfragen schmälern das Verdienst der zu
besprechenden Ausgabe nur in geringem Maße. Sie bezeugen vielmehr, daß der Band
ein philosophisches Gespräch in Gang bringen kann und daß er ein langjähriges
Desiderat erfüllt. Ja vielleicht sprechen sie gerade für die vom Vf. gewählte
Sachlichkeit und Neutralität, sofern diese den Weg für verschiedene
Deutungsmöglichkeiten offenlegen. Jedenfalls freue ich mich darüber, daß dieser Text
jetzt in einer vorzüglichen und handlichen Ausgabe vorliegt und ohne Zögern
zur Einführung in das Denken des Aquinaten empfohlen werden kann.

Ruedi Imbach



268 Besprechungen

Magistri Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea. Cura et studio Jean
Ribaillier. Liber quartus. — Paris: Editions du C.N.R.S. - Grottaferrata: Edi-
tiones Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1985. 576 p. (Spicilegium
Bonaventurianum XIX).

Le quatrième livre de la Summa aurea de Guillaume d'Auxerre (maître
séculier à l'Université de Paris au début du XIIIe siècle) existe depuis une année
en édition critique. Ce livre est consacré à la théologie des sacrements et à la
doctrine de la résurrection.

Une première transcription de la Summa aurea a été réalisée il y a une
cinquantaine d'années par le P. Martineau, avec le ms. Paris B.N. lat. 15746

(sigle A dans l'édition critique) comme manuscrit de base. Jean Ribaillier,
continuant l'œuvre du P. Martineau, a identifié deux recensions de la Summa,
mais a gardé le même manuscrit de base (cf. notre recension dans la FZPhTh 30

(1983) 206-208).
Pour une explication de l'histoire du texte, il faudra attendre le volume des

prolégomènes. Le volume actuel ne contient pas d'appendices donnant le texte
de la recension brève, soit qu'elle diffère peu de la recension longue, soit pour
une autre raison. A juger par les coups de sonde que nous avons faits, les

différences par rapport à la plus facilement trouvable des éditions anciennes,
celle de Pigouchet (Paris 1500), ne semblent pas très grandes. La division,
évidemment, est assez différente, mais celle-ci est due aux éditeurs. Même, la

plupart des variantes que nous avons trouvées chez Pigouchet se trouvent dans

l'apparat critique de l'édition Ribaillier.
Nous donnons une liste des différences que nous avons trouvées dans le

début du traité De baptismo (les deux premières questions chez Ribaillier).
R Ribaillier) IV, 5 q. 1 64, 3 quolibet: unoquoque P Pigouchet)

248vb
64, 5 baptismus duplex : duplex baptismus
P 248vb
64, 7 secundo Christi om. P 248vb
64, 8 baptismum Iohannis: quem P 248vb
65, 3 cum: in P 248vb
65, 10 impositione manuum add. fiebat
P 248vb
65, 11 Christi add. et P 248vb

R IV, 5 q. 2 65, 2 queritur om. P. 249ra
65, 5 ergo peccatorum om. P 249ra
66, 23 baptismum suum tantum : tantum suum
baptismum P 249ra
66, 24 tantum om. P. 249ra
67, 45 in Actibus VIII : in octavo autem Actuum P

249ra/ apostoli add. qui erant Hierosolymis P

249ra



Besprechungen 269

67, 46 etc. om. sed add. qui cum venissent oraverunt
pro ipsis ut acciperent Spiritum Sanctum. Nondum
enim in quemquam illorum venerat, sed baptisati
tantum erant in nomine Domini Iesu.
(Ce dernier long passage se trouve presque tel quel
dans les mss. B et C également utilisés par Ribail-
lier)

Pour l'historien de la théologie des sacrements, cette édition lisible et
maniable du quatrième livre de la Summa est, évidemment, d'une grande utilité.
La définition du sacrement : « Sacramentum est invisibilis grade visibilis forma,
ita ut eius similitudinem gerat et causa existât» (R 12), analysée sur environ une
page, semble assez brève par rapport à, par exemple, la Somme théologique de
Thomas d'Aquin, où une question de huit articles (Ilia Pars q. 60) est intitulée
« Quid sit sacramentum ». Par contre, tous les sacrements sont étudiés longuement

et en détail chez Guillaume. Nous retrouvons, dans la Summa aurea, les

exemples et les cas difficiles typiques de l'époque. Certains de ces exemples font
penser que, quoi que l'on en dise, les mœurs se sont améliorées...

A la fin du livre, Guillaume traite de la résurrection comme un « effet » des

sacrements: «Dicto de sacramentis, consequenter dicendum est de effectu
sacramentorum, sicut de resurrectione » (R 458). Ici aussi, une comparaison
avec les «grands scolastiques serait sans doute intéressant.

Cette édition critique du quatrième livre de la Summa aurea rend service
aussi bien au théologien qu'à l'historien du moyen âge. Par contre, nous ne

croyons pas — mais ce peut être une erreur — qu'elle contienne de nouvelles
découvertes par rapport aux éditions déjà existantes.

Ulrika Lindblad



270 Besprechungen

Anonymi Magistri Artium (c. 1245-1250) : Lectura in librum De anima a

quodam discipulo reportata, edidit Renatus A. Gauthier O.P. - Editiones
Collegii S. Bonaventurae Ad Claras Aquas (Romae), 1985, 22*—518 S.

Im zu besprechenden Band wird die einzig erhaltene Kopie aus dem
XIV. Jahrhundert (Rom, Biblioteca nazionale centrale, Vittorio Emanuele 828,
fol. 20ra—48vb) einer Vorlesungsnachschrift über De anima erstmals ediert.
Nach einer knappen, aber sehr gehaltvollen und aufschlußreichen Einleitung
(7*-22*) folgt der Text der Vorlesung (1-496), welchem ebenfalls eine auf der
Grundlage von sieben Hss. erstellte Edition des Aristotelischen Buches beigegeben

ist. Der Autor der Lectura bezieht sich aufdie vetus translatio des Jakob von
Venedig, die R.-A. Gauthier neu herausgibt, wiewohl bereits Cl. Stroick und
M. Alonso Alonso eine vorläufige Edition etabliert hatten (vgl. 11*). Damit soll
nicht der noch ausstehenden kritischen Edition des Aristoteles Latinus
vorgegriffen werden, vielmehr war es sinnvoll, dem Leser einen Text anzubieten, den
der unbekannte Autor der Vorlesung hätte benützen können. Was diesen
Verfasser des erstmals veröffentlichten Textes betrifft, muß es sich um einen
Magister der Artistenfakultät handeln, der das Aristotelische Buch für Anfänger
kommentiert hat. Dank mehrerer unbestreitbarer Gegebenheiten kann die
Vorlesung auf die Jahre 1246—47 datiert werden (als spätestes Datum). Der
Entstehungsort läßt sich nicht mit absoluter Bestimmtheit festlegen, der
Herausgeber denkt an Paris (18*), aber es gibt dafür keine eindeutigen Beweise. Das

einzig erhaltene vollständige Ms. der wohl von einem Studenten angefertigten
Vorlesungsnachschrift dürfte nach den Angaben des Herausgebers auf eine
Kopie zurückgehen, die dem Original ziemlich nahe stand.

Diese vorzügliche Edition, welche durch sehr bedeutsame Anmerkungen
bereichert wird und durch drei Indices (497—529) ergänzt wird, ist von
erstrangigem philosophiehistorischem Interesse und zwar vor allem aus drei Gründen:

1. In seinen Arbeiten zu Nikolaus von Paris und anderen Pariser Magistern
hat M. Grabmann mehrmals darüber geklagt, daß wir recht wenig wissen über
die Lehrtätigkeit an der Pariser Artistenfakultät. Der in diesem Band edierte
Text befördert unsere Kenntnis dieses Milieus in nicht geringem Maße, denn
selbst wenn er nicht in Paris entstanden sein sollte, vermittelt er dennoch
Einblick in die Art und Weise, wie man Aristotelische Texte in den Kreisen der
artistae verstanden und kommentiert hat. Die Lectura verfügt über eine bereits
sehr entwickelte Kommentierungstechnik. Der Autor erklärt zum einen den
Text (sentencia, expositio littere) ; zum andern wirft er im Anschluß an diese

Texterklärung z.T. sehr zahlreiche questiones auf, die des öfteren recht ausführlich

diskutiert werden. Der Kommentar bietet ein sehr lebendiges Bild vom
Vorlesungsbetrieb (vgl. 14*). Es fehlen auch nicht Beispiele aus dem Alltagsleben,

etwa wenn der Magister bei der Erörterung von 422a20 im Zusammenhang

mit dem Gehörsinn sagt : « illi qui sunt in molendinis vel iuxta fabros

quodam modo non audiunt sonum » (378). Keineswegs uninteressant ist u.a. die



Besprechungen 271

im Anschluß an die Einleitungsworte entwickelte Wissenschaftseinteilung
(1-4), die einen "Vergleich mit ähnlichen Versuchen verdiente. Ich denke z.B.

an Nikolaus von Paris oder Arnulfus Provincialis.
2. Es liegt auf der Hand, daß dieser Text für ein historisch differenzierteres

Bild des Aristotelismus vor Thomas und Siger ein wichtiges Dokument darstellt.
In mehreren früheren Arbeiten hat R.-A. Gauthier bereits den überzeugenden
Nachweis erbracht, wie bedeutsam für eine adäquate Interpretation des sog.
Averroïsmus z.B. Sigers die Kenntnis der Schriften aus der vorangehenden
Generation sein kann. Der veröffentlichte Text belegt z.B., daß von der
späteren These eines einzigen Intellekts am Ende des vierten Jahrzehnts noch gar
keine Spur zu entdecken ist. Der anonyme Meister betrachtet sowohl den
möglichen wie den tätigen Intellekt als Teile der menschlichen Seele.

3. Aber nicht allein für die Deutung des nachmaligen Averroïsmus, zu
deren Klärung vor allem Gauthiers geradezu exemplarische Notes sur Siger de

Brabant (RSPT 1983/84) unschätzbare Dienste leisten, sondern auch für eine
sachgemäßere Einschätzung der Leistung des Aquinaten eröffnet der edierte
Kommentar neue Perspektiven. Wie andere Texte aus demselben Milieu der
Artistenfakultät bestätigt die Lectura, daß diese Magistri durchaus einen « christlichen

Aristotelismus» lehrten. Was Gauthier 1963 von Arnoul de Provence
sagte (Revue du Moyen Age latin, 1963,162), gilt ohne Einschränkung von der
Lectura : Sie ist « un nouvel exemple de la bonne harmonie qui régnait au milieu
du XIIIe siècle entre théologie et philosophie ». Erst vor diesem Hintergrund
kann die Leistung des Thomas adäquat gewürdigt werden. Er hat zum einen
Aristoteles von einer naiven theologischen Überfremdung befreit und zum
andern das Denken des Aristoteles für die theologische Spekulation brauchbar
gemacht (vgl. 22*). Man muß P. Gauthier, der fast gleichzeitig die Sentencia libri
de anima des Thomas abgeschlossen hat, für die Ausgabe dieses Textes dankbar
sein. Die Erschließung solcher Quellen, deren Studium fortan zur Vorübung
jeglicher Thomas- und Sigerinterpretation gehören sollte, bereichert nicht nur
unser Wissen über die Geschichte des Aristotelismus im XIII. Jahrhundert,
sondern trägt zur Überwindung zahlreicher, immer noch kolportierter Vorurteile

bei.
Ruedi Imbach



272 Besprechungen

Andreae de sancto Victore opera. Tomus I: Expositionem super Heptateu-
chum ediderunt Charles Lohr et Rainer Berndt. — Turnholti : Typographi Bre-
pols editores pontificii 1986. XXII — 254 pp. (Corpus Christianorum. Conti-
nuatio Mediaevalis LUI).

Die Geschichte des Bibelstudiums ist, wie es die 1984 verstorbene Beryl
Smalley ausdrückt, weit mehr eine Geschichte der einzelnen Bibelexegeten
als die ganzer Schulen {The Study of the Bible in the Middle Ages, 31983,

p. XXXIII).
Eine solche von ihr ins Licht gehobene wegweisende Gestalt ist der

Engländer Andreas, der im Pariser Kloster St. Victor seine Ausbildung als Schüler
des weit bekannteren Hugo von St. Victor erhielt und später Prior dieses

Klosters, dann aber Vorsteher des vom Pariser Mutterkloster abhängigen Priorates
Wigmore in Herefordshire wurde.

Andreas von St. Victor hat die meisten biblischen Bücher kommentiert,
den Heptateuch während seiner ersten Lehrtätigkeit in Paris, vor 1147. Die
Bedeutung seiner Kommentare liegt nach Smalley darin, daß sie sich von einer
allzu allegorischen Auslegung abwenden und sich in der Exegese ganz auf den
Literalsinn der Heiligen Schrift konzentrieren. Vorbild einer solchen
Auslegungsweise sind nicht nur frühe Kirchenväter wie Hieronymus, sondern vor
allem auch die im Gefolge Rashi's (1040-1105) in Nordfrankreich tätige rab-
binische Exegetenschule. Berühmt ist die Auseinandersetzung des Andreas mit
Richard von St. Victor (f 1173), der ihm in seiner allegorisch-spirituellen Exegese

zu Isaias 7, 14 in <De Emanuele> jüdische, gegen den rechten Glauben
gerichtete Auslegungen vorwirft.

Die Auseinandersetzung mit Andreas' Schriften, die ja schon zu seinen
Lebzeiten begann, ist in einigen Bibelkommentaren der Pariser Exegetenschule
des 13. Jahrhunderts noch zu verfolgen, endet dann aber recht plötzlich. (Zur
Nachwirkung der Schriften des Andreas vgl. Gilbert Dahan, Les interprétations

juives dans les commentaires du Pentateuque de Pierre le Chantre. In : The Bible in the
Medieval World. Essays in Memory of Beryl Smalley, Oxford 1985, 131—155.

[Studies in Church History, Subsidia 4], - Im selben Band von R.W. Southern
ein Beitrag zur Beschäftigung Miss Smalleys mit Andreas von St. Victor : Beryl
Smalley and the Place of the Bible in Medieval Studies, 1927—84, 1-16.)

Schon Beryl Smalley erhoffte eine Edition der großen Kommentare von
Andreas; bis zu ihrem Tod waren lediglich zwei kleinere Kommentare zu
Ecclesiastes und zu Jona ediert worden.

Mit der Herausgabe des wichtigen Kommentars zum Heptateuch durch
Charles Lohr und Rainer Berndt innerhalb der Continuatio Mediaevalis des

Corpus Christianorum ist man Miss Smalleys Wunsch näher gekommen.
Die Edition folgt den Grundsätzen der CCCM. Im ersten Kapitel werden

die zugrundegelegten Handschriften vorgestellt. Nach der kodikologischen
Beschreibung erfolgt eine Inhaltsangabe des gesamten Codex — auch wenn, wie
meistens, die Schriften auch anonymer anderer Autoren mit enthalten sind —,



Besprechungen 273

eine Bewertung der Manuskripte hinsichtlich der Textqualität sowie kurze
bibliographische Angaben zu den Codices. Ein Stemma der Handschriften und
ihre Aufteilung in zwei Gruppen faßt die Textkritik zusammen.

In der Bibliographie vermißt man die Edition von A. Penna zuJona, Andrea
di San Vittore. Il suo commento a Giona, Biblica 36, 1955, 305—331, der lediglich
unter Handschrift V aufgeführt ist. Ihrer Unzugänglichkeit wegen haben die
Autoren anscheinend die These von Ch. Trochon, André de Saint- Victor, Paris
1876 und die Arbeit desselben Autors von 18 78, Essaisur l'histoire de la Bible dans

la France chrétienne au Moyen Age, die ebenfalls über Andreas von St. Victor
handelt, nicht in das Literaturverzeichnis aufgenommen.

Die Edition der Heptateuchtexte ist ebenso gründlich wie im kritischen
Apparat übersichtlich. Dieser ist in zwei Abteilungen aufgeteilt. Der erste gibt
die Zitate des Andreas aus der Schrift und den Kirchenvätern an, die zweite die
von ihm nicht genannten Quellen und Parallelen. Ein alphabetisches Register
der Zitationen zeigt deutlich die von Andreas benutzten spätantiken Werke —

klassische wie solche der Kirchenväter — auf, wie auch die des Mittelalters und
seiner Zeitgenossen.

Von den Kirchenvätern werden Augustinus, Hieronymus, Isidor und
Weniges des Origenes zitiert ; unter den klassischen Autoren erscheinen Flavius
Josephus, auch Cicero, Plinius, Ovid u.a.

Von den Theologen des Mittelalters werden Beda Venerabiiis, Alcuin,
Rabanus Maurus, Remigius von Auxerre u.a. herangezogen.

Die Verwendung und Auseinandersetzung des Andreas mit Werken seiner
Lehrer und Zeitgenossen läßt der Index deutlich sichtbar werden. Gerade Hugo
von St. Victor wird ausführlich zitiert.

Weitaus die meisten Zitate stammen allerdings aus dem «Standardkommentar

des Mittelalters », der Glossa ordinaria aus der exegetischen Schule des

Anselm von Laon. Schon in den Handschriften kann man von der Anlage der
Schriftseiten her eine Aufteilung in Glossa ordinaria und Glossa interlinearis
feststellen ; beide gehören zusammen, eine zeitliche Unterscheidung ist dadurch
ebensowenig gegeben wie eine der Autoren (-kollektive).

Lohr und Berndt führen für die Bücher Genesis und Exodus Belege aus der
Glossa interlinearis und der Glossa ordinaria auf; dabei zitieren sie aus dem
Antwerpener Druck des Jahres 1634, der zudem noch durch die Postilla des

Nikolaus von Lyra erweitert ist. Der Fundort der Zitate aus der Glossa interlinearis

ist nicht angegeben.
Die Drucke der Glossa ordinaria gehen auf die ausführlichsten Redaktionen

des Textes Anfang des 13. Jahrhunderts zurück; die Abhängigkeit der zahlreichen

Handschriften des 12. Jahrhunderts untereinander ist in ihrer Kompliziertheit

noch nicht geklärt. (Vgl. E.A. Gosselin, A listing oftheprinted editions of
Nicolaus de Lyra. In: Traditio 26, 1970, 399—426. —G. Lobrichon, L'Apocalypse
des théologiens au XIIe siècle, Université de Paris X, 19 79 ; Entwicklung der Glossa
ordinaria zur Apokalypse).

Die Editoren versuchen deswegen erst gar nicht, die Frage der gegenseitigen

Abhängigkeit zu entscheiden.



274 Besprechungen

Die Übernahmen aus hebräischen Werken, auf die Andreas mit Wendungen

wie <hebreus me dicit, hebrei dicunt> verweist, sind gar nicht verifizierbar.
Es sind dies keine Zitate aus den Rabbinen, sondern mündlich, im Gespräch mit
jüdischen Gelehrten erhaltene Ausdeutungen zu Bibeltexten. Auf Wissensgut,
das in der Volkssprache weitergegeben wurde, weisen nicht zuletzt auch die
altfranzösischen Termini hin, die wie die griechischen und hebräischen, durch
Indices erschlossen sind.

Andreas von St. Victor hat mit als erster im beginnenden 12. Jahrhundert
versucht, den in den heiligen Schriften liegenden sensus litteralis auch und
gerade im Zurückgehen auf die hebräische Sprache zu ergründen ; ihm scheint
der sensus litteralis ergiebiger als der bislang fast ausschließlich beachtete sensus

spiritualis.
Auf dem Weg zur Erforschung der Schriftauslegung des Andreas von

St. Victor wird diese mustergültige Edition von Ch. Lohr und R. Berndt gute
Dienste leisten ; dem Wunsch Beryl Smalleys ist für einen Teil des Kommentarwerkes

entsprochen worden. - Der Verlag hat das Erscheinen der
Kommentare zu Ezechiel und Daniel angekündigt, weitere sind in Vorbereitung.

Hans-Walter Stork



Besprechungen 275

Olaf Pluta: Kritiker der Unsterblichkeitsdoktrin in Mittelalter und
Renaissance. - Amsterdam : B.R. Grüner 1986,137 S. (Bochumer Studien zur
Philosophie 7).

Nach den gängigen philosophiegeschichtlichen Urteilen kommt David
Hume, dem Meister der skeptischen Methode, und Immanuel Kant, dem Meister

der kritischen Methode, das Verdienst zu, die rationale Psychologie als

Doktrin entlarvt und zerstört zu haben. O. Pluta zeigt in seiner kurzen, aber
konzisen und gut dokumentierten Arbeit, daß Hume und Kant in dieser Hinsicht

nur Höhepunkte einer Bewegung darstellen, deren Beginn bereits im
Mittelalter anzusetzen ist. Zahlreiche scholastische Denker, die von der
vornehmlich an Metaphysik und Ontologie interessierten Mittelalterforschung
lange Zeit kaum beachtet wurden, verdeutlichten durch eine unerbittliche
Kritik an den christlichen Lehrsätzen, daß es keinen rationalen Beweis für die
Unsterblichkeit der Seele gibt. Diese Ablehnung der Immortalitätsdoktrin, die
bei Alexander von Aphrodisias ihren Ausgang nahm und sich durch die
Aristotelesrezeption im 13. Jh. sowie durch den Einfluß der arabischen Intellekttheorien

verbreitete, verschärfte sich im 14. Jh. unter dem Einfluß Ockhams
und Buridans, setzte sich bei Pomponazzi in der italienischen Renaissance fort
und wurde schließlich von der deutschen Aufklärung übernommen und
weiterentwickelt. Wie K. Flasch in seinen Einführungsworten betont, durchbricht
Plutas Studie die engen Grenzen der Mediävistik, indem sie anhand von
Textanalysen einerseits die historische Entwicklung der mittelalterlichen Diskussionen

über die Seele bis in die Neuzeit verfolgt und andererseits
problemgeschichtliche Voraussetzungen der Aufklärung aufdeckt.

Die These von der Auferstehung und die damit verbundene Unsterblichkeitsdoktrin

bilden nach Pluta die Basis des christlichen Glaubens (4). Ein
Angriff auf diese Lehrsätze trifft somit Theologie und Kirche in ihrem Kern.
Jede philosophische Bewegung, welche die Unsterblichkeit der Seele leugnete,
wurde deshalb vom Klerus als Bedrohung gewertet und verurteilt. Die 1513 von
Papst Leo X. erlassene Bulle « Apostolici regiminis », die allen Kritikern der
Unsterblichkeitsdoktrin Einhalt gebieten sollte, stellt einen Markstein in der
Auseinandersetzung zwischen der « fides catholica » und der « ratio naturalis »

dar.
Bereits im 12. Jh. bekämpften Dominicas Gundissalinus und Alain von Lille

die These der Katharer, die menschliche Seele gehe wie die tierische mit dem
Körper zugrunde (8—10). Während die Katharer durch einen äußerst brutalen
Kriegszug ausgerottet wurden, entstand im 13. Jh. eine neue Bewegung, die an
den Grundpfeilern der christlichen Unsterblichkeitslehre rüttelte : der Alexan-
drinismus. Diese von Alexander von Aphrodisias ausgehende philosophische
Strömung vertrat eine materialistische Aristotelesinterpretation, denn sie
bestritt nicht nur wie der Averroismus die Möglichkeit eines Purgatoriums,
sondern leugnete die Unsterblichkeit der Seele - des «intellectus materialis» —

schlechthin. Wilhelm von Auvergne und Albert der Große (12—15), aber auch



276 Besprechungen

Thomas von Aquin (16-18) traten gegen diese neue Lehre an. Doch der Versuch
einer Versöhnung der Philosophie des Aristoteles mit der Theologie scheiterte.
Denn einerseits behauptete Thomas von Aquin aufgrund von philosophischen
Argumenten, der Zustand der Seele sei ohne den Körper unvollkommener und
widernatürlich, andererseits vertrat er die theologische These, der Körper
hindere die Seele im « status coniunctionis » an der vollen Erkenntnis der geistigen
Dinge. Auch die Unterscheidung von zwei verschiedenen Seinsweisen für die
«anima separata» und die «anima coniuncta» führte Thomas von Aquin
unweigerlich in Aporien (18).

Johannes Duns Scotus verwarf zwar die Beweise des Thomas von Aquin für
die Unsterblichkeit der Seele, hielt aber an der Immaterialität der Seele fest (19).
Heinrich von Harclaj, der in seinem Frühwerk eine scotistische Position
einnahm, löste sich in den späten Schriften von seinem Vorbild. Er zeigte, daß
Aristoteles widersprüchliche Aussagen über die Existenz der Seele formulierte,
und er lehnte deshalb jede Berufung auf die Autorität des « philosophus » ab

(24): Die Unsterblichkeit der Seele ist weder aus Aristoteles noch mittels der
natürlichen Vernunft beweisbar, sondern allein Sache des Glaubens (25).
Wilhelm von Ockham zog aus diesen Schlußfolgerungen weitreichende Konsequenzen

; er erachtete die Autorität des Aristoteles als irrelevant und wies alle rein
theoretischen, nicht durch Erfahrung erhärteten Überlegungen als zweifelhaft
und unbrauchbar zurück. Da die Seele nur beim Denken und somit nur bei einer
an den Körper gebundenen Tätigkeit erfahren wird, sind Unsterblichkeit und
Immaterialität der Seele unwahrscheinlich, ja es ist sogar jedem vernünftig
denkenden Menschen aufgrund seiner eigenen Erfahrungen klar, daß die Seele

körperlich und zerstörbar sein muß (33).
Johannes Buridan erörterte die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele sehr

ausführlich und gelangte zum gleichen Schluß wie Ockham : Ein Mensch ohne
Glauben, der allein seiner natürlichen Vernunft folgt, würde die Sterblichkeit
der intellektiven Seele behaupten (41). Dank der konzilianten Formulierung
seiner brisanten Thesen und der taktisch geschickten Universitätspolitik
entging Buridan aber einer Verurteilung. Zudem wurde seine Wirkung durch die
Renaissance der «via antiqua» und durch das Aufkommen des Frühhumanismus

abgeschwächt (44). Dennoch verbreiteten Nikolaus von Oresme, Peter von

Ailly, Gabriel Biel, Marsilius von Inghen, Benedikt Hesse und andere die philosophische

Psychologie Buridans und schufen damit die Voraussetzungen für eine
radikale Ablehnung der kirchlichen Unsterblichkeitsdoktrin in der Renaissance.

Pietro Pomponazzi, der zwischen 1494 und 1513 an der Universität Padua

Vorlesungen über die Seele hielt, manifestierte den unüberwindlichen Dissens
zwischen Glauben und Vernunft: Der christliche «Horizont der Ewigkeit» ist
für einen vernünftig denkenden Menschen unannehmbar (55). Die Seele bedarf
eines mit Organen ausgestatteten Körpers, um wirksam werden zu können (61).
Die Entlarvung der christlichen Doktrin als reines Märchen (62) muß aber

keineswegs die moralischen Schranken einreißen. Wenn alle Menschen die

Tugend um ihrer selbst willen anstreben, werden sie auch dann tugendhaft
leben, wenn die Sterblichkeit der Seele feststeht und die Hoffnung auf ein



Besprechungen 277

ewiges Leben entfällt. Pomponazzi verdeutlichte mit seiner Kritik also nicht
nur die Unvereinbarkeit von Glauben und Vernunft, sondern er wies auch auf
die Unabhängigkeit zwischen Religiosität und Sittlichkeit hin und bahnte damit
der Aufklärung den Weg.

Pomponazzis Schriften stießen bereits in der Frühphase der Aufklärung auf
reges Interesse. Nachdem Pierre Bayle, der Wegbereiter der französischen
Aufklärung, Pomponazzi einen umfangreichen Artikel im « Dictionnaire historique
et critique» gewidmet hatte, drangen Pomponazzis Schriften durch verschiedene

Neueditionen und Studien ins Bewußtsein der deutschen Aufklärung
(67—69). Kants These von der Immaterialität und Unsterblichkeit der Seele im
Bereich der « psychologia rationalis » (vgl. KrV A 741 f, B 769 f) ist also in einer
reichen, in Mittelalter und Renaissance verwurzelten Tradition verankert.
Doch während Kants kritische Philosophie die Bedingungen der Möglichkeit
einer Versöhnung von Philosophie und Theologie formulierte und danach
trachtete, das Wissen aufzuheben, «um zum Glauben Platz zu bekommen»
(KrV B XXX), pochten die spätmittelalterlichen Gegner der Unsterblichkeitsdoktrin

auf die Unvereinbarkeit von Glauben und Vernunft (73).
0. Pluta führt die Destruktion der rationalen Psychologie als Doktrin in der

scholastischen Philosophie auf drei Faktoren zurück (74): a) Durch das

Bekanntwerden des Alexander von Aphrodisias wurde die Berufung auf eine
« auctoritas » — vor allem jene des Aristoteles — zweifelhaft, und es entstand ein
Freiraum für kritische, nicht an Autoritäten gebundene philosophische Thesen.
b) Wachsendes Methodenbewußtsein und Interesse für empirische Studien
erschütterten das Vertrauen in spekulative Vernunftbeweise, c) Die eigene,
individuelle Erfahrung wurde im Spätmittelalter zum Maßstab der Bewertung
von Theorien. Da die Seele nicht empirisch feststellbar ist, kann ihre immaterielle

Existenz nicht mittels der « experientia » bewiesen werden.
Die klar aufgebaute Studie enthält im Anhang wertvolle Texteditionen:

«Quaestiones de anima» von Johannes Buridan, Nikolaus Oresme, Heinrich
Totting von Oyta, Heinrich Olting von Oyta, Marsilius von Inghen, Alexander
von Trebov, Peter von Ailly, Gabriel Biel, Lorenz von Lindores, Benedikt
Hesse von Krakau. Sie zeichnet sich — abgesehen vom leider ungenauen
Handschriftenverzeichnis — durch präzises Quellenstudium, stringente Argumentation

und vor allem durch historisches Problembewußtsein aus. Drei Ergebnisse
scheinen mir besonders erwähnenswert :

1. Angesichts der an Einzelautoren exemplifizierten engen Verflechtung
von Spätscholastik, Renaissance und Aufklärung wird die traditionelle
philosophiegeschichtliche Epochenabtrennung — einmal mehr — fragwürdig.
Sogenannte Innovationen der Neuzeit, auch einige Errungenschaften Kants, können

nur aufdem Hintergrund der mittelalterlichen Philosophie verstanden und
bewertet werden.

2. Der Dissens zwischen Glauben und Vernunft und der das mittelalterliche

Geistesleben prägende Streit zwischen Theologie und Philosophie, der in
der Mittelalterforschung gelegentlich verharmlost und neutralisiert wird, treten
mit aller Schärfe zutage.



278 Besprechungen

3. Die Ablehnung der Unsterblichkeit und des ewigen Lebens stellte nicht
nur eine philosophisch spitzfindige Kritik dar, sondern sie war auch Ausdruck
einer Befreiung von mit Angst und Einschüchterung überschatteten
Jenseitsvorstellungen, die unter dem Einfluß der Kirche das Weltbild des mittelalterlichen

Menschen bestimmten.
Plutas Studie, die zweifellos eine Bresche in die Mittelalterforschung

schlägt, fehlt es indessen gerade wegen ihrer Kürze und der erfrischend pro-
vokativen Thesen gelegentlich an nuancierter Argumentation. Besonders die
äußerst scharfe Kritik an Thomas von Aquin bedürfte einer ausführlicheren
Begründung, damit das «Ungenügen, die Vergeblichkeit des Versuchs der
concordantia disconcordantium» (18) des «Doctor angelicus» sich aufgrund
von Fakten und nicht aufgrund von polemischen Urteilen zeigt. Auch die

Behauptung, Wilhelm von Ockham habe einen unversöhnlichen Gegensatz
zwischen Glauben und Wissen propagiert und « die Grundlagen fast der gesamten

damaligen Philosophie und Theologie zerstört» (34) muß anhand von
Textmaterial überprüft und in einigen Punkten — z.B. im Hinblick auf den

Prädestinationstraktat, in dem Ockham durchaus einen Konsens zwischen
theologischer Lehrmeinung und philosophischer Argumentation anstrebte -
korrigiert werden. Zudem führte nicht jede Autoritätskritik notwendigerweise
zu einer Ablehnung der Unsterblichkeitsdoktrin, wie Pluta suggeriert (vgl. 27,
35). Nikolaus von Autrecourt stellt ein gutes Gegenbeispiel dar; obwohl er
sowohl die kirchliche Lehrmeinung wie auch Aristoteles einer unerbittlichen
Kritik unterzog, trat er im Traktat «Exigit ordo executionis» für die Unsterblichkeit

der Seele ein und begründete diese These mit einer eigenwilligen
Atomtheorie. Leider werden die arabischen Intellekttheorien, die bei der
Auslösung des Streites um die Unsterblichkeit der Seele eine entscheidende Rolle
spielten (vgl. z.B. Avicennas «De anima» 1,1 und V,2) nur am Rande erwähnt.
Auch die Einflüsse der in der spätmittelalterlichen Physik bedeutenden
Impetustheorie auf die philosophische Psychologie werden nicht thematisiert.

Die Brücke, die Pluta mit seiner Arbeit zwischen Scholastik und deutscher

Aufklärung schlägt, könnte auch zur französischen Philosophie der Neuzeit
führen. Nicht nur Pomponazzi «lehrte die Uberwindung des Todes durch eine
Befreiung von der Furcht vor der ewigen Verdammnis» (6), auch der rund
siebzig Jahre jüngere Montaigne wandte seinen Blick durch eine radikale Ablehnung

der christlichen Ewigkeitsdoktrin und durch eine philosophische Reflexion

auf den Tod vom Jenseits auf das Diesseits (vgl. «Essais» 1,20). Schließlich
muß auch Descartes, dessen Beziehung zur scholastischen Philosophie A. Koyré
und E. Gilson bereits aufgezeigt haben, im Lichte der mittelalterlichen Kritiker
der Unsterblichkeitsdoktrin gesehen und neu interpretiert werden. Descartes
zitierte im Geleitwort zu den « Meditationes de Prima Philosophia », das er an
die Doktoren der Theologischen Fakultät von Paris richtete, ausdrücklich die
päpstliche Bulle zur Unsterblichkeitsdoktrin (vgl. «Œuvres complètes», éd.

Ch. Adam/P. Tannery, vol. VII, Paris: Cerf 1897—1913, rééd. 1983, 3) und

grenzte seine Erörterungen über die Seele deutlich von theologischen Diskussionen

ab. Es gilt also zu untersuchen, inwiefern die mittelalterliche Kritik an
der kirchlichen Unsterblichkeitslehre nicht nur destruktiv wirkte, indem sie



Besprechungen 279

Voraussetzungen für die aufklärerische Zerstörung der « psychologia rationalis »

schuf, sondern auch konstruktiv tätig war, indem sie die Diskussionen über die
Seele von der theologischen auf die philosophische Ebene verlagerte und damit
entscheidend zur Entstehung der neuzeitlichen Philosophie des Geistes
beitrug.

Dominik Perler



280 Besprechungen

Georg Picht : Kants Religionsphilosophie. Mit einer Einführung von Enno
Rudolph. - Stuttgart: Klett-Cotta 1985. 638 S.

Mit dem vorliegenden Werk wird eine Studienausgabe von Pichts
Vorlesungen und Schriften eröffnet, in der als weitere Einzeltitel geplant sind : Kunst und
Mythos, Aristoteles «Uber die Seele», Die Fundamente der griechischen Ontologie,
Piatons Dialoge «Nomoi» und «Symposion», Glaube und Wissen, Nietzsche, Der
Begriffder Natur und seine Geschichte, Philosophie der Geschichte, Im Horizont der
Zeit I und II. Der jetzt erschienene Band enthält zwei Vorlesungen aus Pichts
Heidelberger Lehrtätigkeit aus dem Winter- und Sommersemester 1965/66.

Über Pichts Kant-Interpretation könnte man das Motto setzen, das Heidegger

seinem Buch Kant und das Problem der Metaphysik in der Vorrede zur
2. Auflage vorangestellt hat, daß es sich um eine denkende Auseinandersetzung
eines Denkers mit einem anderen Denker handle, bei der es darum geht, durch
das Gesagte hindurch zum Ungesagten, aber eigentlich Relevanten vorzudringen.

Die Eigenart und Eigenwilligkeit der Pichtschen Kant-Interpretation wird
man nur verstehen und würdigen können, wenn man bedenkt, daß alles — die
subtilen und feinsinnigen Detailinterpretationen wie die Herausarbeitung großer,

übergreifender Zusammenhänge wie auch deren Einbettung in die
philosophische Tradition seit der griechischen Antike — geleitet ist von dem primären
Interesse, sich über die Rekonstruktion des kantischen Paradigmas von
Philosophie in ein Verhältnis zum eigenen systematischen Denken zu setzen, mithin
Kants Philosophie nicht nur als historische Gestalt zu nehmen, sondern in der
historischen Ausgestaltung das Modell eines bestimmten systematischen Ansatzes

und seiner Durchführung zu erblicken. Die Souveränität, mit der Picht
Kants Gesamtsystem rekonstruiert, eignet sich besser als jede rein historisch-
doxographische oder analytisch-paraphrasierende Darstellung, Wesen und Spe-
zifikum Kantischer Gedanken- und Argumentationsgänge herauszustellen.

Geleitet wird Picht von der — nicht neuen - Frage nach der Einheit der drei
Kritiken, die er — dies jedoch neu — in der Religionsphilosophie kulminieren
sieht. Entsprechend wird das Buch umrahmt von der Frage nach dem Sinn und
den Grenzen des Satzes : Gott ist. Obwohl dieser Satz als Resultat eines
Existenzbeweises Gottes seit Kants rigoroser Erkenntniskritik suspendiert ist, hat

er seine fundamentale und tragende Rolle für die Vernunft nicht verloren.
Geändert hat sich nur seine Stellung zur erkennenden und wollenden Vernunft,
dergestalt, daß Gott als absolute Bedingung zwar höchster Vernunftbegriff und
Vernunftzweck ist, selbst aber nicht erkennbar und erreichbar, dennoch nicht
nichts, sondern Konstitutionsgrund der Vernunft und Bedingung ihrer Einheit
ist. Obwohl dadurch ein Dualismus von noumenaler und phänomenaler Welt
nicht entsteht, ist ein Dualismus von Gott und Vernunft unausweichlich,
insofern die letztere nur auf dem Grunde Gottes existiert, ohne ihren eigenen
Grund zu erkennen. Mit dieser Interpretation statuiert Picht — ihm selber
unbewußt - Kant zum Vorläufer von Fichtes Spätphilosophie, der in Hegels
und Schellings Ansatz von einer Identität von Absolutem und absoluter Ver-



Besprechungen 281

nunft eine Gegenposition gegenübersteht, die sich ebenfalls auf Kant zurückführen

ließe, und zwar auf den Gedanken einer Selbstbestimmung der
Vernunft, die zugleich Selbstsetzung (Selbstaffektion) ist und damit den Status des

Absoluten erfüllt. Während Kant in den Kapiteln «Von dem transzendentalen
Ideal » und « Von dem regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft » in
der Kritik der reinen Vernunft beide Möglichkeiten als weder beweisbare noch
widerlegbare Hypothesen diskutiert, für die lediglich ein je verschiedenes Interesse

der Vernunft spricht, im einen Fall ein praktisches, im anderen ein
theoretisches (vgl. hierzu G. Schneeberger, Kants Konzeption der Modalbegriffe, Basel
1952 und K. Gloy, Die Kantische Theorie derNaturwissenschaft, Berlin—New York
1976, 92ff.), entscheidet sich Picht für die erste Alternative und gibt damit zu
erkennen, daß für ihn praktische und religiöse Motive ausschlaggebend sind
und seine Kant-Interpretation bestimmen. So erlangen für Picht z.B. auch der
kategorische Imperativ und die sittlichen Gesetze, die sich die autonome
praktische Vernunft gibt, erst dadurch Verbindlichkeit, daß sie als von Gott gegebene

anerkannt werden. Moral konstituiert sich erst im Kontakt von
Religion.

Abgesehen von dem Begründungsdefizit, die einseitige Entscheidung für
die erste Alternative betreffend, verfolgt Picht die Intention, die Einheit der
Kantischen Transzendentalphilosophie nicht nur global zu behaupten, sondern
sukzessiv nachzuweisen anhand der Einzelvermögen der Vernunft und ihres
Zusammenhangs. In einem ersten Schritt zeigt er im Rahmen einer Interpretation

der transzendentalen Ästhetik die Einheit der Anschauung speziell
anhand des Raumes auf. Dessen wesentliche Einigkeit besteht darin, « daß er
alles, was in ihm ist, zusammenbindet, also einigend ist, und daß alles, was in
ihm ist und sein Raumsein ausmacht, ein und dasselbe ist» (226).

Einheit ist auch das Charakteristikum der transzendentalen Apperzeption,
wiewohl diese nicht hinreichend durch die Kategorie der Einheit expliziert
werden kann, sowenig wie die übrigen Kategorien der Möglichkeit, Notwendigkeit,

Substanz usw. die Apperzeption zu erfassen vermögen. In einer genialen
Interpretation (457ffi), die ein Novum in der Kant-Deutung darstellt, zeigt
Picht, daß das Wesen der Apperzeption mittels der Kategorien nur durch deren
transkategorialen Gebrauch geklärt werden kann. Mit dieser These einer trans-
kategorialen Seinsbestimmung des Wesens der Apperzeption, die auf eine
verborgene transzendentale Ontologie in Kants Philosophie schließen läßt,
widerspricht Picht aller sonstigen Kant-Interpretation einschließlich der von ihm
geschätzten Heideggers in Kants These über das Sein (480).

Die Einheit der beiden isolierten Erkenntnisvermögen, Sinnlichkeit und
Verstand, bestimmt Picht als Synthese, die ihrerseits ausgelegt wird durch
« Rückbeziehung dessen, was uns in der Form der Einheit der Anschauung
erscheint, auf die Einheit der reinen Apperzeption» (293). Diese These bleibt,
wie schon bei Kant, eine bloße Behauptung, da die Art und Weise nicht
einsichtig wird, in der sich so heterogene Erkenntnisvermögen wie Anschauung

und Begriff aufeinanderbeziehen können.
Die Verbindung von theoretischer und praktischer Vernunft, die beide

letztlich als zwei Seiten einer einzigen Vernunft erweist, wird überzeugend



282 Besprechungen

erklärt durch die Einsicht, daß die Spontaneität des « Ich denke » im theoretischen

Bereich die Form dessen ist, was im praktischen als Freiheit auftritt (vgl.
487f£). Beide sind ursprüngliche Handlungen. Da sich das Verständnis der
Spontaneität des « Ich denke » nur auf dem Boden der Klärung des Freiheitsbegriffes

der praktischen Vernunft voll erschließt, kommt Picht zu der These,
daß Freiheit die Bedingung der Möglichkeit der Vernunft sei (522).

Als letztes stellt sich die Frage nach der Einheit des Vernunftvermögens
insgesamt, das als Vermögen zweckbestimmt auf ein Woraufhin angelegt ist.
Der letzte Zweck ist durch das transzendentale Ideal vom höchsten Gut oder
Gott fixiert, welcher aber nicht nur eine Idee (Vernunftbegriff) und damit ein
rein immanenter Zweck der Vernunft ist, sondern ein externer Existenzgrund
der Vernunft. Gott als absolute Einheit aller Bedingungen ist Träger der
Vernunfteinheit, wenngleich er nur in einem unendlichen Streben realisierbar
ist (vgl. 594). Denn sich selber bestimmen zu können, bedeutet für die Vernunft
nicht auch schon, sich ihr Sein selber geben zu können. Die Realisation bleibt
eine unendliche Aufgabe. So zeigt sich das Begreifen von Gottes Unbegreiflichkeit

als wahrer Abgrund für die menschliche Vernunft.
Auf die Edition haben die Herausgeber, Enno Rudolph und Constanze

Eisenbart, äußerste Sorgfalt und Mühe gewandt: einerseits durch kursiv
gekennzeichnete Zusammenfassungen und Pläne für die Fortsetzung, andererseits

durch Vor- und Nachwort und Anmerkungen. Etwas störend macht sich
nur die mangelnde Interpunktion vor « sondern » und die gelegentlich falsche
Zitation, z.B. bei dem Hegel-Zitat auf S. 329 und 330 bemerkbar. Im ganzen
aber ist das Werk inhaltlich und editorisch eine Meisterleistung und ein
Meilenstein auf dem Wege selbständiger und produktiver Kant-Adaptation.

Karen Gloy



Besprechungen 283

Richard Friedli : Zwischen Himmel und Hölle - die Reinkarnation. Ein
religionswissenschafdiches Handbuch. - Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag,

1986. 122 S.

Dieses Buch ist religionswissenschaftlich in einem modernen Sinn.
Religionswissenschaft ist hier als Hermeneutik, Verständnis der Religionen in der
gegenwärtigen Weltstunde aufgefaßt : In ihr geht es nicht nur um die Darlegung
der religiösen Systeme, sondern um das gegenseitige Gespräch der Gläubigen
der verschiedenen Religionen. Dieses Gespräch ist eine Kommunikation, die
sich nicht in gegenseitiger Mitteilung und Kenntnisnahme religiöser Inhalte
erschöpft. Es ist vielmehr Dialog, der die Ausgangsposition der Gesprächspartner

verändert und sie zu einer neuen Position führt.
Dies ist der Dienst, den die Religionswissenschaft der Verständigung der

Menschen und damit letztlich dem Frieden leistet. Solche Religionswissenschaft

hat aber auch eine reflexive, klärende Funktion. Denn die Religionen
begegnen sich ja schon; viele Menschen machen sich Anleihen aus andern
Religionen. Das ist die geistige Situation der westlichen Gesellschaft, wie
gerade die steigende Zahl von Menschen zeigt, die in Europa und Amerika die
Reinkarnation als plausibel annehmen. In diesem « Religionsaustausch » wirkt
die religionsgeschichtliche Reflexion klärend. Sie bringt zu Bewußtsein, was
von der fremden Religion übernommen wird.

Damit ist der Horizont dieses Buches abgesteckt. Was ist seine Methode?
Zugang zum Verständnis der Religionen ganz allgemein, zur Reinkarnation
oder zur Einmaligkeit menschlicher Existenz im besonderen gewinnen wir,
wenn wir Religion als Antwort auf Fragen, als Lösung von Problemen verstehen.

M.a.W. hat Religion eine Funktion bei der Bewältigung von Problemen,
welche Natur und Geschichte den Menschen stellen.

Die Methode wird in folgenden Schritten durchgeführt: Im 1. Kapitel
situiert der Autor, Religions- und Missionswissenschaftler an der Universität
Freiburg, die Reinkarnation im gesellschaftlichen aktuellen Kontext des
westlichen Kulturkreises. Faszination geht von diesem Gedanken aus. Viele haben
ihn in mancherlei Weisen übernommen. Welchen Anspruch stellt diese faktische

Situation an uns
Es ist zunächst der Anspruch des Gesprächs. Wir leben ja mit diesen

Personen. Das Gespräch setzt Verstehen der andern Position voraus. Daher
entfaltet Kap. 2 in kräftigen Strichen die Hauptgestalten der Reinkarnation in
den Religionen. Diese Entfaltung besteht aus vier Teilen: Reinkarnation im
biblisch-islamischen Bereich, wo sie vor allem in gnostischen Strömungen
anzutreffen ist, im Hinduismus, im Buddhismus und in afrikanischen Religionen

(hier in etwas anderem Sinn als Weiterleben der Ahnen). Diese Darstellung
macht den Hauptteil des Buches aus (35—94). Er besteht aus zahlreichen
Quellentexten, die graphisch herausgehoben und sorgfältig diskutiert werden.
Kap. 3 untersucht dann die Funktion der Lehren von der Reinkarnation und
der Einmaligkeit der Existenz, denn diese Funktion verleiht ihnen ihre Plau-



284 Besprechungen

sibilität. Ein Schlußkapitel interpretiert die Wiedergeburtslehre als Gewand
eines Ethos. Diese Interpretation ist in sieben Thesen gegliedert, die als

Schlußfolgerungen des ganzen Werkes gelten können.
Das Buch ist mit einem persönlichen Vor- und Nachwort ausgestattet.

Beide zeigen das existentielle Interesse des Verfassers an der Frage und machen
seine Studie zu einem indirekten Bekenntnis, das Achtung erheischt. Graphiken
und eine farbige Illustration tragen zu der vorzüglichen Präsentation des ganzen
Werkes bei. Die übersichtliche und didaktisch kluge Darstellung legitimiert den
Untertitel : Religionswissenschaftliches Handbuch. Dazu paßt auch die sparsam
zitierte, aber grundlegende Literatur, die die einzelnen Abschnitte stützt. Das
Buch ist aus einem interdisziplinären Postgraduierten Seminar über Wiedergeburt

und ihre anthropologischen Voraussetzungen erwachsen. (Die Akten dieses

Seminars sollen ebenfalls im Druck erscheinen.)
Dieses kleine Buch ist ein Modell in seiner Art. Dennoch wirft es für mich

eine Frage auf, die es nicht beantwortet. Auf religionswissenschaftlicher Ebene
geht es tatsächlich um das Verständnis der Funktionen, die die Religion für
Individuen und Gesellschaften erfüllt. Eine theologische Perspektive ist aber
dadurch nicht ausgeschlossen. Welches ist diese spezifisch theologische
Perspektive im Unterschied zur religionswissenschaftlichen Auf gleiche Fragen
geben Religionen verschiedene sinnvolle Antworten, und gerade diese
Verschiedenheit wirft die Frage auf, welche von diesen Antworten am sinnvollsten
ist. Ist diese unvermeidliche Frage aber nicht die nach der mehr oder weniger
großen Wahrheit der Religionen Der Autor empfindet jedoch diese Fragestellung

als Hemmnis für das gegenseitige Verständnis. Im Grunde sieht er den

Dialog zwischen den Religionen als eine Überwindung der partikulären
Systeme der geschichtlich gewachsenen Religionen dank einem Verständnis,
das ihre Anliegen ernst nimmt und gleichzeitig die Relativität ihrer Antworten
hervorhebt. Sind die Religionen aber damit ganz ernst genommen, sie, die ihre
Antworten absolut verstehen? In einem Wort: das Werk ist als
religionswissenschaftliche Untersuchung ein vortreffliches kleines Handbuch, für das ich
noch eine kleine epistemologische Beigabe über die Berechtigung beider
Perspektiven, der religionswissenschaftlichen und der theologischen, gewünscht
hätte.

Adrian Schenker OP



Besprechungen 285

P. Rosario Scognamiglio : Inni di Romano il Melode. — Bari : Centro Studi
Nicolaiani, 1985. 79 p. (Studi e testi 1).

Dieser kleine, grafisch sorgfältig und schön gestaltete Band enthält zwei
liturgische Hymnen zu Ehren des heiligen Nikolaus von Myra, dessen sterbliche
Uberreste in Bari verehrt werden. Die dortige Kirche San Nicola ist den
Dominikanern anvertraut, die gleich daneben in ihrem Kloster eine theologische

Hochschule führen, deren Schwerpunkt die theologische Ökumene mit der
Orthodoxie ist. Sie publiziert die wissenschaftliche theologische Zeitschrift
Nikolaus und andere Veröffentlichungen in Form von Bulletins und Büchern.
Sie pflegt lebendige Kontakte mit Vertretern der orthodoxen Theologie und
veranstaltet Tagungen zu Themen der Patristik und Ökumene. Neben diesem
Hauptinteresse wird auch die Geschichte der Verehrung des heiligen Nikolaus
von Myra erforscht. Gerardo Ciojfari, der dem vorliegenden Band ein Vorwort
vorausgeschickt hat, hat auf diesem Gebiet der Nikolausforschung wichtige
historische Untersuchungen verfaßt. Das Buch, das zur Rezension vorliegt, ist
der erste Band einer neuen Reihe, die die Verehrung des heiligen Nikolaus im
Laufe der Geschichte durch die Veröffentlichung bedeutender Quellentexte
und Forschungen dokumentieren soll.

Die beiden Hymnen gehören der poetischen Gattung des Kontakions an.
Diese Gattung ist in der byzantinischen Liturgie zu Hause, entwickelte sich aus
der Prosa-Homilie und erreichte ihre formale Vollendung mit dem heiligen
Romanos dem Meloden, der aus Syrien gebürtig, in Konstantinopel gewirkt hat. Er
ist noch im 5. Jh. geboren und hat seine Dichtungen in der ersten Hälfte des
6. Jh.s geschaffen.

Scognamiglio eröffnet sein Werk mit einer Einleitung, die die Gattung des

Kontakions definiert und die Frage der Echtheit der beiden Hymnen zu Ehren
des heiligen Nikolaus aufwirft. Bei diesen Präliminarfragen wie beim Text der
Hymnen selbst stützt sich der Verfasser auf die maßgeblichen kritischen
Ausgaben und Studien, die in Westeuropa und in Griechenland erschienen. Besonders

die Benützung griechischer Monographien ist wertvoll, weil sie dem
durchschnittlichen westeuropäischen Gebildeten nicht ohne weiteres zugänglich

sind.
Ein Kontakion besteht aus einem Prooemium und aus einer freien Anzahl

gleichgebauter Strophen. Prooemium und Strophen schließen mit einem
Refrain. Der Ton des ganzen Gedichts ist derselbe, aber die Melodie ist im
Prooemium anders als in den Strophen. Ferner sind die Kontakien akrostichisch
gebaut, d.h. die ersten Buchstaben jeder Strophe ergeben den Titel und den
Verfassernamen des Dichters des Liedes.

Viele Kontakien wurden dem berühmtesten Dichter, Romanos dem Meloden,

unterschoben. Das ist der Fall für diese beiden hier veröffentlichten Hymnen.

Eine Untersuchung der in ihnen vorausgesetzten hagiographischen Quellen

und stilistische Analysen machen eine Entstehungszeit in der zweiten Hälfte
des 9. Jh.s wahrscheinlich. Eine dieser Quellen der Nikolaus-Hagiographie ist



286 Besprechungen

eine Homilie des Bischofs Andreas von Kreta (660-740). Sie wird in diesem
Buch im Anhang zum ersten Mal in italienischer Übersetzung geboten (69-78).
Sie ist ein Enkomion, eine Lobpredigt auf den Heiligen, wie sie für Andreas von
Kreta und die späteren Kontakien typisch ist. Die beiden unechten, Romanos
unterschobenen Hymnen, die Scognamiglio veröffentlicht und ins Italienische
übersetzt, haben teil an diesem lobpreisenden Stil der Enkomien.

Der Text der beiden Hymnen wird links auf Griechisch, rechts in ganz
wörtlicher italienischer Übertragung dargeboten. Er ist ausgiebig annotiert.
Jedem Hymnus ist auch eine eigene Einführung vorangestellt (13—19, 49—51),
die versucht, den Autor, die Zeit und die Quellen des Hymnus zu identifizieren.

Bei der ersten Lektüre wirken die Hymnen mit ihrem preisenden Stil leicht
ermüdend. Sie gehören in den liturgischen Rahmen, für den sie geschaffen
wurden. Aber bei näherer Betrachtung entfalten sie als Grundthema die im
Glauben erfahrene enge Gemeinschaft zwischen der himmlischen Welt Gottes
mit seinen Heiligen und Engeln und der notgeplagten irdischen Welt.

Scognamiglio hat diese drei byzantinischen Zeugnisse der Verehrung des

heiligen Nikolaus dem heutigen Leser in vorbildlich sachlicher, objektiver
Weise erschlossen. Seine Übertragung ist präzise und klar. Die beigefügten
Erläuterungen sind informativ. (S. 27, Anm. 20 sollte es heißen: «Es 24, 12—

27» statt «... 25,... »). Dieser erste Band verspricht für die ganze Reihe weitere
wertvolle Beiträge von wissenschaftlichem Niveau zur Kenntnis des heiligen
Nikolaus und seiner Verehrung.

Adrian Schenker OP

Albert der Große
und die deutsche Dominikanerschule

Philosophische Perspektiven

Herausgegeben von Ruedi Imbach und Christoph Flüeler.
272 S. Fr. 30.-.

Separatdruck aus:
«Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie» 32 (1985)

UNIVERSITÄTSVERLAG 1700 FREIBURG SCHWEIZ


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

