Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Jean-Pierre Torrell, o.p., Denise Bouthillier: Pierre le Vénérable et sa
vision du monde. Sa vie. Son ceuvre. L’homme et le démon.— Leuven 1986,
XL-454. (Spicilegium sacrum Lovaniense 42).

Cet ouvrage mérite une présentation adéquate a son importance. Il résulte
des longues recherches et réflexions d’un Professeur a 'Université de Fribourg
et des nombreux voyages de recherche des manuscrits de sa collaboratrice. De la
part de I'un et de I’autre, il a été préparé par plusieurs publications, et il n’est que
la premiere partie, prometteuse, d’'un ensemble qui permettra enfin une syn-
these. Il marque une date capitale dans les études sur Pierre le Vénérable, son
milieu et son temps, apres ’édition et ses Lettres par Giles Constable (7he Letters
of Peter the Venerable, 2 vol., Harvard University Press, Cambridge, Mass., 1967)
et le Congres qui s’est tenu 2 Cluny en 1972 (Pierre Abélard — Pierre le Vénérabie.
Les courants philosophiques, littéraires et artistiques au milien du XII* siécle, Editions
du C.N.R.S,, Paris 1975). Mais le personnage envisagé donne 'occasion de
projeter bien des lumieres sur beaucoup d’aspects de I’histoire du XTI siecle, 2
propos de ce qui concerne la vie de Pierre le Vénérable, son caractére, ses écrits,
sa doctrine, son influence.

Sa vie, d’abord, 4 commencer par son enfance et ce que l'on sait de sa
famille, en particulier de sa mere, Raingarde. Ce qui est rapporté de la fagcon
dont elle exhortait son mari « comme de la chaire de quelqu’un qui enseigne » —
docentis cathedra —, comme d’une «chaire épiscopale» (9), s’ajoutera aux témoi-
gnages qui viennent d’étre analysés sur la pastorale conjugale, exercée surtout
par les épouses (Sharon Farmer, Persuasive Voices: Clerical Images of Medieval
Wives, dans Speculum 61 (1986) 517-543). Femme de téte et de cceur (8-10),
parmi tant d’autres: est-ce a elle que Pierre devra étre «une personnalité nul-
lement mysogine » (297-298) ? L’école par ou il passe est encore une de celles
dont nous ne savons rien, sinon que ses maitres préparaient des latinistes de sa
qualité ou de celle d’un S. Bernard. Pierre est affronté 2 tous les problémes et
toutes les crises de son temps : hérésies populaires, présence des juifs, rencontre
avec I'Islam, schisme d’Anaclet sous Innocent II, seconde croisade, rapports
avec I’Eglise d’Orient. Il doit aller en Italie, en Angleterre, en Espagne. A
propos de bien des détails de I’existence médiévale, une surprenante érudition
est accumulée dans les notes en bas de pages.

Les proble¢mes intérieurs de ’Ordre clunisien sous I’abbé Pons, prédéces-
seur de Pierre, sont traités sans passion, sans préjugés — favorables ou non—2a I'un
ou l'autre des protagonistes, sans conjectures non fondées sur des documents:
«Nous en sommes encore réduits aux hypotheses » (28). Le conflit avec Citeaux



258 Besprechungen

est ramené a de justes proportions, sans les erreurs de perspectives que 1’on
commet si 'on ne tient compte que de quelques écrits de polémique. Avec
fermeté, les A. mettent fin — s’il en était encore besoin — 4 I’idée que Citeaux
serait une réforme de Cluny; c’est Cluny méme qui se réforme, en méme temps
que 1'Ordre cistercien se forme peu a peu (36-37). En particulier quant 2
'allegement des additions faites a 1’Office divin — qui, en plusieurs autres
institutions, furent maintenues encore pendant plusieurs siecles —, une étude
récente a montré comment Pierre, non seulement a pris des initiatives coura-
geuses, mais a tenu a les justifier, 2 en expliquer les causae (Albert Schmidt
O.S.B., Zusétze als Problem des monastischen Stundengebets im Mittelalter. Beitrige
zur Geschichte des alten Ménchtums und des Benediktinertums 36, Aschen-
dorff, Miinster 1986, 42-52). Entre les deux traditions, clunisienne et cister-
cienne, des points de contact, des cas d’influence réciproque, sont signalés, par
exemple a propos du genre hagiographique utilisé dans le De msraculis de Pierre
et qui sert de modele 2 toute une production cistercienne plus tardive (199).
C’est que Citeaux, comme Cluny, est enraciné dans la tradition monastique
ancienne, appelée plus tard «bénédictine», telle qu’elle était représentée au
Mont-Cassin, a Fleury et ailleurs. Les A. se défendent de «juger avec certitude »
quand on ne le peut pas encore (92). Sur les travaux antérieurs au leur, ils ont des
appréciations qui sont toujours courtoises, mais qui peuvent étre courageuses,
soit 4 propos des variations non motivées de tel historien (47, n® 73), soit a
’égard des prises de position qui manifestent un parti-pris (72, n° 14).

Rien de ce qui est dit de la sympathie montrée par Pierre envers Héloise et
Abélard (90-91) ne doit étre modifié si, comme H. Silvestre le maintient, et
pour de solides raisons, I’Historia calamitatum et la correspondance Abélard —
Héloise sont des faux, rédigés longtemps aprés 1’existence de ces personnages
(L’idylle d’Abélard et d’Héloise : la part du roman, dans Académie Royale de Bel-
gique. Bulletin de la classe des lettres et des sciences morales et politiques, 5¢ série,
Tome LXXI, 1985, 157-200, en particulier 195). L’Epitaphe d’Abélard par
Pierre le Vénérable est reconnue authentique par J. Barrow, C. Burnett,
D. Duscombe, A Check list of the Manuscripts containing the writings of Peter
Abelard and Heloise and other works closely associated with Abelard and his school,
dans Revue d’histoire des textes, t. XIV-XV (1984—1985; paru en 1986), 302;
I’absolution d’Abélard par Pierre le Vénérable est encore «discutée », 7b7d. ; sur
la lettre d’Héloise 2 Pierre le Vénérable, 7bid., 284. Quant a4 Alger de Liege,
plusieurs fois nommé par Torrell-Bouthillier, ses rapports avec Pierre le Véné-
rable ont désormais fait ’objet d’une étude approfondie de la part de M.-L.
Arduini, Tra « christianitas » e « contemplatio » : Alegeri di Liegi. Per una interpre-
tazione storiografica, dans Chiesa, diritto e ordinamento della « societas christiana » nei
secoli X1 e X11, Milano, Vita e pensiero, 1986, 340—401, en particulier 357-360;
Pierre est cité une quinzaine de fois en ce volume). Il est également question de
lui dans le trés récent ouvrage de Hedwig Réckelein, Otlob, Gottschalk, Trugdal :
Individuelle und kollektive Visionsmuster des Hochmittelalters (Europdische
Hochschulschriften, Reihe II1, Serie III, vol. 319, Peter Lang, Frankfurt am Main
— Bern — New York 1986), 246, 4 propos d’une vision «attribuée 2 Pierre le
Vénérable», dont les A., ici (396) récusent énergiquement ’authenticité.



Besprechungen 259

Le caractere de Pierre apparait sous un jour nouveau: non comme celuidun
homme toujours doux, aimable, conciliant. C’est un «passionné», et qui peut
étre belliqueux. Sa spiritualité fait grande place a ’amitié, mais celle-ci revét des
nuances diverses a I’égard d’Abélard et de S. Bernard. Un jugement préférenciel
est parfois porté sur Pierre plutét que sur Bernard (89, 101). En I’'un et I'autre,
une égale « conscience d’apbétre... s’exprime différemment» (331). Les derniéres
pages du volume offrent de Pierre un portrait parfaitement nuancé, d’une trés
fine analyse psychologique. Pierre réussit 4 étre totalement un homme de son
temps, mais aussi un « homme de tous les temps» (436), simplement parce qu’il
est profondément humain. Plus d’une fois il est insisté sur la « mesure» (371), sur
la «sobriété» (360, etc.), et méme sur «I’extréme sobriété» (372) qui caracté-
risent 4 la fois son action et sa doctrine.

Parmi ses ceuvres, celle qui est davantage étudiée ici est son traité intitulé De
miraculis. Les étapes de la rédaction en sont reconstituées avec soin, sur la base
d’une tradition manuscrite que les recherches poursuivies ont permis de connai-
tre en sa totalité. Il est rare que ’on puisse, pour ainsi dire, assister ainsi 2 la
fabrication d’un ouvrage: elle dura plus de vingt ans. Celle des autres écrits de
Pierre se trouve également éclairée. Visions, songes, apparitions emplissent ce
livre dans lequel Pierre fait cependant preuve d’une « conscience critique peut-
étre unique a son époque dans les ouvrages de ce genre» (396). Traité de
doctrine tour a tour dogmatique et morale (148). Importante y est la pensée des
joies du ciel, conformément 4 'une des constantes de la spiritualité clunisienne :
c’est des «biens» dont jouissent les élus que S. Anselme avait parlé lors d’un
passage a Cluny, en une causerie qui est devenue un traité et dont je crois avoir
retrouvé la rédaction la plus proche du discours original (Sur /a transmission d’un
opuscule anselmien, A paraitre dans Cultura e societa nell’ltalia meridionale. Studi per
Paolo Brezzi, Rome, Istituto storico italiano per il medio evo, 1987). Pourtant,
de toute la doctrine de Pierre, les A. ont surtout retenu ce qui concerne sa
démonologie, au point que celle-ci semble occuper dans sa pensée une place
prépondérante. A vrai dire, les textes analysés, au nombre de 17, occupent 25
colonnes sur plus de 1000 que compte ’ensemble des écrits. Pourquoi ce choix ?
Parce qu’il y a 1a «’aspect le plus voyant» et celui qui «risque d’étre le plus mal
compris» (231). Raisons valables. Un autre ouvrage de Pierre vient de faire
'objet d’une minutieuse analyse philologique, accompagnée d’une recherche
des sources également approfondie. C’est un poe¢me christologique (Udo Wuwr-
zyniak, Philologische Untersuchungen zum « Rithmus in Laude Salvatoris » des Petrus
Venerabilis, Verlag Peter Lang, Frankfurt 1985). La, le démon n’est mentionné
que cinq fois, au commencement et vers la fin, et sous seulement trois noms
(Draco, vers 7,27; Cerberus, 23, Sathan, 171, 206). Décidément, ’abbé de Cluny
n’est pas un obsédé du diable «aux mille noms».

Méme dans le De miraculis, compte tenu de «I’élaboration littéraire » (276),
du «caractere conventionnel» (279) des récits, Pierre n’est pas original; il est
méme modéré en comparaison d’autres témoins de la démonologie du XII¢
siecle, dont il est également parlé ici. Il fait méme preuve de «pauvreté » (285),
de discrétion (310) par rapport 4 eux, surtout aux auteurs cisterciens (299). Et il
donne des descriptions extérieures plutét qu'une démonologie. Encore — et ceci



260 Besprechungen

est original — le diable n’apparait-il pas sous forme féminine (296-297). Le but
de Pierre en ce traité était de « rejoindre une couche de lecteurs que ses ouvrages
savants ne pouvaient atteindre» (298). Au sujet de la nature des Anges, il se
confirme que le Pseudo-Denys ne I'a pas influencé (412), non plus qu’il n’avait
marqué S. Bernard, dont ’enseignement sur ce point a été bien étudié. Une
comparaison entre lui et Pierre serait bienvenue. Tous deux dépendent de
s. Grégoire-le-Grand. Les A. font justice 2 toute interprétation simpliste de la
théorie des soit-disant «droits du démon » (367-372). Pierre a aussi regu d’Ori-
gene (354). Ce qui est dit (192, n® 128) pour la défense de sa culture patristique
est maintenant confirmé par I’étude dont a fait ’objet I’/# Jaude. Un trait que 'on
serait tenté de qualifier de moderne est le jugement positif porté sur la recherche
de Dieu avant le christianisme et en dehors de lui, chez « les Grecs, les Latins, les
Perses, les habitants de I'Inde» (193).

Il y a cohérence entre le De miraculis et les autres écrits de Pierre (162). Ce
traité se présente comme une série d’images — oserait-on dire de «bandes
dessinées» ? — illustrant la doctrine des autres ouvrages (172). Aussi mérite-t-il
de prendre place dans la littérature des exempla (149). Mais, par dela 'immédiat,
«il nous introduit souvent dans ce qu’il y a de plus fondamental dans 'homme ».
L’au-dela est présent de facon insistante, mais «le présent et ’homme dans sa
quotidienneté ne sont nullement oblitérés dans cette ceuvre » (159). On aimerait
entrevoir quelle fut la «réception» d’un tel écrit de la part des innombrables
clunisiens ordinaires et anonymes, sur lesquels s’est interrogé Joachim Wollasch
(Wer waren die Minche von Cluny vom 10. bis zum 12. Jabrbundert 2, dans Mélanges

Jacques Stiennon, Liege 1982, 665—678). A quand une rencontre entre spécialistes
en sociologie de I’histoire et en théologie ?

Un dernier point d’interrogation : dans le De miraculis, il est parfois question
de I’aveu des fautes. A-t-on le droit de parler, 4 ce propos, de ce «sacrement de
pénitence» (331) dont la théologie s’élaborait alors dans les écoles? Pierre
connait «les deux principaux sacrements de I’Eglises que sont le baptéme et le
corps du Seigneur » (De miraculss, 11, 32). Il n’applique pas le terme de sacrement
a la confession. J’ai eu 4 rappeler que la traditionnelle « confession» monastique
est abondamment attestée dans S. Bernard (Un jalon dans I’bistoire de la confession
dans la vie religieuse, dans Vie consacrée, 57 [1985] 242-248; S. Bernard et la
confession des péchés, dans Collectanea Cisterciensia 46 [1984] 122-130). Dans les
textes du De miraculis dont les références sont données, il est fait, en outre,
mention de la présence d’un prétre, «selon 'usage ecclésiastique », aupres d’un
laique mourant qui s’est confessé et a regu le corps du Seigneur, sans absolution
(1, 3), et, ailleurs, d’une absolution regue par un moine de son prieur (I, 4) ou de
son abbé (I, 5) ou de Pierre lui-méme (I, 6). Dans un cas, celui-ci ajoute : absolvi
pro officio (11, 32). Cette absolution releve-t-elle de son office, c’est-a-dire de sa
fonction d’abbé ? Dans sa biographie (16-21), il a été parlé de sa profession, de la
bénédiction qu’il requt alors de son abbé, puis de son élection abbatiale, mais
non de son ordination au sacerdoce. Allait-elle de soi ?» Ou ne projetons-nous pas
sur les hommes de cette génération des images et des modeles, comme celui de
’abbé-prétre, qui se fixérent plus tard ? (Remarquons en passant que ni au temps
de Pierre ni longtemps aprés, n’avaient lieu «les chapitres généraux», comme



Besprechungen 261

pourrait le laisser croire une formule de la p. 17). L’évolution de la pratique
pénitentielle de ’Eglise était-elle plus avancée 4 Cluny qu’a Clairvaux ? La suite
de ces études sur Pierre le Vénérable éclairera sans doute ce point et d’autres.
Déja, il apparait ici comme un authentique théologien (271), le témoin d’une
«pensée théologique remarquablement équilibrée» (372). Enfin, il est soumis
ici 2 un jugement objectif, motivé, que I’on peut considérer comme définitif. Et
en méme temps que les siennes, ce sont la vision du monde et «les structures
mentales de ses contemporains» (302) dont nous découvrons quelque chose. A
propos d’un homme et de son milieu — vaste, il est vrai —, toute une société, une
époque sont, grice a cet ouvrage, mieux connues.

J. LECLERCQ



262 Besprechungen

Georges Bavaud : Le Réformateur Pierre Viret (1511-1571). Sa théologie. —
Geneve: Labor & Fides, 1986. In—-8°. 361 p. (Histoire et Société 10).

«Si Viret n’a pas fait, 2 proprement parler, ccuvre de théologien, il ne
prétendait pas davantage a faire ceuvre de littérateur et d’artiste» écrivait, en
1911, H. Vuilleumier!. Cette affirmation est ébranlée depuis que G. Bavaud a
publié le premier exposé systématique de la théologie du Réformateur. Voici un
ouvrage qui, en effet, dégage Viret de 'ombre de Calvin, le fait apparaitre
comme un penseur autonome, avec des qualités d’écrivain dont les formules
(quoiqu’on en ait dit!) égalent souvent en profondeur théologique, en vigueur et
en clarté celles de Calvin, au point qu’on se demande si Viret n’a pas, lui aussi,
inspiré et influencé celui dont il a préparé le terrain 4 Geneéve. Fort d’arguments
ou prévaut la solution du bon sens, il se révéle méme, dans ces pages, comme un
moyen terme entre Luther et Calvin.

Malgré l'investigation détaillée de ses ceuvres et de leur contenu, par
J. Barnaud et H. Vuilleumier?, aucun exposé thématique et sa pensée n’avait
encore été tenté, On pressentait qu’il y faudrait tout un volume 3. Travaillant sur
les éditions originales, G. Bavaud a rassemblé dans ce livre la substance des 49
ouvrages du Réformateur, et en a découvert un de plus, datant de 15424, 29
chapitres s’ordonnent sur la structure traditionnelle en quatre parties, consa-
crées a la Révélation divine, au Mystere de Dieu et de I'Incarnation, 4 ’homme
dans le monde et dans I’ Alliance, 2 I’Eglise enfin. Grille rigide, certes, mais dont
application était facilitée par I’absence apparente d’évolution et de rétracta-
tions dans la pensée théologique de Viret (8).

Dans ces pages, I’a. intervient avec une certaine discrétion, désireux avant
tout de laisser parler Viret, par des citations dont il respecte la langue mais
modernise I'orthographe. Cette démarche est appréciée d’autant plus que les
ceuvres du Réformateur ne sont pas accessibles au grand public.

La transparence de I’a. ne renonce pas, toutefois, a I'efficacité: sa préoc-
cupation ccucuménique est partout présente. Il tient a «situer les positions de
Viret par rapport a celles du catholicisme en vue d’une compréhension plus
précise des controverses » (12). Si Viret n’est pas mis en rapport ici avec d’autres
penseurs de la Réforme, il est, en revanche, placé résolument sur la trame du
catholicisme contemporain. Le faire paraitre a la barre de Vatican II et noter en
fin de chapitre les objections catholiques sans réponse de sa part, semble étre un
procédé plus pragmatique qu’historiographique. Il y aurait méme, la-dessous, un
refus de concéder que les théologiens catholiques d’antan aient pu interpréter ou
formuler les vérités de foi autrement qu’aujourd’hui. Mais utiliser la Réforme
dans un souci cecuménique est toujours hasardeux. On risque de tomber dans
I'anachronisme, de chercher des solutions avec des «si» (348 p. ex.), de mini-
miser les divergences et la gravité de ’enjeu. Forte de son objectivité historique,
la mise en évidence des artifices de la polémique, aux deux poids et deux
mesures, était déja de nature a étayer sérieusement le dialogue cecuménique, et
se serait avérée suffisante.



Besprechungen 263

Méme si les limites de 'ouvrage ne permettaient pas de s’étendre aux autres
réformateurs, il aurait été bon de noter la grande différence d’interprétation de
Luther 4 Viret, au sujet de la formule: «Etre déclarés justes» (195); de faire
ressortir 2 la fois le catholicisme de Viret et son originalité par rapport a Calvin
sur le theme de la divinisation de ’homme (198) ; de souligner combien certains
développements philosophiques et mystiques sont étrangers a Calvin (212—
214). Les ressemblances entre les deux réformateurs sur des points essentiels
comme l’histoire des origines de ’Eglise, pour ainsi dire copiée sur Calvin
(224-225), I’élection des évéques anciens par le peuple (286), le caractere
sacramentel de 'imposition des mains (298), 'importance des ministéres dans
I’Eglise (299), tout cela ne pouvait étre passé sous silence et aurait servi I’ar-
gumentation cecuménique de la.

Certaines investigations sont assez bréves (ch. 1, 2, 3 p. ex.), mais disent
’essentiel. Bien qu’ayant repris, pour la compléter, la liste des themes traités
dans ses articles, G. Bavaud en fait ici un exposé plus succinct. Son livre ne fait
donc pas double emploi avec ses études séparées, et le lecteur ne’st pas dispensé
de recourir a ces dernieres, sur les themes de I’Eglise, des sacrements, des images
et des conciles.

Cet ouvrage, paru 450 ans apres la Dispute de Lausanne a, par sa clarté,
’avantage de mettre Pierre Viret a la portée de tout lecteur et répond ainsi avec
fidélité au désir de vulgarisation du Réformateur.

DANIELLE F1sCHER

! Notre Pierre Viret. Lausanne, 1911, p. 191.

2 J. BARNAUD: Pierre Viret, sa vie, son auvre. Saint-Amans, 1911. — H. VUILLEUMIER:
Histoire de I'Eglise réformée du Pays de Vaund. Lausanne, 1927, p. 501-549.

3 H. VuiLLEUMIER : Notre Pierre Viret, p. 189.

4 «De la différence qui est entre les superstitions et idolatries des anciens gentilz et
payens et les erreurs et abuz qui sont entre ceux qui s’appellent Chrestiens...»



264 Besprechungen

Thomas von Aquin: Von der Wahrheit. De veritate (Quaestio I). Ausge-
wihlt, dibersetzt und herausgegeben von Albert Zimmermann, lat.-dt. — Ham-
burg: F. Meiner Verlag, 1986. (Philosophische Bibliothek 384).

1. Es ist ein groBes Verdienst des Meiner Verlages, dal er in den letzten
Jahren in vermehrtem MaBe Werke aus dem Bereich der mittelalterlichen
Philosophie in die Philosophische Bibliothek aufgenommen hat. Neben den zwei-
sprachigen Cusanus-Binden ist zum einen die reichlich kommentierte, vorziig-
liche Ausgabe wichtiger Kapitel aus der Summa Logicae Ockhams (PhB 363) und
zum anderen die Ausgabe von Lulls Logica nova (PhB 379) zu erwihnen. In
beiden Fillen handelt es sich zweifelsohne um Schriften, die es verdienen,
einem breiteren, philosophisch interessierten Publikum vorgestellt zu werden.
Dies gilt allerdings in ganz besonderer Weise von der ersten guaestio aus De
veritate. Es braucht kaum besonders betont zu werden, dal3 dieses frilhe Werk
des Thomas vorziiglich geeignet sein diirfte, die philosophische Diskussion um
Thomas anzuregen. Da bis jetzt keine zuverlissige deutsche Ubersetzung existier-
te, darf die Verdffentlichung dieses Bandes als ein wichtiger Beitrag zum phi-
losophischen Gesprich iiber Thomas von Aquin bewertet werden.

2. Der vorliegende Band, den A/bert Zimmermann besorgt hat, enthilt eine
Einleitung (IX-XLII), den lateinischen Text der Leonina und die Ubersetzung
der ersten Frage, einige Anmerkungen sowie drei Indices (von Thomas benutzte
Quellen, Namenverzeichnis, Verzeichnis lateinischer Termini). Der Vf. hat
darauf verzichtet, den kritischen Apparat abzudrucken. Ebenso wurden von den
Argumenten und deren Antworten etliche ausgelassen. « Die Diskussion ist...
zwar verkiirzt wiedergegeben, aber ihre gedankliche Struktur bleibt erhalten. »
(XXXIX) Zweifelsohne ist diese Entscheidung gerechtfertigt. Im Quellenap-
parat werden nur die ausdriicklichen Zitate in abgekiirzter Form ausgewiesen,
da ein besonderes Verzeichnis die Editionen der von Thomas beniitzten Quel-
len nachweist (cf. 89-91;8S. 46, Anm. 42 und S. 64, Anm. 54 werden allerdings
irrtimlicherweise zwei im genannten Verzeichnis nicht aufgefiihrte Werke
zitiert !). Die Ubersetzung liest sich gut und ist sehr prizis. Nur in seltenen Fillen
hitte ich eine andere Ubersetzung vorgezogen (2.B. S. 17 w.6. natirliche Dinge
statt « Dinge der Natur» fir res naturales; oder SS. 12, 38 u.6. Beraubung statt
« Seinsmangel » fiit privatio). Nach meiner Auffassung wire der Ubersetzung von
intellectus durch Verstand jene durch /ntellekt vorzuziehen gewesen. Auf diese
Weise wiirden MiBverstindnisse, die durch den nachkantianischen Gebrauch
von Vernunft und Verstand entstehen kénnen, vermieden. Zwar ist der vom
V£ S. XL geduBerten Ansicht, daB3 es unangebracht sei, gewisse Termini der
Fachsprache nicht zu iibersetzen, im allgemeinen zuzustimmen, aber in gewis-
sen Fillen kann es gerade wichtig sein, den Leser darauf hinzuweisen, da@3 &ezn
moderner Ausdruck dem lateinischen ganz entspricht. Das Wort intellectus
gehort aber zu diesen Begriffen.

3. Inder Einleitung gibt der Vf. nach einigen Literaturhinweisen zu Leben
und Werk des Thomas (X—XI) und einer knappen Erérterung der Literatur-



Besprechungen 265

gattung der quaestio disputata, einen Uberblick zu den zwdlf Artikeln, die «der
Einfithrung in die wichtigsten Lehrstiicke» (XIV) der Frage dienen soll. Es
handelt sich dabei um eine sehr sachliche Paraphrase der einzelnen Artikel, in
der in iiberaus verstindlicher Sprache und sehr konzis die Hauptaspekte vor-
gestellt werden. Die Einleitung wird durch Hinweise zur Datierung, zur Uber-
setzung und eine Bibliographie (XL-XLI) abgerundet. Die Anmerkungen des
Herausgebers (85-87) zum deutschen Text sind nicht sehr zahlreich und
beschrinken sich vorwiegend auf Hinweise zu Autoren, die dem modernen
Leser nicht vertraut sind.

4. Obschon der Vf. diesen Aspekt nicht exp/lizst zur Sprache bringt, besteht
die philosophiehistorische Bedeutung der in diesem Band einem breiteren
Publikum eroffneten Texte nach meiner Auffassung vor allem darin, daB sie die
Einseitigkeit einer primir ontologischen Deutung des thomistischen Denkens
verdeutlichen. E. Gilson hat die Quintessenz einer solchen — leider allzu geliu-
figen Interpretation — zusammengefal3t, wenn er sagt: mais de tout ce que font les
étres, le plus mervetlleux est qu’ils sont. Thomas’ umfassende Deutung des Seien-
den als Wahres («jedes Seiende ist als solches etwas dem maf3gebenden gottli-
chen Verstand Entsprechendes», XIX) impliziert die wesenhafte Hinordnung
der Realitit insgesamt auf die Vernunft: nulla tamen res est quam intellectus divinus
actu non cognoscat, et intellectus humanus in potentia (Art. 2, ad 4 nicht abgedruckt).
Daraus folgt die iiberaus bedeutsame These, die Wirklichkeit stehe zwischen
zwel Intellekten (res ...naturalis inter duos intellectus constituta, Art. 2,S. 16), eine
These, welche allein die den erkenntnistheoretischen Realismus begriindende
natiirliche Zuordnung von menschlichem Erkenntnissubjekt und Objekt er-
klart. Im Lichte dieser Metaphysik der Wahrheit ist das groBte aller Wunder
keineswegs, daf3 Seiendes ist, sondern dal3 es erkennbar, d.h. wahr, ist. Diese
« Wahrheit» impliziert allerdings einen wesenhaften Bezug des Seienden als
solchen auf eine Vernunft. Es ist zu hoffen, da3 dieser Band dazu beitragen
wird, das weit verbreitete Vorurteil, das Denken des Thomas sei in erster Linie
Seinsphilosophie, zu revidieren.

5. Der Vf. hat es offensichtlich vorgezogen, statt einer ermiidenden Dis-
kussion der Sekundirliteratur seine Einleitung ganz in den Dienst des Textes zu
stellen. Ohne Zweifel ist diese Sachlichkeit zu begriiBen. Sie erleichtert einen
unvoreingenommenen Zugang zu den Texten. Trotzdem kann man sich fragen,
ob man dem Leser den Einstieg in diese z. T. sehr schwierigen Texte nicht durch
den Hinweis auf wichtige Parallelstellen erleichtert hitte und ob nicht die Eror-
terung zentraler Grundbegriffe in den Anmerkungen viele Verstindnisschwie-
rigkeiten behoben hitte. Fiir den ersten Artikel z.B. hitte man auf die wichtige
und aufschlufireiche Parallelstelle er. 21,1 aufmerksam machen kénnen. Um
beim ersten Artikel zu verweilen: Welcher heutige Leser weil3, was «durch sich
dem Verstand bekannte Prinzipien» (S. 5) sind ? Versteht er ohne weiteres den
fundamentalen Vergleich zwischen der Zuriickfithrung der Beweise auf Prin-
zipien und der Begriffe auf Grundbegriffe (ibid.) ? Hitte man ihm nicht sehr
geholfen, wenn man ihn an die Lehre der verschiedenen Akte des Verstandes
erinnert hitte (z.B. /n Anal. post., prooemium, n. 4) und ihm erklirt hitte, dal3
propositiones per se notae sunt quae statim notis terminis cognoscuntur (In Metaph.



266 Besprechungen

n. 595) ? Dies sind nur zwei Beispiele fiir meine Befiirchtung, der kommentie-
rende Teil des Bandes sei zu niichtern ausgefallen und der V{. sei mit seinem
Wissen allzu sparsam umgegangen.

6. Ich bedauere ebenfalls, daB3 der Vf. darauf verzichtet hat, die sehr zahl-
reichen Probleme, die dieser bedeutsame Text aufwirft, zu diskutieren. Auch hier
kann ich nur ez Beispiel nennen. Es ist durchaus legitim, daB auf den Gebrauch
des Terminus <Transzendentalien) verzichtet wurde, aber dennoch bleibt die
Frage nach dem prizisen Status eines modus generalis consequens omne ens (8. 6),
von dem im ersten Artikel die Rede ist. Welches ist das Verhiltnis von
«grundlegenden Inhalte(n) des menschlichen Verstandes» (XV) zu « Seinswei-
sen, die jedwedem Seienden eignen» (XV)? Wie ist die in diesem Artikel
vorgelegte Entfaltung der « Grund-Begriffe » ens, res aliquid, unum, bonum, verum
zu deuten ? Was bedeutet die anderswo von Thomas behauptete reale Identitit
und begriffliche Verschiedenheit dieser 70d7? Die sog. Transzendentalien wer-
fen das Problem der Beziehung von Geist und Wirklichkeit auf. Insbesondere ist
zu fragen, wie es zu verstehen ist, dal3 Thomas in der berithmten Ableitung der
mods die verschiedenen Bestimmtheiten des Seienden mit explizitem Bezug auf
die bejahende und verneinende Titigkeit des Intellekts vorstellt. Handelt es sich
bei den Transzendentalien um « Vernunftbestimmungen jeglichen Gegenstan-
des», wie W. Kiihn neuerdings formuliert hat (Das Prinzipienproblem in der
Philosophie des Thomas von Aquin, Amsterdam 1982), die also in « vernunft-
theoretischer Perspektive» zu erbrtern wiren, oder eher um ontologisch zu
deutende Eigenschaften der Realitdt, wie es die traditionelle Deutung vor-
schlidgt? Besondere Aufmerksamkeit verdient in diesem Zusammenhang das
Eine als negatio consequens omne ens, wenn man sich an gewisse Texte erinnert, in
denen die Genese dieses Begriffs entfaltet wird : Primum enim quod in intellectum
cadit, est ens,; secundum vero est negatio entis; ex his autem duobus sequitur tertio
intellectus divisionis (ex hoc enim quod aliquid intelligitur ens, et intelligitur non esse hoc
ens, sequitur in intellectu quod sit divisum ab eo); quarto autem sequitur in intellectu
ratio unius, prout scilicet intelligitur hoc ens non esse in se divisum,; quinto autem
sequitur intellectus multitudinis, prout scilicet hoc ens intelligitur divisum ab alio, et
utrumgque isporum esse in se unum ; Pot. 9,7 ad 15; cf. auch In Metaph. n. 566, 1998).
Wie sind solche Texte im Hinblick auf Ier. 1,1 einzuordnen und welches ist ihr
Verhiltnis zu anderen Darstellungen der Ordnung der sog. Transzendentalien
(z.B. ST 1,16, ad 2: Intellectus autem per prius apprebendit ipsum ens; et secundario
apprehendit se intelligere ens; et tertio apprebendit se appetere ens)? Wie ist die
Grundthese des Realismus («jedem Erkennen liegt eine Anpassung des Erken-
nenden an das Erkannte zugrunde», S. XVI) mit dem Gedanken vereinbar, es
existierten «grundlegende Inhalte des menschlichen Verstandes» (XV)? Was
meint die Aussage, das Seiende sei das Ersterkannte, vor allem wenn man sich
auf Texte wie den folgenden bezieht: (Thomas spricht von den zwei grundle-
genden Titigkeiten des Intellekts und sagt:) /n utroque est aliguod primum : in
prima quidem operatione est aliquod primum, quod cadit in conceptione intellectus,
scilicet hoc quod dico ens ; nec aliquid hac operatione potest mente concipi, nisi intelligatur
ens. Et quia hoc principium, impossibile est esse et non esse simul, dependet ex intellectu
entis, sicut hoc principium, omne totum est maius parte ex intellectu totius et partis; ideo



Besprechungen 267

hoc etiam principium est naturaliter primum in secunda operatione intellectus, scilicet
componentis et dividentis (In Metaph. n. 605). Diese und viele andere Probleme,
die in diesen Texten aufscheinen, erfordern gewil3 eine umsichtige und vor-
sichtige Interpretation, welche von einer Einleitung wie dieser nicht erwartet
werden kann, aber wire es nicht sinnvoll gewesen, darauf hinzuweisen ?

7. Die vorangehenden Anfragen schmilern das Verdienst der zu bespre-
chenden Ausgabe nur in geringem MaBe. Sie bezeugen vielmehr, daB3 der Band
ein philosophisches Gesprich in Gang bringen kann und daB3 er ein langjihriges
Desiderat erfiillt. Ja vielleicht sprechen sie gerade fiir die vom Vf. gewihlte
Sachlichkeit und Neutralitit, sofern diese den Weg fiir verschiedene Deutungs-
moglichkeiten offenlegen. Jedenfalls freue ich mich dariiber, daf3 dieser Text
jetzt in einer vorziiglichen und handlichen Ausgabe vorliegt und ohne Zégern
zur Einfithrung in das Denken des Aquinaten empfohlen werden kann.

Ruep! IMBACH



268 Besprechungen

Magistri Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea. Cura et studio Jean
Ribaillier. Liber quartus. — Paris: Editions du C.N.R.S. — Grottaferrata: Edi-
tiones Collegii S. Bonaventurae ad Claras Aquas 1985. 576 p. (Spicilegium
Bonaventurianum XIX).

Le quatrieme livre de la Summa aurea de Guillaume d’Auxerre (maitre
séculier 2 'Université de Paris au début du XIII¢ siecle) existe depuis une année
en édition critique. Ce livre est consacré a la théologie des sacrements et 4 la
doctrine de la résurrection.

Une premiére transcription de la Summa aunrea a été réalisée il y a une
cinquantaine d’années par le P. Martineau, avec le ms. Paris B.N. lat. 15746
(sigle A dans D’édition critique) comme manuscrit de base. Jean Ribaillier,
continuant ’ceuvre du P. Martineau, a identifié dexx recensions de la Sum»a,
mais a gardé le méme manuscrit de base (cf. notre recension dans la FZPhTh 30
(1983) 206-208).

Pour une explication de I’histoire du texte, il faudra attendre le volume des
prolégomenes. Le volume actuel ne contient pas d’appendices donnant le texte
de la recension bréve, soit qu’elle differe peu de la recension longue, soit pour
une autre raison. A juger par les coups de sonde que nous avons faits, les
différences par rapport a la plus facilement trouvable des éditions anciennes,
celle de Pigouchet (Paris 1500), ne semblent pas trés grandes. La division,
évidemment, est assez différente, mais celle-ci est due aux éditeurs. Méme, la
plupart des variantes que nous avons trouvées chez Pigouchet se trouvent dans
I’apparat critique de I’édition Ribaillier.

Nous donnons une liste des différences que nous avons trouvées dans le
début du traité De baptismo (les deux premiéres questions chez Ribaillier).

R (= Ribaillier) IV, 5 q. 1 64, 3 quolibet: unoquoque P (= Pigouchet)
248vb
64, 5 baptismus duplex: duplex baptismus
P 248vb
64, 7 secundo ... Christi ozz. P 248vb
64, 8 baptismum Iohannis: quem P 248vb
65, 3 cum: in P 248vb
65, 10 impositione manuum add. fiebat
P 248vb
65, 11 Christi add. et P 248vb

R 1V, 5 q. 2 65, 2 queritur om. P. 249ra

65, 5 ergo ... peccatorum ozz. P 249ra
66, 23 baptismum suum tantum : tantum suum bap-
tismum P 249ra
66, 24 tantum om. P. 249ra
67, 45 in Actibus VIII: in octavo autem Actuum P
249ra/ apostoli add. qui erant Hierosolymis P
249ra



Besprechungen 269

67, 46 etc. om. sed add. qui cum venissent oraverunt
pro ipsis ut acciperent Spiritum Sanctum. Nondum
enim in quemquam illorum venerat, sed baptisati
tantum erant in nomine Domini Iesu.

(Ce dernier long passage se trouve presque tel quel
dans les mss. B et C également utilisés par Ribail-
lier)

Pour T’historien de la théologie des sacrements, cette édition lisible et
maniable du quatri¢me livre de la Summa est, évidemment, d’une grande utilité.
La définition du sacrement: « Sacramentum est invisibilis gratie visibilis forma,
ita ut eius similitudinem gerat et causa existat» (R 12), analysée sur environ une
page, semble assez bréve par rapport a, par exemple, la Somme théologique de
Thomas d’Aquin, ou une question de huit articles (IIIa Pars q. 60) est intitulée
«Quid sit sacramentum ». Par contre, tous les sacrements sont étudiés longue-
ment et en détail chez Guillaume. Nous retrouvons, dans la Summa aurea, les
exemples et les cas difficiles typiques de I’époque. Certains de ces exemples font
penser que, quoi que 'on en dise, les meeurs se sont améliorées...

A la fin du livre, Guillaume traite de la résurrection comme un «effet» des
sacrements: «Dicto de sacramentis, consequenter dicendum est de effectu
sacramentorum, sicut de resurrectione» (R 458). Ici aussi, une comparaison
avec les «grands scolastiques serait sans doute intéressant.

Cette édition critique du quatrieme livre de la Summa aurea rend service
aussi bien au théologien qu’a I’historien du moyen 4ge. Par contre, nous ne
croyons pas — mais ce peut étre une erreur — qu’elle contienne de nouvelles
découvertes par rapport aux éditions déja existantes.

ULRrIKA LINDBLAD



270 Besprechungen

Anonymi Magistri Artium (c. 1245-1250) : Lectura in librum De anima a
quodam discipulo reportata, edidit Renatus A. Gauthier O.P. — Editiones
Collegii S. Bonaventurae Ad Claras Aquas (Romae), 1985, 22*-518 S.

Im zu besprechenden Band wird die einzig erhaltene Kopie aus dem
XIV. Jahrhundert (Rom, Biblioteca nazionale centrale, Vittorio Emanuele 828,
fol. 20ra—48vb) einer Vorlesungsnachschrift iiber De anima erstmals ediert.
Nach einer knappen, aber sehr gehaltvollen und aufschluBreichen Einleitung
(7*=22%*) folgt der Text der Vorlesung (1-496), welchem ebenfalls eine auf der
Grundlage von sieben Hss. erstellte Edition des Aristotelischen Buches beige-
geben ist. Der Autor der Lectura bezieht sich auf die vetus translatio des Jakob von
Venedig, die R.-A. Gauthier neu herausgibt, wiewohl bereits Cl. Stroick und
M. Alonso Alonso eine vorliufige Edition etabliert hatten (vgl. 11*). Damit soll
nicht der noch ausstehenden kritischen Edition des Aristoteles Latinus vorge-
griffen werden, vielmehr war es sinnvoll, dem Leser einen Text anzubieten, den
der unbekannte Autor der Vorlesung hitte beniitzen kénnen. Was diesen Ver-
fasser des erstmals verdffentlichten Textes betrifft, mull es sich um einen
Magister der Artistenfakultit handeln, der das Aristotelische Buch fiir Anfinger
kommentiert hat. Dank mehrerer unbestreitbarer Gegebenheiten kann die
Vorlesung auf die Jahre 124647 datiert werden (als spitestes Datum). Der
Entstehungsort 148t sich nicht mit absoluter Bestimmtheit festlegen, der Her-
ausgeber denkt an Paris (18*), aber es gibt dafiir keine eindeutigen Beweise. Das
einzig erhaltene vollstindige Ms. der wohl von einem Studenten angefertigten
Vorlesungsnachschrift diirfte nach den Angaben des Herausgebers auf eine
Kopie zuriickgehen, die dem Original ziemlich nahe stand.

Diese vorziigliche Edition, welche durch sehr bedeutsame Anmerkungen
bereichert wird und durch drei Indices (497-529) erginzt wird, ist von erst-
rangigem philosophiehistorischem Interesse und zwar vor allem aus dre/ Griin-
den:

1. Inseinen Arbeiten zu Nikolaus von Paris und anderen Pariser Magistern
hat M. Grabmann mehrmals dariiber geklagt, da3 wir recht wenig wissen tiber
die Lehrtitigkeit an der Pariser Artistenfakultit. Der in diesem Band edierte
Text befordert unsere Kenntnis dieses Milieus in nicht geringem MafBe, denn
selbst wenn er nicht in Paris entstanden sein sollte, vermittelt er dennoch
Einblick in die Art und Weise, wie man Aristotelische Texte in den Kreisen der
artistae verstanden und kommentiert hat. Die Lectura verfiigt iiber eine bereits
sehr entwickelte Kommentierungstechnik. Der Autor erklirt zum einen den
Text (sentencia, expositio littere) ; zum andern wirft er im AnschluB} an diese
Texterklirung z.T. sehr zahlreiche guestiones auf, die des 6fteren recht ausfiihr-
lich diskutiert werden. Der Kommentar bietet ein sehr lebendiges Bild vom
Vorlesungsbetrieb (vgl. 14*). Es fehlen auch nicht Beispiele aus dem Alltags-
leben, etwa wenn der Magister bei der Erérterung von 422220 im Zusammen-
hang mit dem Gehérsinn sagt: «illi qui sunt in molendinis vel iuxta fabros
quodam modo non audiunt sonum » (378). Keineswegs uninteressant ist u.a. die



Besprechungen 27

im AnschluB an die Einleitungsworte entwickelte Wissenschaftseinteilung
(1-4), die einen Vergleich mit dhnlichen Versuchen verdiente. Ich denke z.B.
an Nikolaus von Paris oder Arnulfus Provincialis.

2. Esliegt auf der Hand, daB3 dieser Text fiir ein historisch differenzierteres
Bild des Aristotelismus vor Thomas und Siger ein wichtiges Dokument darstellt.
In mehreren fritheren Arbeiten hat R.-A. Gauthier bereits den tiberzeugenden
Nachweis erbracht, wie bedeutsam fiir eine adiquate Interpretation des sog,
Averroismus zB. Sigers die Kenntnis der Schriften aus der vorangehenden
Generation sein kann. Der veroffentlichte Text belegt z.B., dal von der spi-
teren These eines einzigen Intellekts am Ende des vierten Jahrzehnts noch gar
keine Spur zu entdecken ist. Der anonyme Meister betrachtet sowohl den
moglichen wie den titigen Intellekt als Teile der menschlichen Seele.

3. Aber nicht allein fiir die Deutung des nachmaligen Averroismus, zu
deren Klirung vor allem Gauthiers geradezu exemplarische Notes sur Siger de
Brabant (RSPT 1983,/84) unschitzbare Dienste leisten, sondern auch fiir eine
sachgemiBere Einschitzung der Leistung des Aquinaten eroffnet der edierte
Kommentar neue Perspektiven. Wie andere Texte aus demselben Milieu der
Artistenfakultit bestitigt die Lectura, dal3 diese Magistri durchaus einen « christ-
lichen Aristotelismus» lehrten. Was Gauthier 1963 von Arnoul de Provence
sagte (Revue du Moyen Age latin, 1963, 162), gilt ohne Einschrinkung von der
Lectura : Sie ist «un nouvel exemple de la bonne harmonie qui régnait au milieu
du XITII® siécle entre théologie et philosophie». Erst vor diesem Hintergrund
kann die Leistung des Thomas adiquat gewiirdigt werden. Er hat zum einen
Aristoteles von einer naiven theologischen Uberfremdung befreit und zum
andern das Denken des Aristoteles fiir die theologische Spekulation brauchbar
gemacht (vgl. 22*). Man muB3 P. Gauthier, der fast gleichzeitig die Senzencia libri
de anima des Thomas abgeschlossen hat, fiir die Ausgabe dieses Textes dankbar
sein. Die ErschlieBung solcher Quellen, deren Studium fortan zur Voriibung
jeglicher Thomas- und Sigerinterpretation gehéren sollte, bereichert nicht nur
unser Wissen iiber die Geschichte des Aristotelismus im XIII. Jahrhundert,
sondern trigt zur Uberwindung zahlreicher, immer noch kolportierter Vorur-
teile bei.

Ruepr ImMBACH



272 Besprechungen

Andreae de sancto Victore opera. Tomus I: Expositionem super Heptateu-
chum ediderunt Charles Lohr et Rainer Berndt. — Turnholti: Typographi Bre-
pols editores pontificii 1986. XXII — 254 pp. (Corpus Christianorum. Conti-
nuatio Mediaevalis LIII).

Die Geschichte des Bibelstudiums ist, wie es die 1984 verstorbene Beryl
Smalley ausdriickt, weit mehr eine Geschichte der einzelnen Bibelexegeten
als die ganzer Schulen (7he Study of the Bible in the Middle Ages, 1983,
p. XXXIII).

Eine solche von ihr ins Licht gehobene wegweisende Gestalt ist der Eng-
linder Andreas, der im Pariser Kloster St. Victor seine Ausbildung als Schiiler
des weit bekannteren Hugo von St. Victor erhielt und spiter Prior dieses Klo-
sters, dann aber Vorsteher des vom Pariser Mutterkloster abhingigen Priorates
Wigmore in Herefordshire wurde.

Andreas von St. Victor hat die meisten biblischen Biicher kommentiert,
den Heptateuch wihrend seiner ersten Lehrtitigkeit in Paris, vor 1147. Die
Bedeutung seiner Kommentare liegt nach Smalley darin, daB sie sich von einer
allzu allegorischen Auslegung abwenden und sich in der Exegese ganz auf den
Literalsinn der Heiligen Schrift konzentrieren. Vorbild einer solchen Ausle-
gungsweise sind nicht nur frithe Kirchenviter wie Hieronymus, sondern vor
allem auch die im Gefolge Rashi’s (1040-1105) in Nordfrankreich titige rab-
binische Exegetenschule. Beriihmt ist die Auseinandersetzung des Andreas mit
Richard von St. Victor (1 1173), der ihm in seiner allegorisch-spirituellen Exe-
gese zu Isaias 7, 14 in <De Emanuele» jiidische, gegen den rechten Glauben
gerichtete Auslegungen vorwirft.

Die Auseinandersetzung mit Andreas’ Schriften, die ja schon zu seinen
Lebzeiten begann, ist in einigen Bibelkommentaren der Pariser Exegetenschule
des 13. Jahrhunderts noch zu verfolgen, endet dann aber recht plétzlich. (Zur
Nachwirkung der Schriften des Andreas vgl. Gilbert Dahan, Les interprétations
Juives dans les commentaires du Pentatenque de Pierre le Chantre. In: The Bible in the
Medieval World. Essays in Memory of Beryl Smalley, Oxford 1985, 131-155.
[Studies in Church History, Subsidia 4]. — Im selben Band von R.W. Southern
ein Beitrag zur Beschiftigung Miss Smalleys mit Andreas von St. Victor: Bery/
Smalley and the Place of the Bible in Medieval Studies, 1927-84, 1-16.)

Schon Beryl Smalley erhoffte eine Edition der groflen Kommentare von
Andreas; bis zu ihrem Tod waren lediglich zwei kleinere Kommentare zu
Ecclesiastes und zu Jona ediert worden.

Mit der Herausgabe des wichtigen Kommentars zum Heptateuch durch
Charles Lohr und Rainer Berndt innerhalb der Continuatio Mediaevalis des
Corpus Christianorum ist man Miss Smalleys Wunsch niher gekommen.

Die Edition folgt den Grundsitzen der CCCM. Im ersten Kapitel werden
die zugrundegelegten Handschriften vorgestellt. Nach der kodikologischen
Beschreibung erfolgt eine Inhaltsangabe des gesamten Codex — auch wenn, wie
meistens, die Schriften auch anonymer anderer Autoren mit enthalten sind —,



Besprechungen 273

eine Bewertung der Manuskripte hinsichtlich der Textqualitit sowie kurze
bibliographische Angaben zu den Codices. Ein Stemma der Handschriften und
ihre Aufteilung in zwei Gruppen faBt die Textkritik zusammen.

In der Bibliographie vermif3t man die Edition von A. Penna zu Jona, Andrea
di San Vittore. Il suo commento a Giona, Biblica 36, 1955, 305-331, der lediglich
unter Handschrift V aufgefiihrt ist. Threr Unzuginglichkeit wegen haben die
Autoren anscheinend die These von Ch. Trochon, André de Saint-Victor, Paris
1876 und die Arbeit desselben Autors von 1878, Essai sur [’histoire de la Bible dans
la France chrétienne au Moyen Age, die ebenfalls iber Andreas von St. Victor
handelt, nicht in das Literaturverzeichnis aufgenommen.

Die Edition der Heptateuchtexte ist ebenso griindlich wie im kritischen
Apparat iibersichtlich. Dieser ist in zwei Abteilungen aufgeteilt. Der erste gibt
die Zitate des Andreas aus der Schrift und den Kirchenvitern an, die zweite die
von ihm nicht genannten Quellen und Parallelen. Ein alphabetisches Register
der Zitationen zeigt deutlich die von Andreas benutzten spitantiken Werke —
klassische wie solche der Kirchenviter — auf, wie auch die des Mittelalters und
seiner Zeitgenossen.

Von den Kirchenvitern werden Augustinus, Hieronymus, Isidor und
Weniges des Origenes zitiert ; unter den klassischen Autoren erscheinen Flavius
Josephus, auch Cicero, Plinius, Ovid u.a.

Von den Theologen des Mittelalters werden Beda Venerabilis, Alcuin,
Rabanus Maurus, Remigius von Auxerre u.a. herangezogen.

Die Verwendung und Auseinandersetzung des Andreas mit Werken seiner
Lehrer und Zeitgenossen 1if3t der Index deutlich sichtbar werden. Gerade Hugo
von St. Victor wird ausfiihrlich zitiert.

Weitaus die meisten Zitate stammen allerdings aus dem «Standardkom-
mentar des Mittelalters», der Glossa ordinaria aus der exegetischen Schule des
Anselm von Laon. Schon in den Handschriften kann man von der Anlage der
Schriftseiten her eine Aufteilung in Glossa ordinaria und Glossa interlinearis
feststellen ; beide gehéren zusammen, eine zeitliche Unterscheidung ist dadurch
ebensowenig gegeben wie eine der Autoren (-kollektive).

Lohr und Berndt fiihren fiir die Biicher Genesis und Exodus Belege aus der
Glossa interlinearis und der Glossa ordinaria auf; dabei zitieren sie aus dem
Antwerpener Druck des Jahres 1634, der zudem noch durch die Postilla des
Nikolaus von Lyra erweitert ist. Der Fundort der Zitate aus der Glossa interl:-
nearis ist nicht angegeben.

Die Drucke der Glossa ordinaria gehen auf die ausfiihrlichsten Redaktionen
des Textes Anfang des 13. Jahrhunderts zuriick ; die Abhingigkeit der zahlrei-
chen Handschriften des 12. Jahrhunderts untereinander ist in ihrer Kompli-
ziertheit noch nicht geklirt. (Vgl. E.A. Gosselin, A4 /listing of the printed editions of
Nicolaus de Lyra. In: Traditio 26, 1970, 399-426. — G. Lobrichon, L ’Apocalypse
des théologiens an XII siécle, Université de Paris X, 1979 ; Entwicklung der Glossa
ordinaria zur Apokalypse).

Die Editoren versuchen deswegen erst gar nicht, die Frage der gegensei-
tigen Abhingigkeit zu entscheiden.



274 Besprechungen

Die Ubernahmen aus hebriischen Werken, auf die Andreas mit Wendun-
gen wie <hebreus me dicit, hebrei dicunt> verweist, sind gar nicht verifizierbatr.
Es sind dies keine Zitate aus den Rabbinen, sondern miindlich, im Gesprich mit
jidischen Gelehrten erhaltene Ausdeutungen zu Bibeltexten. Auf Wissensgut,
das in der Volkssprache weitergegeben wurde, weisen nicht zuletzt auch die
altfranzésischen Termini hin, die wie die griechischen und hebriischen, durch
Indices erschlossen sind.

Andreas von St. Victor hat mit als erster im beginnenden 12. Jahrhundert
versucht, den in den heiligen Schriften liegenden sensus /itteralis auch und
gerade im Zuriickgehen auf die hebriische Sprache zu ergriinden ; ihm scheint
der sensus litteralis ergiebiger als der bislang fast ausschlielich beachtete sensus
spiritualis.

Auf dem Weg zur Erforschung der Schriftauslegung des Andreas von
St. Victor wird diese mustergiiltige Edition von Ch. Lohr und R. Berndt gute
Dienste leisten ; dem Wunsch Beryl Smalleys ist fiir einen Teil des Kommen-
tarwerkes entsprochen worden. — Der Verlag hat das Erscheinen der Kom-
mentare zu Ezechiel und Daniel angekiindigt, weitere sind in Vorbereitung,

HaNs-WALTER STORK



Besprechungen 275

Olaf Pluta: Kritiker der Unsterblichkeitsdoktrin in Mittelalter und
Renaissance. — Amsterdam: B.R. Griiner 1986, 137 S. (Bochumer Studien zur
Philosophie 7).

Nach den gingigen philosophiegeschichtlichen Urteilen kommt David
Hume, dem Meister der skeptischen Methode, und Immanuel Kant, dem Mei-
ster der kritischen Methode, das Verdienst zu, die rationale Psychologie als
Doktrin entlarvt und zerstort zu haben. O. Pluta zeigt in seiner kurzen, aber
konzisen und gut dokumentierten Arbeit, daB Hume und Kant in dieser Hin-
sicht nur Hohepunkte einer Bewegung darstellen, deren Beginn bereits im
Mittelalter anzusetzen ist. Zahlreiche scholastische Denker, die von der vor-
nehmlich an Metaphysik und Ontologie interessierten Mittelalterforschung
lange Zeit kaum beachtet wurden, verdeutlichten durch eine unerbittliche
Kritik an den christlichen Lehrsitzen, daf3 es keinen rationalen Beweis fiir die
Unsterblichkeit der Seele gibt. Diese Ablehnung der Immortalititsdoktrin, die
bei Alexander von Aphrodisias ihren Ausgang nahm und sich durch die Ari-
stotelesrezeption im 13. Jh. sowie durch den Einflu3 der arabischen Intellekt-
theorien verbreitete, verschirfte sich im 14. Jh. unter dem Einflul Ockhams
und Buridans, setzte sich bei Pomponazzi in der italienischen Renaissance fort
und wurde schlieBlich von der deutschen Aufklirung iibernommen und wei-
terentwickelt. Wie K. Flasch in seinen Einfiihrungsworten betont, durchbricht
Plutas Studie die engen Grenzen der Mediivistik, indem sie anhand von Text-
analysen einerseits die historische Entwicklung der mittelalterlichen Diskus-
sionen tiber die Seele bis in die Neuzeit verfolgt und andererseits problemge-
schichtliche Voraussetzungen der Aufklirung aufdeckt.

Die These von der Auferstehung und die damit verbundene Unsterblich-
keitsdoktrin bilden nach Pluta die Basis des christlichen Glaubens (4). Ein
Angriff auf diese Lehrsitze trifft somit Theologie und Kirche in ihrem Kern.
Jede philosophische Bewegung, welche die Unsterblichkeit der Seele leugnete,
wurde deshalb vom Klerus als Bedrohung gewertet und verurteilt. Die 1513 von
Papst Leo X. erlassene Bulle « Apostolici regiminis», die allen Kritikern der
Unsterblichkeitsdoktrin Einhalt gebieten sollte, stellt einen Markstein in der
Auseinandersetzung zwischen der «fides catholica» und der «ratio naturalis»
dar.

Bereits im 12. Jh. bekimpften Dominicus Gundissalinus und Alain von Lille
die These der Katharer, die menschliche Seele gehe wie die tierische mit dem
Korper zugrunde (8—10). Wihrend die Katharer durch einen duflerst brutalen
Kriegszug ausgerottet wurden, entstand im 13. Jh. eine neue Bewegung, die an
den Grundpfeilern der christlichen Unsterblichkeitslehre riittelte: der Alexan-
drinismus. Diese von Alexander von Aphrodisias ausgehende philosophische
Stromung vertrat eine materialistische Aristotelesinterpretation, denn sie be-
stritt nicht nur wie der Averroismus die Méglichkeit eines Purgatoriums, son-
dern leugnete die Unsterblichkeit der Seele — des «intellectus materialis» —
schlechthin. Wilbelm von Awuvergne und Albert der Grofle (12-15), aber auch



276 Besprechungen

Thomas von Aquin (16—18) traten gegen diese neue Lehre an. Doch der Versuch
einer Versshnung der Philosophie des Aristoteles mit der Theologie scheiterte.
Denn einerseits behauptete Thomas von Aquin aufgrund von philosophischen
Argumenten, der Zustand der Seele sei ohne den Korper unvollkommener und
widernatiirlich, andererseits vertrat er die theologische These, der Kérper hin-
dere die Seele im «status coniunctionis» an der vollen Erkenntnis der geistigen
Dinge. Auch die Unterscheidung von zwei verschiedenen Seinsweisen fiir die
«anima separata» und die «anima coniuncta» fithrte Thomas von Aquin
unweigerlich in Aporien (18).

Jobannes Duns Scotus verwarf zwar die Beweise des Thomas von Aquin fiir
die Unsterblichkeit der Seele, hielt aber an der Immaterialitit der Seele fest (19).
Heinrich von Harclay, der in seinem Friihwerk eine scotistische Position ein-
nahm, I6ste sich in den spiten Schriften von seinem Vorbild. Er zeigte, da3
Aristoteles widerspriichliche Aussagen iiber die Existenz der Seele formulierte,
und er lehnte deshalb jede Berufung auf die Autoritit des «philosophus» ab
(24): Die Unsterblichkeit der Seele ist weder aus Aristoteles noch mittels der
natiirlichen Vernunft beweisbar, sondern allein Sache des Glaubens (25). Wi/-
helm von Ockbam zog aus diesen SchluBfolgerungen weitreichende Konsequen-
zen; er erachtete die Autoritit des Aristoteles als irrelevant und wies alle rein
theoretischen, nicht durch Erfahrung erhirteten Uberlegungen als zweifelhaft
und unbrauchbar zuriick. Da die Seele nur beim Denken und somit nur bei einer
an den Korper gebundenen Titigkeit erfahren wird, sind Unsterblichkeit und
Immaterialitit der Seele unwahrscheinlich, ja es ist sogar jedem verniinftig
denkenden Menschen aufgrund seiner eigenen Erfahrungen klar, daB3 die Seele
kérperlich und zerstérbar sein muf3 (33).

Johannes Buridan erorterte die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele sehr
ausfiihrlich und gelangte zum gleichen Schluf3 wie Ockham: Ein Mensch ohne
Glauben, der allein seiner natiirlichen Vernunft folgt, wiirde die Sterblichkeit
der intellektiven Seele behaupten (41). Dank der konzilianten Formulierung
seiner brisanten Thesen und der taktisch geschickten Universititspolitik ent-
ging Buridan aber einer Verurteilung. Zudem wurde seine Wirkung durch die
Renaissance der «via antiqua» und durch das Aufkommen des Frithhumanis-
mus abgeschwicht (44). Dennoch verbreiteten Nikolaus von Oresme, Peter von
Ailly, Gabriel Biel, Marsilius von Inghen, Benedikt Hesse und andere die philoso-
phische Psychologie Buridans und schufen damit die Voraussetzungen fiir eine
radikale Ablehnung der kirchlichen Unsterblichkeitsdoktrin in der Renais-
sance.

Pietro Pomponazzi, der zwischen 1494 und 1513 an der Universitit Padua
Vorlesungen iiber die Seele hielt, manifestierte den uniiberwindlichen Dissens
zwischen Glauben und Vernunft: Der christliche « Horizont der Ewigkeit » ist
fiir einen verniinftig denkenden Menschen unannehmbar (55). Die Seele bedarf
eines mit Organen ausgestatteten Korpers, um wirksam werden zu kénnen (61).
Die Entlarvung der christlichen Doktrin als reines Mirchen (62) mul3 aber
keineswegs die moralischen Schranken einreilen. Wenn alle Menschen die
Tugend um ihrer selbst willen anstreben, werden sie auch dann tugendhaft
leben, wenn die Sterblichkeit der Seele feststeht und die Hoffnung auf ein



Besprechungen 277

ewiges Leben entfillt. Pomponazzi verdeutlichte mit seiner Kritik also nicht
nur die Unvereinbarkeit von Glauben und Vernunft, sondern er wies auch auf
die Unabhingigkeit zwischen Religiositit und Sittlichkeit hin und bahnte damit
der Aufklirung den Weg,

Pomponazzis Schriften stieBen bereits in der Frithphase der Aufklirung auf
reges Interesse. Nachdem Pierre Bayle, der Wegbereiter der franzésischen Auf-
klirung, Pomponazzi einen umfangreichen Artikel im « Dictionnaire historique
et critique» gewidmet hatte, drangen Pomponazzis Schriften durch verschie-
dene Neueditionen und Studien ins BewuBtsein der deutschen Aufklirung
(67—69). Kants These von der Immaterialitit und Unsterblichkeit der Seele im
Bereich der « psychologia rationalis » (vgl. KrV A 741 £, B 769 f) ist also in einer
reichen, in Mittelalter und Renaissance verwurzelten Tradition verankert.
Doch wihrend Kants kritische Philosophie die Bedingungen der Méglichkeit
einer Verséhnung von Philosophie und Theologie formulierte und danach
trachtete, das Wissen aufzuheben, «um zum Glauben Platz zu bekommen »
(KrV B XXX), pochten die spitmittelalterlichen Gegner der Unsterblichkeits-
doktrin auf die Unvereinbarkeit von Glauben und Vernunft (73).

O. Pluta fiihrt die Destruktion der rationalen Psychologie als Doktrin in der
scholastischen Philosophie auf drei Faktoren zuriick (74): «) Durch das
Bekanntwerden des Alexander von Aphrodisias wurde die Berufung auf eine
«auctoritas» — vor allem jene des Aristoteles — zweifelhaft, und es entstand ein
Freiraum fiir kritische, nicht an Autorititen gebundene philosophische Thesen.
t) Wachsendes MethodenbewuBtsein und Interesse fiir empirische Studien
erschiitterten das Vertrauen in spekulative Vernunftbeweise. ¢) Die eigene,
individuelle Erfahrung wurde im Spitmittelalter zum MaBstab der Bewertung
von Theorien. Da die Seele nicht empirisch feststellbar ist, kann ihre immate-
rielle Existenz nicht mittels der «experientia» bewiesen werden.

Die klar aufgebaute Studie enthilt im Anhang wertvolle Texteditionen:
«Quaestiones de anima» von Johannes Buridan, Nikolaus Oresme, Heinrich
Totting von Opyta, Heinrich Olting von Oyta, Marsilius von Inghen, Alexander
von Trebov, Peter von Ailly, Gabriel Biel, Lorenz von Lindores, Benedikt
Hesse von Krakau. Sie zeichnet sich — abgesehen vom leider ungenauen Hand-
schriftenverzeichnis — durch prizises Quellenstudium, stringente Argumenta-
tion und vor allem durch historisches ProblembewuBtsein aus. Drei Ergebnisse
scheinen mir besonders erwihnenswert:

1. Angesichts der an Einzelautoren exemplifizierten engen Verflechtung
von Spitscholastik, Renaissance und Aufklirung wird die traditionelle philo-
sophiegeschichtliche Epochenabtrennung — einmal mehr — fragwiirdig. Soge-
nannte Innovationen der Neuzeit, auch einige Errungenschaften Kants, kon-
nen nur auf dem Hintergrund der mittelalterlichen Philosophie verstanden und
bewertet werden.

2. Der Dissens zwischen Glauben und Vernunft und der das mittelalter-
liche Geistesleben prigende Streit zwischen Theologie und Philosophie, der in
der Mittelalterforschung gelegentlich verharmlost und neutralisiert wird, treten
mit aller Schirfe zutage.



278 Besprechungen

3. Die Ablehnung der Unsterblichkeit und des ewigen Lebens stellte nicht
nur eine philosophisch spitzfindige Kritik dar, sondern sie war auch Ausdruck
einer Befreiung von mit Angst und Einschiichterung iiberschatteten Jenseits-
vorstellungen, die unter dem EinfluB der Kirche das Weltbild des mittelalter-
lichen Menschen bestimmten.

Plutas Studie, die zweifellos eine Bresche in die Mittelalterforschung
schligt, fehlt es indessen gerade wegen ihrer Kiirze und der erfrischend pro-
vokativen Thesen gelegentlich an nuancierter Argumentation. Besonders die
duBerst scharfe Kritik an Thomas von Aquin bediirfte einer ausfiihrlicheren
Begriindung, damit das « Ungeniigen, die Vergeblichkeit des Versuchs der
concordantia disconcordantium» (18) des « Doctor angelicus» sich aufgrund
von Fakten und nicht aufgrund von polemischen Urteilen zeigt. Auch die
Behauptung, Wilhelm von Ockham habe einen unverséhnlichen Gegensatz
zwischen Glauben und Wissen propagiert und «die Grundlagen fast der gesam-
ten damaligen Philosophie und Theologie zerstért» (34) mul3 anhand von
Textmaterial iiberpriift und in einigen Punkten — z.B. im Hinblick auf den
Pridestinationstraktat, in dem Ockham durchaus einen Konsens zwischen
theologischer Lehrmeinung und philosophischer Argumentation anstrebte —
korrigiert werden. Zudem fiihrte nicht jede Autorititskritik notwendigerweise
zu einer Ablehnung der Unsterblichkeitsdoktrin, wie Pluta suggeriert (vgl. 27,
35). Nikolaus von Autrecourt stellt ein gutes Gegenbeispiel dar; obwohl er
sowohl die kirchliche Lehrmeinung wie auch Aristoteles einer unerbittlichen
Kritik unterzog, trat er im Traktat « Exigit ordo executionis» fiir die Unsterb-
lichkeit der Seele ein und begriindete diese These mit einer eigenwilligen
Atomtheorie. Leider werden die arabischen Intellekttheorien, die bei der Aus-
16sung des Streites um die Unsterblichkeit der Seele eine entscheidende Rolle
spielten (vgl. z.B. Avicennas « De anima» 1,1 und V,2) nur am Rande erwihnt,
Auch die Einflisse der in der spitmittelalterlichen Physik bedeutenden Impe-
tustheorie auf die philosophische Psychologie werden nicht thematisiert.

Die Briicke, die Pluta mit seiner Arbeit zwischen Scholastik und deutscher
Aufklirung schligt, kénnte auch zur franzésischen Philosophie der Neuzeit
filhren. Nicht nur Pomponazzi « lehrte die Uberwindung des Todes durch eine
Befreiung von der Furcht vor der ewigen Verdammnis» (6), auch der rund
siebzig Jahre jiingere Montaigne wandte seinen Blick durch eine radikale Ableh-
nung der christlichen Ewigkeitsdoktrin und durch eine philosophische Refle-
xion auf den Tod vom Jenseits auf das Diesseits (vgl. « Essais» I,20). SchlieBlich
muB auch Descartes, dessen Beziehung zur scholastischen Philosophie A. Koyré
und E. Gilson bereits aufgezeigt haben, im Lichte der mittelalterlichen Kritiker
der Unsterblichkeitsdoktrin gesehen und neu interpretiert werden. Descartes
zitierte im Geleitwort zu den « Meditationes de Prima Philosophia», das er an
die Doktoren der Theologischen Fakultit von Paris richtete, ausdriicklich die
papstliche Bulle zur Unsterblichkeitsdoktrin (vgl. « (Euvres complétes», éd.
Ch. Adam/P. Tannery, vol. VII, Paris: Cerf 1897-1913, rééd. 1983, 3) und
grenzte seine Erérterungen iiber die Seele deutlich von theologischen Diskus-
sionen ab. Es gilt also zu untersuchen, inwiefern die mittelalterliche Kritik an
der kirchlichen Unsterblichkeitslehre nicht nur destruktiv wirkte, indem sie



Besprechungen 279

Voraussetzungen fiir die aufklirerische Zerstérung der « psychologia rationalis »
schuf, sondern auch konstruktiv titig war, indem sie die Diskussionen iiber die
Seele von der theologischen auf die philosophische Ebene verlagerte und damit
entscheidend zur Entstehung der neuzeitlichen Philosophie des Geistes bei-
trug.

DomiNik PERLER



280 Besprechungen

Georg Picht: Kants Religionsphilosophie. Mit einer Einfithrung von Enno
Rudolph. — Stuttgart: Klett-Cotta 1985. 638 S.

Mit dem vorliegenden Werk wird eine Studienausgabe von Pichts Vorle-
sungen und Schriften erdffnet, in der als weitere Einzeltitel geplant sind : Kunst und
Mythos, Aristoteles « Uber die Seele », Die Fundamente der griechischen Ontologie,
Platons Dialoge « Nomoi » und « Symposion », Glaube und Wissen, Nietzsche, Der
Begriff der Natur und seine Geschichte, Philosophie der Geschichte, Im Horizont der
Zeit I und I1. Der jetzt erschienene Band enthilt zwei Vorlesungen aus Pichts
Heidelberger Lehrtitigkeit aus dem Winter- und Sommersemester 1965/66.

Uber Pichts Kant-Interpretation kénnte man das Motto setzen, das Heid-
egger seinem Buch Kant und das Problem der Metaphysik in der Vorrede zur
2. Auflage vorangestellt hat, daf3 es sich um eine denkende Auseinandersetzung
eines Denkers mit einem anderen Denker handle, bei der es darum geht, durch
das Gesagte hindurch zum Ungesagten, aber eigentlich Relevanten vorzudrin-
gen. Die Eigenart und Eigenwilligkeit der Pichtschen Kant-Interpretation wird
man nur verstehen und wiirdigen kénnen, wenn man bedenkt, daB alles — die
subtilen und feinsinnigen Detailinterpretationen wie die Herausarbeitung gro-
Ber, iibergreifender Zusammenhinge wie auch deren Einbettung in die philo-
sophische Tradition seit der griechischen Antike — geleitet ist von dem primiren
Interesse, sich iiber die Rekonstruktion des kantischen Paradigmas von Philo-
sophie in ein Verhiltnis zum eigenen systematischen Denken zu setzen, mithin
Kants Philosophie nicht nur als historische Gestalt zu nehmen, sondern in der
historischen Ausgestaltung das Modell eines bestimmten systematischen Ansat-
zes und seiner Durchfithrung zu erblicken. Die Souverinitit, mit der Picht
Kants Gesamtsystem rekonstruiert, eignet sich besser als jede rein historisch-
doxographische oder analytisch-paraphrasierende Darstellung, Wesen und Spe-
zifikum Kantischer Gedanken- und Argumentationsginge herauszustellen.

Geleitet wird Picht von der — nicht neuen — Frage nach der Einheit der drei
Kritiken, die er — dies jedoch neu — in der Religionsphilosophie kulminieren
sieht. Entsprechend wird das Buch umrahmt von der Frage nach dem Sinn und
den Grenzen des Satzes: Gott ist. Obwohl dieser Satz als Resultat eines Exi-
stenzbeweises Gottes seit Kants rigoroser Erkenntniskritik suspendiert ist, hat
er seine fundamentale und tragende Rolle fiir die Vernunft nicht verloren.
Geindert hat sich nur seine Stellung zur erkennenden und wollenden Vernunft,
dergestalt, daB3 Gott als absolute Bedingung zwar héchster Vernunftbegriff und
Vernunftzweck ist, selbst aber nicht erkennbar und erreichbar, dennoch nicht
nichts, sondern Konstitutionsgrund der Vernunft und Bedingung ihrer Einheit
ist. Obwohl dadurch ein Dualismus von noumenaler und phinomenaler Welt
nicht entsteht, ist ein Dualismus von Gott und Vernunft unausweichlich,
insofern die letztere nur auf dem Grunde Gottes existiert, ohne ihren eigenen
Grund zu erkennen. Mit dieser Interpretation statuiert Picht — ihm selber
unbewuBt — Kant zum Vorldufer von Fichtes Spitphilosophie, der in Hegels
und Schellings Ansatz von einer Identitit von Absolutem und absoluter Ver-



Besprechungen 281

nunft eine Gegenposition gegeniibersteht, die sich ebenfalls auf Kant zuriick-
fithren lieBe, und zwar auf den Gedanken einer Selbstbestimmung der Ver-
nunft, die zugleich Selbstsetzung (Selbstaffektion) ist und damit den Status des
Absoluten erfiillt. Wihrend Kant in den Kapiteln « Von dem transzendentalen
Ideal» und « Von dem regulativen Gebrauch der Ideen der reinen Vernunft» in
der Kritik der reinen Vernunft beide Moglichkeiten als weder beweisbare noch
widerlegbare Hypothesen diskutiert, fiir die lediglich ein je verschiedenes Inter-
esse der Vernunft spricht, im einen Fall ein praktisches, im anderen ein theo-
retisches (vgl. hierzu G. Schneeberger, Kants Konzeption der Modalbegriffe, Basel
1952 und K. Gloy, Die Kantische Theorie der Naturwissenschaft, Berlin—-New York
1976, 92ft.), entscheidet sich Picht fiir die erste Alternative und gibt damit zu
erkennen, daB fir ihn praktische und religiése Motive ausschlaggebend sind
und seine Kant-Interpretation bestimmen. So erlangen fiir Picht z.B. auch der
kategorische Imperativ und die sittlichen Gesetze, die sich die autonome prak-
tische Vernunft gibt, erst dadurch Verbindlichkeit, daB sie als von Gott gege-
bene anerkannt werden. Moral konstituiert sich erst im Kontakt von Reli-
gion.

Abgesehen von dem Begriindungsdefizit, die einseitige Entscheidung fiir
die erste Alternative betreffend, verfolgt Picht die Intention, die Einheit der
Kantischen Transzendentalphilosophie nicht nur global zu behaupten, sondern
sukzessiv nachzuweisen anhand der Einzelvermégen der Vernunft und ihres
Zusammenhangs. In einem ersten Schritt zeigt er im Rahmen einer Interpre-
tation der transzendentalen Asthetik die Einheit der Anschauung speziell
anhand des Raumes auf. Dessen wesentliche Einigkeit besteht darin, «daf3 er
alles, was in ihm ist, zusammenbindet, also einigend ist, und da@3 alles, was in
ihm ist und sein Raumsein ausmacht, ein und dasselbe ist» (226).

Einheit ist auch das Charakteristikum der transzendentalen Apperzeption,
wiewohl diese nicht hinreichend durch die Kategorie der Einheit expliziert
werden kann, sowenig wie die iibrigen Kategorien der Méglichkeit, Notwen-
digkeit, Substanz usw. die Apperzeption zu erfassen vermégen. In einer genialen
Interpretation (457ff.), die ein Novum in der Kant-Deutung darstellt, zeigt
Picht, daB das Wesen der Apperzeption mittels der Kategorien nur durch deren
transkategorialen Gebrauch geklirt werden kann. Mit dieser These einer trans-
kategorialen Seinsbestimmung des Wesens der Apperzeption, die auf eine ver-
borgene transzendentale Ontologie in Kants Philosophie schlieBen 148t, wider-
spricht Picht aller sonstigen Kant-Interpretation einschlieBlich der von ihm
geschitzten Heideggers in Kants These diber das Sein (480).

Die Einheit der beiden isolierten Erkenntnisvermdgen, Sinnlichkeit und
Verstand, bestimmt Picht als Synthese, die ihrerseits ausgelegt wird durch
«Riickbeziehung dessen, was uns in der Form der Einheit der Anschauung
erscheint, auf die Einheit der reinen Apperzeption» (293). Diese These bleibt,
wie schon bei Kant, eine bloBe Behauptung, da die Art und Weise nicht
einsichtig wird, in der sich so heterogene Erkenntnisvermégen wie Anschau-
ung und Begriff aufeinanderbeziehen kénnen.

Die Verbindung von theoretischer und praktischer Vernunft, die beide
letztlich als zwei Seiten einer einzigen Vernunft erweist, wird iiberzeugend



282 Besprechungen

erklirt durch die Einsicht, daf die Spontaneitit des «Ich denke» im theoreti-
schen Bereich die Form dessen ist, was im praktischen als Freiheit auftritt (vgl.
487ft.). Beide sind urspriingliche Handlungen. Da sich das Verstindnis der
Spontaneitit des « Ich denke» nur auf dem Boden der Klirung des Freiheits-
begriffes der praktischen Vernunft voll erschlieBt, kommt Picht zu der These,
daB Freiheit die Bedingung der Méglichkeit der Vernunft sei (522).

Als letztes stellt sich die Frage nach der Einheit des Vernunftvermogens
insgesamt, das als Vermdgen zweckbestimmt auf ein Woraufhin angelegt ist.
Der letzte Zweck ist durch das transzendentale Ideal vom héchsten Gut oder
Gott fixiert, welcher aber nicht nur eine Idee (Vernunftbegriff) und damit ein
rein immanenter Zweck der Vernunft ist, sondern ein externer Existenzgrund
der Vernunft. Gott als absolute Einheit aller Bedingungen ist Triger der
Vernunfteinheit, wenngleich er nur in einem unendlichen Streben realisierbar
ist (vgl. 594). Denn sich selber bestimmen zu kénnen, bedeutet fiir die Vernunft
nicht auch schon, sich ihr Sein selber geben zu kénnen. Die Realisation bleibt
eine unendliche Aufgabe. So zeigt sich das Begreifen von Gottes Unbegreif-
lichkeit als wahrer Abgrund fiir die menschliche Vernunft.

Auf die Edition haben die Herausgeber, Enno Rudolph und Constanze
Eisenbart, duBerste Sorgfalt und Miihe gewandt: einerseits durch kursiv
gekennzeichnete Zusammenfassungen und Pline fiir die Fortsetzung, anderer-
seits durch Vor- und Nachwort und Anmerkungen. Etwas storend macht sich
nur die mangelnde Interpunktion vor «sondern» und die gelegentlich falsche
Zitation, z.B. bei dem Hegel-Zitat auf S. 329 und 330 bemerkbar. Im ganzen
aber ist das Werk inhaltlich und editorisch eine Meisterleistung und ein Mei-
lenstein auf dem Wege selbstindiger und produktiver Kant-Adaptation.

KAReEN GLoY



Besprechungen 283

Richard Friedli: Zwischen Himmel und Hélle - die Reinkarnation. Ein
religionswissenschaftliches Handbuch. — Freiburg /Schweiz: Universitits-
verlag, 1986. 122 S.

Dieses Buch ist religionswissenschaftlich in einem modernen Sinn. Reli-
gionswissenschaft ist hier als Hermeneutik, Verstindnis der Religionen in der
gegenwirtigen Weltstunde aufgefal3t: In ihr geht es nicht nur um die Darlegung
der religiésen Systeme, sondern um das gegenseitige Gesprich der Gliubigen
der verschiedenen Religionen. Dieses Gesprich ist eine Kommunikation, die
sich nicht in gegenseitiger Mitteilung und Kenntnisnahme religiéser Inhalte
erschopft. Es ist vielmehr Dialog, der die Ausgangsposition der Gesprichspart-
ner verindert und sie zu einer neuen Position fijhrt.

Dies ist der Dienst, den die Religionswissenschaft der Verstindigung der
Menschen und damit letztlich dem Frieden leistet. Solche Religionswissen-
schaft hat aber auch eine reflexive, klirende Funktion. Denn die Religionen
begegnen sich ja schon; viele Menschen machen sich Anleihen aus andern
Religionen. Das ist die geistige Situation der westlichen Gesellschaft, wie
gerade die steigende Zahl von Menschen zeigt, die in Europa und Amerika die
Reinkarnation als plausibel annehmen. In diesem «Religionsaustausch» wirkt
die religionsgeschichtliche Reflexion klirend. Sie bringt zu BewuBtsein, was
von der fremden Religion iibernommen wird.

Damit ist der Horizont dieses Buches abgesteckt. Was ist seine Methode ?
Zugang zum Verstindnis der Religionen ganz allgemein, zur Reinkarnation
oder zur Einmaligkeit menschlicher Existenz im besonderen gewinnen wir,
wenn wir Religion als Antwort auf Fragen, als Lésung von Problemen verste-
hen. M.a.W. hat Religion eine Funktion bei der Bewiltigung von Problemen,
welche Natur und Geschichte den Menschen stellen.

Die Methode wird in folgenden Schritten durchgefithrt: Im 1. Kapitel
situiert der Autor, Religions- und Missionswissenschaftler an der Universitit
Freiburg, die Reinkarnation im gesellschaftlichen aktuellen Kontext des west-
lichen Kulturkreises. Faszination geht von diesem Gedanken aus. Viele haben
ihn in mancherlei Weisen iibernommen. Welchen Anspruch stellt diese fakti-
sche Situation an uns?

Es ist zunichst der Anspruch des Gesprichs. Wir leben ja mit diesen Per-
sonen. Das Gesprich setzt Verstehen der andern Position voraus. Daher ent-
faltet Kap. 2 in kriftigen Strichen die Hauptgestalten der Reinkarnation in
den Religionen. Diese Entfaltung besteht aus vier Teilen: Reinkarnation im
biblisch-islamischen Bereich, wo sie vor allem in gnostischen Strémungen
anzutreffen ist, im Hinduismus, im Buddhismus und in afrikanischen Religio-
nen (hier in etwas anderem Sinn als Weiterleben der Ahnen). Diese Darstellung
macht den Hauptteil des Buches aus (35-94). Er besteht aus zahlreichen Quel-
lentexten, die graphisch herausgehoben und sorgfiltig diskutiert werden.
Kap. 3 untersucht dann die Funktion der Lehren von der Reinkarnation und
der Einmaligkeit der Existenz, denn diese Funktion verleiht ihnen ihre Plau-



284 Besprechungen

sibilitat. Ein SchluBkapitel interpretiert die Wiedergeburtslehre als Gewand
eines Ethos. Diese Interpretation ist in sieben Thesen gegliedert, die als SchluB3-
folgerungen des ganzen Werkes gelten kénnen.

Das Buch ist mit einem persénlichen Vor- und Nachwort ausgestattet.
Beide zeigen das existentielle Interesse des Verfassers an der Frage und machen
seine Studie zu einem indirekten Bekenntnis, das Achtung erheischt. Graphiken
und eine farbige Illustration tragen zu der vorziiglichen Prisentation des ganzen
Werkes bei. Die iibersichtliche und didaktisch kluge Darstellung legitimiert den
Untertitel: Religionswissenschaftliches Handbuch. Dazu paBt auch die sparsam
zitierte, aber grundlegende Literatur, die die einzelnen Abschnitte stiitzt. Das
Buch ist aus einem interdisziplindren Postgraduierten Seminar iiber Wiederge-
burt und ihre anthropologischen Voraussetzungen erwachsen. (Die Akten die-
ses Seminars sollen ebenfalls im Druck erscheinen.)

Dieses kleine Buch ist ein Modell in seiner Art. Dennoch wirft es fiir mich
eine Frage auf, die es nicht beantwortet. Auf religionswissenschaftlicher Ebene
geht es tatsichlich um das Verstindnis der Funktionen, die die Religion fiir
Individuen und Gesellschaften erfiillt. Eine theologische Perspektive ist aber
dadurch nicht ausgeschlossen. Welches ist diese spezifisch theologische Per-
spektive im Unterschied zur religionswissenschaftlichen? Auf gleiche Fragen
geben Religionen verschiedene sinnvolle Antworten, und gerade diese Ver-
schiedenheit wirft die Frage auf, welche von diesen Antworten am sinnvollsten
ist. Ist diese unvermeidliche Frage aber nicht die nach der mehr oder weniger
groflen Wahrheit der Religionen ? Der Autor empfindet jedoch diese Fragestel-
lung als Hemmnis fiir das gegenseitige Verstindnis. Im Grunde sieht er den
Dialog zwischen den Religionen als eine Uberwindung der partikuliren
Systeme der geschichtlich gewachsenen Religionen dank einem Verstindnis,
das ihre Anliegen ernst nimmt und gleichzeitig die Relativitit ihrer Antworten
hervorhebt. Sind die Religionen aber damit ganz ernst genommen, sie, die ihre
Antworten absolut verstehen? In einem Wort: das Werk ist als religionswis-
senschaftliche Untersuchung ein vortreffliches kleines Handbuch, fiir das ich
noch eine kleine epistemologische Beigabe iiber die Berechtigung beider Per-
spektiven, der religionswissenschaftlichen und der theologischen, gewiinscht
hitte.

ADRIAN SCHENKER OP



Besprechungen 285

P. Rosario Scognamiglio: Inni di Romano il Melode. — Bari: Centro Studi
Nicolaiani, 1985. 79 p. (Studi e testi 1).

Dieser kleine, grafisch sorgfiltig und schén gestaltete Band enthilt zwei
liturgische Hymnen zu Ehren des heiligen Nikolaus von Myra, dessen sterbliche
Uberreste in Bari verehrt werden. Die dortige Kirche San Nicola ist den
Dominikanern anvertraut, die gleich daneben in ithrem Kloster eine theologi-
sche Hochschule fiihren, deren Schwerpunkt die theologische Okumene mit der
Orthodoxie ist. Sie publiziert die wissenschaftliche theologische Zeitschrift
Nikolaus und andere Veréffentlichungen in Form von Bulletins und Biichern.
Sie pflegt lebendige Kontakte mit Vertretern der orthodoxen Theologie und
veranstaltet Tagungen zu Themen der Patristik und Okumene. Neben diesem
Hauptinteresse wird auch die Geschichte der Verehrung des heiligen Nikolaus
von Myra erforscht. Gerardo Cigffari, der dem vorliegenden Band ein Vorwort
vorausgeschickt hat, hat auf diesem Gebiet der Nikolausforschung wichtige
historische Untersuchungen verfa3t. Das Buch, das zur Rezension vorliegt, ist
der erste Band einer neuen Reihe, die die Verehrung des heiligen Nikolaus im
Laufe der Geschichte durch die Veroffentlichung bedeutender Quellentexte
und Forschungen dokumentieren soll.

Die beiden Hymnen gehéren der poetischen Gattung des Kontakions an.
Diese Gattung ist in der byzantinischen Liturgie zu Hause, entwickelte sich aus
der Prosa-Homilie und erreichte ihre formale Vollendung mit dem heiligen
Romanos dem Meloden, der aus Syrien gebiirtig, in Konstantinopel gewirkt hat. Er
ist noch im 5. Jh. geboren und hat seine Dichtungen in der ersten Hilfte des
6. Jh.s geschaffen.

Scognamiglio erdffnet sein Werk mit einer Einleitung, die die Gattung des
Kontakions definiert und die Frage der Echtheit der beiden Hymnen zu Ehren
des heiligen Nikolaus aufwirft. Bei diesen Priliminarfragen wie beim Text der
Hymnen selbst stiitzt sich der Verfasser auf die maBgeblichen kritischen Aus-
gaben und Studien, die in Westeuropa und in Griechenland erschienen. Beson-
ders die Beniitzung griechischer Monographien ist wertvoll, weil sie dem
durchschnittlichen westeuropiischen Gebildeten nicht ohne weiteres zuging-
lich sind.

Ein Kontakion besteht aus einem Prooemium und aus einer freien Anzahl
gleichgebauter Strophen. Prooemium und Strophen schlieBen mit einem
Refrain. Der Ton des ganzen Gedichts ist derselbe, aber die Melodie ist im
Prooemium anders als in den Strophen. Ferner sind die Kontakien akrostichisch
gebaut, d.h. die ersten Buchstaben jeder Strophe ergeben den Titel und den
Verfassernamen des Dichters des Liedes.

Viele Kontakien wurden dem beriihmtesten Dichter, Romanos dem Melo-
den, unterschoben. Das ist der Fall fiir diese beiden hier veroffentlichten Hym-
nen. Fine Untersuchung der in ihnen vorausgesetzten hagiographischen Quel-
len und stilistische Analysen machen eine Entstehungszeit in der zweiten Hilfte
des 9. Jh.s wahrscheinlich. Eine dieser Quellen der Nikolaus-Hagiographie ist



286 Besprechungen

eine Homilie des Bischofs Andreas von Kreta (660-740). Sie wird in diesem
Buch im Anhang zum ersten Mal in italienischer Ubersetzung geboten (69-78).
Sie ist ein Enkomion, eine Lobpredigt auf den Heiligen, wie sie fiir Andreas von
Kreta und die spiteren Kontakien typisch ist. Die beiden unechten, Romanos
unterschobenen Hymnen, die Scognamiglio verdffentlicht und ins Italienische
iibersetzt, haben teil an diesem lobpreisenden Stil der Enkomien.

Der Text der beiden Hymnen wird links auf Griechisch, rechts in ganz
wortlicher italienischer Ubertragung dargeboten. Er ist ausgiebig annotiert.
Jedem Hymnus ist auch eine eigene Einfiihrung vorangestellt (13-19, 49-51),
die versucht, den Autor, die Zeit und die Quellen des Hymnus zu identifizie-
ren.

Bei der ersten Lektiire wirken die Hymnen mit ihrem preisenden Stil leicht
ermiidend. Sie gehéren in den liturgischen Rahmen, fiir den sie geschaffen
wurden. Aber bei niherer Betrachtung entfalten sie als Grundthema die im
Glauben erfahrene enge Gemeinschaft zwischen der himmlischen Welt Gottes
mit seinen Heiligen und Engeln und der notgeplagten irdischen Welt.

Scognamiglio hat diese drei byzantinischen Zeugnisse der Verehrung des
heiligen Nikolaus dem heutigen Leser in vorbildlich sachlicher, objektiver
Weise erschlossen. Seine Ubertragung ist prizise und klar. Die beigefiigten
Erliuterungen sind informativ. (S. 27, Anm. 20 sollte es heillen: «Es 24, 12—
27» statt «... 25, ...»). Dieser erste Band verspricht fiir die ganze Reihe weitere
wertvolle Beitrige von wissenschaftlichem Niveau zur Kenntnis des heiligen
Nikolaus und seiner Verehrung.

ADRIAN ScHENKER OP

Albert der Grol3e
und die deutsche Dominikanerschule

Philosophische Perspektiven

Herausgegeben von Ruedi Imbach und Christoph Fliieler.
272 8. Fr. 30.—.

Separatdruck aus:
«Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie» 32 (1985)

UNIVERSITATSVERLAG 1700 FREIBURG SCHWEIZ



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

