Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Neue Perspektiven fur die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie
Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RueDpI IMBACH

Neue Perspektiven fiir die Erforschung
der mittelalterlichen Philosophie

Diskussion einer Veriffentlichung von: L.-M. De Rijk: La philosophie au
Moyen Age. - Leiden: E.J. Brill 1985, 244 S.

Wenn ein Philosophiehistoriker, der sich internationaler Berithmtheit
erfreut, ein Buch veroffentlicht, das den vielversprechenden Titel trigt «La
Philosophie au Moyen Age », dann greift der Liebhaber mittelalterlichen Den-
kens mit wachem Interesse danach. Im Falle des zu besprechenden Buches von
L.M. De Rijk wird er nicht enttduscht sein. Zwar handelt es sich nicht um ein
Handbuch der Philosophiegeschichte im landldufigen Sinne, das den Anspruch
erhebt, das Ganze der mittelalterlichen Philosophie in mehr oder weniger
strenger chronologischer Abfolge darzustellen, sondern eher um ausgewihlte
Kapitel, die aus verschiedenen Perspektiven des Verf.s Konzeption des behan-
delten Gegenstandes vergegenwirtigen sollen. Allerdings sind diese Streiflich-
ter — vor allem in methodologischer Hinsicht — grundlegend und neuartig, so daf3
der 7ite/ des Buches zu Recht gewihlt wurde. Paradoxerweise gilt dies gerade
deshalb, weil der Verf. den Leser in eindringlicher und iiberzeugender Weise
dariiber belehrt, daBB es dze Philosophie des Mittelalters gar nicht gibt. Jede
Darstellung der Philosophiegeschichte beruht auf Vorurteilen, welche die Aus-
wahl und die Sichtweise des Verfassers bestimmen. Der Verf. verbirgt die
seinen keineswegs, vielmehr betont er mehrmals eindringlich die Standpunkt-
bezogenheit geschichtlicher Forschung iiberhaupt.

Die neun Kapitel des zu rezensierenden Buches kénnen ohne Schwierigkeit
in zwei Teile gegliedert werden. Im erszen Teil legt der Verf. die Ergebnisse
seiner langjahrigen Beschiftigung mit der Philosophiehistorie des Mittelalters
vor, indem er zum einen den wissenschaftstheoretischen Status der Philoso-
phiegeschichte erértert (Kap. 1-3) und zum anderen versucht, einen bedeutsa-
men Aspekt der mittelalterlichen Philosophie, die scholastische Methode, zu
kliren (Kap. 4). Im zweiten Teil (Kap. 5-9) wendet sich der Verf. einigen
ausgewihlten, inhaltlichen Fragen der mittelalterlichen Philosophie zu.



244  Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

1. Status und Gegenstand der Philosophichistorie
des Mittelalters

1.1 Eine erste Reihe von Problemen, welche besprochen werden, betrifft
die Frage der Abgrenzung der mittelalterlichen Philosophie, genauer: Kann die
Philosophie des Mittelalters idealtypisch bestimmt werden ? Der Verf. kritisiert
eingehend vier geliufige Vorstellungen einer solchen Determination, welche
stets mehr oder weniger explizit auf die Idee eines Wesens des mittelalterlichen
Denkens rekurrieren. Wer wie E. Gilson und J. Pieper die Harmonisierung von
Glauben und Wissen als typisch erachtet, gerit in groBe Schwierigkeiten, da das
Kriterium seine Funktion gar nicht erfiillen kann, es sei denn, man zeige, Siger,
Scotus und Ockham hitten eine solche Konkordanz angestrebt (cf. 15-17)!
Nicht weniger problematisch ist der Ausdruck «christliche Philosophie»
(E. Gilson, J. Maritain), denn, sofern man iiberhaupt die Méglichkeit einer
christlichen Philosophie anerkennt, ist diese Weise des Philosophierens nicht
typisch fiir das Mittelalter: un terme qui est également valable, pour d’autres épo-
ques... n'a aucune valeur typologique (20). Auch die Bezeichnung Scholastik ist
hinfillig. Nach dem Verf. besitzt dieser Begriff nur eine methodische Bedeu-
tung; er meint nimlich «jegliche wissenschaftliche Titigkeit..., die ganz
bestimmte methodische Regeln befolgt» (20). Einer kritischen Priifung hilt
auch der Versuch von D. Knowles (The Evolution of Medieval Thought,
London 71978), die Eigenart des mittelalterlichen Denkens in drei spezifischen
Ziigen zu erblicken (Bezug zur Religion, Abhingigkeit von der Antike, scho-
lastische Methode), nicht stand. Jedes Unternehmen, das mittelalterliche Den-
ken idealtypisch zu bestimmen, muB3 deshalb scheitern. Von mittelalterlicher
Philosophie kann man ausschlieBlich im Sinne einer Arbeitsteilung sprechen,
welche sich eingebiirgert hat. Ebenso wie das Adjektiv «mittelalterlich» ist
dieser Titel inhaltlich neutral zu deuten und besitzt eine exklusiv chronologi-
sche Bedeutung, die sich auf Personen, Texte und Ereignisse bezieht, welche
zwischen 500 und 1500 situiert werden kénnen (cf. 23-24).

Die Probleme hinsichtlich des Gegenstandes der untersuchten Disziplin
sind damit aber keineswegs bereinigt, vielmehr bleibt zu zeigen, dal3 jegliche
objektiv begriindete Periodisierung (périodisation intrinséque) unmoéglich und
absurd ist (z.B. 26), da eine solche Einteilung notwendigerweise eine objektive
Gegebenheit der Vergangenheit voraussetzt. Diese Voraussetzung der be-
kimpften Position in all ihren Schattierungen fiihrt zur eigentlichen Craux aller
Theorie der Geschichte, welche natiirlich in einer philosophiegeschichtlichen
Betrachtung eingeschlossen ist. Was ist eine historische Tatsache (bistorical fact,
fait historique) 2 Der Verf. setzt in diesem Kontext zu einer ebenso subtilen wie
fundamentalen Analyse an, in deren Verlauf er vor allem den Unterschied
zwischen Ereignis (événement) und Tatsache (fait) genau untersucht. Die Kritik
verschiedener Auffassungen fiihrt zum Ergebnis, da3 es nicht nur angebracht
ist, verschiedene Arten physischer und mentaler Entititen zu unterscheiden,
sondern auch, daB3 das Ereignis sowohl als physische als auch als mentale Entitit



Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 245

einzustufen ist. Die « Tatsache » dagegen ist in jedem Falle als mentale Entitit zu
verstehen, und zwar als jene Art von Entititen, welche am meisten von der
Substanz in ihrer ontischen Soliditit entfernt ist. Deshalb ergibt sich aufgrund
der durch semantische Analysen gestiitzten Erdrterungen folgendes Fazit: 7/ est
impossible d’étre plus mental et d’étre plus éloigné du physique que ¢’est le cas avec <fait>
(46). Weil daraus folgt, daB3 die propositionale Struktur fiir die Tatsache kon-
stitutiv ist (49), erhellt, dal man nicht linger von «objektiven Tatsachen»
sprechen kann (53). Die Aistoire-réalité ist deswegen ein Grenzbegriff, auf den
man zwar nicht verzichten kann, der aber fiir den Historiker nicht brauchbar ist.
Er arbeitet nur mit der Geschichte als erkannter, d.h. als immer schon inter-
pretierter (54). Da der Verf. allerdings sowohl eine Ontologisierung der
Geschichte wie eine idealistische Konstruktion vermeiden will (56), stellt sich
die Frage, wann eine deskriptive Aussage (Tatsache) als wahr anerkannt werden
kann (56). In diesem Zusammenhang kénnen die erweiterte Paradigmatheorie
von Th.S. Kuhn und M. Foucaults Begriff der epszeme weiterhelfen: Das Para-
digma strukturiert die total unbestimmte Wirklichkeit zum Ereignis und zur
Tatsache (57) und erméglicht zugleich, daB eine Tatsache als wahr anerkannt
werden kann: /e paradigme est ce qui est constitutif pour toute expérience de la réalité
(64). Der kritische Historiker muf3 sich also bewuBt sein, da3 nicht nur seine
eigene Sicht der Geschichte, sondern auch seine Quellen paradigmatisch vor-
bestimmt sind. Nur auf diese Weise wird es ihm gelingen, ein objektivistisch-
ontologisches — naives — Vorverstindnis der Geschichte zu vermeiden (64).

Diese ausfiihrliche Rechenschaft iiber die T4tigkeit des Philosophiehisto-
rikers zeitigt direkte Konsequenzen fiir die Historiographie der mittelalterli-
chen Philosophie, namentlich was die Einteilung derselben betrifft. Da eine
idealtypische Bestimmung des mittelalterlichen Denkens unmoéglich ist, 6ffnet
sich der Blick fiir die Bewegtheit und Vielfalt des Denkens. Will man versu-
chen, die Entwicklung — im Rahmen der verbleibenden Méglichkeiten — zu
periodisieren, dann miissen nach De Rijk zwei Arten von Impulsen unterschie-
den werden, welche zusammen eine Abgrenzung gewisser Etappen ermogli-
chen. Das erste Motiv ist soziologisch, das zweite dagegen autonom wissen-
schaftlich. Wihrend »or dem Jahre 1000 der auBenwissenschaftliche Impuls zor
allem ausschlaggebend war (77), ist im XI. und XII. Jahrhundert eine spezifi-
sche wissenschaftliche Erneuerung feststellbar. Darauf folgt die Periode der
Universititen (80). Diese Dreiteilung, die sich wertende Urteile versagt, liefert
nach De Rijk ein Arbeitsschema sowie ein didaktisches Hilfsmittel (80), welche
die Nachteile einer typologischen Bestimmung umgeht und deshalb den Weg
freimacht fiir eine unvoreingenommene Begegnung mit der Verschiedenheit
der mittelalterlichen Ansitze.

1.2 Die leider allzu knappe Zusammenfassung der eindringlichen Erorte-
rungen zum wissenschaftlichen Status philosophiehistorischer Forschung kén-
nen nur unzureichend Rechenschaft geben von der Bedeutung, die diesen
Ausfithrungen zukommt. Es wire gewil3 iibertrieben, wollte man behaupten, sie
behében das eindeutig bestehende methodische Defizit der Philosophiehistorie
des Mittelalters endgiiltig, aber sie beférdern diese Reflexion in ganz entschei-
dender Weise. Die Thesen von De Rijk werden sicher auf Widerspruch stoB3en,



246 Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

aber ich bin iiberzeugt, daB sie eine fruchtbare Diskussion anregen kénnen.
Nach meiner Einschitzung sind sie vor allem als gelehrtes und tiberzeugendes
Plidoyer fiir ein offenes Verstindnis des mittelalterlichen Denkens zu lesen.
Wenn ich in diesem Zusammenhang den Begriff <Offenheit> verwende, ver-
stehe ich ihn im folgenden Sinne: De Rijk ist darum bemiiht, eine naiv objek-
tivistische Sicht der Geschichte zu widerlegen. Diesem Vorhaben dient die
ausfiihrliche Erérterung von bistorical fact. Zugleich aber gilt es, eine inhaltlich
vorbelastete Perspektive des Mittelalters, wie sie durch die neuscholastische
Engfiihrung zustande kam, zu iiberwinden. Der Nachweis, eine idealtypische
Charakterisierung des mittelalterlichen Denkens sei unméglich, verfolgt dieses
Ziel. Diese offene Sichtweise, welche sowohl das Fortschritts- wie auch das
Dekadenzmodell kritisieren mul3, ermdéglicht es, einen Denker des XII. Jahr-
hunderts wie Abilard oder einen Philosophen des XIV. Jahrhunderts wie
Ockham in seiner Besonderheit zu wiirdigen, ohne dal3 er immer schon als
bloBe Vorstufe oder als bedauerliche Zerfallserscheinung angesehen werden
mulB.

Das Vorhaben von De Rijk, solche historiographische Offenheit zu begriin-
den, ist wegweisend. Eine Frage allerdings, deren Bedeutung ich hervorheben
méchte, wird dabei ausgeblendet: Es ist jene nach der Funktion der philoso-
phiehistorischen Titigkeit. Zwar wird der Philosophiehistoriker dariiber be-
lehrt, was er tut. Es werden zahlreiche Miflverstindnisse seines Tuns ausge-
rdumt, aber es bleibt offen, warum er es unternimmt, philosophiehistorische
Studien zu treiben. Ich meine, da3 gerade Kuhns Begriff des Paradigmas, auf
den sich De Rijk bezieht, darauf hinweisen kénnte, worin eine der Aufgaben der
Philosophiegeschichte bestehen kénnte, nimlich im Nachweis der eigenen
paradigmatischen Befangenheit des Betrachters. Wenn es richtig ist, dal3 sowohl
der Historiker wie auch seine Quelle paradigmatisch vorbestimmt sind, dann
kann aus der Konfrontation der beiden Ansitze eine produktive «Stérung»
entstehen, die eine ganz spezifische kritische Funktion im Denken der Gegen-
wart erfiillen kann. In seinen letzten Schriften hat Michel Foucault die Aufgabe
der Philosophiehistorie in diese Richtung gedeutet, wenn er z.B. sagt: gue
vaudrait lacharnement du savoir s'il ne devait assurer que l'acquisition des connais-
sances, et non pas, d’une certaine fagon et autant que faire se peut, I’égarement de celus
qui connait ? (L’usage des plaisirs, Paris 1984, 14). Oder wenn er fortfihrt: mais
qu’est-ce donc que la philosophie aujourd’hui... si elle n’est pas le travail critique de la
pensée sur elle-méme ? et si elle ne consiste pas, au lien de légitimer ce qu’on sait déja, a
entreprendre de savoir comment et jusqu’on il serait possible de penser autrement?
(p. 14-15). Die programmatischen Aussagen Foucaults bediirften gewil3 einer
umsichtigen Interpretation. Sie seien hier im Sinne einer weiterfithrenden
Andeutung zitiert, nicht zuletzt um die Dringlichkeit der angesprochenen The-
matik zu bestitigen.



Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 247

2. Philosophie und scholastische Methode
im Mittelalter

2.1 Die Streitfrage, ob im Mittelalter iiberhaupt eine Philosophie existiert
habe, kann nach De Rijk ohne allzu groBe Schwierigkeiten beantwortet werden.
Es gab in dieser Epoche Schriften, die diesen Namen in Anspruch nahmen, und
Fachleute, die sich selbst als Philosophen bezeichneten (cf. 65-68). Wer also
wissen will, was mittelalterliche Philosophie war, muf} die Texte befragen und
darf nicht fraglos moderne und zeitgendssische Kriterien anwenden. Zwar steht
das mittelalterliche Denken in der Nachfolge der antiken Philosophie, aber es
entwickelt seine Eigendynamik, die nicht zuletzt durch die Konfrontation zwi-
schen christlichem Glauben und rationalem Diskurs wesentlich geférdert wur-
de. Der EinfluB3 des Christentums hat nicht nur eine « radikale Verinderung des
philosophischen Horizontes» (71) bewirkt, sondern zu entscheidenden Neue-
rungen gefithrt. Wie ein interessanter Text von Aureoli (zit. 72) bestitigt, gab
der Glaube Anlaf3 zu neuen Beweisfithrungen und Gedanken, von denen die
vorchristlichen Denker nichts wuBlten und wissen konnten.

Obschon also der Begriff der Philosophie im Mittelalter vieldeutig war und
in seiner Verschiedenheit anerkannt werden sollte, kann nicht geleugnet wer-
den, daB die scholastische Methode einen wichtigen Platz einnahm. Sie ist nach
den Worten des Verf.s der Rahmen, in dem sich das Denken des Mittelalters
entfalten konnte (82). De Rijk widmet diesem Thema ein eigenes Kapitel, das
eine nihere Betrachtung verdient (82-105).

Keines der bisherigen Deutungsmuster der scholastischen Methode ist
befriedigend, da alle namhaften Autoren, die sich dazu geduBert haben (vor
allem M. Grabmann, aber auch M. de Wulf und B. Geyer), Methode und Inhalt
miteinander vermengt haben (84). De Rijk anerkennt nur den methodischen
Aspekt der scholastischen Methode. Sie ist durch den Gebrauch eines konstanten
Systems von Begriffen, Unterscheidungen, Definitionen, Satzanalysen, Argumentations-
und Disputationstechniken gekennzeichnet (cf. 85) und wurde erstmals auf der
Grundlage gewisser boethianischer Elemente von Abilard (in seinem Prolog zu
Sic et non) konsequent angewendet (96). Fiir das Verstindnis und die Entstehung
dieser Methode ist der Begriff der auctoritas grundlegend (88). Aus diesem
Grunde legt der Verf. 90-96 eine Zusammenstellung der Autorititstexte in den
verschiedenen Wissensbereichen vor. Der eigentliche Kern des genannten
Vorgehens ist, wie schon der Prolog von Sic ef non zeigt, die semantische Analyse
(97-98), ein Vorgehen, welches glaubt, durch die Klirung der Bedeutung
sprachlicher Ausdriicke, philosophische Probleme l6sen zu kénnen. Vor allem
im Bereich der Semantik hat die mittelalterliche Logik innoviert und die ari-
stotelische Logik iiberholt (98). Allerdings umfaf3t die scholastische Methode
auch ein pddagogisch-didaktisches Moment, das mit dem Lehrbetrieb der mittel-
alterlichen Universititen zusammenhingt (vor allem die guaestio; 99-103).

2.2 De Rijks Deutung der scholastischen Methode iiberzeugt ; seine Kritik
an den Vorgingern trifft zweifelsohne ins Schwarze : Der methodische Aspekt



248 Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

wurde zum Nachteil des inhaltlichen allzusehr vernachlissigt. Der Primat der
semantischen Analyse ist unbestreitbar, wenn auch in diesem Punkt vielleicht eine
Gewichtsverlagerung vom XII. bis zum XIII. Jahrhundert festzustellen ist. Die
wichtigen Aussagen iiber die Rolle der auctoritas fithren mich zu einer weiter-
fiihrenden Bemerkung, Ohne einen neuen Versuch einer idealtypischen Cha-
rakterisierung der mittelalterlichen Philosophie versuchen zu wollen, bin ich
trotzdem beeindruckt vom Gewicht, das im Mittelalter der 7ex# besitzt. Wis-
sensaneignung, Wissensvermittlung vollzieht sich vornehmlich als Interpreta-
tion von Texten. Das gilt nicht nur fiir die Theologie, sondern auch fiir die
Philosophie, so dal3 man die Formulierung wagen konnte, das Philosophieren
vollziebe sich in erster Linie im Kommentieren von Texten, wobei dieser Kommentar
wiederum ganz bestimmten Auslegungsregeln folgt. Dieser Sachverhalt mag
auch die iiberragende Funktion der Buchmetapher im Mittelalter erkliren.
Allerdings muB3 man sich auch hier vor einer verallgemeinernden Formulierung
hiiten, gibt es doch eindeutige Zeugen fiir ein gegenliufiges Verstindnis der
Philosophie, man denke an Bacon, Lull, Petrarca und Cusanus.

Die iiberragende Rolle des Textes liefert auch einen Hinweis zur Losung
einer Frage, die De Rijk zwar aufwirft, aber nicht abschlieBend beantwortet:
Warum hat sich die scholastische Methode im Mittelalter in der bekannten
Weise entwickeln kénnen (vgl. 86)? Ich vermute, da3 eine Antwort mit der
erwihnten Funktion von Texten — der Text als verbindlicher Zeuge der Wahr-
heit — zusammenhingt. Der Konflikt der Interpretationen und Texte, das
Zugleich ihrer Autoritit und ihres Gegensatzes und das Postulat ezzer Wahrheit
forderte zur Zeit Abilards ein Vorgehen, das einen Weg freilegt zur Uberwin-
dung der Gegensitze. Es ist in diesem Zusammenhang gewil3 nicht belanglos,
daB3, wie der Verf. erinnert (96), die scholastische Methode in ihren Ansitzen im
Bereich des Kirchenrechts entwickelt wurde, d.h. anhand von Texten, die einen
verpflichtenden und verbindlichen Status besitzen. Zweifelsohne ist die scho-
lastische Methode nicht das kennzeichnende Merkmal der mittelalterlichen
Philosophie, zweifellos ist die Mezhode das entscheidende Moment, zweifellos
gibt es auch nach dem Mittelalter scholastisches Denken, aber die Entstehung
und Entfaltung dieses Denkens im Mittelalter ist dennoch an prizise bistorische
Bedingungen gekniipft. Diese prizisen historischen Bedingungen sind aber
sicher auch dafiir verantwortlich, dal3 die scholastische Methode zu verschie-
denen Zeiten verschiedene Aufgaben erfiillte. Der Gegensatz zwischen XII.
und XIII. Jahrhundert liefert dafiir ein aufschluBreiches Beispiel. Wihrend
Abilard die sog. scholastische Methode dazu gebrauchte, gegensitzliche Aus-
sagen der christlichen Tradition aufzuheben (eine concordantia discordantium),
steht ein Denker des XIII. Jahrhunderts vor ganz anderen Schwierigkeiten. Die
Aristotelesrezeption schafft eine neue Ausgangslage und gefihrdet die Einheit
der christlichen Weltsicht. Wer versuchen wollte, die Konkordanz — und die
Einheit der Wahrheit — aufrechtzuerhalten, mul3te wie Thomas mit Hilfe des
scholastischen Instrumentariums den Nachweis erbringen, daB3 sich die philo-
sophische und die theologische Tradition nicht widersprechen kénnen. Das
Bekanntwerden des aristotelischen Textmaterials eréffnete aber zugleich einen
anderen Weg: Man konnte sich damit begniigen, die Texte des Philosophen zu



Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 249

deuten, ohne auf die Ubereinstimmung mit der Wahrheit des Glaubens Riick-
sicht zu nehmen. Auch eine solche exklusive Aristotelesexegese, wie sie z.B. von
Siger versucht wurde, bediente sich der scholastischen Methode, aber gelangte
zu Resultaten, welche die Einheit der christlichen Weltsicht bedroben konnte.
Auch das Beispiel der scholastischen Methode bestitigt also die Vielfalt des
mittelalterlichen Denkens.

3. Die Metaphysik des Aquinaten

3.1 Nach einer kritischen Diskussion der Argumente fiir die Existenz
Gottes, vor allem bei Anselm, Thomas und Ockham, widmet De Rijk zwei
Kapitel der Metaphysik des Thomas von Aquin (142-182). Die geliufige
Hochschitzung des Aquinaten, der als Vollender der mittelalterlichen Philo-
sophie gepriesen wird, ist in erster Linie der Ausdruck einer Werthierarchie des
Interpreten, fiir den Ordnung und Harmonie, MaBl und Mitte ein Ideal dar-
stellen (cf. 143-145). Der Verf. teilt diese Auffassung nicht.

Das Metaphysikverstindnis des Aquinaten, wie es vor allem im Prosmium
zum Metaphysikkommentar zum Ausdruck kommt (149-152), steht in der
Tradition und ist nicht originell (152). Die Originalitit des Thomas zeigt sich
erst, wenn er die aristotelischen Denkmuster verlif3t, beispielsweise in der
Auslegung der berithmten Stelle aus dem Peribermeneias, wo Aristoteles sagt, das
«ist» bedeute nichts (16b23). In seinem Kommentar (I, lect. 5, nn. 71-73)
trennt sich Thomas vom Stagiriten, wenn er sagt: esz simpliciter dictum significat in
actu esse (vgl. dazu 153—-155). Die Transformation des Seinsverstindnisses ist vor
allem dem neuplatonischen Einflul3 zuzuschreiben, von dem Thomas den
Gedanken eines zpsumz esse ibernommen hat (157-159). Der Verf. teilt hin-
sichtlich dieses Punktes die Thesen von K. Kremer (Die neuplatonische Seins-
philosophie und ihre Wirkung auf Thomas von Aquin, Leiden 1966). Aller-
dings hat Thomas den Neuplatonismus — vor allem den Areopagiten — in
zweifacher Hinsicht korrigiert, indem er das Sein selbst mit dem hé6chsten
Prinzip identifiziert und den Ideen-Formen keine von Gott unabhingige Exi-
stenz zuschreibt (161). Obschon bereits Porphyr in seinem Parmenideskommentar
Gott und das Sein identifiziert hat, glaubt De Rijk, Thomas habe diese Korrektur
aufgrund seines christlichen Gottesverstindnisses (conception chrétienne de
Dieu) vollzogen, wiewohl diese Ineinssetzung nicht als typisch christlich
bezeichnet werden kann (163).

Beziiglich des Thomistischen Gottesverstindnisses diskutiert der Verf. die
gegensitzlichen Positionen von Gilson und Kremer, von denen der erste die
Identitit von Sein und Wesen in Gott im Sinne der Existenz, der zweite im
Sinne der Vollkommenbheit auslegt. Obleich Thomas’ Ansatz ambivalent ist,
zeigt die Zuriickweisung des anselmianischen Argumentes, daf3 es sich letztlich
doch um eine Metaphysik der Existenz handelt (168). Zu einem #hnlichen
Ergebnis fiihrt auch die Diskussion der Zusammensetzung von Sein und Wesen
in den endlichen Seienden: Thomas hat den leeren Seinsbegriff des Aristoteles
mittels der neuplatonischen Formenmetaphysik angereichert, ohne allerdings



250 Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

die aristotelische Existenzdeutung ganz aufzugeben (173). Das Verhiltnis von
neuplatonischen und aristotelischen Elementen ist deshalb sehr komplex, wie
auch die Analyse des ontologischen und noetischen Primates des Seins (174—
177) deutlich macht. DaB der Versuch einer Synthese der beiden Traditionen
allerdings letztlich zum Scheitern verurteilt ist, 148t sich nach De Rijk anhand
der Analogie nachweisen (182). Diese Lehre ist ebenso inkonsistent, wie die
thomistische Losung des Universalien- und des Individuationsproblems (177-
180). Wihrend das erste Problem fiir Thomas eigentlich gar nicht existiert, weil
«der Parallelismus von Sein und Denken » alles erklirt (178), liefert die Theorie
der Materie als Individuationsprinzip keine brauchbare Antwort auf die behan-
delte Frage.

3.2 Die Grundrichtung von De Rijks Thomasdeutung im Sinne einer nich#
gelungenen Synthese von neuplatonischem und aristotelischem Gedankengut
widerspricht der landldufigen und weitverbreiteten Tendenz, Thomas als Den-
ker der gegliickten Harmonie zu rithmen. Sie ist deshalb anregend und diskus-
sionswiirdig, weil sie die Spannungen, die zweifelsohne im Denken des Thomas
bestehen, nicht glittet, sondern offenlegt. In dhnlicher Weise hat neuerdings,
obwohl aus ganz anderer Perspektive, W. Kithn versucht nachzuweisen, daf3
sich die Philosophie des Thomas «in der Analyse gewisser Grundtheoreme als
uneinheitlich und nicht harmonisierbar erweist » (Das Prinzipienproblem in der
Philosophie des Thomas von Aquin, Amsterdam 1982, S. XXVT). Was De Rijk
von den Verehrern des Thomas sagt (on loue saint Thomas... du point de vue du
propre systeéme de valeur, 144), gilt auch von den Kritikern. Lob und Kritik sind
standpunktbezogen. Eine kritische Auseinandersetzung mit Thomas aus philo-
sophischer Sicht steht in vielen Punkten noch aus. Trotzdem scheint mir, der
Verf. werde Thomas nicht ganz gerecht. Es ist im Rahmen dieser Besprechung
nicht méglich, alle Einzelheiten zu diskutieren. Ich muf3 mich auf einige Mar-
ginalien beschrinken. Wenn ich den Verf. richtig verstehe, erblickt er in der
nicht ganz gelungenen Synthese des neuplatonischen mit dem aristotelischen
Seinsverstindnis die Eigenart der Thomasischen Metaphysik (vgl. vor allem
161, 173, aber auch 178, 182). Ich befiirchte, dal3 diese Interpretation zu stark
durch die Kontroverse zwischen Kremer und Gilson vorbelastet ist. Beide zu
Rate gezogenen Autoren bedienen sich einseitiger Deutungsmuster. Ich hitte
einer durch Gilson und Kremer gefilterten Diskussion eine kritische Analyse
zentraler Texte vorgezogen (wie z.B. 152-156), zumal in dieser Diskussion
Ausdriicke wie « neuplatonisch», «aristotelisch» verwendet werden. Der histo-
risch prizise Sinn dieser Qualifikative ist meines Erachtens aber durchaus nicht
klar.

4. Suppositio naturalis

4.1 Die Vorbehalte, welche hinsichtlich der Thomasdeutung anzumelden
waren, gelten in keiner Weise fiir die letzten beiden Kapitel des Buches, von
denen das erste der suppositio naturalis gewidmet ist. Mit groBer Sorgfalt und
ebenso groBer Originalitit stellt der Verf. einige Besonderheiten der mittelal-



Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 251

terlichen Sprachphilosophie vor. Dieses Kapitel verbindet in beachtlicher
Weise die historische mit der philosophischen Betrachtung. Die Thematik der
suppositio naturalis wurde von den Logikern des XIII. Jahrhunderts als zusitz-
liche Form der Supposition eingefiihrt (vor allem Petrus Hispanus, 185-188,
aber auch Wilhelm von Sherwood, 188-190). Von den spitmittelalterlichen
Logikern wurde diese Art der Supposition allerdings wieder aufgegeben, wenn
man von Vinzenz Ferrer, Buridan und einigen Albertisten des XV. Jahr-
hunderts absieht. Uber Johannes a S. Thoma hat allerdings dieses Lehrstiick bis
in die Neuscholastik nachgewirkt (J. Gredt, ]. Maritain, 202). Diese Sonder-
lehre ist, wie der Verf. zu Recht mehrmals betont, in ausgezeichneter Weise
geeignet, um die Schwierigkeiten sichtbar zu machen, welche die Sprachphilo-
sophie des Mittelalters zu bewiltigen hatte. Die suppositio naturalis, wie Petrus
sie versteht, steht zwischen der significatio, welche auf die bedeutete Sache
verweist, und der suppositio im iblichen Sinne, welche die Verwendung eines
Substantivs fiir eine Sache im Satzkontext meint (vgl. 184). Das eigentiimliche
der suppositio naturalis besteht darin, daB3 sie nicht vom Satzkontext abhingt (per
se sumptus) und dal} sie «natiirlich» ist. Wihrend die bisherige Forschung
entweder die Loslésung vom Satzkontext schlechthin verneinte (E. Moody)
oder darunter, wie Ph. Boehner, die natiirliche Suppositionsfihigkeit eines
signifikativen Ausdrucks verstand, kann De Rijk nachweisen, dal3 die suppositio
naturalis zwar kontextbezogen ist, aber der gemeinte Kontext nicht als propositio
gedeutet werden darf. Obwohl im Detail Unterschiede zu vermerken sind, darf
die Lehre Sherwoods mit derjenigen von Petrus Hispanus verglichen werden,
jedenfalls antwortet sie auf dieselbe Aporie, welche auch Petrus zur Einfiihrung
dieser besonderen Art der Supposition veranlaBte. Es ist dies die nach dem Verf.
allen Denkern des Mittelalters gemeinsame Annahme einer von der Supposi-
tion zu unterscheidende szgnificatio der sprachlichen Ausdriicke. Diese « hypo-
théeque néfaste» (183) des mittelalterlichen Denkens, nach der ein Terminus
von sich aus auf ein Bedeutetes (significatum) verweist, schlieBt ein, daB3 ein
Ausdruck eine von jeglichem Kontext unabhingige Bedeutung besitzt (192).
Damit hingt zusammen, daB3 die mittelalterliche Sprachphilosophie die Deno-
tation und die Konnotation oder die Extension und die Intension nicht mit
ausreichender Klarheit unterschieden hat (203). Die Entstehung, so darf man
folgern, der Lehre von der suppositio naturalis, hingt also mit dem Fehlen dieser
Abgrenzung zusammen. Indessen zeigt gerade die Ausbildung der Suppositions-
theorie im allgemeinen und jene der erwihnten Doktrin im besonderen, da3 die
mittelalterlichen Logiker die Notwendigkeit einer contextual approach wahrge-
nommen haben, aber nicht die Mittel besaf3en, aus dieser Einsicht die Konse-
quenzen zu ziehen (vgl. 183-184; 192, 193). Diese Notwendigkeit 148t sich
insbesondere daran ablesen, daf3 die meisten Logiker des XIV. Jahrhunderts die
natiirliche Supposition aufgegeben haben. Allerdings scheint aus der heutigen
Perspektive cher die significatio als die suppositio naturalis iberfliissig zu sein
(192).

Obwohl Buridan mit der Position des Nominalismus, der vor allem leugnet,
daB es andere als konkrete, individuelle Seiende gibt (vgl. 195; 196-197), ver-
traut war, hat er erstaunlicherweise auch die Lehre der natiirlichen Supposition



252 Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

verteidigt (197-198). Aber auch in diesem Falle indiziert dieser Riickgriff auf
die antigui logici (vgl. 199) ein Problem: Mit Hilfe der natiirlichen Supposition
versucht Buridan nimlich wissenschaftliche Aussagen zu legitimieren. Zwar
existieren auch fiir ihn nur individuelle und kontingente Einzeldinge, aber man
kann wissenschaftliche Aussagen trotzdem rechtfertigen, sofern man beriick-
sichtigt, daB die #zomina im Gegensatz zu den Verben die Zeit nicht mitbedeuten.
Die « Namen » stehen also fiir alle Individuen aller Zeiten. Diese Méglichkeit
wird von Buridan suppositio naturalis genannt (vgl. 197).

Auf den ersten Blick kénnte man vermuten, es handle sich bei der natiir-
lichen Supposition um eine eher marginale und letztlich belanglose Subtilitit
der mittelalterlichen Logik. Diese Vermutung wird durch die sehr aufschluB3-
reiche Darstellung von De Rijk dementiert. Anhand dieser Sonderlehre lassen
sich nicht nur folgenreiche sprachphilosophische Voraussetzungen verschiede-
ner mittelalterlicher Denker aufdecken, sondern es kénnen ebenfalls nicht ganz
nebensichliche Probleme hinsichtlich des Verhiltnisses von Sprache und Wirk-
lichkeit erdrtert werden. Dieses Kapitel ist ein beredter Beleg fiir die Origina-
litit der mittelalterlichen Logik. Im Mittelalter wurde der Gegensatz von indi-
vidueller Wirklichkeit und universaler Sprache intensiver problematisiert als in
der Antike, vor allem aber haben mehrere Philosophen klar erkannt, dal3 die
Bezeichnungsfunktion sprachlicher Ausdriicke vom Kontext des Satzes ab-
hingt.

5. Skeptizismus im spiten Mittelalter
und in der frithen Neuzeit

5.1 Im neunten Kapitel (204-218) greift der Verf. die These von H. Popkin
auf, das friihzeitliche Denken sei als Reaktion auf die pyrrhonische Krise des
XVI. Jahrhunderts zu verstehen (statt der S. 234 genannten Artikel, die aus den
Jahren 1953-1956 stammen, wire jetzt auf das umfingliche Buch desselben
Autors zu verweisen: The History of Scepticism from Erasmus to Spinoza,
Berkeley—Los Angeles—London 1979). Aus dieser These ergibt sich die Frage,
ob das mittelalterliche Denken zur Entstehung und Uberwindung der genann-
ten Krise einen Beitrag geleistet habe (205). Popkins Voraussetzung, das Mit-
telalter habe im erwidhnten ProzeB iiberhaupt keine Rolle gespielt, bedarf einer
Priifung. De Rijk kann auf eine duBerst wichtige und nach meiner Kenntnis
bisher vernachlissigte Quelle von Pierre Bayles Pyrrhonartikel in seinem Die-
tionaire hinweisen, nimlich die Disputationes theologicae und der Cursus philoso-
phiae des Jesuiten Roderigo Arriaga (1592-1667; vgl. 207-208), der zweifels-
ohne mit den scholastischen Disputen vertraut war. Allerdings erfordert das
Verhiltnis von mittelalterlichem und frithneuzeitlichem «Skeptizismus » wei-
terer Klirung. Der pyrrhonische Skeptizismus, den Montaigne vor allem durch
Sextus Empiricus kennt und welcher letztlich am platonisch-aristotelischen
Ideal der Wissenschaft festhilt, aber dessen Unméglichkeit proklamiert, fihrt
Montaigne zu einer « skeptischen Poesie », die einen Fideismus impliziert (211-



Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 253

212). Die akademische Skepsis, vor allem des Karneades, schligt dagegen ein
alternatives Erkenntnismodell vor, nimlich den Probabilismus. Wie verhilt
sich der mittelalterliche « Skeptizismus » zu diesen beiden Grundformen antiker
Skepsis ? Dieser Kritizismus, dessen Quellen namentlich in einer einzigartigen
Betonung der Kontingenz, wie sie vorwiegend in der Franziskanerschule Aus-
druck fand, zu suchen sind, erwichst nach De Rijk aus einer intensiven Refle-
xion iiber die Grenzen menschlicher Erkenntnis (218), in der besonders die
Rolle des erkennenden Subjekts zur Diskussion steht. Jedenfalls — dies diirfte die
nicht explizit ausgesprochene These des Verf.s sein — hat die mittelalterliche
Kritik die erkenntnistheoretische Grundlagenreflexion geférdert und auf diese
Weise die Entstehung und Uberwindung der pyrrhonischen Krise mitbe-
dingt.

5.2 Die durch dieses Kapitel eréffneten Perspektiven verdienen eine Ver-
tiefung und Weiterfiihrung, wie der Verf. selbst anmerkt (218). Immerhin
scheinen mir die aufgeworfenen Fragen und Vorschlige duBerst bedenkens-
wert. Zu verschiedenen Aspekten liegen iibrigens bereits wichtige, aber nicht
beriicksichtigte Forschungen vor. Ich verweise vor allem auf die hervorragen-
den Untersuchungen von Charles Schmitt, sei es zur Rezeption der Akademi-
schen Skepsis im XVI. Jahrhundert (Cicero scepticus. A Study of the Influence
of the Academia in the Renaissance, Den Haag 1972), sei es zum jiingeren Pico
(Gianfrancesco Pico della Mirandola, 1469-1533, and his Critique of Aristotle,
Den Haag 1967). Beide Werke korrigieren m.E. das etwas einseitige Bild, das
Popkin von der Skepsis des XVI. Jahrhunderts entwirft. Schmitt gibt iiberdies
wichtige Hinweise zur Auseinandersetzung Heinrichs von Gent mit den Argu-
menten der akademischen Skepsis.

Der Verf. besitzt keine hohe Meinung von Montaigne. Er teilt zudem die
Auffassung Popkins, es bestiinden gar keine Beziehungen zwischen dem mit-
telalterlichen Kritizismus und dem Skeptizismus von Montaigne. Diese Annah-
men miissen nuanciert werden. Zweifelsohne hat Montaigne kaum mittelalter-
liche Texte gelesen (obwohl er die 7heologia naturalis des Raymundus Sabundus
iibersetzt hat!), aber in seinem Elssai 71, 12, der sog. Apologie de R. Sebond, st5Bt
man bei aufmerksamer Lektiire auf ziemlich eindriickliche Reminiszenzen der
Lehre von der doppelten Macht Gottes und deren Zusammenhang mit dem
Zweifel an der VerliBlichkeit menschlichen Erkennens (vgl. dazu meinen
Artikel « Et toutefois nostre outrecuidance...», in: Héffe /Imbach (Hrsg.), Para-
digmes de théologie philosophiques, Fribourg 1983, 99-119). Dieser Hinweis
bestitigt tibrigens nur die Anmerkung des Verf.s S. 208, die Montaigne-For-
schung besitze ein ziemlich rudimentires Bild des mittelalterlichen Den-
kens.

6. Folgerungen

Die Ausfiihrlichkeit der vorangehenden Bemerkungen zeugt bereits vom
Interesse, welches das Studium des Buches von De Rijk zu wecken vermochte.
Es scheint mir, daB3 es in mancher Hinsicht Impulse fiir eine Neubesinnung der



254 Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

Historie der mittelalterlichen Philosophie vermitteln kann. Viele Anregungen
werden leider nur beildufig erwihnt. Einige Postulate werden zwar aufgestellt,
aber nicht eingelost. Aus diesem Grunde sollen hier einige grundsditzliche Uber-
legungen zur Geschichtsschreibung der mittelalterlichen Philosophie vorgelegt
werden, die im Zusammenhang mit diesem Buch entstanden sind.

a) Es wurde bereits erwihnt, dal3 die Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie m.E. an einem methodologischen Manko leidet. Wenn man die z.T.
ziemlich ausholenden methodologischen Erérterungen der Literaturgeschichte
betrachtet, ist man erstaunt, wie wenig sich die Philosophiehistoriker des Mit-
telalters tber ihren eigenen Gegenstand und seine angemessene methodische
Bewiltigung dullern.

b) Das gilt vorerst einmal vom Gegenstandsbereich selbst. Es ist trivial daran
zu erinnern, daB3 es um die ErschlieBung philosophischer Texte geht. Schon
schwieriger wird allerdings die Sache, wenn man nach dem Kriterium fragt,
welches es erméglichen soll, philosophische Texte von anderen Textsorten
abzugrenzen. Ich bin der Auffassung, dal dem Hinweis von De Rijk zu folgen
ist, daf3 alle jene Texte zur fraglichen Disziplin geh6ren, welche den Anspruch
erheben, « Philosophie » zu vermitteln. Dieses Kriterium, das bewuf3t auf einen
unhistorischen WertmaBstab verzichten will, bringt allerdings gewisse Schwie-
rigkeiten mit sich, da es den Gegenstandsbereich der Disziplin nicht unerheb-
lich erweitert. Sofern man dieses Kriterium anwendet, miillte Seuses Horolo-
gium, wo eine philosophia spiritualis gelehrt wird, ebenso beriicksichtigt werden
wie Dantes Convivio. Vielleicht ist es angebracht, in Analogie zur Literaturge-
schichte von einem «erweiterten » Philosophiebegriff auszugehen. Damit ist der
traditionelle Weg, der es vorzieht, nur qualitativ erstrangige und konsistente
Texte zu beriicksichtigen, keineswegs ausgeschlossen, aber es bediirfte dann
einer expliziten methodischen Begriindung der Auswahl, welche klirt, welcher
normative Begriff der Philosophie aus welchen Griinden zum MaBstab erhoben
wird. Die von den meisten Philosophiehistorikern stillschweigend zugrunde
gelegte These, daB nur jene Texte Beachtung verdienen, deren philosophische
Qualitit auBer Zweifel stehe, ist zumindest erklirungsbedsirftig, wenn man
bedenkt, daB3 es keineswegs stets diese Texte sind, welche die gro3te Breiten-
wirkung erlangt haben. Niemand wird ernsthaft behaupten wollen, die Ver-
breitung eines Textes liefere einen WertmaBstab zur Beurteilung, aber ihre
Erforschung kénnte neue Horizonte erdéffnen und veranschaulichen, was im
Mittelalter tatsidchlich unter Philosophie verstanden wurde. Will man wirklich
Philosophiebistorie betreiben, dann kann man von der Wirkung eines Textes
nicht ganzabsehen, ja die Erforschung dieser Wirkung kénnte zu seiner besseren
Einordnung und Beurteilung beitragen.

c) Der Autor bemerkt mehrmals, man miilite auch die geselischaftiichen
(6konomisch-sozialen) Verhiltnisse beriicksichtigen. Leider wird dieser Forde-
rung im weiteren Verlauf der Abhandlung nicht Rechnung getragen. Auch hier
eroffnet sich ein weites Feld der Forschung, in dem nicht abstrakt iiber die
Beziehung zwischen Philosophie und Gesellschaft verhandelt werden sollte.
Vielmehr wiirde es sich lohnen, die geselischaftliche Funktion der Philosophie im
Zusammenhang mit ganz konkreten Fragen zu ergriinden, etwa indem man



Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 255

nicht nur Ideen bespricht und bewertet, sondern die Frage der Adressaten und
Rezipienten stellt und die Literaturgattungen stirker beriicksichtigt. Uberhaupt
scheint mir, daf3 die Funktion der Philosophie mehr Aufmerksamkeit verdiente.
Entweder geht man davon aus, die Aufgabe der mittelalterlichen Philosophie
erschopfe sich im Magddienst an der Theologie, oder man wihnt, es gibe die
interesselose Theorie, wie Aristoteles behauptet. Selbst wenn man diese beiden
Moglichkeiten als wirklich erachtet, realisieren sie sich in einem je konkreten
historischen Kontext und antworten deshalb auf prizise Bediirfnisse, deren
Erhellung die Philosophiehistorie mehr Bedeutung zumessen sollte.

d) Die bisherigen Forderungen kénnten nur durch eine Vielfalt der Mezho-
den eingelost werden. Ich bin der Meinung, dal3 verschiedene methodische
Ansitze, welche in der Literaturgeschichte entwickelt wurden, auch in der
Philosophiehistorie zu fruchtbaren Ergebnissen fithren kénnten. Es sei hier
lediglich auf die Rexeptionstheorie und die Uberlieferungsgeschichte verwiesen.
Ganz besonders von der iiberlieferungsgeschichtlichen Forschung verspreche
ich mir neue Perspektiven. Der « ProzeB der Uberlieferung» macht die « Funk-
tionen der Texte» sichtbar, «ohne die sie, wenigstens fiir uns, geschichtlich
blind bleiben miissen» (K. Ruh). Man darf sich fragen, ob eine «ganzheitliche
Uberlieferungsgeschichte » (G. Steer), welche sowohl textgeographische, text-
chronologische und textsoziologische Aspekte beriicksichtigt, bei philosophi-
schen Werken mit weitreichender Breitenwirkung — man denke etwa an De
regimine principum von Agidius Romanus — nicht helfen kénnte, die Aufgaben
und Rollen der Philosophie in der geschichtlichen Welt des Mittelalters deut-
licher, d.h. aber differenzierter und kritischer wahrzunehmen. Soll die Rede von
der Geschichtlichkeit der Philosophie keine blutleere These bleiben, dann kann
sie auf den Gebrauch von methodischen Ansitzen, die die Historizitit doku-
mentieren, nicht verzichten. (Zum tberlieferungsgeschichtlichen Ansatz vgl.
den Band: Uberlieferungsgeschichtliche Prosaforschung, hrsg. von Kurt Rubh,
Tibingen 1985).

e) Mit den vorangehenden Ausfithrungen soll die &/assische Manier philo-
sophischer Textinterpretation keineswegs endgiiltig verabschiedet werden. Es
kann sich auch nicht darum handeln, die Philosophiehistorie in Literaturhisto-
rie zu verwandeln. Philosophische Texte besitzen eine Eigenart, die nicht ver-
wissert werden darf. Zu dieser Eigenart gehort primir der Anspruch auf Ratio-
nalitit, der fir den Text wie fiir den Interpreten Verbindlichkeit besitzt. Aller-
dings ist dieser Anspruch an geschichtliche Bedingungen gebunden, die es zu
erhellen gilt. Solche historische Aufklirung setzt miihselige Kleinarbeit voraus,
welche vor verfrithten Synthesen zuriickschreckt. Dal3 allerdings geduldvolles
Forschen im Kleinen globale Vorurteile, an welche sich ganze Forschergene-
rationen geklammert haben, zu falsifizieren vermag: dies belegen z.B. die
neueren Arbeiten von R.-A. Gauthier zur Entstehung des « Averroismus » mit
ausreichender Deutlichkeit.

f) Ich kehre zum Ausgangspunkt zuriick: Jegliche Deutung der Geschichte
ist mit Vorurteilen behaftet, ist standortgebunden. Jahrzehntelang hat man die
Philosophiegeschichte des Mittelalters im Lichte des neuscholastischen Tho-
mismus geschrieben. Die Sympathien De Rijks liegen anderswo. Man kénnte



256 Neue Perspektiven fiir die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

sagen, er betrachte das Denken des Mittelalters durch die Brille Ockhams oder
Abilards. Dieser erfrischende, alternative Blick bedingt, wie die vorausgehen-
den Marginalien hoffentlich verdeutlichen, Akzentverschiebungen, die man im
Namen einer unvoreingenommenen Sicht auf die Vergangenheit nur begriilen
kann. Ich hitte mir gewiinscht, da} der Verf. seinen eigenen Standpunkt und
sein eigenes Verstindnis der Philosophie freimiitiger dem Leser vorstellt. Die
erwihnten Akzentverschiebungen ziehen auch notwendigerweise gewisse Eiz-
sertigkeiten nach sich. So wird z.B. in inhaltlicher Hinsicht die Ethik und die
politische Philosophie ginzlich iibergangen; Autoren wie Eckhart und Lull
werden nur in Nebensitzen erwihnt; die Bedeutung der arabischen und jiidi-
schen Philosophie wird kaum angemessen gewiirdigt. Solche Liicken sind
wahrscheinlich unvermeidlich. Sie erscheinen nur deshalb als blinder Fleck,
weil der Leser sich die Griinde ihrer Auslassung selbst errechnen muB.

P.S.: Die Ubersetzung aus dem Niederlindischen ist leider von sehr schlechter Qualitit.
Zahlreiche Fachausdriicke (17: prévoyance statt providence ; doctrinaire statt doctrinal,
passim; 151: objet primaire statt objet premier, etc.) und Namen (Egide de Rome statt
Gilles de Rome) sind falsch tibersetzt. Der Stil ist schwerfillig und schwer verstindlich.
Ich bedauere sehr, daB3 ein Buch von solcher Bedeutung keinen begabteren und sorgfil-
tigeren Ubersetzer gefunden hat. Es ist zu hoffen, daB die chrsctzung fiir eine Neuaus-
gabe vollstindig revidiert wird.



	Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

