
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Neue Perspektiven für die Erforschung
der mittelalterlichen Philosophie

Diskussion einer Veröffentlichung von : L.-M. De Rijk : La philosophie au
Moyen Age. - Leiden: E.J. Brill 1985, 244 S.

Wenn ein Philosophiehistoriker, der sich internationaler Berühmtheit
erfreut, ein Buch veröffentlicht, das den vielversprechenden Titel trägt «La
Philosophie au Moyen Age », dann greift der Liebhaber mittelalterlichen Denkens

mit wachem Interesse danach. Im Falle des zu besprechenden Buches von
L.M. De Rijk wird er nicht enttäuscht sein. Zwar handelt es sich nicht um ein
Handbuch der Philosophiegeschichte im landläufigen Sinne, das den Anspruch
erhebt, das Ganze der mittelalterlichen Philosophie in mehr oder weniger
strenger chronologischer Abfolge darzustellen, sondern eher um ausgewählte
Kapitel, die aus verschiedenen Perspektiven des Verf.s Konzeption des behandelten

Gegenstandes vergegenwärtigen sollen. Allerdings sind diese Streiflichter

- vor allem in methodologischer Hinsicht — grundlegend und neuartig, so daß
der Titel des Buches zu Recht gewählt wurde. Paradoxerweise gilt dies gerade
deshalb, weil der Verf. den Leser in eindringlicher und überzeugender Weise
darüber belehrt, daß es die Philosophie des Mittelalters gar nicht gibt. Jede
Darstellung der Philosophiegeschichte beruht auf Vorurteilen, welche die
Auswahl und die Sichtweise des Verfassers bestimmen. Der Verf. verbirgt die
seinen keineswegs, vielmehr betont er mehrmals eindringlich die Standpunkt-
bezogenheit geschichtlicher Forschung überhaupt.

Die neun Kapitel des zu rezensierenden Buches können ohne Schwierigkeit
in zwei Teile gegliedert werden. Im ersten Teil legt der Verf. die Ergebnisse
seiner langjährigen Beschäftigung mit der Philosophiehistorie des Mittelalters
vor, indem er zum einen den wissenschaftstheoretischen Status der
Philosophiegeschichte erörtert (Kap. 1—3) und zum anderen versucht, einen bedeutsamen

Aspekt der mittelalterlichen Philosophie, die scholastische Methode, zu
klären (Kap. 4). Im zweiten Teil (Kap. 5—9) wendet sich der Verf. einigen
ausgewählten, inhaltlichen Fragen der mittelalterlichen Philosophie zu.



244 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

1. Status und Gegenstand der Philosophiehistorie
des Mittelalters

1.1 Eine erste Reihe von Problemen, welche besprochen werden, betrifft
die Frage der Abgrenzung der mittelalterlichen Philosophie, genauer : Kann die
Philosophie des Mittelalters idealtypisch bestimmt werden Der Verf. kritisiert
eingehend vier geläufige Vorstellungen einer solchen Determination, welche
stets mehr oder weniger explizit auf die Idee eines Wesens des mittelalterlichen
Denkens rekurrieren. Wer wie E. Gilson undJ. Pieper die Harmonisierung von
Glauben und Wissen als typisch erachtet, gerät in große Schwierigkeiten, da das

Kriterium seine Funktion gar nicht erfüllen kann, es sei denn, man zeige, Siger,
Scotus und Ockham hätten eine solche Konkordanz angestrebt (cf. 15—17)!
Nicht weniger problematisch ist der Ausdruck «christliche Philosophie»
(E. Gilson, J. Maritain), denn, sofern man überhaupt die Möglichkeit einer
christlichen Philosophie anerkennt, ist diese Weise des Philosophierens nicht
typisch für das Mittelalter: un terme qui est également valable, pour d'autres

époques... n'a aucune valeur typologique (20). Auch die Bezeichnung Scholastik ist
hinfällig. Nach dem Verf. besitzt dieser Begriff nur eine methodische Bedeutung;

er meint nämlich «jegliche wissenschaftliche Tätigkeit..., die ganz
bestimmte methodische Regeln befolgt» (20). Einer kritischen Prüfung hält
auch der Versuch von D. Knowles (The Evolution of Medieval Thought,
London 71978), die Eigenart des mittelalterlichen Denkens in drei spezifischen
Zügen zu erblicken (Bezug zur Religion, Abhängigkeit von der Antike,
scholastische Methode), nicht stand. Jedes Unternehmen, das mittelalterliche Denken

idealtypisch zu bestimmen, muß deshalb scheitern. Von mittelalterlicher
Philosophie kann man ausschließlich im Sinne einer Arbeitsteilung sprechen,
welche sich eingebürgert hat. Ebenso wie das Adjektiv «mittelalterlich» ist
dieser Titel inhaltlich neutral zu deuten und besitzt eine exklusiv chronologische

Bedeutung, die sich auf Personen, Texte und Ereignisse bezieht, welche
zwischen 500 und 1500 situiert werden können (cf. 23—24).

Die Probleme hinsichtlich des Gegenstandes der untersuchten Disziplin
sind damit aber keineswegs bereinigt, vielmehr bleibt zu zeigen, daß jegliche
objektiv begründete Periodisierung (périodisation intrinsèque) unmöglich und
absurd ist (z.B. 26), da eine solche Einteilung notwendigerweise eine objektive
Gegebenheit der Vergangenheit voraussetzt. Diese Voraussetzung der
bekämpften Position in all ihren Schattierungen führt zur eigentlichen Crux aller
Theorie der Geschichte, welche natürlich in einer philosophiegeschichtlichen
Betrachtung eingeschlossen ist. Was ist eine historische Tatsache (historicalfact,
fait historique) Der Verf. setzt in diesem Kontext zu einer ebenso subtilen wie
fundamentalen Analyse an, in deren Verlauf er vor allem den Unterschied
zwischen Ereignis (événement) und Tatsache (fait) genau untersucht. Die Kritik
verschiedener Auffassungen führt zum Ergebnis, daß es nicht nur angebracht
ist, verschiedene Arten physischer und mentaler Entitäten zu unterscheiden,
sondern auch, daß das Ereignis sowohl als physische als auch als mentale Entität



Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 245

einzustufen ist. Die « Tatsache » dagegen ist in jedem Falle als mentale Entität zu
verstehen, und zwar als jene Art von Entitäten, welche am meisten von der
Substanz in ihrer ontischen Solidität entfernt ist. Deshalb ergibt sich aufgrund
der durch semantische Analysen gestützten Erörterungen folgendes Fazit : il est

impossible d'êtreplus mental et d'êtreplus éloigné du physique que c 'est le cas avec <faitt
(46). Weil daraus folgt, daß die propositionale Struktur für die Tatsache
konstitutiv ist (49), erhellt, daß man nicht länger von «objektiven Tatsachen»
sprechen kann (53). Die histoire-réalité ist deswegen ein Grenzbegriff, auf den
man zwar nicht verzichten kann, der aber für den Historiker nicht brauchbar ist.
Er arbeitet nur mit der Geschichte als erkannter, d.h. als immer schon
interpretierter (54). Da der Verf. allerdings sowohl eine Ontologisierung der
Geschichte wie eine idealistische Konstruktion vermeiden will (56), stellt sich
die Frage, wann eine deskriptive Aussage (Tatsache) als wahr anerkannt werden
kann (56). In diesem Zusammenhang können die erweiterte Paradigmatheorie
von Th.S. Kuhn und M. Foucaults Begriff der episteme weiterhelfen : Das
Paradigma strukturiert die total unbestimmte Wirklichkeit zum Ereignis und zur
Tatsache (57) und ermöglicht zugleich, daß eine Tatsache als wahr anerkannt
werden kann : leparadigme est ce qui est constitutifpour toute expérience de la réalité
(64). Der kritische Historiker muß sich also bewußt sein, daß nicht nur seine

eigene Sicht der Geschichte, sondern auch seine Quellen paradigmatisch
vorbestimmt sind. Nur auf diese Weise wird es ihm gelingen, ein objektivistisch-
ontologisches — naives - Vorverständnis der Geschichte zu vermeiden (64).

Diese ausführliche Rechenschaft über die Tätigkeit des Philosophiehistorikers

zeitigt direkte Konsequenzen für die Historiographie der mittelalterlichen

Philosophie, namentlich was die Einteilung derselben betrifft. Da eine
idealtypische Bestimmung des mittelalterlichen Denkens unmöglich ist, öffnet
sich der Blick für die Bewegtheit und Vielfalt des Denkens. Will man versuchen,

die Entwicklung - im Rahmen der verbleibenden Möglichkeiten — zu

periodisieren, dann müssen nach De Rijk zwei Arten von Impulsen unterschieden

werden, welche zusammen eine Abgrenzung gewisser Etappen ermöglichen.

Das erste Motiv ist soziologisch, das zweite dagegen autonom
wissenschaftlich. Während vor dem Jahre 1000 der außenwissenschaftliche Impuls vor
allem ausschlaggebend war (77), ist im XI. und XII. Jahrhundert eine spezifische

wissenschaftliche Erneuerung feststellbar. Darauf folgt die Periode der
Universitäten (80). Diese Dreiteilung, die sich wertende Urteile versagt, liefert
nach De Rijk ein Arbeitsschema sowie ein didaktisches Hilfsmittel (80), welche
die Nachteile einer typologischen Bestimmung umgeht und deshalb den Weg
freimacht für eine unvoreingenommene Begegnung mit der Verschiedenheit
der mittelalterlichen Ansätze.

1.2 Die leider allzu knappe Zusammenfassung der eindringlichen Erörterungen

zum wissenschaftlichen Status philosophiehistorischer Forschung können

nur unzureichend Rechenschaft geben von der Bedeutung, die diesen

Ausführungen zukommt. Es wäre gewiß übertrieben, wollte man behaupten, sie

behöben das eindeutig bestehende methodische Defizit der Philosophiehistorie
des Mittelalters endgültig, aber sie befördern diese Reflexion in ganz entscheidender

Weise. Die Thesen von De Rijk werden sicher auf Widerspruch stoßen,



246 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

aber ich bin überzeugt, daß sie eine fruchtbare Diskussion anregen können.
Nach meiner Einschätzung sind sie vor allem als gelehrtes und überzeugendes
Plädoyer für ein offenes Verständnis des mittelalterlichen Denkens zu lesen.

Wenn ich in diesem Zusammenhang den Begriff <Offenheit> verwende,
verstehe ich ihn im folgenden Sinne : De Rijk ist darum bemüht, eine naiv
objektivistische Sicht der Geschichte zu widerlegen. Diesem Vorhaben dient die
ausführliche Erörterung von historicalfact. Zugleich aber gilt es, eine inhaltlich
vorbelastete Perspektive des Mittelalters, wie sie durch die neuscholastische

Engführung zustande kam, zu überwinden. Der Nachweis, eine idealtypische
Charakterisierung des mittelalterlichen Denkens sei unmöglich, verfolgt dieses

Ziel. Diese offene Sichtweise, welche sowohl das Fortschritts- wie auch das

Dekadenzmodell kritisieren muß, ermöglicht es, einen Denker des XII.
Jahrhunderts wie Abälard oder einen Philosophen des XIV. Jahrhunderts wie
Ockham in seiner Besonderheit zu würdigen, ohne daß er immer schon als

bloße Vorstufe oder als bedauerliche Zerfallserscheinung angesehen werden
muß.

Das Vorhaben von De Rijk, solche historiographische Offenheit zu begründen,

ist wegweisend. Eine Frage allerdings, deren Bedeutung ich hervorheben
möchte, wird dabei ausgeblendet : Es ist jene nach der Funktion der
philosophiehistorischen Tätigkeit. Zwar wird der Philosophiehistoriker darüber
belehrt, was er tut. Es werden zahlreiche Mißverständnisse seines Tuns
ausgeräumt, aber es bleibt offen, warum er es unternimmt, philosophiehistorische
Studien zu treiben. Ich meine, daß gerade Kuhns Begriff des Paradigmas, auf
den sich De Rijk bezieht, darauf hinweisen könnte, worin eine der Aufgaben der
Philosophiegeschichte bestehen könnte, nämlich im Nachweis der eigenen
paradigmatischen Befangenheit des Betrachters. Wenn es richtig ist, daß sowohl
der Historiker wie auch seine Quelle paradigmatisch vorbestimmt sind, dann
kann aus der Konfrontation der beiden Ansätze eine produktive «Störung»
entstehen, die eine ganz spezifische kritische Funktion im Denken der Gegenwart

erfüllen kann. In seinen letzten Schriften hat Michel Foucault die Aufgabe
der Philosophiehistorie in diese Richtung gedeutet, wenn er z.B. sagt: que
vaudrait l'acharnement du savoir s'il ne devait assurer que l'acquisition des connaissances,

et non pas, d'une certaine façon et autant que faire se peut, l'égarement de celui

qui connaît (L'usage des plaisirs, Paris 1984, 14). Oder wenn er fortfährt: mais

qu'est-ce donc que la philosophie aujourd'hui... si elle n'estpas le travail critique de la
pensée sur elle-même et si elle ne consiste pas, au lieu de légitimer ce qu'on sait déjà, à

entreprendre de savoir comment et jusqu 'où il serait possible de penser autrement
(p. 14—15). Die programmatischen Aussagen Foucaults bedürften gewiß einer
umsichtigen Interpretation. Sie seien hier im Sinne einer weiterführenden
Andeutung zitiert, nicht zuletzt um die Dringlichkeit der angesprochenen
Thematik zu bestätigen.



Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 247

2. Philosophie und scholastische Methode
im Mittelalter

2.1 Die Streitfrage, ob im Mittelalter überhaupt eine Philosophie existiert
habe, kann nach De Rijk ohne allzu große Schwierigkeiten beantwortet werden.
Es gab in dieser Epoche Schriften, die diesen Namen in Anspruch nahmen, und
Fachleute, die sich selbst als Philosophen bezeichneten (cf. 65—68). Wer also
wissen will, was mittelalterliche Philosophie war, muß die Texte befragen und
darf nicht fraglos moderne und zeitgenössische Kriterien anwenden. Zwar steht
das mittelalterliche Denken in der Nachfolge der antiken Philosophie, aber es

entwickelt seine Eigendynamik, die nicht zuletzt durch die Konfrontation
zwischen christlichem Glauben und rationalem Diskurs wesentlich gefördert wurde.

Der Einfluß des Christentums hat nicht nur eine « radikale Veränderung des

philosophischen Horizontes» (71) bewirkt, sondern zu entscheidenden
Neuerungen geführt. Wie ein interessanter Text von Aureoli (zit. 72) bestätigt, gab
der Glaube Anlaß zu neuen Beweisführungen und Gedanken, von denen die
vorchristlichen Denker nichts wußten und wissen konnten.

Obschon also der Begriff der Philosophie im Mittelalter vieldeutig war und
in seiner Verschiedenheit anerkannt werden sollte, kann nicht geleugnet werden,

daß die scholastische Methode einen wichtigen Platz einnahm. Sie ist nach
den Worten des Verf.s der Rahmen, in dem sich das Denken des Mittelalters
entfalten konnte (82). De Rijk widmet diesem Thema ein eigenes Kapitel, das

eine nähere Betrachtung verdient (82—105).
Keines der bisherigen Deutungsmuster der scholastischen Methode ist

befriedigend, da alle namhaften Autoren, die sich dazu geäußert haben (vor
allem M. Grabmann, aber auch M. de Wulf und B. Geyer), Methode und Inhalt
miteinander vermengt haben (84). De Rijk anerkennt nur den methodischen
Aspekt der scholastischen Methode. Sie ist durch den Gebrauch eines konstanten

Systems von Begriffen, Unterscheidungen, Definitionen, Satzanalysen, Argumentationsund

Disputationstechniken gekennzeichnet (cf. 85) und wurde erstmals auf der
Grundlage gewisser boethianischer Elemente von Abälard (in seinem Prolog zu
Sic et non) konsequent angewendet (96). Für das Verständnis und die Entstehung
dieser Methode ist der Begriff der auctoritas grundlegend (88). Aus diesem
Grunde legt der Verf. 90—96 eine Zusammenstellung der Autoritätstexte in den
verschiedenen Wissensbereichen vor. Der eigentliche Kern des genannten
Vorgehens ist, wie schon der Prolog von Sic et non zeigt, die semantische Analyse
(97—98), ein Vorgehen, welches glaubt, durch die Klärung der Bedeutung
sprachlicher Ausdrücke, philosophische Probleme lösen zu können. Vor allem
im Bereich der Semantik hat die mittelalterliche Logik innoviert und die
aristotelische Logik überholt (98). Allerdings umfaßt die scholastische Methode
auch ein pädagogisch-didaktisches Moment, das mit dem Lehrbetrieb der
mittelalterlichen Universitäten zusammenhängt (vor allem die quaestio-, 99—103).

2.2 De Rijks Deutung der scholastischen Methode überzeugt; seine Kritik
an den Vorgängern trifft zweifelsohne ins Schwarze : Der methodische Aspekt



248 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

wurde zum Nachteil des inhaltlichen allzusehr vernachlässigt. Der Primat der
semantischen Analyse ist unbestreitbar, wenn auch in diesem Punkt vielleicht eine

Gewichtsverlagerung vom XII. bis zum XIII. Jahrhundert festzustellen ist. Die
wichtigen Aussagen über die Rolle der auctoritas führen mich zu einer
weiterführenden Bemerkung. Ohne einen neuen Versuch einer idealtypischen
Charakterisierung der mittelalterlichen Philosophie versuchen zu wollen, bin ich
trotzdem beeindruckt vom Gewicht, das im Mittelalter der Text besitzt.
Wissensaneignung, Wissensvermittlung vollzieht sich vornehmlich als Interpretation

von Texten. Das gilt nicht nur für die Theologie, sondern auch für die
Philosophie, so daß man die Formulierung wagen könnte, das Philosophieren
vollziehe sich in erster Linie im Kommentieren von Texten, wobei dieser Kommentar
wiederum ganz bestimmten Auslegungsregeln folgt. Dieser Sachverhalt mag
auch die überragende Funktion der Buchmetapher im Mittelalter erklären.
Allerdings muß man sich auch hier vor einer verallgemeinernden Formulierung
hüten, gibt es doch eindeutige Zeugen für ein gegenläufiges Verständnis der
Philosophie, man denke an Bacon, Lull, Petrarca und Cusanus.

Die überragende Rolle des Textes liefert auch einen Hinweis zur Lösung
einer Frage, die De Rijk zwar aufwirft, aber nicht abschließend beantwortet :

Warum hat sich die scholastische Methode im Mittelalter in der bekannten
Weise entwickeln können (vgl. 86) Ich vermute, daß eine Antwort mit der
erwähnten Funktion von Texten - der Text als verbindlicher Zeuge der Wahrheit

— zusammenhängt. Der Konflikt der Interpretationen und Texte, das

Zugleich ihrer Autorität und ihres Gegensatzes und das Postulat einer Wahrheit
forderte zur Zeit Abälards ein Vorgehen, das einen Weg freilegt zur Überwindung

der Gegensätze. Es ist in diesem Zusammenhang gewiß nicht belanglos,
daß, wie der Verf. erinnert (96), die scholastische Methode in ihren Ansätzen im
Bereich des Kirchenrechts entwickelt wurde, d.h. anhand von Texten, die einen
verpflichtenden und verbindlichen Status besitzen. Zweifelsohne ist die
scholastische Methode nicht das kennzeichnende Merkmal der mittelalterlichen
Philosophie, zweifellos ist die Methode das entscheidende Moment, zweifellos
gibt es auch nach dem Mittelalter scholastisches Denken, aber die Entstehung
und Entfaltung dieses Denkens im Mittelalter ist dennoch an präzise historische

Bedingungen geknüpft. Diese präzisen historischen Bedingungen sind aber
sicher auch dafür verantwortlich, daß die scholastische Methode zu verschiedenen

Zeiten verschiedene Aufgaben erfüllte. Der Gegensatz zwischen XII.
und XIII. Jahrhundert liefert dafür ein aufschlußreiches Beispiel. Während
Abälard die sog. scholastische Methode dazu gebrauchte, gegensätzliche
Aussagen der christlichen Tradition aufzuheben (eine concordantia discordantium),
steht ein Denker des XIII. Jahrhunderts vor ganz anderen Schwierigkeiten. Die
Aristotelesrezeption schafft eine neue Ausgangslage und gefährdet die Einheit
der christlichen Weltsicht. Wer versuchen wollte, die Konkordanz - und die
Einheit der Wahrheit — aufrechtzuerhalten, mußte wie Thomas mit Hilfe des

scholastischen Instrumentariums den Nachweis erbringen, daß sich die
philosophische und die theologische Tradition nicht widersprechen können. Das
Bekanntwerden des aristotelischen Textmaterials eröffnete aber zugleich einen
anderen Weg: Man konnte sich damit begnügen, die Texte des Philosophen zu



Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 249

deuten, ohne auf die Übereinstimmung mit der Wahrheit des Glaubens Rücksicht

zu nehmen. Auch eine solche exklusive Aristotelesexegese, wie sie z.B. von
Siger versucht wurde, bediente sich der scholastischen Methode, aber gelangte
zu Resultaten, welche die Einheit der christlichen Weltsicht bedrohen konnte.
Auch das Beispiel der scholastischen Methode bestätigt also die Vielfalt des

mittelalterlichen Denkens.

3. Die Metaphysik des Aquinaten

3.1 Nach einer kritischen Diskussion der Argumente für die Existenz
Gottes, vor allem bei Anselm, Thomas und Ockham, widmet De Rijk zwei
Kapitel der Metaphysik des Thomas von Aquin (142—182). Die geläufige
Hochschätzung des Aquinaten, der als Vollender der mittelalterlichen
Philosophie gepriesen wird, ist in erster Linie der Ausdruck einer Werthierarchie des

Interpreten, für den Ordnung und Harmonie, Maß und Mitte ein Ideal
darstellen (cf. 143—145). Der Verf. teilt diese Auffassung nicht.

Das Metaphysikverständnis des Aquinaten, wie es vor allem im Proömium
zum Metaphysikkommentar zum Ausdruck kommt (149—152), steht in der
Tradition und ist nicht originell (152). Die Originalität des Thomas zeigt sich

erst, wenn er die aristotelischen Denkmuster verläßt, beispielsweise in der
Auslegung der berühmten Stelle aus dem Perihermeneias, wo Aristoteles sagt, das

«ist» bedeute nichts (16b23). In seinem Kommentar (I, lect. 5, nn. 71—73)

trennt sich Thomas vom Stagiriten, wenn er sagt : est simpliäter dictum significat in
actu esse (vgl. dazu 153-155). Die Transformation des Seinsverständnisses ist vor
allem dem neuplatonischen Einfluß zuzuschreiben, von dem Thomas den
Gedanken eines ipsum esse übernommen hat (157—159). Der Verf. teilt
hinsichtlich dieses Punktes die Thesen von K. Kremer (Die neuplatonische
Seinsphilosophie und ihre Wirkung auf Thomas von Aquin, Leiden 1966). Allerdings

hat Thomas den Neuplatonismus — vor allem den Areopagiten - in
zweifacher Hinsicht korrigiert, indem er das Sein selbst mit dem höchsten
Prinzip identifiziert und den Ideen-Formen keine von Gott unabhängige
Existenz zuschreibt (161). Obschon bereits Porphyr in seinem Parmenideskommentar
Gott und das Sein identifiziert hat, glaubt De Rijk, Thomas habe diese Korrektur
aufgrund seines christlichen Gottesverständnisses (conception chrétienne de

Dieu) vollzogen, wiewohl diese Ineinssetzung nicht als typisch christlich
bezeichnet werden kann (163).

Bezüglich des Thomistischen Gottesverständnisses diskutiert der Verf. die
gegensätzlichen Positionen von Gilson und Kremer, von denen der erste die
Identität von Sein und Wesen in Gott im Sinne der Existenz, der zweite im
Sinne der Vollkommenheit auslegt. Obleich Thomas' Ansatz ambivalent ist,
zeigt die Zurückweisung des anselmianischen Argumentes, daß es sich letztlich
doch um eine Metaphysik der Existenz handelt (168). Zu einem ähnlichen
Ergebnis führt auch die Diskussion der Zusammensetzung von Sein und Wesen
in den endlichen Seienden : Thomas hat den leeren Seinsbegriff des Aristoteles
mittels der neuplatonischen Formenmetaphysik angereichert, ohne allerdings



250 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

die. aristotelische Existenzdeutung ganz aufzugeben (173). Das Verhältnis von
neuplatonischen und aristotelischen Elementen ist deshalb sehr komplex, wie
auch die Analyse des ontologischen und noetischen Primates des Seins (174—

177) deutlich macht. Daß der Versuch einer Synthese der beiden Traditionen
allerdings letztlich zum Scheitern verurteilt ist, läßt sich nach De Rijk anhand
der Analogie nachweisen (182). Diese Lehre ist ebenso inkonsistent, wie die
thomistische Lösung des Universalien- und des Individuationsproblems (177—
180). Während das erste Problem für Thomas eigentlich gar nicht existiert, weil
« der Parallelismus von Sein und Denken » alles erklärt 178), liefert die Theorie
der Materie als Individuationsprinzip keine brauchbare Antwort auf die behandelte

Frage.
3.2 Die Grundrichtung von De Rijks Thomasdeutung im Sinne einer nicht

gelungenen Synthese von neuplatonischem und aristotelischem Gedankengut
widerspricht der landläufigen und weitverbreiteten Tendenz, Thomas als Denker

der geglückten Harmonie zu rühmen. Sie ist deshalb anregend und
diskussionswürdig, weil sie die Spannungen, die zweifelsohne im Denken des Thomas
bestehen, nicht glättet, sondern offenlegt. In ähnlicher Weise hat neuerdings,
obwohl aus ganz anderer Perspektive, W. Kühn versucht nachzuweisen, daß
sich die Philosophie des Thomas « in der Analyse gewisser Grundtheoreme als

uneinheitlich und nicht harmonisierbar erweist » (Das Prinzipienproblem in der
Philosophie des Thomas von Aquin, Amsterdam 1982, S. XXVI). Was De Rijk
von den Verehrern des Thomas sagt (on loue saint Thomas... du point de vue du

propre système de valeur, 144), gilt auch von den Kritikern. Lob und Kritik sind
standpunktbezogen. Eine kritische Auseinandersetzung mit Thomas aus
philosophischer Sicht steht in vielen Punkten noch aus. Trotzdem scheint mir, der
Verf. werde Thomas nicht ganz gerecht. Es ist im Rahmen dieser Besprechung
nicht möglich, alle Einzelheiten zu diskutieren. Ich muß mich auf einige
Marginalien beschränken. Wenn ich den Verf. richtig verstehe, erblickt er in der
nicht ganz gelungenen Synthese des neuplatonischen mit dem aristotelischen
Seinsverständnis die Eigenart der Thomasischen Metaphysik (vgl. vor allem
161, 173, aber auch 178, 182). Ich befürchte, daß diese Interpretation zu stark
durch die Kontroverse zwischen Kremer und Gilson vorbelastet ist. Beide zu
Rate gezogenen Autoren bedienen sich einseitiger Deutungsmuster. Ich hätte
einer durch Gilson und Kremer gefilterten Diskussion eine kritische Analyse
zentraler Texte vorgezogen (wie z.B. 152—156), zumal in dieser Diskussion
Ausdrücke wie « neuplatonisch », « aristotelisch » verwendet werden. Der historisch

präzise Sinn dieser Qualifikative ist meines Erachtens aber durchaus nicht
klar.

4. Suppositio naturalis

4.1 Die Vorbehalte, welche hinsichtlich der Thomasdeutung anzumelden

waren, gelten in keiner Weise für die letzten beiden Kapitel des Buches, von
denen das erste der suppositio naturalis gewidmet ist. Mit großer Sorgfalt und
ebenso großer Originalität stellt der Verf. einige Besonderheiten der mittelal-



Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 251

terlichen Sprachphilosophie vor. Dieses Kapitel verbindet in beachtlicher
Weise die historische mit der philosophischen Betrachtung. Die Thematik der
suppositio naturalis wurde von den Logikern des XIII. Jahrhunderts als zusätzliche

Form der Supposition eingeführt (vor allem Petrus Hispanus, 185—188,
aber auch Wilhelm von Sherwood, 188-190). Von den spätmittelalterlichen
Logikern wurde diese Art der Supposition allerdings wieder aufgegeben, wenn
man von Vinzenz Ferrer, Buridan und einigen Albertisten des XV.
Jahrhunderts absieht. Uber Johannes a S. Thoma hat allerdings dieses Lehrstück bis

in die Neuscholastik nachgewirkt (J. Gredt, J. Maritain, 202). Diese Sonderlehre

ist, wie der Verf. zu Recht mehrmals betont, in ausgezeichneter Weise
geeignet, um die Schwierigkeiten sichtbar zu machen, welche die Sprachphilosophie

des Mittelalters zu bewältigen hatte. Die suppositio naturalis, wie Petrus
sie versteht, steht zwischen der significatio, welche auf die bedeutete Sache

verweist, und der suppositio im üblichen Sinne, welche die Verwendung eines
Substantivs für eine Sache im Satzkontext meint (vgl. 184). Das eigentümliche
der suppositio naturalis besteht darin, daß sie nicht vom Satzkontext abhängt (per
se sumptus) und daß sie «natürlich» ist. Während die bisherige Forschung
entweder die Loslösung vom Satzkontext schlechthin verneinte (E. Moody)
oder darunter, wie Ph. Boehner, die natürliche Suppositionsfähigkeit eines

signifikativen Ausdrucks verstand, kann De Rijk nachweisen, daß die suppositio
naturalis zwar kontextbezogen ist, aber der gemeinte Kontext nicht alspropositio
gedeutet werden darf. Obwohl im Detail Unterschiede zu vermerken sind, darf
die Lehre Sherwoods mit derjenigen von Petrus Hispanus verglichen werden,
jedenfalls antwortet sie auf dieselbe Aporie, welche auch Petrus zur Einführung
dieser besonderen Art der Supposition veranlaßte. Es ist dies die nach dem Verf.
allen Denkern des Mittelalters gemeinsame Annahme einer von der Supposition

zu unterscheidende significatio der sprachlichen Ausdrücke. Diese «

hypothèque néfaste» (183) des mittelalterlichen Denkens, nach der ein Terminus
von sich aus auf ein Bedeutetes (significatum) verweist, schließt ein, daß ein
Ausdruck eine von jeglichem Kontext unabhängige Bedeutung besitzt (192).
Damit hängt zusammen, daß die mittelalterliche Sprachphilosophie die Denotation

und die Konnotation oder die Extension und die Intension nicht mit
ausreichender Klarheit unterschieden hat (203). Die Entstehung, so darf man
folgern, der Lehre von der suppositio naturalis, hängt also mit dem Fehlen dieser

Abgrenzung zusammen. Indessen zeigt gerade die Ausbildung der Suppositions-
theorie im allgemeinen und jene der erwähnten Doktrin im besonderen, daß die
mittelalterlichen Logiker die Notwendigkeit einer contextual approach
wahrgenommen haben, aber nicht die Mittel besaßen, aus dieser Einsicht die
Konsequenzen zu ziehen (vgl. 183—184; 192, 193). Diese Notwendigkeit läßt sich
insbesondere daran ablesen, daß die meisten Logiker des XIV. Jahrhunderts die
natürliche Supposition aufgegeben haben. Allerdings scheint aus der heutigen
Perspektive eher die significatio als die suppositio naturalis überflüssig zu sein
(192).

Obwohl Buridan mit der Position des Nominalismus, der vor allem leugnet,
daß es andere als konkrete, individuelle Seiende gibt (vgl. 195 ; 196-197),
vertraut war, hat er erstaunlicherweise auch die Lehre der natürlichen Supposition



252 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

verteidigt (197—198). Aber auch in diesem Falle indiziert dieser Rückgriff auf
die antiqui logici (vgl. 199) ein Problem : Mit Hilfe der natürlichen Supposition
versucht Buridan nämlich wissenschaftliche Aussagen zu legitimieren. Zwar
existieren auch für ihn nur individuelle und kontingente Einzeldinge, aber man
kann wissenschaftliche Aussagen trotzdem rechtfertigen, sofern man
berücksichtigt, daß die nomina im Gegensatz zu den Verben die Zeit nicht mitbedeuten.
Die «Namen» stehen also für alle Individuen aller Zeiten. Diese Möglichkeit
wird von Buridan suppositio naturalis genannt (vgl. 197).

Auf den ersten Blick könnte man vermuten, es handle sich bei der
natürlichen Supposition um eine eher marginale und letztlich belanglose Subtilität
der mittelalterlichen Logik. Diese Vermutung wird durch die sehr aufschlußreiche

Darstellung von De Rijk dementiert. Anhand dieser Sonderlehre lassen
sich nicht nur folgenreiche sprachphilosophische Voraussetzungen verschiedener

mittelalterlicher Denker aufdecken, sondern es können ebenfalls nicht ganz
nebensächliche Probleme hinsichtlich des Verhältnisses von Sprache und
Wirklichkeit erörtert werden. Dieses Kapitel ist ein beredter Beleg für die Originalität

der mittelalterlichen Logik. Im Mittelalter wurde der Gegensatz von
individueller Wirklichkeit und universaler Sprache intensiver problematisiert als in
der Antike, vor allem aber haben mehrere Philosophen klar erkannt, daß die
Bezeichnungsfunktion sprachlicher Ausdrücke vom Kontext des Satzes

abhängt.

5. Skeptizismus im späten Mittelalter
und in der frühen Neuzeit

5.1 Im neunten Kapitel (204—218) greift der Verf. die These von H. Popkin
auf, das frühzeitliche Denken sei als Reaktion auf die pyrrhonische Krise des

XVI. Jahrhunderts zu verstehen (statt der S. 234 genannten Artikel, die aus den

Jahren 1953—1956 stammen, wäre jetzt auf das umfängliche Buch desselben
Autors zu verweisen: The History of Scepticism from Erasmus to Spinoza,
Berkeley-Los Angeles—London 1979). Aus dieser These ergibt sich die Frage,
ob das mittelalterliche Denken zur Entstehung und Überwindung der genannten

Krise einen Beitrag geleistet habe (205). Popkins Voraussetzung, das

Mittelalter habe im erwähnten Prozeß überhaupt keine Rolle gespielt, bedarf einer
Prüfung. De Rijk kann auf eine äußerst wichtige und nach meiner Kenntnis
bisher vernachlässigte Quelle von Pierre Bayles Pyrrhonartikel in seinem Dic-
tionaire hinweisen, nämlich die Disputationes theologicae und der Cursus philoso-
phiae des Jesuiten Roderigo Arriaga (1592—1667; vgl. 207—208), der zweifelsohne

mit den scholastischen Disputen vertraut war. Allerdings erfordert das

Verhältnis von mittelalterlichem und frühneuzeitlichem «Skeptizismus»
weiterer Klärung. Der pyrrhonische Skeptizismus, den Montaigne vor allem durch
Sextus Empiricus kennt und welcher letztlich am platonisch-aristotelischen
Ideal der Wissenschaft festhält, aber dessen Unmöglichkeit proklamiert, führt
Montaigne zu einer « skeptischen Poesie», die einen Fideismus impliziert (211-



Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 253

212). Die akademische Skepsis, vor allem des Karneades, schlägt dagegen ein
alternatives Erkenntnismodell vor, nämlich den Probabilismus. Wie verhält
sich der mittelalterliche « Skeptizismus » zu diesen beiden Grundformen antiker
Skepsis Dieser Kritizismus, dessen Quellen namentlich in einer einzigartigen
Betonung der Kontingenz, wie sie vorwiegend in der Franziskanerschule
Ausdruck fand, zu suchen sind, erwächst nach De Rijk aus einer intensiven Reflexion

über die Grenzen menschlicher Erkenntnis (218), in der besonders die
Rolle des erkennenden Subjekts zur Diskussion steht. Jedenfalls - dies dürfte die
nicht explizit ausgesprochene These des Verf. s sein — hat die mittelalterliche
Kritik die erkenntnistheoretische Grundlagenreflexion gefördert und auf diese
Weise die Entstehung und Überwindung der pyrrhonischen Krise mitbedingt.

5.2 Die durch dieses Kapitel eröffneten Perspektiven verdienen eine
Vertiefung und Weiterführung, wie der Verf. selbst anmerkt (218). Immerhin
scheinen mir die aufgeworfenen Fragen und Vorschläge äußerst bedenkenswert.

Zu verschiedenen Aspekten liegen übrigens bereits wichtige, aber nicht
berücksichtigte Forschungen vor. Ich verweise vor allem auf die hervorragenden

Untersuchungen von Charles Schmitt, sei es zur Rezeption der Akademischen

Skepsis im XVI. Jahrhundert (Cicero scepticus. A Study of the Influence
of the Academia in the Renaissance, Den Haag 1972), sei es zum jüngeren Pico
(Gianfrancesco Pico della Mirandola, 1469—1533, and his Critique of Aristotle,
Den Haag 1967). Beide Werke korrigieren m.E. das etwas einseitige Bild, das

Popkin von der Skepsis des XVI. Jahrhunderts entwirft. Schmitt gibt überdies

wichtige Hinweise zur Auseinandersetzung Heinrichs von Gent mit den
Argumenten der akademischen Skepsis.

Der Verf. besitzt keine hohe Meinung von Montaigne. Er teilt zudem die
Auffassung Popkins, es bestünden gar keine Beziehungen zwischen dem
mittelalterlichen Kritizismus und dem Skeptizismus von Montaigne. Diese Annahmen

müssen nuanciert werden. Zweifelsohne hat Montaigne kaum mittelalterliche

Texte gelesen (obwohl er die Theologia naturalis des Raymundus Sabundus
übersetzt hat aber in seinem Essai II, 12, der sog. Apologie de R. Sebond, stößt
man bei aufmerksamer Lektüre auf ziemlich eindrückliche Reminiszenzen der
Lehre von der doppelten Macht Gottes und deren Zusammenhang mit dem
Zweifel an der Verläßlichkeit menschlichen Erkennens (vgl. dazu meinen
Artikel « Et toutefois nostre outrecuidance... », in : Höffe/Imbach (Hrsg.),
Paradigmes de théologie philosophiques, Fribourg 1983, 99—119). Dieser Hinweis
bestätigt übrigens nur die Anmerkung des Verf.s S. 208, die Montaigne-Forschung

besitze ein ziemlich rudimentäres Bild des mittelalterlichen Denkens.

6. Folgerungen

Die Ausführlichkeit der vorangehenden Bemerkungen zeugt bereits vom
Interesse, welches das Studium des Buches von De Rijk zu wecken vermochte.
Es scheint mir, daß es in mancher Hinsicht Impulse für eine Neubesinnung der



254 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

Historie der mittelalterlichen Philosophie vermitteln kann. Viele Anregungen
werden leider nur beiläufig erwähnt. Einige Postulate werden zwar aufgestellt,
aber nicht eingelöst. Aus diesem Grunde sollen hier einigt grundsätzliche Uber-
legungen zur Geschichtsschreibung der mittelalterlichen Philosophie vorgelegt
werden, die im Zusammenhang mit diesem Buch entstanden sind.

a) Es wurde bereits erwähnt, daß die Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie m.E. an einem methodologischen Manko leidet. Wenn man die z.T.
ziemlich ausholenden methodologischen Erörterungen der Literaturgeschichte
betrachtet, ist man erstaunt, wie wenig sich die Philosophiehistoriker des
Mittelalters über ihren eigenen Gegenstand und seine angemessene methodische
Bewältigung äußern.

b) Das gilt vorerst einmal vom Gegenstandsbereich selbst. Es ist trivial daran
zu erinnern, daß es um die Erschließung philosophischer Texte geht. Schon

schwieriger wird allerdings die Sache, wenn man nach dem Kriterium fragt,
welches es ermöglichen soll, philosophische Texte von anderen Textsorten
abzugrenzen. Ich bin der Auffassung, daß dem Hinweis von De Rijk zu folgen
ist, daß alle jene Texte zur fraglichen Disziplin gehören, welche den Anspruch
erheben, « Philosophie » zu vermitteln. Dieses Kriterium, das bewußt auf einen
unhistorischen Wertmaßstab verzichten will, bringt allerdings gewisse
Schwierigkeiten mit sich, da es den Gegenstandsbereich der Disziplin nicht unerheblich

erweitert. Sofern man dieses Kriterium anwendet, müßte Seuses Horolo-
gium, wo eine philosophia spiritualis gelehrt wird, ebenso berücksichtigt werden
wie Dantes Convivio. Vielleicht ist es angebracht, in Analogie zur Literaturgeschichte

von einem « erweiterten » Philosophiebegriff auszugehen. Damit ist der
traditionelle Weg, der es vorzieht, nur qualitativ erstrangige und konsistente
Texte zu berücksichtigen, keineswegs ausgeschlossen, aber es bedürfte dann
einer expliziten methodischen Begründung der Auswahl, welche klärt, welcher

normative Begriff der Philosophie aus welchen Gründen zum Maßstab erhoben
wird. Die von den meisten Philosophiehistorikern stillschweigend zugrunde
gelegte These, daß nur jene Texte Beachtung verdienen, deren philosophische
Qualität außer Zweifel stehe, ist zumindest erklärungsbedürftig, wenn man
bedenkt, daß es keineswegs stets diese Texte sind, welche die größte
Breitenwirkung erlangt haben. Niemand wird ernsthaft behaupten wollen, die
Verbreitung eines Textes liefere einen Wertmaßstab zur Beurteilung, aber ihre
Erforschung könnte neue Horizonte eröffnen und veranschaulichen, was im
Mittelalter tatsächlich unter Philosophie verstanden wurde. Will man wirklich
PhilosophieA/r/orf« betreiben, dann kann man von der Wirkung eines Textes
nicht ganz absehen, ja die Erforschung dieser Wirkung könnte zu seiner besseren

Einordnung und Beurteilung beitragen.
c) Der Autor bemerkt mehrmals, man müßte auch die gesellschaftlichen

(ökonomisch-sozialen) Verhältnisse berücksichtigen. Leider wird dieser Forderung

im weiteren Verlaufder Abhandlung nicht Rechnung getragen. Auch hier
eröffnet sich ein weites Feld der Forschung, in dem nicht abstrakt über die
Beziehung zwischen Philosophie und Gesellschaft verhandelt werden sollte.
Vielmehr würde es sich lohnen, die gesellschaftliche Funktion der Philosophie im
Zusammenhang mit ganz konkreten Fragen zu ergründen, etwa indem man



Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie 255

nicht nur Ideen bespricht und bewertet, sondern die Frage der Adressaten und
Rezipienten stellt und die Literaturgattungen stärker berücksichtigt. Überhaupt
scheint mir, daß die Funktion der Philosophie mehr Aufmerksamkeit verdiente.
Entweder geht man davon aus, die Aufgabe der mittelalterlichen Philosophie
erschöpfe sich im Magddienst an der Theologie, oder man wähnt, es gäbe die
interesselose Theorie, wie Aristoteles behauptet. Selbst wenn man diese beiden
Möglichkeiten als wirklich erachtet, realisieren sie sich in einem je konkreten
historischen Kontext und antworten deshalb auf präzise Bedürfnisse, deren
Erhellung die Philosophiehistorie mehr Bedeutung zumessen sollte.

d) Die bisherigen Forderungen könnten nur durch eine Vielfalt der Methoden

eingelöst werden. Ich bin der Meinung, daß verschiedene methodische
Ansätze, welche in der Literaturgeschichte entwickelt wurden, auch in der
Philosophiehistorie zu fruchtbaren Ergebnissen führen könnten. Es sei hier
lediglich auf die Rezeptionstheorie und die Uberlieferungsgeschichte verwiesen.
Ganz besonders von der überlieferungsgeschichtlichen Forschung verspreche
ich mir neue Perspektiven. Der «Prozeß der Überlieferung» macht die «Funktionen

der Texte» sichtbar, «ohne die sie, wenigstens für uns, geschichtlich
blind bleiben müssen» (K. Ruh). Man darf sich fragen, ob eine «ganzheitliche
Überlieferungsgeschichte» (G. Steer), welche sowohl textgeographische,
textchronologische und textsoziologische Aspekte berücksichtigt, bei philosophischen

Werken mit weitreichender Breitenwirkung — man denke etwa an De
regimine principum von Ägidius Romanus — nicht helfen könnte, die Aufgaben
und Rollen der Philosophie in der geschichtlichen Welt des Mittelalters
deutlicher, d.h. aber differenzierter und kritischer wahrzunehmen. Soll die Rede von
der Geschichtlichkeit der Philosophie keine blutleere These bleiben, dann kann
sie auf den Gebrauch von methodischen Ansätzen, die die Historizität
dokumentieren, nicht verzichten. (Zum überlieferungsgeschichtlichen Ansatz vgl.
den Band : Überlieferungsgeschichtliche Prosaforschung, hrsg. von Kurt Ruh,
Tübingen 1985).

e) Mit den vorangehenden Ausführungen soll die klassische Manier
philosophischer Textinterpretation keineswegs endgültig verabschiedet werden. Es
kann sich auch nicht darum handeln, die Philosophiehistorie in Literaturhistorie

zu verwandeln. Philosophische Texte besitzen eine Eigenart, die nicht
verwässert werden darf. Zu dieser Eigenart gehört primär der Anspruch auf
Rationalität, der für den Text wie für den Interpreten Verbindlichkeit besitzt. Allerdings

ist dieser Anspruch an geschichtliche Bedingungen gebunden, die es zu
erhellen gilt. Solche historische Aufklärung setzt mühselige Kleinarbeit voraus,
welche vor verfrühten Synthesen zurückschreckt. Daß allerdings geduldvolles
Forschen im Kleinen globale Vorurteile, an welche sich ganze Forschergenerationen

geklammert haben, zu falsifizieren vermag: dies belegen z.B. die
neueren Arbeiten von R.-A. Gauthier zur Entstehung des « Averroïsmus » mit
ausreichender Deutlichkeit.

f) Ich kehre zum Ausgangspunkt zurück : Jegliche Deutung der Geschichte
ist mit Vorurteilen behaftet, ist standortgebunden. Jahrzehntelang hat man die
Philosophiegeschichte des Mittelalters im Lichte des neuscholastischen Tho-
mismus geschrieben. Die Sympathien De Rijks liegen anderswo. Man könnte



256 Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

sagen, er betrachte das Denken des Mittelalters durch die Brille Ockhams oder
Abälards. Dieser erfrischende, alternative Blick bedingt, wie die vorausgehenden

Marginalien hoffentlich verdeutlichen, Akzentverschiebungen, die man im
Namen einer unvoreingenommenen Sicht aufdie Vergangenheit nur begrüßen
kann. Ich hätte mir gewünscht, daß der Verf. seinen eigenen Standpunkt und
sein eigenes Verständnis der Philosophie freimütiger dem Leser vorstellt. Die
erwähnten Akzentverschiebungen ziehen auch notwendigerweise gewisse
Einseitigkeiten nach sich. So wird z.B. in inhaltlicher Hinsicht die Ethik und die
politische Philosophie gänzlich übergangen; Autoren wie Eckhart und Lull
werden nur in Nebensätzen erwähnt ; die Bedeutung der arabischen und
jüdischen Philosophie wird kaum angemessen gewürdigt. Solche Lücken sind
wahrscheinlich unvermeidlich. Sie erscheinen nur deshalb als blinder Fleck,
weil der Leser sich die Gründe ihrer Auslassung selbst errechnen muß.

P.S. : Die Übersetzung aus dem Niederländischen ist leider von sehr schlechter Qualität.
Zahlreiche Fachausdrücke (17: prévoyance statt providence; doctrinaire statt doctrinal,
passim; 151 : objet primaire statt objet premier, etc.) und Namen (Egide de Rome statt
Gilles de Rome) sind falsch übersetzt. Der Stil ist schwerfällig und schwer verständlich.
Ich bedauere sehr, daß ein Buch von solcher Bedeutung keinen begabteren und sorgfältigeren

Übersetzer gefunden hat. Es ist zu hoffen, daß die Übersetzung für eine Neuausgabe

vollständig revidiert wird.


	Neue Perspektiven für die Erforschung der mittelalterlichen Philosophie

