Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Theologia Mystica : Grundfragen mystischer Theologie
Autor: Schmidt, Margot

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARrGOT SCHMIDT

Theologia Mystica
Grundfragen mystischer Theologie

Wissenschaftliche Studientagung
vom 7. bis 10. November 1985 in Weingarten

Vom 7. bis 10. November 1985 fand in der Akademie der Ditzese Rotten-
burg-Stuttgart eine Studientagung iiber <«Grundfragen mystischer Theologie»
statt. Philosophen, Theologen, Mediédvisten verschiedener Disziplinen versuch-
ten, dieses vielschichtige Sachgebiet unter Beriicksichtigung des breiten Stromes
mystischer Tradition im Christentum in historischer und systematischer Eror-
terung zu beleuchten. Diese Tagung war die organische Fortsetzung zweier
vorangegangener Studientagungen der gleichen Akademie iiber Frauenmystik
im Mittelalter. Das auBerordentliche Interesse und Echo auf diese zwei Tagun-
gen' waren der AnlaB3, dieses spezielle Gebiet und den dabei aufgetretenen
Fragen in den umfassenderen Rahmen der Geschichte der christlichen Mystik
zu stellen, um dem neu erwachten Interesse an der Mystik in Orientierung an
bedeutenden Lehrern der Mystik eine fundiertere Grundlage zu geben. Die
Beitrige dieser Tagung stehen vor dem Druck und sollen kurz vorgestellt
werden 2,

! Die Beitrige der ersten Tagung vom 22.—25. Februar 1984 in Weingarten liegen vor
in: Frauenmystik im Mittelalter, hrsg. von P. Dinzelbacher und D. R. Bauer. — Ostfildern:
Schwabenverlag 1985. Die Beitrige der zweiten Tagung vom 15.-16. September 1984 in
Stuttgart-Hohenheim erscheinen demnichst in: Eine Hobe, iber die nichts geht. » Spezifisch
weibliche Glaubenserfahrung?, hrsg. von M. Schmidt und H. Riedlinger. — Stuttgart: From-
mann-Holzboog 1986. (Mystik in Geschichte und Gegenwart 4).

2 Grundfragen christlicher Mystik. Wissenschaftliche Studientagung Theologia mystica
in Weingarten vom 7.—10. November 1985, hrsg. von Margot Schmidt in Zusammenazr-
beit mit Dieter Bauer. — Stuttgart: Frommann-Holzboog 1987. (Mystik in Geschichte und
Gegenwart 5).



232 Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie

Der Exeget Josef Blank, Universitit Saarbriicken, liefert mit seinem Eroff-
nungsvortrag: «Zur christlichen Struktur Paulinischer Mystik» einen guten
Einstieg in das Tagungsthema, indem er bei Paulus als MaBl und Norm des
Erkennens die aufbauende Macht der Liebe aufzeigt; trotz aller Geistesgaben ist
sie nach 1 Kor 13, 1-13 die entscheidende Kraft. Paulus spielt den Glauben
nicht gegen das Erkennen aus, und der eschatologische Horizont ist bei ihm
nicht allein eine Grenze, sondern auch ein Impetus des Verstehens. Nach dieser
neutestamentlichen Grundlegung umreiflen Philosophen jeweils den denkeri-
schen Einstieg zum Verstindnis des Phinomens Mystik. Werner Beierwaltes,
Universitit Miinchen, erliutert denk- und sprachgewaltig die philosophische
Reflexion Plotins als <pia philosophia», da sie von religiéser Bewegtheit getra-
gen ist. Die Abstraktion im Sinne der Abkehr vom Vielen, im Heraussteigen aus
den gewohnten Formen steigert sich zum herausragenden Ausdruck des Den-
kens in der verwandelnden Riickfithrung in den Ursprung, in das Eine. Im
Denken Plotins ist das gottliche Prinzip das Eine, das sich dem Menschen von
sich her neidlos mitteilt und im unvermittelten Aufnehmen des Geistes in der
augenblickhaften Ekstase in die Differenzlosigkeit emporreiB3t, so daf3 die
Riickfithrung zugleich ein ontologischer und ethischer ProzeB ist. Leben und
Lehre gehoren intensiv zusammen.

Ruedi Imbach, Universitit Fribourg/Schweiz, vergegenwirtigt das unter-
schiedliche Lehrsystem der deutschen Dominikaner des 14. Jahrhunderts und
die philosophischen Grundlagen ihrer Lehre von der Einheit mit Gott, womit
er die lebhafte Meinungsvielfalt neben der sonst als einzig dastehenden Gestalt
Eckharts eindriicklich vor Augen stellt. Aus Seuses <Horologium» 143t sich
Einiges tiber den Streit zwischen den Thomisten (Johannes von Sterngassen,
Johannes von Lichtenberg, Nikolaus von StraBburg etc.) und den Antithomi-
sten (Dietrich von Freiberg, Berthold von Moosburg, Eckhart von Griindig)
ablesen, der wichtig ist fiir das Verstindnis der deutschen Mystik im Hin-
blick auf die Frage der unio und auf Seuses eigene Konsequenz in dieser
Frage.

Franz Bader, Universitit Eichstitt, iiberrascht in seinem Vortrag: «Trans-
zendentalphilosophische Uberlegungen zur <negatio negationis» und zur mysti-
schen Einigung» mit seiner Ausgangsthese: Er wirft in einer Gegentiberstellung
der aristotelisch-thomistischen und der platonisch-augustinischen Gottesargu-
mente jenen das Begehen einer petitio principii vor und spricht ihnen als End-
lichkeitsargumenten die Briickenfunktion fiir die Grundlegung einer philoso-
phischen Mystik ab. Die Uberlegenheit platonisch-augustinischen Denkens
erweise sich darin, da3 es mit einem apriorischen Vorherwissen von Gott als
Bedingung der WiBlbarkeit alles Endlichen ansetze und damit eine in der
natiirlichen Konstitution des Menschen gegebene Anlage fiir die Begriindung
einer philosophischen Mystik impliziere, nimlich einen Urkeim der durch die
Gnade zu gewihrenden cognitio Dei experimentalis. Dieser Ansatz wird mittels



Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie 233

transzendentalphilosophischen Denkens systematisch expliziert. Prizise wird
der Ort der negatio negationis innerhalb der negativen Theologie angegeben und
bedenkenswerte Losungsvorschlige zu schwierigen Problemen der mystischen
Einigung vorgelegt. Das tiberwiegende Verdienst des Vortrages besteht in
seiner systematischen Denkleistung und selbstindigen Verarbeitung mannig-
faltiger Traditionen. Die vorgelegte Systematik kann eine wertvolle Hilfe fiir
die Erkennung, Lozierung und Begrenzung von Aussagen der Mystiker als
Standpunktaussagen bedeuten, um sie dadurch vor einseitigen Interpretationen,
wie Pantheismus usw., zu schiitzen.

Unter den «Vorstufen der mystischen Theologie» der frithen Kirche nennt
der Patrologe Dirk van Damme, Fribourg/Schweiz, fiir das 1. und 2. Jahrhun-
dert die Amter der Propheten und Lehrer, die inzwischen verschwunden sind.
Hier wurden bereits Kriterien fiir wahre und falsche Propheten angeboten. In
der Schrift <Der Hirte des Hermas» fallen die Selbstbezeichnungen des Prophe-
ten auf, wie er selbst sein will, sollte und miifte. Nach den frithen Mirtyrerakten
stehen die Mirtyrer als die Geisttriger fiir die besondere Nihe Gottes; nicht der
Mirtyrer redet, sondern durch ihn der Hl. Geist. Ein Traktat «Uber das Gebet»,
eine Vaterunser Auslegung des Tertullian, enthilt bereits Stufen des Weges der
Reinigung, eine wichtige Voraussetzung auf dem Wege der ##nso. Die Behand-
lung der Traumgesichte bei Cyprian sprechen fiir die Unterscheidung von
wahren und falschen Visionen.

Aus der griechischen Vitertradition skizziert der Dogmatiker Michael
Figura, Universitit Freiburg i. Br., die «mystische Gotteserkenntnis bei Gregor
von Nyssa». Ausgangspunkt fiir Gregor ist die seinshafte Verwandtschaft der
Seele mit Gott. Ein Schliisselbegriff bei ihm ist die @Zsthesis: durch das Emp-
finden wissen wir etwas von Gott. Jedoch ist Gottes Anziehungskraft immer
groBer, womit die Idee des <Deus semper maiory angesprochen ist; infolgedessen
kommt der Aufstieg der Seele nie zum Stillstand. Die erreichte Stufe wird
standig neu tiberschritten. Der immerwahrende Wechsel von stasis und &znesis,
von Ruhe und Bewegung bleibt erhalten. Die mystische Gotteserkenntnis ver-
deutlicht der <Aufstieg des Moses> auf den Berg Sinai als Licht und Feuer und
im Dunkel der Wolken, symbolisierend ein Sehen im Nichtsehen.

Der Kirchenhistoriker Ulrich K&pf, Universitit Miinchen, zeigt in seinem
Beitrag: «Hoheliedauslegung als Quelle einer Theologie der Mystik», daf3 die
Sprache des Hohenliedes in ihren elementaren Bildern besonders geeignet ist,
mystische Phinomene und Erfahrungen sprachlich aussagbar zu machen und
sie zu deuten. Origenes ist der erste, der diesen Weg der Aussage beschritt.
Bernhard von Clairvaux kniipfte im 12. Jahrhundert an seine Tradition an,
wobei bei ihm eine vertiefte Erfahrungssituation als Eigen- und Fremderfah-
rung, z.B. die Propheten des AT, hinzukommen, und er ferner die Leidens-
mystik als eine Versenkung in die Wunden Christi als tiefste Versenkung der
Seele neu hinzufiigt.



234 Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie

In den Ausfiithrungen iiber «Die buchstibliche und mystische Schriftausle-
gung bei Bonaventura» gibt der Freiburger Dogmatiker Helmut Riedlinger zu
bedenken: Obwohl der historische oder buchstibliche Sinn die Ausgangsbasis
bleiben, verweist notwendigerweise die tropologische Auslegung als das, was
bereits von Gott getan worden ist, und vom Menschen nachvollzogen werden
soll, tiber das rein Faktische hinaus in das héher Hinauffiihrende, den anago-
gischen Sinn bis zum iibersteigenden mystischen Sinn, dessen Voraussetzung
das Schweigen ist und letztlich durch Unsagbarkeitstopoi wieder im Schweigen
miindet, da das Kostbarste sich jedem Zugriff und damit jeder Offentlichkeit
entzieht.

Einen anderen Aspekt verdeutlicht die Latinistin Frau Christel Meier-
Staubach, Universitit Wuppertal, in ihrem materialreichen Beitrag: «<Virtus)
und <operatio» als Kernbegriffe einer Konzeption der Mystik bei Hildegard von
Bingen.» Operatio ist das gottliche Prinzip, zu dem der Mensch im gottidhnlichen
Wirken wiederhergestellt werden muf3. Denn eine in operatio befindliche
Schépfung weist auf den Schopfer als Deus gperans zuriick, so daB die kosmische
und ethische Dimension im Wirken verschmolzen werden. Die Bevorzugung
des Begriffes der operatio gegeniiber dem der actio deutet die Referentin als
Entwurf eines neuen Konzepts in dem Sinne, dal3 es nicht auf ein dulleres
Handeln ankommt, sondern auf ein vom Hl. Geist inspiriertes Tun mit den
Tugendkriften als Dynamis. Aus der trinitarischen Wurzel des Handelns ver-
mag jedes menschliche Tun auch jedes andere Geschopf und die Welt mitzu-
vollenden.

Der Germanist Otto Langer, Universitit Bielefeld, erértert in subtilen
Darlegungen das schwierige Thema «Zu Eckharts Lehre von der Seele» anhand
der Begriffe <Grund»> und <Seelengrund»> und zeigt, daB fiir Eckhart das Gliick
des Menschen in der Titigkeit der Vernunft besteht; sie ist die «oberste, luter
geistig bekantniisse», die «unmittelbar» (immediate) unter Gott ist. Die Gott-
ebenbildlichkeit versteht Eckhart als inzellectus totus, das heiB3t, er mul} ganz frei
und leer werden. Der Nerv der wissenschaftlichen Kontroverse fiir das Ver-
stindnis des Seelengrundes ist die Frage der Univozitit oder Analogie. Nach
Langer grenzt Eckhart den Seelengrund von der univoken und analogen Rela-
tion ab.

In jeweils methodisch klarem Zugriff wird die sehr eigenstindige, wie
hermetisch verschliisselte mystische Sprachform und Aussage der Schwester
Hadewijch von dem Bonner Germanisten Wilhelm Breuer: «Philologische
Zuginge zur Mystik bei Hadewijch», und dem belgischen Mediivisten fiir nie-
derlindische Sprache und Literatur, Joris Reynaert, Universitit Gent: « Mysti-
sche Bibelinterpretation bei Hadewijch» gedeutet, wobei Breuer nach glasklarer
Textanalyse zur Form und Funktion der Sprache dennoch resigniert feststellt:
«Trotz langer Beschiftigung — mit dieser Frau werde in nicht fertig.»



Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie 235

Auf die Frage, ob sich der Mystiker in der verinnerlichten Aneignung seines
Glaubens nicht immer hart am Rande der Hiresie bewege, und ob es stimme,
daB3 das fiir die Mystik so wesentliche Verhiltnis von actio — contemplatio in
einem seit Augustinus verfestigten Modell verharren wiirde, das der contemplatio
eine grundsitzliche Uberlegenheit zuspricht, obwohl doch die Bibel lehrt:
«Machet euch die Welt untertan», zeigt Margot Schmidt, Universitdt Eichstitt,
an dem mystischen Handbuch des Rudolf von Biberach: <De septem itineribus
aeternitatis» unter dem Stichwort deiformis operatio die irrige Auffassung dieser
Meinung. Gerade der Mystiker wird aus den ihm zuwachsenden Kriften einer
von seraphischer Liebe bestimmten conzemplatio, wie es die Aufstiegsstufen in
den stirksten Begnadungen des rapzus, der Ekstase und dem Verkosten Gottes
vorfithren, zu seiner héchsten Vollendung in der deiformis operatio getrieben
unter Berufung auf die HL. Schrift wie Mt 5, 28; Jo 8, 38; Apok 14, 13. Als
«Mitwirker Gottes» mul3 der Mensch sein gottliches Ebenbild auch im Tun
aufscheinen lassen. Nach dem Vorbild der trinitarisch geordneten Engelchore
soll er im intellektuellen Tun alles zu seinem Ursprung, zu Gott zuriickfiihren.
In apostolischer Weise soll er stets die Wahrheit verkiinden, und aus Barmher-
zigkeit alle Werke der Nichstenliebe tun. So wird der Mensch in den gottlichen
Schépfungsproze3 hineingenommen. Das Bild vom Duft nach Sir 24, 23 und Hl
2, 13 symbolisiert in Erweiterung der Tradition die Géttlichkeit der Werke und
ihre Reichweite wie eine Beglaubigung der vom amor ecstaticus erfiillten con-
templatio. So sind die Werke eine zwangsldufige Frucht des Innern und kein
triebhaftes Handeln. Die Geschichte der Mystik bezeugt zudem, wie von Paulus
an begnadete Menschen sich durch eine Steigerung schopferischer Lebenskraft
bis ins dullere Werk hinein auszeichnen.

Sehr eindrucksvoll verdeutlicht die Romanistin Erika Lorenz, Universitit
Hamburg, « Teresa von Avila in ihrer Auseinandersetzung mit visionirer Erfah-
rung». Diese kennzeichnen bei Teresa nicht nur ein Ankommen Gottes, son-
dern auch eine Inspiration zu titigem Leben, zu einer gréBeren Anniherungan
Christus, das heif3t, Teresa l6st sich von allem, was ihr «cunwert» erscheint, und
Visionen l6sen bei ihr eine radikale innere Umkehr aus. Den Wahrheitsgehalt
ihrer Visionen erkennt sie an dem sich anschlieBend tiefen, inneren Frieden.
Spiter gehen bei ihr die Visionen zuriick und weichen einem gelassenen
BewuBtsein. Zur Unterscheidung der Geister zihlt fiir sie weniger das visionire
Phinomen als solches, sondern die aus der Vision resultierenden Wirkungen.
Entscheidend ist der VerwandlungsprozeB3.

Fiir die «Gnadenerfahrung bei Teresa von Avila» betont der Dogmatiker
Leo Scheffczyk, Universitit Miinchen, daf3 der Sinn der Gnadenerfahrung nicht
wesentlich ein moralisch-ethisches Ziel hat, sondern ein theologisches, nimlich
ein vollkommenes Sich-zur-Verfiigung-Stellen fiir Gott, ein ganz Zur-Disposi-
tion-Stehen; dies aber kennzeichnet einen Aspekt der Liebe.



236 Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie

Zum SchluB erhellt Franz Joseph Schweitzer, Universitit Eichstitt, die
Spannung von Zeit und Ewigkeit bei Angelus Silesius. Der Mensch, der im
«Unterschied» zwischen Zeit und Ewigkeit steht, «macht» doch selbst die Zeit.
Jeden Augenblick aber steht es ihm frei, sich in die Ewigkeit zu versetzen. Die
erfiillte Kiirze der Zeit kennzeichnet die Nihe Gottes; die Entfernung von ihm
in der Ausdehnung der Zeit wird zur «langen Weile». Die Kostbarkeit der Zeit
wird immer bewuBter fiir die Nutzung guter Werke. SchlieBlich wird im <Che-
rubinischen Wandersmann VI», die Zeit nur noch zum «Rauch». Die Ewigkeit
durchdringt sie nicht mehr; sie gehort dem Jenseits an.

Der bald vorliegende Band soll Aspekte der ficheraufspaltenden Frage
nach der Mystik aufzeigen und kann vielleicht auf diese Weise zum heutigen
Gesprich iiber christliche Mystik Anregungen bieten.



	Theologia Mystica : Grundfragen mystischer Theologie

