
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Theologia Mystica : Grundfragen mystischer Theologie

Autor: Schmidt, Margot

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Margot Schmidt

Theologia Mystica
Grundfragen mystischer Theologie

Wissenschaftliche Studientagung
vom 7. bis 10. November 1985 in Weingarten

Vom 7. bis 10. November 1985 fand in der Akademie der Diözese Rotten-
burg-Stuttgart eine Studientagung über <Grundfragen mystischer Theologie)
statt. Philosophen, Theologen, Mediävisten verschiedener Disziplinen versuchten,

dieses vielschichtige Sachgebiet unter Berücksichtigung des breiten Stromes

mystischer Tradition im Christentum in historischer und systematischer
Erörterung zu beleuchten. Diese Tagung war die organische Fortsetzung zweier

vorangegangener Studientagungen der gleichen Akademie über Frauenmystik
im Mittelalter. Das außerordentliche Interesse und Echo auf diese zwei Tagungen1

waren der Anlaß, dieses spezielle Gebiet und den dabei aufgetretenen
Fragen in den umfassenderen Rahmen der Geschichte der christlichen Mystik
zu stellen, um dem neu erwachten Interesse an der Mystik in Orientierung an
bedeutenden Lehrern der Mystik eine fundiertere Grundlage zu geben. Die
Beiträge dieser Tagung stehen vor dem Druck und sollen kurz vorgestellt
werden2.

1 Die Beiträge der ersten Tagung vom 22.—25. Februar 1984 in Weingarten liegen vor
in: Frauenmystik im Mittelalter, hrsg. von P. Dinzelbacher und D. R. Bauer. — Ostfddern:
Schwabenverlag 1985. Die Beiträge der zweiten Tagung vom 15.-16. September 1984 in
Stuttgart-Hohenheim erscheinen demnächst in: Eine Höhe, über die nichts geht. » Spezifisch
weibliche Glaubenserfahrung?, hrsg. von M. Schmidt und H. Riedlinger. — Stuttgart: From-
mann-Holzboog 1986. (Mystik in Geschichte und Gegenwart 4).

2 Grundfragen christlicher Mystik. Wissenschaftliche Studientagung Theologia mystica
in Weingarten vom 7.-10. November 1985, hrsg. von Margot Schmidt in Zusammenarbeit

mit Dieter Bauer. — Stuttgart : Frommann-Holzboog 1987. (Mystik in Geschichte und

Gegenwart 5).



232 Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie

Der Exeget Josef Blank, Univérsitât Saarbrücken, liefert mit seinem

Eröffnungsvortrag: «Zur christlichen Struktur Paulinischer Mystik» einen guten
Einstieg in das Tagungsthema, indem er bei Paulus als Maß und Norm des

Erkennens die aufbauende Macht der Liebe aufzeigt; trotz aller Geistesgaben ist
sie nach 1 Kor 13, 1—13 die entscheidende Kraft. Paulus spielt den Glauben
nicht gegen das Erkennen aus, und der eschatologische Horizont ist bei ihm
nicht allein eine Grenze, sondern auch ein Impetus des Verstehens. Nach dieser

neutestamentlichen Grundlegung umreißen Philosophen jeweils den denkerischen

Einstieg zum Verständnis des Phänomens Mystik. Werner Beierwaltes,
Universität München, erläutert denk- und sprachgewaltig die philosophische
Reflexion Plotins als <pia philosophia>, da sie von religiöser Bewegtheit getragen

ist. Die Abstraktion im Sinne der Abkehr vom Vielen, im Heraussteigen aus

den gewohnten Formen steigert sich zum herausragenden Ausdruck des Denkens

in der verwandelnden Rückführung in den Ursprung, in das Eine. Im
Denken Plotins ist das göttliche Prinzip das Eine, das sich dem Menschen von
sich her neidlos mitteilt und im unvermittelten Aufnehmen des Geistes in der

augenblickhaften Ekstase in die Differenzlosigkeit emporreißt, so daß die

Rückführung zugleich ein ontologischer und ethischer Prozeß ist. Leben und
Lehre gehören intensiv zusammen.

Ruedi Imbach, Universität Fribourg/Schweiz, vergegenwärtigt das

unterschiedliche Lehrsystem der deutschen Dominikaner des 14. Jahrhunderts und
die philosophischen Grundlagen ihrer Lehre von der Einheit mit Gott, womit
er die lebhafte Meinungsvielfalt neben der sonst als einzig dastehenden Gestalt
Eckharts eindrücklich vor Augen stellt. Aus Seuses <Horologium> läßt sich

Einiges über den Streit zwischen den Thomisten (Johannes von Sterngassen,

Johannes von Lichtenberg, Nikolaus von Straßburg etc.) und den Antithomi-
sten (Dietrich von Freiberg, Berthold von Moosburg, Eckhart von Gründig)
ablesen, der wichtig ist für das Verständnis der deutschen Mystik im
Hinblick auf die Frage der unio und auf Seuses eigene Konsequenz in dieser

Frage.
Franz Bader, Universität Eichstätt, überrascht in seinem Vortrag:

«Transzendentalphilosophische Überlegungen zur inegatio negationis> und zur mystischen

Einigung» mit seiner Ausgangsthese: Er wirft in einer Gegenüberstellung
der aristotelisch-thomistischen und der platonisch-augustinischen Gottesargumente

jenen das Begehen einer petitio principii vor und spricht ihnen als

Endlichkeitsargumenten die Brückenfunktion für die Grundlegung einer
philosophischen Mystik ab. Die Überlegenheit platonisch-augustinischen Denkens
erweise sich darin, daß es mit einem apriorischen Vorherwissen von Gott als

Bedingung der Wißbarkeit alles Endlichen ansetze und damit eine in der
natürlichen Konstitution des Menschen gegebene Anlage für die Begründung
einer philosophischen Mystik impliziere, nämlich einen Urkeim der durch die
Gnade zu gewährenden cognitio Dei experimentalis. Dieser Ansatz wird mittels



Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie 233

transzendentalphilosophischen Denkens systematisch expliziert. Präzise wird
der Ort der negatio negationis innerhalb der negativen Theologie angegeben und
bedenkenswerte Lösungsvorschläge zu schwierigen Problemen der mystischen

Einigung vorgelegt. Das überwiegende Verdienst des Vortrages besteht in
seiner systematischen Denkleistung und selbständigen Verarbeitung mannigfaltiger

Traditionen. Die vorgelegte Systematik kann eine wertvolle Hilfe für
die Erkennung, Lozierung und Begrenzung von Aussagen der Mystiker als

Standpunktaussagen bedeuten, um sie dadurch vor einseitigen Interpretationen,
wie Pantheismus usw., zu schützen.

Unter den «Vorstufen der mystischen Theologie» der frühen Kirche nennt
der Patrologe Dirk van Damme, Fribourg/Schweiz, für das 1. und 2. Jahrhundert

die Ämter der Propheten und Lehrer, die inzwischen verschwunden sind.

Hier wurden bereits Kriterien für wahre und falsche Propheten angeboten. In
der Schrift <Der Hirte des Hermas > fallen die Selbstbezeichnungen des Propheten

auf, wie er selbst sein will, sollte und müßte. Nach den frühen Märtyrerakten
stehen die Märtyrer als die Geistträger für die besondere Nähe Gottes; nicht der

Märtyrer redet, sondern durch ihn der Hl. Geist. Ein Traktat <Uber das Gebet),
eine Vaterunser Auslegung des Tertullian, enthält bereits Stufen des Weges der

Reinigung, eine wichtige Voraussetzung auf dem Wege der unio. Die Behandlung

der Traumgesichte bei Cyprian sprechen für die Unterscheidung von
wahren und falschen Visionen.

Aus der griechischen Vätertradition skizziert der Dogmatiker Michael
Figura, Universität Freiburg i. Br., die «mystische Gotteserkenntnis bei Gregor
von Nyssa». Ausgangspunkt für Gregor ist die seinshafte Verwandtschaft der
Seele mit Gott. Ein Schlüsselbegriff bei ihm ist die aisthesis : durch das

Empfinden wissen wir etwas von Gott. Jedoch ist Gottes Anziehungskraft immer
größer, womit die Idee des <Deus semper maior> angesprochen ist; infolgedessen
kommt der Aufstieg der Seele nie zum Stillstand. Die erreichte Stufe wird
ständig neu überschritten. Der immerwährende Wechsel von stasis und kinesis,

von Ruhe und Bewegung bleibt erhalten. Die mystische Gotteserkenntnis
verdeutlicht der < Aufstieg des Moses) auf den Berg Sinai als Licht und Feuer und
im Dunkel der Wolken, symbolisierend ein Sehen im Nichtsehen.

Der Kirchenhistoriker Ulrich Köpf, Universität München, zeigt in seinem

Beitrag: «Hoheliedauslegung als Quelle einer Theologie der Mystik», daß die
Sprache des Hohenliedes in ihren elementaren Bildern besonders geeignet ist,
mystische Phänomene und Erfahrungen sprachlich aussagbar zu machen und
sie zu deuten. Origenes ist der erste, der diesen Weg der Aussage beschritt.
Bernhard von Clairvaux knüpfte im 12. Jahrhundert an seine Tradition an,
wobei bei ihm eine vertiefte Erfahrungssituation als Eigen- und Fremderfahrung,

z. B. die Propheten des AT, hinzukommen, und er ferner die Leidensmystik

als eine Versenkung in die Wunden Christi als tiefste Versenkung der
Seele neu hinzufügt.



234 Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie

In den Ausführungen über «Die buchstäbliche und mystische Schriftauslegung

bei Bonaventura» gibt der Freiburger Dogmatiker Helmut Riedlinger zu
bedenken: Obwohl der historische oder buchstäbliche Sinn die Ausgangsbasis
bleiben, verweist notwendigerweise die tropologische Auslegung als das, was
bereits von Gott getan worden ist, und vom Menschen nachvollzogen werden
soll, über das rein Faktische hinaus in das höher Hinaufführende, den anago-
gischen Sinn bis zum übersteigenden mystischen Sinn, dessen Voraussetzung
das Schweigen ist und letztlich durch Unsagbarkeitstopoi wieder im Schweigen
mündet, da das Kostbarste sich jedem Zugriff und damit jeder Öffentlichkeit
entzieht.

Einen anderen Aspekt verdeutlicht die Latinistin Frau Christel Meier-
Staubach, Universität Wuppertal, in ihrem materialreichen Beitrag: «<Virtus>
und <operatio> als Kernbegriffe einer Konzeption der Mystik bei Hildegard von
Bingen.» Operatio ist das göttliche Prinzip, zu dem der Mensch im gottähnlichen
Wirken wiederhergestellt werden muß. Denn eine in operatio befindliche
Schöpfung weist auf den Schöpfer als Dens operans zurück, so daß die kosmische
und ethische Dimension im Wirken verschmolzen werden. Die Bevorzugung
des Begriffes der operatio gegenüber dem der actio deutet die Referentin als

Entwurf eines neuen Konzepts in dem Sinne, daß es nicht auf ein äußeres

Handeln ankommt, sondern auf ein vom Hl. Geist inspiriertes Tun mit den

Tugendkräften als Dynamis. Aus der trinitarischen Wurzel des Handelns

vermag jedes menschliche Tun auch jedes andere Geschöpf und die Welt mitzu-
vollenden.

Der Germanist Otto Langer, Universität Bielefeld, erörtert in subtilen

Darlegungen das schwierige Thema «Zu Eckharts Lehre von der Seele» anhand
der Begriffe <Grund> und <Seelengrund> und zeigt, daß für Eckhart das Glück
des Menschen in der Tätigkeit der Vernunft besteht; sie ist die «oberste, luter
geistig bekantnüsse», die «unmittelbar» (immediate) unter Gott ist. Die
Gottebenbildlichkeit versteht Eckhart als intellectus totus, das heißt, er muß ganz frei
und leer werden. Der Nerv der wissenschaftlichen Kontroverse für das

Verständnis des Seelengrundes ist die Frage der Univozität oder Analogie. Nach

Langer grenzt Eckhart den Seelengrund von der univoken und analogen Relation

ab.

In jeweils methodisch klarem Zugriff wird die sehr eigenständige, wie
hermetisch verschlüsselte mystische Sprachform und Aussage der Schwester

Hadewijch von dem Bonner Germanisten Wilhelm Breuer: «Philologische
Zugänge zur Mystik bei Hadewijch», und dem belgischen Mediävisten für
niederländische Sprache und Literatur, Joris Reynaert, Universität Gent: «Mystische

Bibelinterpretation bei Hadewijch» gedeutet, wobei Breuer nach glasklarer
Textanalyse zur Form und Funktion der Sprache dennoch resigniert feststellt:
«Trotz langer Beschäftigung - mit dieser Frau werde in nicht fertig.»



Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie 235

Aufdie Frage, ob sich der Mystiker in der verinnerlichten Aneignung seines

Glaubens nicht immer hart am Rande der Häresie bewege, und ob es stimme,
daß das für die Mystik so wesentliche Verhältnis von actio - contemplatio in
einem seit Augustinus verfestigten Modell verharren würde, das der contemplatio

eine grundsätzliche Überlegenheit zuspricht, obwohl doch die Bibel lehrt:
«Machet euch die Welt Untertan», zeigt Margot Schmidt, Universität Eichstätt,
an dem mystischen Handbuch des Rudolf von Biberach: <De Septem itineribus
aeternitatis) unter dem Stichwort deiformis operatio die irrige Auffassung dieser

Meinung. Gerade der Mystiker wird aus den ihm zuwachsenden Kräften einer

von seraphischer Liebe bestimmten contemplatio, wie es die Aufstiegsstufen in
den stärksten Begnadungen des raptus, der Ekstase und dem Verkosten Gottes

vorführen, zu seiner höchsten Vollendung in der deiformis operatio getrieben
unter Berufung auf die Hl. Schrift wie Mt 5, 28; Jo 8, 38; Apok 14, 13. Als
«Mitwirker Gottes» muß der Mensch sein göttliches Ebenbild auch im Tun
aufscheinen lassen. Nach dem Vorbild der trinitarisch geordneten Engelchöre
soll er im intellektuellen Tun alles zu seinem Ursprung, zu Gott zurückführen.
In apostolischer Weise soll er stets die Wahrheit verkünden, und aus Barmherzigkeit

alle Werke der Nächstenliebe tun. So wird der Mensch in den göttlichen
Schöpfungsprozeß hineingenommen. Das Bild vom Duft nach Sir 24, 23 und Hl
2, 13 symbolisiert in Erweiterung der Tradition die Göttlichkeit der Werke und
ihre Reichweite wie eine Beglaubigung der vom amor ecstaticus erfüllten
contemplatio. So sind die Werke eine zwangsläufige Frucht des Innern und kein
triebhaftes Handeln. Die Geschichte der Mystik bezeugt zudem, wie von Paulus

an begnadete Menschen sich durch eine Steigerung schöpferischer Lebenskraft
bis ins äußere Werk hinein auszeichnen.

Sehr eindrucksvoll verdeutlicht die Romanistin Erika Lorenz, Universität
Hamburg, «Teresa von Avila in ihrer Auseinandersetzung mit visionärer Erfahrung».

Diese kennzeichnen bei Teresa nicht nur ein Ankommen Gottes,
sondern auch eine Inspiration zu tätigem Leben, zu einer größeren Annäherung an

Christus, das heißt, Teresa löst sich von allem, was ihr «unwert» erscheint, und
Visionen lösen bei ihr eine radikale innere Umkehr aus. Den Wahrheitsgehalt
ihrer Visionen erkennt sie an dem sich anschließend tiefen, inneren Frieden.

Später gehen bei ihr die Visionen zurück und weichen einem gelassenen
Bewußtsein. Zur Unterscheidung der Geister zählt für sie weniger das visionäre
Phänomen als solches, sondern die aus der Vision resultierenden Wirkungen.
Entscheidend ist der Verwandlungsprozeß.

Für die «Gnadenerfahrung bei Teresa von Avila» betont der Dogmatiker
Leo Scheffczyk, Universität München, daß der Sinn der Gnadenerfahrung nicht
wesentlich ein moralisch-ethisches Ziel hat, sondern ein theologisches, nämlich
ein vollkommenes Sich-zur-Verfügung-Stellen für Gott, ein ganz Zur-Disposi-
tion-Stehen; dies aber kennzeichnet einen Aspekt der Liebe.



236 Theologia Mystica: Grundfragen mystischer Theologie

Zum Schluß erhellt Franz Joseph Schweitzer, Universität Eichstätt, die

Spannung von Zeit und Ewigkeit bei Angelus Silesius. Der Mensch, der im
«Unterschied» zwischen Zeit und Ewigkeit steht, «macht» doch selbst die Zeit.

Jeden Augenblick aber steht es ihm frei, sich in die Ewigkeit zu versetzen. Die
erfüllte Kürze der Zeit kennzeichnet die Nähe Gottes; die Entfernung von ihm
in der Ausdehnung der Zeit wird zur «langen Weile». Die Kostbarkeit der Zeit
wird immer bewußter für die Nutzung guter Werke. Schließlich wird im <Che-

rubinischen Wandersmann VI>, die Zeit nur noch zum «Rauch». Die Ewigkeit
durchdringt sie nicht mehr; sie gehört dem Jenseits an.

Der bald vorliegende Band soll Aspekte der fächeraufspaltenden Frage
nach der Mystik aufzeigen und kann vielleicht auf diese Weise zum heutigen
Gespräch über christliche Mystik Anregungen bieten.


	Theologia Mystica : Grundfragen mystischer Theologie

