
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

Autor: Disse, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jörg Disse

Le fondement de l'espérance
chez Ernst Bloch

«... quia speravi in sermonibus tuis. »
Ps. 119,42

Dans son dernier article, peu avant sa mort, Sartre témoigne en

quelque sorte de sa conversion à l'espérance, alors que sa première
philosophie était une philosophie du désespoir. Or à la fin de cet article
Sartre touche à un problème fondamental pour toute réflexion sur

l'espérance: il ne suffit pas de dire simplement qu'on espère, il faut

pouvoir donner une raison d'espérer, il faut pouvoir fonder cette
espérance :

«En tout cas le monde semble laid, mauvais et sans espoir. Ça c'est le

désespoir tranquille d'un vieux qui mourra là-dedans. Mais justement, je

résiste et je sais que je mourrai dans l'espoir, mais cet espoir, il faut le

fonder.

Il faut essayer d'expliquer pourquoi le monde de maintenant, qui est
horrible, n'est qu'un moment dans le long développement historique, que
l'espoir a toujours été l'une des forces dominantes des révolutions et des

insurrections, et comment je ressens encore l'espoir comme ma conception
de l'avenir.»1

La raison d'espérer que Sartre invoque ici ressemble plus à une
consolation qu'à une véritable justification de l'espérance : il faut bien

1 J.-P. Sartre, «L'espoir, maintenant...», Le Nouvel Observateur, Paris, mars 1980

(800-802), p. 139 (souligné par moi-même).



186 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

continuer à espérer, puisqu'on a toujours espéré. Ce mal à fonder
véritablement l'espérance est caractéristique de notre époque, et G. Marcel
va jusqu'à déclarer que la véritable espérance est sans raison d'espérer,
« qu'espérance et raison calculatrice sont essentiellement distinctes

»2.

Est-ce que la pensée de Bloch peut nous venir en aide sur ce point
En tout cas l'espérance est un concept central de sa philosophie. Bloch

l'appelle «die menschlichste aller Gemütsbewegungen»3 et fonde sur
elle toute sa dialectique du processus. L'espérance n'est pas seulement

un affect, mais aussi un acte cognitif par lequel nous anticipons des

possibilités nouvelles d'une réalité en processus. L'espérance est chez

Bloch à la base d'une volonté de transformation du monde vers l'utopie
d'un summum bonum, d'une totalité qui réalise l'identité finale du sujet et
de l'objet. Mais est-ce que Bloch peut justifier le bien-fondé de cette

espérance Est-ce que Bloch ne se trouve pas finalement avec Sartre,
Marcel et bien d'autres dans la même impossibilité de donner une raison
suffisante de leur espérance Voilà la question à laquelle je me propose
de répondre dans cet article. Ma méthode consistera à montrer que
Bloch s'inscrit dans ce que l'on pourrait appeler le tournant anthropologique

de la pensée depuis Kant. Pour beaucoup de ceux qui pensent
dans le prolongement de Kant, la métaphysique n'a plus qu'un statut
hypothétique en tant qu'exigence déduite d'une certaine compréhension

de la réalité de l'homme. On réduit la métaphysique à une
interprétation de l'expérience religieuse de l'homme, qui est l'expérience de

sa liberté, et on soumet l'interprétation de cette expérience à l'historicité
de la connaissance. De Schleiermacher à Pannenberg4 on se réclame de

la réduction kantienne de Dieu à une nécessité morale comme origine
de cette approche anthropologique. Il s'agira de montrer que la pensée
de Bloch est elle aussi redevable à Kant sur ce point.

Le problème avec ce tournant anthropologique est qu'au niveau de

l'espérance se crée une certaine confusion en ce qui concerne le rapport
de cette espérance à son fondement. Un fondement est une condition
nécessaire pour qu'il puisse être question d'espérance. Par une simple
analyse linguistique il est possible de montrer que l'espérance se

distingue d'autres affects justement par le fait qu'elle exige toujours une

2 G. Marcel, Homo viator, Paris, 1944, p. 83.
3 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung Gesamtausgabe Bd. 5, Frankfurt a.M., 1959, p. 83

PH83).
4 Voir W. Pannenberg, Gottesgedanke und menschliche Freiheit, Göttingen, 1972.



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 187

raison d'espérer. C'est en opposant l'espérance au désir que cela devient
particulièrement clair. Prenons en effet les deux phrases suivantes :

J'espère avoir à manger aujourd'hui. (I)
Je désire avoir à manger aujourd'hui. (II)

On peut montrer que (I) implique quelque chose de plus que (II). En
effet, on peut compléter (I) de la manière suivante: «j'espère avoir à

manger aujourd'hui, parce que quelqu'un m'a promis de m'apporter
quelque chose ». Par contre, justifier un simple désir par une telle raison
n'a aucun sens. On ne peut pas transformer (II) en: «je désire avoir à

manger aujourd'hui, parce que quelqu'un m'a promis de m'apporter
quelque chose». La différence entre le désir et l'espérance est que le
désir est indépendant de toute garantie de son assouvissement, alors que

pour toute espérance il doit toujours y avoir une promesse qui indique
que ce qui est espéré pourrait s'accomplir. C'est en ce sens que l'espérance

est une attente qui naît d'une certaine confiance parce qu'elle
repose sur une raison d'espérer, alors que le désir peut parfois être une
exigence contre toute raison.

Compte tenu du résultat de cette petite analyse on peut alors

s'interroger sur le bien-fondé de l'exemple que G. Marcel suggère, d'une
mère qui persiste à espérer qu'elle reverra son fils, bien que la mort de

celui-ci soit attestée5. Ou cette mère a quand même une raison cachée

d'espérer, ou son espérance n'est en fait qu'un désir. Nous constatons ici

que pour éviter de devoir fonder l'espérance, on déplace cet affect vers
le désir au point que l'exigence d'une raison d'espérer tombe. Une telle
confusion entre désir et espérance est caractéristique d'une pensée

comme celle de G. Marcel, et elle trouve son origine dans le fossé qu'a
creusé la métaphysique postulatoire de Kant entre l'exigence de la

raison et la réalité. Il s'agira de montrer que la même confusion entre
désir et espérance est aussi constitutive de la réflexion de Bloch.

I.

Pour commencer il nous faut nous familiariser avec le concept
fondamental du «Daß» chez Bloch. A l'origine du monde, dans sa

totalité tout comme au fond de tout étant particulier, Bloch voit une

5 G. Marcel, Homo viator, p. 83.



188 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

sorte d'élan vital embryonnaire d'où tout a procédé et continue de

procéder. Observons d'abord comment ce «Daß» se manifeste chez

l'homme. Le «Daß» est ici la spontanéité, l'impulsion première qui
nous pousse hors de nous-mêmes. Cette impulsion première prend des

formes diverses selon le niveau du psychisme humain auquel elle
s'exprime. Ainsi le « Daß » est d'abord le « Daß » du « Drängen », du «

Streben», du «Sehnen», c'est-à-dire reste encore une tendance vague et
indécise, agitée, mais sans but. A un niveau supérieur la pulsion (Trieb)
est déjà conçue comme «gezieltes Treiben», comme une pulsion visant
un objet déterminé: la nourriture, le pouvoir, etc... Puis nous avons la

pulsion sentie par le sujet désirant: l'affect. Encore plus haut l'affect
s'associe à l'imagination. Seul l'homme peut s'imaginer le but vers

lequel il est porté par l'affect. C'est le «Wünschen». Finalement Bloch

place la volonté au plus haut niveau. La volonté n'est pas seulement
désir de quelque chose de meilleur, comme le «Wünschen» l'est en

principe, mais aussi activité, travail, tentative de réalisation de ce qui est
désiré6.

Le «Wünschen» est désir de quelque chose de meilleur. Il se caractérise

par le fait qu'il ne désire pas un objet quelconque, mais quelque
chose qui pour une certaine raison manque au sujet désirant. espérance,

telle que Bloch la conçoit, va au-delà du désir de quelque chose qui
manque à un sujet particulier en ce qu'elle se porte vers un objet non
seulement manquant, mais qui n'a en plus encore jamais existé pour la

conscience de ce sujet, elle se porte vers le non-encore-conscient (das

Noch-Nicht-Bewußte)7. La recherche consciente de ce non-encore-
conscient, qui fait de l'espérance un véritable acte cognitif, est ce vers

quoi les efforts de l'homme doivent tendre. Bloch parle de la fonction

utopique de l'homme:

«Das Noch-Nicht-Bewußte selber muß seinem Akt nach bewußt, seinem

Inhalt nachgewußt werden, als Aufdämmern hier, als Aufdämmerndes dort.
Und der Punkt ist damit erreicht, wo gerade die Hoffnung, dieser eigentliche

Erwartungsaffekt im Traum nach vorwärts, nicht mehr nur, wie im
13. Kapitel dargestellt, als bloße selbstzuständliche Gemütsbewegung
auftritt, sondern bewußt-gewußt als utopische Funktion. »8

6 PH 49ff.
7 PH 131.
8 PH 163.



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 189

L'espérance comme fonction utopique, mais aussi comme volonté
de réalisation du non-encore-conscient, constitue pour Bloch la plus
haute expression de la spontanéité du «Daß».

Une caractéristique essentielle du «Daß» en général est qu'il n'est

pas encore présent à la conscience, qu'il échappe au moi, qu'il reste
obscur: «Wer aber treibt in uns? Einer der sich selbst nicht innehat,
noch nicht hervorkommt»9. Or c'est le «Jetzt» qui est le lieu où se

trouve le «Daß»: «Das Jetzt ist der Ort, worin der unmittelbare Herd
des Erlebens überhaupt steht, in Frage steht ; so ist das gerade Gelebte
selber am meisten unmittelbar, also am wenigsten bereits erlebbar»10.

Nous ne parvenons donc pas à sentir le « Daß », pas à le vivre, à le rendre

présent à nous-mêmes. C'est pourquoi il est question chez Bloch de

l'obscurité de l'instant vécu (Dunkel des gelebten Augenblicks)11. Nous

sommes incapables d'être et de saisir le vivre qui se meut à chaque
instant présent en nous en tant que «Daß». La conscience, le moi
conscient, ne peut se rapporter qu'au passé comme souvenir ou au futur
comme attente, mais non pas au présent. Le présent forme ainsi comme
une tache aveugle dans l'âme. Cette tache aveugle n'est rien d'autre que
le non-encore-conscient que par le moyen de la fonction utopique
l'homme est appelé à amener à la lumière : «In diesem Nächsten steckt der

Knoten des Daseinsrätsels. Das Leben des Jetzt, das eigentlichst intensive,
ist noch nicht vor sich selbst gebracht.»12

Ainsi le « Daß » et le non-encore-conscient, le principe et la fin ne
font en fait qu'un. Mais le « Daß » ne se trouve pas seulement à la racine
de l'homme, il constitue selon Bloch aussi un principe universel : «

Erwartung, Hoffnung, Intention auf noch ungewordene Möglichkeit, das

ist nicht nur ein Grundzug des menschlichen Bewußtseins, sondern,
konkret berechtigt und erfaßt, eine Grundbestimmung innerhalb der

objektiven Wirklichkeit überhaupt.»13 Bloch reprend l'idée d'un sujet
de la nature et l'identifie à son concept du « Daß »:«... der Begriff eines

dynamischen Subjekts in der Natur ist in letzter Instanz ein Synonym für
den noch nicht manifestierten Daß-Antrieb im Realen überhaupt»14.
Le « Daß » de l'homme procède en fait du « Daß » de la nature ou de la

9 PH 334.
10 PH 334.
11 PH 338.
12 PH 341.
13 PH 5.
14 PH 786.



190 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

matière et est destiné à amener le processus de la matière vers son

accomplissement final. Bloch considère en effet le monde comme un

processus matériel qui s'est transformé de lui-même jusqu'à l'homme et
dont l'homme est appelé à achever la transformation. Le « Daß » comme
sujet de la nature n'est rien d'autre qu'une reprise du concept panthéiste
d'une matière autoproductrice. Voici un passage très explicite qui
nous montre tout l'appui que Bloch trouve dans le matérialisme
panthéiste :

«Um die Allmacht der höchsten Form (des göttlichen actus purus) absolut

zu halten, muß sie statt des dynamei on das gänzlich nichtige Nichts in einem
Primum vor der Welt ausbreiten: Gott hat die Welt aus dem Nichts
geschaffen, nicht aus der Materie herausgerufen, aus der realen Möglichkeit.

Umgekehrt dagegen wird bei pantheistisch-materialistischen Philosophen

des Mittelalters, so bei Avicenna, Averroes, Amalrich von Bena,
David von Dinant, die reale Möglichkeit Materie zum gesamten Grund der

Welt, und der göttliche Schöpfungswille ist stets ein Moment der Materie ;

ja, Gott und Materie werden identisch. Entwicklung ist bei Averroes
<eductio formarum ex materia), mit dem <dator formarum) im Weltall
selbst. So erscheint die Schöpfung— mit Wegfall jedes Dualismus — einzig als

Selbstbewegung, Selbstbefruchtung der Gottmaterie ; in ihr ist die Poten-
tialität und zugleich jene ihr immanente Potenz, welche einen außerweltlichen

Beweger überflüssig macht. Und dieser halbe Materialismus realer

Möglichkeit mehrt sich renaissancegemäß bei Giordano Bruno, bei ihm
wird die Welt völlig zur Realisierung der Möglichkeiten. Natura naturans
und natura naturata fallen zusammen <in der dauernden, ewigen, zeugenden,

mütterlichen Materie).»15

A cette conception de la matière Bloch intègre le matérialisme
historique et définit la matière comme suit :

«... die Materie ist so zu definieren: Sie ist nicht mehr der mechanische

Klotz, sondern — gemäß dem implizierten Sinn der Aristotelischen
Materiedefinition — sowohl das Nach-Möglichkeit-Seiende (kata to dynaton), also

das, was das jeweils geschichtlich Erscheinenkönnende bedingungsmäßig,
historisch-materialistisch bestimmt, wie das In-Möglichkeit-Seiende (Sein)

(dynamei on), also das Korrelat des objektiv-real-Möglichen oder rein
seinshaft: das Möglichkeits-Substrat des dialektischen Prozesses.»16

15 PH 272.
16 E. Bloch, Tübinger Einleitung in die Philosophie, Gesamtausgabe Bd. 13, Frankfurt

a.M., 1970, p. 233 TE 233).



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 191

Ce processus dialectique est conçu comme un processus qui se dirige
vers la réalisation totale des possibilités cachées dans le « Daß » originel.
Et il s'agit en même temps de la transformation du monde vers un
monde qui ne fera plus obstacle aux besoins de l'homme, où la
réalisation des possibilités du « Daß » correspondra à la réalisation de soi de

l'homme. Le bien suprême se réalise pour l'homme, lorsqu'est atteinte
l'identité du sujet humain et du sujet de la nature, l'identité du sujet et de

l'objet, l'humanisation de la nature et la « naturalisation » de l'homme,
selon la formulation de Marx que Bloch reprend17.

II.

Quelles raisons d'espérer nous permettant de croire en la réalisation
d'un tel summum bonum Bloch peut-il maintenant avancer L'espérance
de Bloch est l'espérance en un monde transcendant les possibilités du
monde actuel. Comment justifier cette espérance Bloch refuse l'idée

que Dieu, Etre suprême, pourrait établir un royaume de la liberté que
l'homme est peut-être trop faible pour mettre sur pied par ses propres
forces. Bloch se situe dans le prolongement de la critique de la religion
de Feuerbach, critique selon laquelle Dieu est une projection des désirs
de l'homme. Dieu se réduit plus précisément à un lieu de projection
(Projektionsraum)18 du summum bonum comme identité finale du sujet et
de l'objet. Un Dieu vivant, tout-puissant et créateur n'est pour lui
qu'une hypostase mystifiante de ce lieu de projection de l'idéal de

l'homme: «Gott erscheint als hjpostasiertes Ideal des in seiner Wirklichkeit

noch ungewordenen Menschenwesens... »19. Dieu n'est pas le Seigneur
devant lequel on s'incline, mais désigne Yhomo absconditus que l'homme
cherche à dévoiler. Or dans le passage cité plus haut20, où Bloch justifie
son appartenance à la tradition panthéiste, ce qu'il oppose au Dieu
créateur est la matière autoproductrice. La question est de savoir si ce

concept de matière autoproductrice ou autocréatrice peut faire fonction
de fondement de l'espérance, si la matière peut se substituer au Dieu
transcendant.

Notons d'abord que seul le concept d'une matière autoproductrice

permet d'envisager la réalisation de l'identité finale. Pour mettre fin à

17 PH 241.
18 PH 1530.
19 PH 1523.
20 PH 272.



192 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

l'aliénation entre homme et nature, pour réaliser l'idéal de l'humanisation

de la nature et de la « naturalisation » de l'homme, il faudraitprimo
une matière qui ait un sujet et secundo dont le sujet soit fondamentalement

identique à celui de l'homme. Une matière qui serait pur en soi,

comme che2 Sartre, continuerait à faire obstacle à l'homme tant qu'elle
existerait, et l'idéal ne pourrait en aucun cas être envisagé comme
identité entre sujet et objet. D'autre part, là où il y aurait un sujet de la

nature et un sujet humain dont les intentions divergent, cette identité ne
serait pas non plus possible, en tout cas tant qu'on refuse l'idée que Dieu
puisse opérer une réconciliation. Mais le point crucial est maintenant le

caractère tout à fait hypothétique de la spéculation de Bloch sur la

matière. Dans le chapitre 37 du «Prinzip Hoffnung» par exemple, ceci

se trouve vérifié à plusieurs reprises. Ainsi nous lisons: «... das als

Natur-Subjekt hypothetisch bezeichnete... »21. C'est-à-dire que la facticité
du sujet de la nature n'est que du domaine de la probabilité, et sa

véritable découverte est en fait remise à plus tard: «Wie der Marxismus
im arbeitenden Menschen das sich real erzeugende Subjekt der
Geschichte entdeckt hat, wie er es sozialistisch erst vollends entdecken,
sich verwirklichen läßt, so ist es wahrscheinlich, daß Marxismus in der
Technik auch zum unbekannten, in sich selbst noch nicht manifestierten

Subjekt der Naturvorgänge vordringt»22. L'idée d'un sujet de la

matière reste problématique tant que la médiation entre homme et
nature n'a pas été réalisée : « Gewiß, ein Subjekt der Natur (die nicht nur
säkularisierte alte Isis) bleibt solange problemhaft, als keine konkrete

Vermittlung durch den Menschen, als den jüngsten Sohn der Natur,
damit gelungen ist»23. Mais ce n'est pas seulement la spéculation sur la
matière qui est de caractère hypothétique, c'est toute la métaphysique de

Bloch En fait nous ne savons encore ni ce qu'est l'homme, ni ce qu'est
la nature. Tout comme en ce qui concerne la matière, ces problèmes ne
sont pas encore résolus :

«Was ist Materie?, diese Frage ist derart, an diesem Perspektivpunkt, das

eigenste, das noch in seinem welthaften Lösungsversuch befindliche
Problem aller Materie seiher. Es ist das Wasproblem des menschlichen Inhalts
samt der uns nicht nur tragenden, sondern kosmisch so ungeheuer, so

ungeheuerlich umgebenden Natur. »24

21 PH 786 (souligné par moi-même).
22 PH 787.
23 PH 810.
24 TE 209.



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 193

Le processus n'étant pas encore achevé, aucune extrapolation
métaphysique n'est définitive : « Die reale Möglichkeit wohnt derart in keiner

fertig gemachten Ontologie des Seins des Seienden, sondern in der
stets neu zu begründenden Ontologie des Seins des Noch-Nicht-Seien-
den»25. C'est le principe du système ouvert, principe qui s'impose à

cause de l'idée d'un noyau latent encore inaccessible. Ce noyau latent
constitue un véto à l'encontre de tout jugement catégorique.

Or une fois que toute la métaphysique de Bloch est une construction
hypothétique et non définitive, il devient difficile de considérer encore
la matière comme fondement de l'espérance chez Bloch. Une raison

d'espérer ne peut être que ce qui est objet de notre confiance. Et une
construction hypothétique ne peut pas, en tout cas pas à elle seule, être

génératrice de confiance. Ce point est capital. Pour voir exactement
comment les choses se présentent chez Bloch, je vais établir le parallèle
qui existe entre sa pensée de l'espérance et celle de Kant. Nous verrons
quel fondement de l'espérance nous est proposé, après avoir vérifié le
caractère non seulement hypothétique, mais plus exactement postula-
toire d'une partie de la métaphysique de Bloch.

III.

Chez Kant, Dieu et l'immortalité sont postulés pour rendre possible
la réalisation du bien suprême exigé par la morale. Le bien suprême,

conçu comme unité de la perfection morale et du bonheur, présuppose
l'idée de l'immortalité, parce que la perfection morale est une tâche
infinie que l'homme ne saurait achever au cours de sa vie présente. En
plus, le bien suprême ne peut pas être réalisé sans Dieu, parce que le
bonheur ne résulte pas nécessairement de la perfection morale qui seule

doit être recherchée par l'homme. Ainsi l'homme ne peut compter sur le
bien suprême que si Dieu peut réaliser la coïncidence entre cette
perfection morale et le bonheur. Ces deux postulats, Dieu et l'immortalité,
sont des exigences. Etant donné la facticité de la loi morale, l'homme
doit du point de vue moral exiger qu'il y ait une immortalité, car il n'est

pas concevable qu'existe une loi morale appelant à la réalisation du bien
suprême, s'il n'est pas possible d'y parvenir réellement. Les postulats
sont nécessaires. S'ils ne l'étaient pas, l'idée du bien suprême serait une

25 PH 274.



194 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

illusion, tout comme la loi morale qui exige le bien suprême et dont on a

en fait la certitude: «Ist also auch das höchste Gut nach praktischen
Regeln unmöglich, so muß auch das moralische Gesetz, welches gebietet,

dasselbe zu befördern, phantastisch und auf leere Zwecke gestellt,
mithin falsch sein »2<\ Ceci ne prouve pourtant pas la réalité objective de

ce qui est postulé. Mais même si la réalité objective des postulats n'est

pas et ne peut pas être prouvée, la nécessité pratique ou morale des

postulats nous oblige à leur accorder un champ de validité. Ce champ de

validité ne sera pas celui du fait, mais celui de la croyance. Les postulats
sont «Glaubenssachen» au lieu de «Tatsachen»27. Cette croyance peut
être appelée «reiner praktischer Vernunftglaube», étant dictée a priori
par la seule raison pratique.

C'est sur une telle croyance que prend appui l'espérance chez Kant.
La possibilité du bonheur, objet de l'espérance, dépend de l'existence de

Dieu, puisque seul Dieu peut garantir à l'homme le bonheur en plus de

la perfection morale. Mais la croyance en Dieu dans le sens du
«Vernunftglaube » ne constitue pas pour autant la véritable raison d'espérer,
car cette croyance a pour condition de possibilité l'évidence de la liberté,
et c'est cette dernière qui est fondement de l'espérance. En effet, ce dont
nous ne faisons qu'exiger la réalité, ne peut être en soi-même l'objet de

notre confiance, notre raison d'espérer. Une nécessité morale ne constitue

en elle-même aucune promesse de la réalité de l'objet postulé. Or
l'espérance, et c'est en cela qu'elle se distingue du désir comme nous
l'avons vu, ne peut subsister sans une promesse. Toutefois le fondement
des postulats, ce qui constitue la condition même de leur postulation,
contient néanmoins une sorte de promesse: la certitude de la réalité
objective de la loi morale. Si nous croyons en Dieu chez Kant, c'est parce

que nous avons cette certitude-là, qui n'est pas une certitude théorique,
mais une certitudepratique. La certitude de la loi morale nous est donnée

par Yévidence de sa réalité dans lapraxis morale, d'où procède l'évidence
de la liberté, qui est l'expression même de cette loi morale. La praxis
morale nous prouve dans le sens d'une évidence pratique mais non-
empirique la réalité objective du troisième postulat de la raison pratique,
ce qui n'est pas possible pour les deux autres. La liberté occupe donc une

26 I. Kant, Kritik derpraktischen Vernunft, Hamburg, 1974, p. 204 (pagination selon
Originalausgabe 1787).

271. Kant, Kritik der Urteilskraft, Stuttgart 1976, p. 458 (pagination selon Originalausgabe

1793).



Le fondement de l'espérance chez Emst Bloch 195

place privilégiée parmi les postulats. En ne se référant à rien d'autre qu'à
une loi morale a priori, elle permet d'envisager d'un point de vue
pratique l'existence de toute une sphère intelligible, de tout un ordre de

la liberté à côté de l'ordre de la nature. Si nous pouvons exiger Dieu et

l'immortalité, c'est parce que la liberté constitue la promesse d'une

sphère intelligible. C'est ainsi que l'évidence de la liberté est condition
de possibilité des deux autres postulats de la raison pratique :

«Der Begriff der Freiheit, sofern dessen Realität durch ein apodiktisches
Gesetz der praktischen Vernunft bewiesen ist, macht nun den Schlußstein

von dem ganzen Gebäude eines Systems der reinen, selbst der spekulativen
Vernunft aus, und alle anderen Begriffe (die von Gott und Unsterblichkeit),
welche als bloße Ideen in dieser ohne Haltung bleiben, schließen sich nun
an ihn an und bekommen mit ihm durch ihn Bestand und objektive Realität,
d.h. die Möglichkeit derselben wird dadurch bewiesen, daß Freiheit möglich

ist; denn diese Idee offenbart sich durchs moralische Gesetz.»28

Ce qui chez Kant éveille notre confiance, ce n'est donc pas Dieu
lui-même comme postulat exigé par la raison pratique, mais l'évidence
de la liberté, sans laquelle les autres postulats ne seraient rien que des

hypothèses. Si nous pouvons espérer en un summum honum, c'est à cause
de la promesse que constitue l'évidence de la liberté.

Voilà le fondement de l'espérance chez Kant. Mais la promesse que
constitue l'évidence de la liberté est promesse de quoi Nous allons voir
immédiatement que l'évidence n'est pas une raison d'espérer suffisante.
En effet, si l'évidence pratique prouve l'existence de la liberté, elle ne

prouve de ce fait encore ni l'immortalité ni l'existence de Dieu, ni même
rien d'autre. Tout cela doit être postulé au-delà de l'évidence de la
liberté et constitue une interprétation du contenu de la sphère intelligible

qui n'est pas confirmée par l'évidence elle-même. Et comme
l'objet de l'espérance est le summum honum et que le summum honum ne

peut se réaliser chez Kant sans l'aide de Dieu, nous devons conclure,
étant donné que l'existence de Dieu n'est pas explicitement prouvée par
l'évidence de la liberté, que cette dernière n'est pas une raison d'espérer
suffisante pour une espérance dont l'objet est le summum honum. Et
même au cas où l'évidence serait une évidence de l'existence de Dieu, ce

ne pourrait pas être celle d'un Dieu qui promet la réalisation du summum
honum. Un Dieu tout-puissant, ayant la volonté de réaliser le summum

281. Kant, K.d.p. V., p. 4/5.



196 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

bonum en établissant le lien nécessaire entre la perfection morale et le

bonheur, constitue un mythe qu'aucune évidence ne peut justifier. Mais
le summum bonum ne peut être envisagé sans mythe, car sa réalisation
dépend d'un ensemble de conditions qui ne se trouvent pas encore
réalisées dans le monde existant, qui ne sont pas des faits, et que seul un
mythe peut exprimer. De plus l'évidence ne peutjamais être un fondement

suffisant d'une espérance en un summum bonum. Même si la
condition de possibilité de celui-ci n'était pas Dieu, l'espérance dépendra

toujours d'un mythe qui non seulement déclare la possibilité du

dépassement du monde existant, mais constitue aussi la promesse d'un
tel dépassement, ce qui fait qu'un tel mythe ne peut en aucune manière
être déduit à partir de la réalité du monde existant29.

L'espérance en un summum bonum étant nécessairement dépendante
d'un mythe, se pose alors la question de savoir quel peut en fait être le

fondement de cette espérance. Il n'y a qu'une solution : il faut que le

mythe lui-même devienne l'objet de notre confiance !30 Seul un mythe
qui contiendrait la condition de réalisation du summum bonum pourrait
fonder suffisamment l'espérance, et il n'y a qu'une sorte d'évidence qui
peut justifier un tel mythe : l'évidence qui établit l'autorité de celui qui
proclame le mythe. Ainsi la certitude de la divinité du Christ établit
l'autorité du mythe qu'il proclame et procure une raison d'espérer à tous

ceux qui la reconnaissent. Toute métaphysique reste insuffisante tant

29 Aujourd'hui la notion de mythe n'est plus seulement prise dans le sens de « fable ».

Les ethnologues nous ont appris à comprendre l'aspect fonctionnel des mythes dans les

sociétés traditionnelles et préfèrent parler de modèles pour la conduite humaine (voir
M. Eliade, Aspects du mythe, 1963, p. 9s). L. Kolakowski a montré qu'à partir de cette
perspective on peut étendre la notion de mythe aux constructions métaphysiques des

sociétés évoluées : « Er umfaßt einen elementaren, wenn auch quantitatif geringfügigen
Teil der religiösen Mythen, namentlich die sogenannten Ursprungsmythen, und erstreckt
sich darüber hinaus auf bestimmte Konstruktionen, die (verborgen oder explizit) in
unserem intellektuellen oder affektiven Leben gegenwärtig sind, und zwar auf diejenigen,
die es uns gestatten, die bedingten und veränderlichen Bestandteile der Erfahrung
teleologisch miteinander in Zusammenhang zu bringen, indem man sie auf unbedingte
Realitäten bezieht (auf solche wie «Sein», «Wahrheit», «Wert»).» (Die Gegenwärtigkeit des

Mythos, München 1974, p. 7).

J'accepte d'étendre aussi la notion de mythe aux constructions métaphysiques, mais je
voudrais montrer en même temps que les représentations religieuses et les constructions
métaphysiques ne sont pas interchangeables. Aux représentations religieuses peut revenir
un rôle que les constructions métaphysiques ne peuvent jamais assumer, et qui consiste
justement à fonder l'espérance. Dans ce sens je vais distinguer entre métaphysique et
révélation dans le paragraphe suivant.

30 Ce qui fait d'ailleurs que le mythe n'est plus considéré comme un mythe, car ce

terme est toujours déjà une désignation sceptique.



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 197

qu'elle ne trouve pas son fondement dernier dans la révélation. La
révélation n'est pas la condition de possibilité de la métaphysique, et
l'homme peut parvenir à une connaissance métaphysique à partir de

l'expérience, mais l'exigence métaphysique de l'homme est telle, qu'aucun

savoir déductible de l'expérience ou d'un éventuel apriori ne peut y
satisfaire entièrement. Nous ne trouverons de réponse ultime et suffisante

qu'en la révélation. La déduction d'une cause première intelligente

et bonne à partir de l'expérience permet au moins d'affirmer la
forte vraisemblance de la réalisabilité du summum bonum, alors qu'un a

priori ou une expérience religieuse intérieure ne fournissent aucun appui
à l'espérance et sont ainsi à l'origine de la confusion qui se crée entre
espérance et désir. Kant, en refusant aussi bien la révélation que les

preuves de l'existence de Dieu autres que la preuve morale, ne peut
éviter le paradoxe d'une promesse de la loi morale qui n'est pas contenue
dans la loi morale, mais s'y trouve ajoutée : « Er (der Glaube ; J.D.) ist ein
Vertrauen auf die Verheißung des moralischen Gesetzes; aber nicht
als eine solche, die in demselben enthalten ist, sondern die ich
hineinlege... »31

IV.

Retournons maintenant à la métaphysique de Bloch. Chez Bloch il
n'est pas explicitement question de postulats, mais la structure de sa

pensée présente exactement le même rapport entre une évidence
fondatrice et les réponses à l'exigence métaphysique que chez Kant. La
première réponse de Bloch n'est rien d'autre que l'affirmation de l'existence

d'une matière autoproductrice comme condition de possibilité de

l'identité finale. La matière autoproductrice permet l'achèvement du

processus en lieu et place du Dieu que postule Kant. Mais l'achèvement
du processus n'est ainsi rendu possible que pour la totalité. Il manque
encore la possibilité pour chaque individu de participer à l'identité
finale; il manque l'équivalent du postulat de l'immortalité.

En effet, Bloch est conscient de ce problème, et n'exige pas un
sacrifice héroïque de l'individu pour la totalité du processus historique.
Il considère même la mort comme l'ennemi numéro un de sa vision
utopique : «... diesen härtesten Gegenschlag zur Utopie... »32, et s'en va

31 I. Kant, K.d. U., p. 462 note.
32PH 15.



198 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

proposer une véritable preuve de l'immortalité, digne de figurer à côté
de celles de Platon. Je veux parler de sa théorie de l'exterritorialité de la

mort. L'argument est le suivant : Le « Daß » qui se trouve dans l'obscurité
de l'instant vécu et qui est à la base du processus de la matière et de

l'intentionnalité de l'homme, ce « Daß » n'est pas encore apparu, ne s'est

pas encore objectivé, est encore non-médiatisé (das unmittelbare
Daß)33. Ainsi il échappe encore au devenir du processus, c'est-à-dire

qu'il échappe à la temporalité, et du fait qu'il échappe à la temporalité il
ne peut pas non plus périr. Le « Daß » comme « Kern des Existierens » ne
se trouve pas encore impliqué dans l'existence temporelle des choses, et

est de ce fait immortel. D'autre part, ce même «Daß», lorsqu'il entre
dans le processus et parvient à s'objectiver, à se réaliser en achevant le

royaume de la liberté, du fait qu'il met alors fin au processus, a encore
vaincu la temporalité et son corrélat: la mort. Il y a ainsi une double

échappatoire à la mort:

« Der Tod gehört dann zu diesem Prozeß, aber nicht zu den Subjekten, aus

denen der Prozeß erst kommt und auf deren Identifizierung er gerichtet ist.

Item erstens: Der Kern des Existierens ist, als noch ungeivorden, allemal
exterritorialzum Werden und Vergehen, von welch beiden unser Kern eben

noch gar nicht erfaßt ist. Item zweitens : Der Kern des Existierens, wäre er
geworden und darin zugleich, als herausgebracht, gutgeworden, so wäre er
in dieser Gelungenheit erst recht Exterritorialität zum Tod ; denn dieser selbst

wäre mit der prozeßhaften Unzulänglichkeit, wozu er gehört, abseitig und

abgestorben. »34

Quoi qu'il se passe, il reste donc au sujet quelque chose qui ne
succombe pas à la mort. Ce qui permet à Bloch de citer Epicure, qui dit
que là où est l'homme n'est pas la mort et là où est la mort l'homme ne se

trouve pas35. Mais comme pour ce qui est de la matière, l'exterritorialité
de la mort reste pour Bloch un mythe, et il préconise la prudence face à

ce genre de conceptions36.
Ainsi ce qui chez Kant est Dieu et immortalité, chez Bloch est

matière autoproductrice et exterritorialité de la mort37. Pour que ce

» PH 1386.
34 PH 1390/91.
35 PH 1391.
36 TE 373.
37 Ce caractère postulatoire de la philosophie de Bloch a déjà été remarqué par

R. Schaeffler, Was dürfen wir hoffen Darmstadt, 1979, p. 102. Il ne relève toutefois
qu'une partie de ce qui est postulé chez Bloch : « Nach Blochs Meinung hängt die Mög-



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 199

parallélisme avec Kant se justifie pleinement, il faut encore que chez
Bloch aussi quelque évidence soutienne la plausibilité de ces deux
postulats métaphysiques. Or l'évidence joue effectivement un rôle très

important chez Bloch. Il y consacre quelques pages dans la «Tübinger
Einleitung». Là Bloch montre clairement que ce qui se trouve à la base

du savoir utopique, c'est l'évidence de la liberté. Et cette liberté n'est
rien d'autre que celle de l'identité finale :

« Die Evidenz also, welche das utopische Gewissen und Wissen regiert, ist die
der Freiheit als des Fürsichseins. Sie ist eine des Lebens und der Welt, worin
nichts mehr mit dem Fremden, also Nicht-Evidenten behaftet ist. »38

De même que l'évidence de la liberté est chez Kant condition de

possibilité des postulats en tant que postulats, de même elle est ici
condition de possibilité de toute la Docta spes. Et l'évidence a ici un
caractère tout à fait extatique, puisqu'elle est l'évidence du summum
bonum convoité. Mais si elle garantit l'existence du summum bonum, elle
ne garantit pas pour autant que l'homme réalisera le summum bonum :

« Die gründliche Evidenz garantiert den Eintritt des Ihren nicht im
mindesten, noch weniger als Utopie insgesamt, selbst die konkrete, Erfüllung
garantiert. Aber gründliche Evidenz garantiert die Gültigkeit dieses ihren
zentralen Inhalts, eine Gültigkeit, die selbst durch Vereitlung nicht
vernichtet wird. Der Inhalt der absoluten Evidenz : das Reich, bleibt wahr, ja ist

die Wahrheit selber, in ihrer, dem Empirismus so törichten, Hoffnungsgestalt.

»39

De plus, non seulement l'évidence ne garantit pas l'avènement de

l'identité finale, du royaume de la liberté, mais elle n'est en elle-même

pas même la promesse de son avènement. Elle prouve son existence tout
au plus. L'espérance en l'avènement du royaume de la liberté ne peut
donc en fait, pas plus que chez Kant, trouver sa raison d'espérer dans

lichkeit weltverändernder sittlicher Tat nicht von der Existenz Gottes ab; auch ein
Fortleben nach dem Tode postuliert Bloch nur in seinen Frühschriften. Aber es gibt doch
Bedingungen sittlichen Handelns, die den Rahmen theoretischer Erfahrbarkeit
überschreiten. Es muß angenommen werden dürfen, daß die schöpferische Kraft des utopischen

Gedankens und das Möglichkeitspotential der Materie einander so zugeordnet sind,
daß aus ihrer Begegnung die neue Welt hervorgehen kann, auf welche die utopische
Hoffnung sich richtet ». C'est tout juste l'identité entre le « Daß » du sujet et le « Daß » de

l'objet qui est postulée selon Schaeffler.
38 TE 267/268.
39 TE 268.



200 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

l'évidence de ce royaume. Seul un mythe qui contient la promesse de

son avènement et qui fait autorité peut fonder l'espérance. Ce mythe
n'est alors pas un postulat, mais lui-même l'objet de notre confiance.
L'évidence de la liberté que Bloch propose comme justification de

l'espérance est insuffisante, parce qu'elle ne fonde pas l'espérance sur

l'espoir d'obtenir ce qu'elle veut obtenir, mais seulement sur le fait que
ce qu'elle espère existe. La question n'est pas tellement de savoir si

l'objet de l'espérance est garanti ou pas — Bloch insiste tellement sur le
fait qu'il n'est pas nécessaire qu'il le soit pour qu'il y ait espérance — mais
de savoir si ce qui est censé être l'objet de notre espérance, n'est pas

plutôt seulement l'objet de notre désir, là où la promesse elle-même
n'est pas fondée.

V.

Il nous reste à voir comment Bloch a été amené à l'affirmation d'une
évidence de la liberté. Alors que Kant renvoie à la réalité apriori de la loi
morale, chez Bloch cette évidence est d'ordre psychologique et se

manifeste sous deux formes différentes. Il y a d'abord une évidence qui
soutient le postulat de l'exterritorialité de la mort et qui est Yétonnement.

Nous touchons ici à un des thèmes les plus brillants de sa philosophie : la

mystique de l'étonnement. Il y a dans la vie un genre d'événements qui
laisse chaque fois une impression profonde : il se peut que soudain un
objet tout à fait trivial du monde environnant suscite en nous une
intensité de sentiment exceptionnelle, imprévue, qui nous saisit d'un
bout à l'autre. Ce saisissement, instant de bonheur extatique, est un
phénomène clefpour Bloch, et il le décrit dans la plupart de ses œuvres,
de «Geist der Utopie» à «Experimentum mundi». Selon Bloch il s'agit
d'une expérience anticipatrice du summum bonum, d'une irruption
soudaine de l'identité finale révélatrice de quelque chose du plus profond
de ce qui est caché dans l'obscurité du «Jetzt», dans le noyau latent.
Voici une page qui décrit l'étonnement:

«... die offene Adäquatheit macht sich nicht in Erfahrungen des weiterlaufenden

Weltprozesses kenntlich, mit experimentierter Mündung, sondern in
kurzer, seltsamer Erfahrung eines antizipierten Stillehaltens. Erfahren wurden

in diesem Stillehalten allemal knappste Symbolintentionen eines

Überhaupt, subjektiv zunächst, ja lyristisch scheinend und doch erzphilosophisch
in der Sache selbst fundiert, nämlich in einem Aufblitzen von utopischem



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 201

Endzustand. Solche Erfahrungen eines utopischen Endzustandes fixieren
ihn gewiß nicht, sonst wären sie keine Erfahrungen bloßer Symbolintention
und keine utopischen, gar zentralutopischen. Es sind ganz uneigentliche

Anlässe und Inhalte, zu denen derart das Subjekt gegebenenfalls inkliniert,

doch in ihnen, den für jeden Menschen verschiedenen, obzwar allemal

bedeutungsidentischen Anlässen und Inhalten, kündigt sich der Gehalt
des tiefsten Staunens an, zwischen Subjekt und Objekt, beide in durchdringender

Betroffenheit auf einen Augenblick identifizierend.»40

Cette mystique de l'étonnement, comme dévoilement de l'identité
finale par des intentions symboliques (Symbolintentionen), n'est rien
d'autre pour Bloch que ce que les grands mystiques chrétiens, et surtout
Maître Eckhardt, avaient déjà vécu. Le nunc stans, Yunio mystica ne
décrivent qu'une identité soudaine entre sujet et objet, anticipatrice de

l'identité finale41.

A côté de l'étonnement il y a une autre évidence de la liberté:
Yenthousiasme de l'acte créatif. Il s'agit surtout des moments de découverte,

d'inspiration et d'invention du génie dans l'acte anticipateur du
non-encore-conscient qui révèle l'existence de possibilités nouvelles
dans le monde en processus. Comme chez Kant il y a une évidence

pratique, celle de la praxis utopique, qui rend possible de postuler la

matière comme processus transformable en vue de l'identité finale. Que
le monde soit transformable, nous le savons par nos réalisations
techniques et culturelles, mais qu'il soit transformable en un monde
radicalement nouveau, selon des catégories encore jamais vues, seule
l'évidence du non-encore-conscient pourrait nous en fournir un indice. Or
cette prise de conscience de l'évidence d'un non-encore-conscient dans

l'acte créatif a été selon Bloch lui-même l'événement décisif pour
l'élaboration de sa philosophie. J'aimerais citer ici Bloch à travers le passage
d'une biographie qui exprime bien le caractère décisif de cet événement

:

« Damals war der Student schon von dem Kerngedanken seines späteren
Lebenswerkes blitzartig getroffen. Zweiundzwanzigjährig machte er, wie in
einer Erleuchtung, <die Entdeckung des Noch-Nicht-Bewußten, die
Verwandtschaft seiner Inhalte mit dem ebenso Latenten in der Welt>, und
schreibt nieder: <Besonders in der schöpferischen Arbeit wird eine
eindrucksvolle Grenze überschritten, die ich als Übergangsstelle zum noch

40 PH 337.
41 Voir PH 1537.



202 Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

nicht Bewußten bezeichne. Mühe, Dunkel, krachendes Eis, Meeresstille
und glückliche Fahrt liegen um diese Stelle. An ihr hebt sich, bei noch

gelingendem Durchbruch, das Land, wo noch niemand war, ja das selber
noch niemals war. Das des Menschen braucht, Wanderer, Kompaß, Tiefe
im Land zugleich). Das ist die Geburtsstunde des Systems, das sich von nun
an, in siebzigJahren, Schritt um Schritt, Ring an Ring sich fügend, entfalten
wird. »42

Voilà le fondement le plus important du principe espérance, la
raison d'être de celui-ci. L'évidence du non-encore-conscient dans

l'enthousiasme de la praxis utopique constitue pour l'homme, et surtout
pour le génie créatif, la certitude intérieure d'un summum bonum, et tout
le travail consiste dès lors à dégager cette évidence de son isolation
intérieure pour en faire une totalité salvifique. C'est de cette praxis
utopique que l'espérance procède, et la matière n'est qu'un postulat
exigé à cause de l'évidence et postérieurement à l'évidence. Nous
pouvons dire avec Schaeffler, en nous demandant toutefois ce que la praxis
de Bloch a de spécifiquement moral (sittlich) :

« Postulatorische Hoffnung im Sinne Blochs wie im Sinne Kants geht der
sittlichen Praxis nicht voran, als könnte man rein theoretisch wissen, daß

die Bedingungen gegeben sind, die eine sittlich weltverändernde Praxis

möglich machen. Diese Hoffnung geht vielmehr aus der sittlichen Praxis

hervor, weil wir nur durch diese Praxis das Faktum unserer Freiheit erfahren

und zugleich das Faktum der Pflicht, die diese Freiheit in Anspruch
nimmt. Und aus der Erfahrung sittlich engagierter Freiheit dürfen wir eine

Ordnung der Dinge <fordern>, innerhalb derer die sittliche Tat die Kraft
hat, zu bewirken, was ihr aufgetragen ist : die Heraufführung der moralischen

Welt.»43

VI.

La philosophie de Bloch est un éloge du génie révolutionnaire, plus

précisément du génie qui sait dévoiler des possibilités nouvelles dans le

processus matériel et contribue ainsi à le faire avancer vers sa fin. Le

42 S. Markun, Ernst Bloch in Selbstzeugnissen und Dokumenten, Reinbek 1977,

p. 19.
43 R. Schaeffler, IVas dürfen wir hoffen p. 105/106.



Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch 203

génie incarne la fonction utopique, il se trouve à la pointe du processus,
il est le pionnier de l'humanité en marche vers le summum bonum :

«Gerade aber indem Genialität über den jeweils vorhandenen Horizont
hinaussieht, hinaustrifft, ist sie nicht kontemplativ-statisches Weltauge,
sondern Pionier an den Grenzen einer vorrückenden, ja selber ein
wichtigster Teil der Welt, die sich erst bildet. Psychologisch ist Genialität die

Erscheinung eines besonders hohen Grades von Noch-Nicht-Bewußtem
und der Bewußtseinsfähigkeit, letzthin also Explizierungskraft dieses Noch-
Nicht-Bewußten im Subjekt, in der Welt.»44

Ce génie se veut le porte-parole de l'espérance, mais ne peut pas la
fonder. De quelle autorité peut-il se réclamer pour engager l'humanité
sur un chemin dont lui-même ne connaît pas encore l'aboutissement, et

qui pourrait mener droit vers l'abîme? Ce n'est pas le génie, mais

l'apôtre à travers la parole de Dieu qui nous apporte notre véritable
espérance.

Le fondement de l'espérance de Bloch est insuffisant, parce que
l'évidence n'est pas en elle-même une promesse de la réalisabilité du

summum bonum. On ne peut que postuler les conditions de sa réalisation.
Le summum bonum a beau se trouver « à l'horizon » dans l'expérience de

l'évidence, comme Bloch le dit: «Jede wirkliche Evidenz hat das

unvorhandene höchste Gut im Horizont»45, l'espérance n'est pas pour
autant fondée. Le point crucial est que l'évidence doit directement

appuyer le mythe, et qu'on ne peut pas postuler arbitrairement un mythe
à partir d'une évidence, puis camoufler cette arbitrariété en parlant
d'exigence pratique. Cette façon de procéder ne fait que créer une
confusion dans la compréhension du concept d'espérance. Mais est-ce

qu'une philosophie qui se réclame du tournant anthropologique de

Kant peut éviter l'équivoque en ce qui concerne l'espérance? Si mes
réflexions sur le cas de Bloch sont exactes, il faudra répondre par la

négative.

44 PH 142.
45 TE 272.




	Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

