Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le fondement de I'espérance chez Ernst Bloch
Autor: Disse, Jorg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoérG Disse

Le fondement de ’espérance
chez Ernst Bloch

«... quia speravi in sermonibus luis. »

Ps. 119,42

Dans son dernier article, peu avant sa mort, Sartre témoigne en
quelque sorte de sa conversion a I’espérance, alors que sa premicre
philosophie était une philosophie du désespoir. Or 2 la fin de cet article
Sartre touche a un probleme fondamental pour toute réflexion sur
I’espérance: il ne suffit pas de dire simplement qu’on espére, il faut
pouvoir donner une raison d’espérer, il faut pouvoir fonder cette espé-
rance:

«En tout cas le monde semble laid, mauvais et sans espoir. Ca c’est le
désespoir tranquille d’un vieux qui mourra la-dedans. Mais justement, je
résiste et je sais que je mourrai dans 'espoir, mais cez espoir, il faut le
Jfonder.

Il faut essayer d’expliquer pourquoi le monde de maintenant, qui est hor-
rible, n’est qu'un moment dans le long développement historique, que
I’espoir a toujours été I'une des forces dominantes des révolutions et des
insurrections, et comment je ressens encore 1’espoir comme ma conception
de Iavenir. »!

La raison d’espérer que Sartre invoque ici ressemble plus 4 une
consolation qu’a une véritable justification de I’espérance: il faut bien

! ].-P. SARTRE, « L’espoir, maintenant...», Le Nouvel Observateur, Paris, mars 1980
800-802), p. 139 (souligné par moi-méme).
P gne p



186 Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch

continuer A espérer, puisqu’on a toujours espéré. Ce mal a fonder véri-
tablement ’espérance est caractéristique de notre époque, et G. Marcel
va jusqu’a déclarer que la véritable espérance est sans raison d’espérer,
«qu’espérance et raison calculatrice sont essentiellement distinc-
tes» 2.

Est-ce que la pensée de Bloch peut nous venir en aide sur ce point?
En tout cas ’espérance est un concept central de sa philosophie. Bloch
’appelle «die menschlichste aller Gemiitsbewegungen»? et fonde sur
elle toute sa dialectique du processus. L’espérance n’est pas seulement
un affect, mais aussi un acte cognitif par lequel nous anticipons des
possibilités nouvelles d’une réalité en processus. L’espérance est chez
Bloch 4 la base d’une volonté de transformation du monde vers 'utopie
d’un summum bonum, d’une totalité qui réalise I'identité finale du sujet et
de I'objet. Mais est-ce que Bloch peut justifier le bien-fondé de cette
espérance ? Est-ce que Bloch ne se trouve pas finalement avec Sartre,
Marcel et bien d’autres dans la méme impossibilité de donner une raison
suffisante de leur espérance ? Voila la question a laquelle je me propose
de répondre dans cet article. Ma méthode consistera a montrer que
Bloch s’inscrit dans ce que ’on pourrait appeler le tournant anthropo-
logique de la pensée depuis Kant. Pour beaucoup de ceux qui pensent
dans le prolongement de Kant, la métaphysique n’a plus qu’un statut
hypothétique en tant qu’exigence déduite d’une certaine compréhen-
sion de la réalité de ’homme. On réduit la métaphysique 4 une inter-
prétation de 'expérience religieuse de ’homme, qui est 'expérience de
sa liberté, et on soumet I'interprétation de cette expérience a I’historicité
de la connaissance. De Schleiermacher 2 Pannenberg? on se réclame de
la réduction kantienne de Dieu 2 une nécessité morale comme origine
de cette approche anthropologique. 11 s’agira de montrer que la pensée
de Bloch est elle aussi redevable a Kant sur ce point.

Le probleme avec ce tournant anthropologique est qu’au niveau de
’espérance se crée une certaine confusion en ce qui concerne le rapport
de cette espérance a son fondement. Un fondement est une condition
nécessaire pour qu’il puisse étre question d’espérance. Par une simple
analyse linguistique il est possible de montrer que I'espérance se dis-
tingue d’autres affects justement par le fait qu’elle exige toujours une

2 G. MARCEL, Homo viator, Paris, 1944, p. 83.

3 E. BuocH, Das Prinzip Hoffnung, Gesamtausgabe Bd. 5, Frankfurt a.M., 1959, p. 83
(= PHS83).

“ Voir W. PANNENBERG, Gottesgedanke und menschliche Freibeit, Gottingen, 1972,



Le fondement de P’espérance chez Ernst Bloch 187

raison d’espérer. C’est en opposant ’espérance au désir que cela devient
particulierement clair. Prenons en effet les deux phrases suivantes:

Jespere avoir 2 manger aujourd’hui. (I)
Je désire avoir 4 manger aujourd’hui. (II)

On peut montrer que (I) implique quelque chose de plus que (II). En
effet, on peut compléter (I) de la manieére suivante: «j’espére avoir a
manger aujourd’hui, parce gue quelqu’un m’a promis de m’apporter
quelque chose ». Par contre, justifier un simple désir par une telle raison
n’a aucun sens. On ne peut pas transformer (II) en: «je désire avoir 2
manger aujourd’hui, parce que quelqu’un m’a promis de m’apporter
quelque chose». La différence entre le désir et ’espérance est que le
désir est indépendant de toute garantie de son assouvissement, alors que
pour toute espérance il doit toujours y avoir une promesse qui indique
que ce qui est espéré pourrait s’accomplir. C’est en ce sens que 'espé-
rance est une attente qui nait d’'une certaine confiance parce qu’elle
repose sur une raison d’espérer, alors que le désir peut parfois étre une
exigence contre toute raison.

Compte tenu du résultat de cette petite analyse on peut alors s’in-
terroger sur le bien-fondé de ’exemple que G. Marcel suggere, d'une
meére qui persiste 2 espérer qu’elle reverra son fils, bien que la mort de
celui-ci soit attestée’. Ou cette mere a quand méme une raison cachée
d’espérer, ou son espérance n’est en fait qu’un désir. Nous constatons ici
que pour éviter de devoir fonder ’espérance, on déplace cet affect vers
le désir au point que ’exigence d’une raison d’espérer tombe. Une telle
confusion entre désir et espérance est caractéristique d’une pensée
comme celle de G. Marcel, et elle trouve son origine dans le fossé qu’a
creusé la métaphysique postulatoire de Kant entre l’exigence de la
raison et la réalité. Il s’agira de montrer que la méme confusion entre
désir et espérance est aussi constitutive de la réflexion de Bloch.

Pour commencer il nous faut nous familiariser avec le concept
fondamental du « Dgff» chez Bloch. A l'origine du monde, dans sa
totalité tout comme au fond de tout étant particulier, Bloch voit une

* G. MARCEL, Homo viator, p. 83.



188 Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch

sorte d’élan vital embryonnaire d’ou tout a procédé et continue de
procéder. Observons d’abord comment ce «DaBB» se manifeste chez
’'homme. Le «DaBl» est ici la spontanéité, 'impulsion premieére qui
nous pousse hors de nous-mémes. Cette impulsion premiere prend des
formes diverses selon le niveau du psychisme humain auquel elle s’ex-
prime. Ainsi le « DaB3» est d’abord le « Dal3» du « Dringen», du «Stre-
ben», du «Sehnen», c’est-a-dire reste encore une tendance vague et
indécise, agitée, mais sans but. A un niveau supérieur la pulsion (Trieb)
est déja congue comme « gezieltes Treiben », comme une pulsion visant
un objet déterminé: la nourriture, le pouvoir, etc... Puis nous avons la
pulsion sentie par le sujet désirant: I'affect. Encore plus haut Daffect
s’associe a I'imagination. Seul ’homme peut s’imaginer le but vers
lequel il est porté par I'affect. C’est le « Wiinschen ». Finalement Bloch
place la volonté au plus haut niveau. La volonté n’est pas seulement
désir de quelque chose de meilleur, comme le « Wiinschen» I’est en
principe, mais aussi activité, travail, tentative de réalisation de ce qui est
désiré®.

Le « Wiinschen » est désir de quelque chose de meilleur. 11 se carac-
térise par le fait qu’il ne désire pas un objet quelconque, mais quelque
chose qui pour une certaine raison manque au sujet désirant. L’espérance,
telle que Bloch la congoit, va au-dela du désir de quelque chose qui
manque 2 un sujet particulier en ce qu’elle se porte vers un objet non
seulement manquant, mais qui n’a en plus encore jamais existé pour la
conscience de ce sujet, elle se porte vers le non-encore-conscient (das
Noch-Nicht-Bewufite)’. La recherche consciente de ce non-encore-
conscient, qui fait de ’espérance un véritable acte cognitif, est ce vers
quoi les efforts de ’homme doivent tendre. Bloch parle de la fonction
utopique de ’homme:

«Das Noch-Nicht-BewuBte selber mul3 seinem Akt nach bews/5?, seinem
Inhalt nach gewsn/3¢ werden, als Aufdimmern hier, als Aufdimmerndes dort.
Und der Punkt ist damit erreicht, wo gerade die Hoffnung, dieser eigent-
liche Erwartungsaffekt im Traum nach vorwirts, nicht mehr nur, wie im
13. Kapitel dargestellt, als bloBe selbstzustindliche Gemiitsbewegung auf-
tritt, sondern bewwn/St-gewnf3t als utopische Funktion. »®

¢ PH 49ff.
7 PH 131.
8 PH 163.



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 189

L’espérance comme fonction utopique, mais aussi comme volonté
de réalisation du non-encore-conscient, constitue pour Bloch la plus
haute expression de la spontanéité du «DaBi».

Une caractéristique essentielle du « Dal3» en général est qu’il n’est
pas encore présent a la conscience, qu’il échappe au moi, qu’il reste
obscur: « Wer aber treibt in uns? Einer der sich selbst nicht innehat,
noch nicht hervorkommt»?. Or c’est le «Jetzt» qui est le lieu ou se
trouve le « DaB3»: «Das Jetzt ist der Ort, worin der unmittelbare Herd
des Erlebens tiberhaupt steht, in Frage steht; so ist das gerade Gelebte
selber am meisten unmittelbar, also am wenigsten bereits erlebbar»!©.
Nous ne parvenons donc pas a sentir le « Dal3 », pas a le vivre, 4 le rendre
présent a nous-mémes. C’est pourquoi il est question chez Bloch de
Pobscurité de 'instant vécu (Dunkel des gelebten Augenblicks)!''. Nous
sommes incapables d’étre et de saisir le vivre qui se meut a4 chaque
instant présent en nous en tant que «DaB» La conscience, le moi
conscient, ne peut se rapporter qu’au passé comme souvenir ou au futur
comme attente, mais non pas au présent. Le présent forme ainsi comme
une tache aveugle dans I’ame. Cette tache aveugle n’est rien d’autre que
le non-encore-conscient que par le moyen de la fonction utopique
I’homme est appelé 2 amener a la lumiere : « [z diesem Néichsten steckt der
Knoten des Daseinsrétsels. Das Leben des Jetzt, das eigentlichst intensive,
ist noch nicht vor sich selbst gebracht. »!2

Ainsi le « DaBi» et le non-encore-conscient, le principe et la fin ne
font en fait qu’un. Mais le «Dal3 » ne se trouve pas seulement 2 la racine
de ’homme, il constitue selon Bloch aussi un principe universel: « Er-
wartung, Hoffnung, Intention auf noch ungewordene Méglichkeit, das
ist nicht nur ein Grundzug des menschlichen BewuBtseins, sondern,
konkret berechtigt und erfal3t, eine Grundbestimmung innerhalb der
objektiven Wirklichkeit tiberhaupt.»'? Bloch reprend I'idée d’un sujet
de la nature et I'identifie 4 son concept du « DaBB»: «... der Begriff eines
dynamischen Subjekts in der Natur ist in letzter Instanz ein Synonym fiir
den noch nicht manifestierten DaB3-Antrieb im Realen iiberhaupt»!4.
Le «DaB3» de ’'homme procede en fait du « Dal3» de la nature ou de la

2 PH 334.
19 PH 334.
'' PH 338.
12 PH 341.
3PH 5.

14 PH 786.



190 Le fondement de I'espérance chez Ernst Bloch

matiére et est destiné 2 amener le processus de la matiere vers son
accomplissement final. Bloch considére en effet le monde comme un
processus matériel qui s’est transformé de lui-méme jusqu’a ’homme et
dont ’homme est appelé 4 achever la transformation. Le « Dal3» comme
sujet de la nature n’est rien d’autre qu’une reprise du concept panthéiste
d’une matiére autoproductrice. Voici un passage trés explicite qui
nous montre tout 'appui que Bloch trouve dans le matérialisme pan-
théiste :

«Um die Allmacht der héchsten Form (des géttlichen actus purus) absolut
zu halten, muB sie statt des dynames on das ginzlich nichtige Nichts in einem
Primum vor der Welt ausbreiten: Gott hat die Welt aus dem Nichts
geschaffen, nicht aus der Materie herausgerufen, aus der realen Moglich-
keit. Umgekehrt dagegen wird bei pantheistisch-materialistischen Philoso-
phen des Mittelalters, so bei Avicenna, Averroes, Amalrich von Bena,
David von Dinant, die reale Moglichkeit Materie zum gesamten Grund der
Welt, und der géttliche Schépfungswille ist stets ein Moment der Materie ;
ja, Gott und Materie werden identisch. Entwicklung ist bei Averroes
<eductio formarum ex materia), mit dem <dator formarum> im Weltall
selbst. So erscheint die Schépfung — mit Wegfall jedes Dualismus — einzig als
Selbstbewegung, Selbstbefruchtung der Gottmaterie; in ihr ist die Poten-
tialitdt und zugleich jene ihr immanente Potenz, welche einen auBlerwelt-
lichen Beweger iiberfliissig macht. Und dieser halbe Materialismus realer
Moglichkeit mehrt sich renaissancegemil3 bei Giordano Bruno, bei ihm
wird die Welt véllig zur Realisierung der Moglichkeiten. Natura naturans
und natura naturata fallen zusammen <in der dauernden, ewigen, zeugen-
den, miitterlichen Materie>. »!?

A cette conception de la matiere Bloch inteégre le matérialisme
historique et définit la matiére comme suit:

«... die Materie ist so zu definieren: Sie ist nicht mehr der mechanische
Klotz, sondern — gemif3 dem implizierten Sinn der Aristotelischen Mate-
riedefinition — sowohl das Nach-Méglichkeit-Seiende (kata to dynaton), also
das, was das jeweils geschichtlich Erscheinenkénnende bedingungsmiBig,
historisch-materialistisch bestimmt, wie das /n-Mdglichkeit-Seiende (Sein)
(dynamei on), also das Korrelat des objektiv-real-Méglichen oder rein
seinshaft: das Méglichkeits-Substrat des dialektischen Prozesses. »'¢

15 PH 272.
' E. BLoCH, T#ibinger Einleitung in die Philosophie, Gesamtausgabe Bd. 13, Frankfurt
a.M., 1970, p. 233 (= TE 233).



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 191

Ce processus dialectique est congu comme un processus qui se dirige
vers la réalisation totale des possibilités cachées dans le « Dal3 » originel.
Et il s’agit en méme temps de la transformation du monde vers un
monde qui ne fera plus obstacle aux besoins de ’homme, ou la réali-
sation des possibilités du « Dal3» correspondra a la réalisation de soi de
I’homme. Le bien supréme se réalise pour I’homme, lorsqu’est atteinte
I'identité du sujet humain et du sujet de la nature, I'identité du sujet et de
’objet, ’humanisation de la nature et la « naturalisation» de ’homme,
selon la formulation de Marx que Bloch reprend!’.

IL

Quelles raisons d’espérer nous permettant de croire en la réalisation
d’un tel summum bonum Bloch peut-il maintenant avancer? L’espérance
de Bloch est 'espérance en un monde transcendant les possibilités du
monde actuel. Comment justifier cette espérance ? Bloch refuse I’idée
que Dieu, Etre supréme, pourrait établir un royaume de la liberté que
’homme est peut-étre trop faible pour mettre sur pied par ses propres
forces. Bloch se situe dans le prolongement de la critique de la religion
de Feuerbach, critique selon laquelle Dieu est une projection des désirs
de 'homme. Dieu se réduit plus précisément a un lieu de projection
(Projektionsraum)'® du summum bonum comme identité finale du sujet et
de 'objet. Un Dieu vivant, tout-puissant et créateur n’est pour lui
qu’une hypostase mystifiante de ce lieu de projection de I'idéal de
’homme: « Gott erscheint als hypostasiertes Ideal des in seiner Wirklich-
keit noch ungewordenen Menschenwesens...»'?. Dieu n’est pas le Seigneur
devant lequel on s’incline, mais désigne 1’homo absconditus que ’homme
cherche 4 dévoiler. Or dans le passage cité plus haut?°, ou Bloch justifie
son appartenance a la tradition panthéiste, ce qu’il oppose au Dieu
créateur est la matiere autoproductrice. La question est de savoir si ce
concept de matiére autoproductrice ou autocréatrice peut faire fonction
de fondement de 'espérance, si la matiere peut se substituer au Dieu
transcendant.

Notons d’abord que seul le concept d’une matiere antoproductrice
permet d’envisager la réalisation de I’identité finale. Pour mettre fin 4

17 PH 241.
'8 PH 1530.
12PH 1523.
“PH 272



192 Le fondement de I'espérance chez Ernst Bloch

I’aliénation entre homme et nature, pour réaliser I'idéal de ’humani-
sation de la nature et de la « naturalisation » de ’homme, il faudrait prizo
une matiére qui ait un sujet et secundo dont le sujet soit fondamentale-
ment identique 2 celui de ’homme. Une matiére qui serait pur en soi,
comme chez Sartre, continuerait 4 faire obstacle 4 ’homme tant qu’elle
existerait, et I'idéal ne pourrait en aucun cas étre envisagé comme
identité entre sujet et objet. D’autre part, 12 ot il y aurait un sujet de la
nature et un sujet humain dont les intentions divergent, cette identité ne
serait pas non plus possible, en tout cas tant qu’on refuse I'idée que Dieu
puisse opérer une réconciliation. Mais le point crucial est maintenant le
caractére tout a fait hypothétique de la spéculation de Bloch sur la
matiére. Dans le chapitre 37 du « Prinzip Hoffnung» par exemple, ceci
se trouve vérifié a plusieurs reprises. Ainsi nous lisons: «... das als
Natur-Subjekt hypothetisch bezeichnete... »?'. C’est-a-dire que la facticité
du sujet de la nature n’est que du domaine de la probabilité, et sa
véritable découverte est en fait remise a plus tard : « Wie der Marxismus
im arbeitenden Menschen das sich real erzeugende Subjekt der Ge-
schichte entdeckt hat, wie er es sozialistisch erst vollends entdecken,
sich verwirklichen 148t, so ist es wahrscheinlich, dal3 Marxismus in der
Technik auch zum unbekannten, in sich selbst noch nicht manifestier-
ten Subjekt der Naturvorginge vordringt»?2. L’idée d’un sujet de la
matiere reste problématique tant que la médiation entre homme et
nature n’a pas été réalisée : « GewiB3, ein Subjekt der Natur (die nicht nur
sikularisierte alte Isis) bleibt solange problemhaft, als keine konkrete
Vermittlung durch den Menschen, als den jiingsten Sohn der Natur,
damit gelungen ist»23. Mais ce n’est pas seulement la spéculation sur la
matiere qui est de caractere hypothétique, c’est toute la métaphysique de
Bloch! En fait nous ne savons encore ni ce qu’est ’homme, ni ce qu’est
la nature. Tout comme en ce qui concerne la matiére, ces problémes ne
sont pas encore résolus:

« Was ist Materie ?, diese Frage ist derart, an diesem Perspektivpunkt, das
eigenste, das noch in seinem welthaften Lésungsversuch befindliche Pro-
blem aller Materie selber. Es ist das Wasproblem des menschlichen Inhalts
samt der uns nicht nur tragenden, sondern kosmisch so ungeheuer, so
ungeheuerlich umgebenden Natur. » %4

21 PH 786 (souligné par moi-méme).
2 PH ‘787.
23 PH 810.
# TE '209.



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 193

Le processus n’étant pas encore achevé, aucune extrapolation méta-
physique n’est définitive: « Die reale Moglichkeit wohnt derart in kei-
ner fertig gemachten Ontologie des Seins des Seienden, sondern in der
stets neu zu begriindenden Ontologie des Seins des Noch-Nicht-Seien-
den»?. C’est le principe du syst¢éme ouvert, principe qui s’impose a
cause de I’'idée d’un noyau latent encore inaccessible. Ce noyau latent
constitue un véto a ’encontre de tout jugement catégorique.

Or une fois que toute la métaphysique de Bloch est une construction
hypothétique et non définitive, il devient difficile de considérer encore
la mati¢re comme fondement de I’espérance chez Bloch. Une raison
d’espérer ne peut étre que ce qui est objet de notre confiance. Et une
construction hypothétique ne peut pas, en tout cas pas a elle seule, étre
génératrice de confiance. Ce point est capital. Pour voir exactement
comment les choses se présentent chez Bloch, je vais établir le parallele
qui existe entre sa pensée de 'espérance et celle de Kanz. Nous verrons
quel fondement de I'espérance nous est proposé, apres avoir vérifié le
caractere non seulement hypothétique, mais plus exactement postula-
toire d’une partie de la métaphysique de Bloch.

ITI.

Chez Kant, Dieu et 'immortalité sont postulés pour rendre possible
la réalisation du bien supréme exigé par la morale. Le bien supréme,
congu comme unité de la perfection morale et du bonheur, présuppose
I'idée de I'immortalité, parce que la perfection morale est une tiche
infinie que ’homme ne saurait achever au cours de sa vie présente. En
plus, le bien supréme ne peut pas étre réalisé sans Dieu, parce que le
bonheur ne résulte pas nécessairement de la perfection morale qui seule
doit étre recherchée par ’homme. Ainsi ’homme ne peut compter sur le
bien supréme que si Dieu peut réaliser la coincidence entre cette per-
fection morale et le bonheur. Ces deux postulats, Dieu et 'immortalité,
sont des exigences. Etant donné la facticité de la loi morale, ’homme
doit du point de vue moral exiger qu’il y ait une immortalité, car il n’est
pas concevable qu’existe une loi morale appelant a la réalisation du bien
supréme, s’il n’est pas possible d’y parvenir réellement. Les postulats
sont nécessaires. S’ils ne ’étaient pas, 'idée du bien supréme serait une

2 PH 274.



194 Le fondement de I'espérance chez Ernst Bloch

illusion, tout comme la loi morale qui exige le bien supréme et donton a
en fait la certitude: «Ist also auch das héchste Gut nach praktischen
Regeln unméglich, so muB3 auch das moralische Gesetz, welches gebie-
tet, dasselbe zu befordern, phantastisch und auf leere Zwecke gestellt,
mithin falsch sein»26. Ceci ne prouve pourtant pas la réalité objective de
ce qui est postulé. Mais méme si la réalité objective des postulats n’est
pas et ne peut pas étre prouvée, la nécessité pratique ou morale des
postulats nous oblige 4 leur accorder un champ de validité. Ce champ de
validité ne sera pas celui du fait, mais celui de la croyance. Les postulats
sont « Glaubenssachen » au lieu de « Tatsachen »?’. Cette croyance peut
étre appelée «reiner praktischer Vernunftglaube », étant dictée « priori
par la seule raison pratique.

C’est sur une telle croyance que prend appui 'espérance chez Kant.
La possibilité du bonheur, objet de ’espérance, dépend de I’existence de
Dieu, puisque seul Dieu peut garantir 2 ’homme le bonheur en plus de
la perfection morale. Mais la croyance en Dieu dans le sens du « Ver-
nunftglaube » ne constitue pas pour autant la véritable raison d’espérer,
car cette croyance a pour condition de possibilité ’évidence de la liberté,
et c’est cette derniére qui est fondement de ’espérance. En effet, ce dont
nous ne faisons qu’exiger la réalité, ne peut étre en soi-méme ’objet de
notre confiance, notre raison d’espérer. Une nécessité morale ne cons-
titue en elle-méme aucune promesse de la réalité de ’objet postulé. Or
’espérance, et c’est en cela qu’elle se distingue du désir comme nous
’avons vu, ne peut subsister sans une promesse. Toutefois le fondement
des postulats, ce qui constitue la condition méme de leur postulation,
contient néanmoins une sorte de promesse: la certitude de la réalité
objective de la loi morale. Si nous croyons en Dieu chez Kant, c’est parce
que nous avons cette certitude-1a, qui n’est pas une certitude théorique,
mais une certitude pratique. La certitude de la loi morale nous est donnée
par ’évidence de sa réalité dans la praxis morale, d’ou procede I’évidence
de la liberté, qui est 'expression méme de cette loi morale. La praxis
morale nous prouve dans le sens d’une évidence pratique mais non-
empirique la réalité objective du troisi¢me postulat de la raison pratique,
ce qui n’est pas possible pour les deux autres. La liberté occupe donc une

26 1. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, Hamburg, 1974, p. 204 (pagination selon
Originalausgabe 1787).

*" 1. KaNT, Kritik der Urteilskraft, Stuttgart 1976, p. 458 (pagination selon Original-
ausgabe 1793).



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 195

place privilégiée parmi les postulats. En ne se référant a rien d’autre qu’a
une loi morale a priori, elle permet d’envisager d’un point de vue
pratique I’existence de toute une sphére intelligible, de tout un ordre de
la liberté a coté de 'ordre de la nature. Si nous pouvons exiger Dieu et
I'immortalité, c’est parce que la liberté constitue la promesse d’une
sphere intelligible. C’est ainsi que ’évidence de la liberté est condition
de possibilité des deux autres postulats de la raison pratique:

«Der Begriff der Freiheit, sofern dessen Realitit durch ein apodiktisches
Gesetz der praktischen Vernunft bewiesen ist, macht nun den Sch/ufstein,
von dem ganzen Gebiude eines Systems der reinen, selbst der spekulativen
Vernunft aus, und alle anderen Begriffe (die von Gott und Unsterblichkeit),
welche als bloBe Ideen in dieser ohne Haltung bleiben, schlieBen sich nun
an ihn an und bekommen mit ihm durch ihn Bestand und objektive Realitit,
d.h. die Méglichkeit derselben wird dadurch bewiesen, daB3 Freiheit mdg-
lich ist; denn diese Idee offenbart sich durchs moralische Gesetz. »28

Ce qui chez Kant éveille notre confiance, ce n’est donc pas Dieu
lui-méme comme postulat exigé par la raison pratique, mais I’évidence
de la liberté, sans laquelle les autres postulats ne seraient rien que des
hypotheses. Si nous pouvons espérer en un summum bonum, c’est a cause
de la promesse que constitue 1’évidence de la liberté.

Voila le fondement de ’espérance chez Kant. Mais la promesse que
constitue I’évidence de la liberté est promesse de quoi ? Nous allons voir
immédiatement que I’évidence n’est pas une raison d’espérer suffisante.
En effet, si ’évidence pratique prouve ’existence de la liberté, elle ne
prouve de ce fait encore ni I'immortalité niI’existence de Dieu, ni méme
rien d’autre. Tout cela doit étre postulé au-deld de 1’évidence de la
liberté et constitue une interprétation du contenu de la sphere intelli-
gible qui n’est pas confirmée par I’évidence elle-méme. Et comme
'objet de 'espérance est le summum bonum et que le summum bonum ne
peut se réaliser chez Kant sans I’aide de Dieu, nous devons conclure,
étant donné que I’existence de Dieu n’est pas explicitement prouvée par
I’évidence de la liberté, que cette derniere n’est pas une raison d’espérer
suffisante pour une espérance dont 'objet est le summum bonum. Et
méme au cas ou ’évidence serait une évidence de ’existence de Dieu, ce
ne pourrait pas étre celle d’un Dieu qui promet la réalisation du summum
bonum. Un Dieu tout-puissant, ayant la volonté de réaliser le summum

81, KanT, Kdp. V., p. 4/5.



196 Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch

bonum en établissant le lien nécessaire entre la perfection morale et le
bonheur, constitue un zyzhe qu’aucune évidence ne peut justifier. Mais
le summum bonum ne peut étre envisagé sans mythe, car sa réalisation
dépend d’un ensemble de conditions qui ne se trouvent pas encore
réalisées dans le monde existant, qui ne sont pas des faits, et que seul un
mythe peut exprimer. De plus ’évidence ne peut jamais étre un fonde-
ment suffisant d’une espérance en un summum bonum. Méme si la
condition de possibilité de celui-ci n’était pas Dieu, 'espérance dépen-
dra toujours d’un mythe qui non seulement déclare la possibilité du
dépassement du monde existant, mais constitue aussi la promesse d’un
tel dépassement, ce qui fait qu’un tel mythe ne peut en aucune maniére
étre déduit 4 partir de la réalité du monde existant?’.

L’espérance en un summum bonum étant nécessairement dépendante
d’un mythe, se pose alors la question de savoir quel peut en fait étre le
fondement de cette espérance. Il n’y a qu’une solution: il faut que le
mythe lui-méme devienne I’objet de notre confiance!*° Seul un mythe
qui contiendrait la condition de réalisation du summum bonum pourrait
fonder suffisamment 'espérance, et il n’y a qu’une sorte d’évidence qui
peut justifier un tel mythe: I’évidence qui établit I'autorité de celui qui
proclame le mythe. Ainsi la certitude de la divinité du Christ établit
’autorité du mythe qu’il proclame et procure une raison d’espérer a tous
ceux qui la reconnaissent. Toute métaphysique reste insuffisante tant

29 Aujourd’hui la notion de mythe n’est plus seulement prise dans le sens de «fable ».
Les ethnologues nous ont appris 4 comprendre I’aspect fonctionnel des mythes dans les
sociétés traditionnelles et préferent parler de modeles pour la conduite humaine (voir
M. ELIADE, Aspects du mythe, 1963, p. 9s). L. KoLAKOWSKI a montré qu’a partir de cette
perspective on peut étendre la notion de mythe aux constructions métaphysiques des
sociétés évoluées: « Er umfaBt einen elementaren, wenn auch quantitatif geringfiigigen
Teil der religisen Mythen, namentlich die sogenannten Ursprungsmythen, und erstreckt
sich dariiber hinaus auf bestimmte Konstruktionen, die (verborgen oder explizit) in
unserem intellektuellen oder affektiven Leben gegenwirtig sind, und zwar auf diejenigen,
die es uns gestatten, die bedingten und verinderlichen Bestandteile der Erfahrung teleo-
logisch miteinander in Zusammenhang zu bringen, indem man sie auf unbedingte Rea-
lititen bezieht (auf solche wie «Sein», « Wahrheit», « Wert»).» (Die Gegenwirtigkeit des
Mythos, Miinchen 1974, p. 7).

Jaccepte d’étendre aussi la notion de mythe aux constructions métaphysiques, mais je
voudrais montrer en méme temps que les représentations religieuses et les constructions
métaphysiques ne sont pas interchangeables. Aux représentations religieuses peut revenir
un role que les constructions métaphysiques ne peuvent jamais assumer, et qui consiste
justement a fonder ’espérance. Dans ce sens je vais distinguer entre métaphysique et
révélation dans le paragraphe suivant.

30 Ce qui fait d’ailleurs que le mythe n’est plus considéré comme un mythe, car ce
terme est toujours déja une désignation sceptique.



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 197

qu’elle ne trouve pas son fondement dernier dans la révélation. La
révélation n’est pas la condition de possibilité de la métaphysique, et
’homme peut parvenir a une connaissance métaphysique a partir de
I’expérience, mais ’exigence métaphysique de ’homme est telle, qu’au-
cun savoir déductible de 'expérience ou d’un éventuel « priors ne peut y
satisfaire entierement. Nous ne trouverons de réponse ultime et suffi-
sante qu’en la révélation. La déduction d’une cause premiere intelli-
gente et bonne a partir de Pexpérience permet au moins d’affirmer la
forte vraisemblance de la réalisabilité du summum bonum, alors qu'un a
priori ou une expérience religieuse intérieure ne fournissent aucun appui
a ’espérance et sont ainsi 4 l'origine de la confusion qui se crée entre
espérance et désir. Kant, en refusant aussi bien la révélation que les
preuves de P'existence de Dieu autres que la preuve morale, ne peut
éviter le paradoxe d’une promesse 4e la loi morale qui n’est pas contenue
dans la loi morale, mais s’y trouve ajoutée : « Er (der Glaube; ].D.) ist ein
Vertrauen auf die VerheiBung des moralischen Gesetzes; aber nicht
als eine solche, die in demselben enthalten ist, sondern die ich
hineinlege... »*!

IV.

Retournons maintenant a la métaphysique de Bloch. Chez Bloch il
n’est pas explicitement question de postulats, mais la structure de sa
pensée présente exactement le méme rapport entre une évidence fon-
datrice et les réponses a ’exigence métaphysique que chez Kant. La
premieére réponse de Bloch n’est rien d’autre que I’affirmation de I’exis-
tence d’une matiere autoproductrice comme condition de possibilité de
I'identité finale. La mati¢re autoproductrice permet 'achévement du
processus en lieu et place du Dieu que postule Kant. Mais I’achévement
du processus n’est ainsi rendu possible que pour la totalité. Il manque
encore la possibilité pour chaque individu de participer a I'identité
finale; il manque I’équivalent du postulat de 'immortalité.

En effet, Bloch est conscient de ce probleme, et n’exige pas un
sacrifice héroique de I'individu pour la totalité du processus historique.
Il considere méme la mort comme ’ennemi numéro un de sa vision
utopique: «... diesen hirtesten Gegenschlag zur Utopie... »??, et s’en va

311. KanT, K.4.U., p. 462 note.
32 pPH 15.



198 Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch

proposer une véritable preuve de 'immortalité, digne de figurer a coté
de celles de Platon. Je veux parler de sa théorie de Vexterritorialité de la
mort. L’argument est le suivant: Le « Da3» qui se trouve dans ’obscurité
de I’instant vécu et qui est 2 la base du processus de la matiere et de
'intentionnalité de ’homme, ce « Dal3 » n’est pas encore apparu, ne s’est
pas encore objectivé, est encore non-médiatisé (das unmittelbare
DafB)33. Ainsi il échappe encore au devenir du processus, c’est-a-dire
qu’il échappe 2 la temporalité, et du fait qu’il échappe 2 la temporalité il
ne peut pas non plus périr. Le « DaB3» comme « Kern des Existierens » ne
se trouve pas encore impliqué dans I’existence temporelle des choses, et
est de ce fait immortel. D’autre part, ce méme « Dal3», lorsqu’il entre
dans le processus et parvient 4 s’objectiver, a se réaliser en achevant le
royaume de la liberté, du fait qu’il met alors fin au processus, a encore
vaincu la temporalité et son corrélat: la mort. Il y a ainsi une double
échappatoire a la mort:

«Der Tod gehért dann zu diesem ProzeB3, aber nicht zu den Subjekten, aus
denen der ProzeB erst kommt und auf deren Identifizierung er gerichtet ist.
Item erstens: Der Kern des Existierens ist, als noch ungeworden, allemal
exterritorial zum Werden und Vergehen, von welch beiden unser Kern eben
noch gar nicht erfaft ist. Item zweitens : Der Kern des Existierens, wire er
geworden und darin zugleich, als herausgebracht, gutgeworden, so wire er
in dieser Gelungenheit erst recht Exterritorialitit zam Tod ; denn dieser selbst
wire mit der prozeBhaften Unzulinglichkeit, wozu er gehort, abseitig und
abgestorben. » >

Quoi qu’il se passe, il reste donc au sujet quelque chose qui ne
succombe pas 4 la mort. Ce qui permet 4 Bloch de citer Epicure, qui dit
que la ot est ’"homme n’est pas la mort et la ot est la mort ’homme ne se
trouve pas*’. Mais comme pour ce qui est de la matiere, I’exterritorialité
de la mort reste pour Bloch un mythe, et il préconise la prudence face a
ce genre de conceptions *S.

Ainsi ce qui chez Kant est Dieu et immortalité, chez Bloch est
matiére autoproductrice et exterritorialité de la mort?’. Pour que ce

33 PH 1386.

3 PH 1390,/91.

35 PH 1391

36 TE 373.

37 Ce caractere postulatoire de la philosophie de Bloch a déja été remarqué par
R. SCHAEFFLER, Was diirfen wir hoffen ? Darmstadt, 1979, p. 102. Il ne releéve toutefois
qu’une partie de ce qui est postulé chez Bloch: « Nach Blochs Meinung hingt die Mog-



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 199

parallélisme avec Kant se justifie pleinement, il faut encore que chez
Bloch aussi quelque évidence soutienne la plausibilité de ces deux pos-
tulats métaphysiques. Or I’évidence joue effectivement un rble treés
important chez Bloch. Il y consacre quelques pages dans la « Tiibinger
Einleitung». La Bloch montre clairement que ce qui se trouve a la base
du savoir utopique, c’est I’évidence de la liberté. Et cette liberté n’est
rien d’autre que celle de I'identité finale:

«Die Evidenzalso, welche das uzopische Gewissen und Wissen regiert, ist die
der Freiheit als des Fiirsichseins. Sie ist eine des Lebens und der Welt, worin
nichts mehr mit dem Fremden, also Nicht-Evidenten behaftet ist. »38

De méme que I’évidence de la liberté est chez Kant condition de
possibilité des postulats en tant que postulats, de méme elle est ici
condition de possibilité de toute la Docta spes. Et I’évidence a ici un
caractére tout a fait extatique, puisqu’elle est ’évidence du summunm
bonum convoité. Mais si elle garantit I’existence du summum bonum, elle
ne garantit pas pour autant que ’homme réalisera le summum bonum :

«Die griindliche Evidenz garantiert den Eintritt des Thren nicht im min-
desten, noch weniger als Utopie insgesamt, selbst die konkrete, Erfiillung
garantiert. Aber griindliche Evidenz garantiert die Giiltigkeit dieses ihren
zentralen Inhalts, eine Giiltigkeit, die selbst durch Vereitlung nicht ver-
nichtet wird. Der Inhalt der absoluten Evidenz: das Reich, bleibt wahr, ja ist
die Wahrheit selber, in ihrer, dem Empirismus so térichten, Hoffnungsge-
stalt. »3?

De plus, non seulement ’évidence ne garantit pas ’avénement de
’identité finale, du royaume de la liberté, mais elle n’est en elle-méme
pas méme la promesse de son avénement. Elle prouve son existence tout
au plus. L’espérance en ’avénement du royaume de la liberté ne peut
donc en fait, pas plus que chez Kant, trouver sa raison d’espérer dans

lichkeit weltverindernder sittlicher Tat nicht von der Existenz Gottes ab; auch ein
Fortleben nach dem Tode postuliert Bloch nur in seinen Friihschriften. Aber es gibt doch
Bedingungen sittlichen Handelns, die den Rahmen theoretischer Erfahrbarkeit iiber-
schreiten. Es mull angenommen werden diirfen, daf3 die schépferische Kraft des utopi-
schen Gedankens und das Méglichkeitspotential der Materie einander so zugeordnet sind,
daB aus ihrer Begegnung die neue Welt hervorgehen kann, auf welche die utopische
Hoffnung sich richtet». C’est tout juste I'identité entre le « DaB» du sujet et le « DaB» de
’objet qui est postulée selon Schaeffler.

33 TE 267/268.

¥ TE 268.



200 Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch

I’évidence de ce royaume. Seul un mythe qui contient la promesse de
son avénement et qui fait autorité peut fonder ’espérance. Ce mythe
n’est alors pas un postulat, mais lui-méme ’objet de notre confiance.
L’évidence de la liberté que Bloch propose comme justification de
I’espérance est insuffisante, parce qu’elle ne fonde pas I’espérance sur
’espoir d’obtenir ce qu’elle veut obtenir, mais seulement sur le fait que
ce quelle espere existe. La question n’est pas tellement de savoir si
’objet de ’espérance est garanti ou pas — Bloch insiste tellement sur le
fait qu’il n’est pas nécessaire qu’il le soit pour qu’il y ait espérance — mais
de savoir si ce qui est censé étre ’objet de notre espérance, n’est pas
plutét seulement P'objet de notre désir, la ou la promesse elle-méme
n’est pas fondée.

V.

Il nous reste a2 voir comment Bloch a été amené a I’affirmation d’une
évidence de la liberté. Alors que Kant renvoie 2 la réalité a priori de la loi
morale, chez Bloch cette évidence est d’ordre psychologique et se
manifeste sous deux formes différentes. Il y a d’abord une évidence qui
soutient le postulat de I'exterritorialité de la mort et qui est I’ézonnement.
Nous touchons ici a un des thémes les plus brillants de sa philosophie : la
mystique de ’étonnement. Il y a dans la vie un genre d’événements qui
laisse chaque fois une impression profonde: il se peut que soudain un
objet tout 4 fait trivial du monde environnant suscite en nous une
intensité de sentiment exceptionnelle, imprévue, qui nous saisit d’un
bout a P'autre. Ce saisissement, instant de bonheur extatique, est un
phénomene clef pour Bloch, et il le décrit dans la plupart de ses ceuvres,
de « Geist der Utopie » 2 « Experimentum mundi». Selon Bloch il s’agit
d’une expérience anticipatrice du summum bonum, d’une irruption sou-
daine de I'identité finale révélatrice de quelque chose du plus profond
de ce qui est caché dans I'obscurité du «Jetzt», dans le noyau latent.
Voici une page qui décrit ’étonnement :

«... die offene Adiquatheit macht sich nicht in Erfahrungen des westeriau-
fenden Weltprozesses kenntlich, mit experimentierter Miindung, sondern in
kurzer, seltsamer Erfahrung eines antizipierten Stillehaltens. Erfahren wur-
den in diesem Stillehalten allemal knappste Symbolintentionen eines Uber-
haupt, subjektiv zunichst, ja lyristisch scheinend und doch erzphilosophisch
in der Sache selbst fundiert, nimlich in einem Aufblitzen von utopischem



Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch 201

Endzustand. Solche Erfahrungen eines utopischen Endzustandes fixieren
ihn gewiB nicht, sonst wiren sie keine Erfahrungen bloBer Symbolintention
und keine utopischen, gar zentralutopischen. (...) Es sind ganz uneigentli-
che Anlisse und Inhalte, zu denen derart das Subjekt gegebenenfalls inkli-
niert, doch in ihnen, den fiir jeden Menschen verschiedenen, obzwar alle-
mal bedeutungsidentischen Anlissen und Inhalten, kiindigt sich der Gehalt
des tiefsten Staunens an, zwischen Subjekt und Objekt, beide in durchdrin-
gender Betroffenheit auf einen Augenblick identifizierend. »#°

Cette mystique de étonnement, comme dévoilement de 'identité
finale par des intentions symboliques (Symbolintentionen), n’est rien
d’autre pour Bloch que ce que les grands mystiques chrétiens, et surtout
Maitre Eckhardt, avaient déja vécu. Le nunc stans, Vunio mystica ne
décrivent qu’une identité soudaine entre sujet et objet, anticipatrice de
'identité finale*!.

A coté de I'étonnement il y a une autre évidence de la liberté:
Venthousiasme de I'acte créatif. 1l s’agit surtout des moments de décou-
verte, d’inspiration et d’invention du génie dans I’acte anticipateur du
non-encore-conscient qui révele 'existence de possibilités nouvelles
dans le monde en processus. Comme chez Kant il y a une évidence
pratique, celle de la praxis utopique, qui rend possible de postuler la
matiére comme processus transformable en vue de I'identité finale. Que
le monde soit transformable, nous le savons par nos réalisations tech-
niques et culturelles, mais qu’il soit transformable en un monde radi-
calement nouveau, selon des catégories encore jamais vues, seule ’évi-
dence du non-encore-conscient pourrait nous en fournir un indice. Or
cette prise de conscience de I’évidence d’un non-encore-conscient dans
Pacte créatif a été selon Bloch lui-méme I’événement décisif pour I’éla-
boration de sa philosophie. J’aimerais citer ici Bloch 4 travers le passage
d’une biographie qui exprime bien le caracteére décisif de cet événe-
ment:

«Damals war der Student schon von dem Kerngedanken seines spiteren
Lebenswerkes blitzartig getroffen. Zweiundzwanzigjihrig machte er, wie in
einer Erleuchtung, <die Entdeckung des Noch-Nicht-BewuBten, die Ver-
wandtschaft seiner Inhalte mit dem ebenso Latenten in der Welt», und
schreibt nieder: <Besonders in der schopferischen Arbeit wird eine ein-
drucksvolle Grenze iiberschritten, die ich als Ubergangsstelle zum noch

10 PH .337.
41 Voir PH 1537.



202

Le fondement de I’espérance chez Ernst Bloch

nicht BewulBten bezeichne. Miihe, Dunkel, krachendes Eis, Meeresstille
und gliickliche Fahrt liegen um diese Stelle. An ihr hebt sich, bei noch
gelingendem Durchbruch, das Land, wo noch niemand war, ja das selber
noch niemals war. Das des Menschen braucht, Wanderer, KompaB8, Tiefe
im Land zugleich». Das ist die Geburtsstunde des Systems, das sich von nun
an, in siebzig Jahren, Schritt um Schritt, Ring an Ring sich fiigend, entfalten
wird, » 4?2

Voila le fondement le plus important du principe espérance, la

raison d’étre de celui-ci. L’évidence du non-encore-conscient dans
I’enthousiasme de la praxis utopique constitue pour I’homme, et surtout
pour le génie créatif, la certitude intérieure d’un summum bonum, et tout
le travail consiste deés lors 4 dégager cette évidence de son isolation
intérieure pour en faire une totalité salvifique. C’est de cette praxis
utopique que P'espérance procede, et la matiere n’est qu'un postulat
exigé a cause de I’évidence et postérieurement a I’évidence. Nous pou-
vons dire avec Schaeffler, en nous demandant toutefois ce que la praxis
de Bloch a de spécifiquement moral (sittlich):

«Postulatorische Hoffnung im Sinne Blochs wie im Sinne Kants geht der
sittlichen Praxis nicht voran, als kénnte man rein theoretisch wissen, dal3
die Bedingungen gegeben sind, die eine sittlich weltverindernde Praxis
moglich machen. Diese Hoffnung geht vielmehr aus der sittlichen Praxis
hervor, weil wir nur durch diese Praxis das Faktum unserer Freiheit erfah-
ren und zugleich das Faktum der Pflicht, die diese Freiheit in Anspruch
nimmt. Und aus der Erfahrung sittlich engagierter Freiheit diirfen wir eine
Ordnung der Dinge <fordern», innerhalb derer die sittliche Tat die Kraft
hat, zu bewirken, was ihr aufgetragen ist: die Herauffiihrung der morali-
schen Welt. » 43

VI

La philosophie de Bloch est un éloge du génie révolutionnaire, plus

précisément du génie qui sait dévoiler des possibilités nouvelles dans le
processus matériel et contribue ainsi a le faire avancer vers sa fin. Le

p- 19

2S. MARKUN, Ernst Bloch in Selbstzeugnissen und Dokumenten, Reinbek 1977,

3 R. SCHAEFFLER, Was diirfen wir hoffen ?, p. 105/106.



Le fondement de ’espérance chez Ernst Bloch 203

génie incarne la fonction utopique, il se trouve 4 la pointe du processus,
il est le pionnier de I’humanité en marche vers le summum bonum :

«Gerade aber indem Genialitit iiber den jeweils vorhandenen Horizont
hinaussieht, hinaustrifft, ist sie nicht kontemplativ-statisches Weltauge,
sondern Pionier an den Grenzen einer vorriickenden, ja selber ein wich-
tigster Teil der Welt, die sich erst bildet. Psychologisch ist Genialitit die
Erscheinung eines besonders hohen Grades von Noch-Nicht-Bewuf3tem
und der BewuBtseinsfihigkeit, letzthin also Explizierungskraft dieses Noch-
Nicht-BewuBten im Subjekt, in der Welt. »*4

Ce génie se veut le porte-parole de ’espérance, mais ne peut pas la
fonder. De quelle autorité peut-il se réclamer pour engager ’humanité
sur un chemin dont lui-méme ne connait pas encore ’aboutissement, et
qui pourrait mener droit vers I’abime? Ce n’est pas le génie, mais
I'apbtre a travers la parole de Dieu qui nous apporte notre véritable
espérance.

Le fondement de 'espérance de Bloch est insuffisant, parce que
I’évidence n’est pas en elle-méme une promesse de la réalisabilité du
summum bonum. On ne peut que postuler les conditions de sa réalisation.
Le summum bonum a beau se trouver «a ’horizon » dans ’expérience de
I’évidence, comme Bloch le dit: «Jede wirkliche Evidenz hat das
unvorhandene héchste Gut im Horizont»**, I’espérance n’est pas pour
autant fondée. Le point crucial est que I’évidence doit directement
appuyer le mythe, et qu’on ne peut pas postuler arbitrairement un mythe
a partir d’'une évidence, puis camoufler cette arbitrariété en parlant
d’exigence pratique. Cette fagon de procéder ne fait que créer une
confusion dans la compréhension du concept d’espérance. Mais est-ce
qu’une philosophie qui se réclame du tournant anthropologique de
Kant peut éviter I’équivoque en ce qui concerne I'espérance? Si mes
réflexions sur le cas de Bloch sont exactes, il faudra répondre par la
négative.

4“4 PH 142.
# TE Z72.






	Le fondement de l'espérance chez Ernst Bloch

