Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le meilleur des mondes possibles, le mal métaphysique et le mal moral
chez Leibniz

Autor: Theis, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoBERT THEIS

Le meilleur des mondes possibles,
le mal métaphysique et le mal moral
chez Leibniz

Dans les Essais de Théodicée (1710), Leibniz établit une distinction
célebre entre différentes formes de mal: «On peut prendre le mal
métaphysiquement, physiquement et moralement. Le mal métaphysi-
que consiste dans la simple imperfection, le mal physique dans la souf-
france, et le mal moral dans le péché.»' Le lecteur de la 7héodicée
remarque sans peine qu’il existe entre ces différentes formes de mal des
rapports de condition 4 conditionné? Mais, ce qui est de loin plus
suggestif, c’est que la théorie du mal métaphysique et du mal moral est
congue selon une structure symétrique a celle du meilleur des mondes
possibles et se laisse intégrer, de ce fait, dans le projet métaphysique de
Leibniz dont elle constitue, du moins au niveau du mal métaphysique,
une lecture seconde.

La présente étude se propose, de ce point de vue et dans un premier
temps, de faire apparaitre ces symétries structurelles. Or il se trouve que
cette reconstruction mene, dans un deuxieme temps, a une conséquence
fort inattendue mais hautement significative en ce qui concerne le mal
moral. On verra en effet qu’en rigueur de termes, Leibniz ne peut pas
conclure, sur la base de ses prémisses, 4 une responsabilité de ’homme
au niveau du mal moral, et que I'identification du mal moral au péché,
mentionnée dans la citation ci-dessus, repose en fait sur un présupposé
non fondé.

' LesNiz, G.W., Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de I'homme et origine
du mal, 1°¢ partie § 21 (cité: Th1I, §..).
2Cf. p. ex. Th1, § 156, § 241, § 288.



170 Le meilleur des mondes possibles

Du fait de sa symétrie structurelle, la problématique du mal s’inscrit
dans le projet métaphysique de Leibniz, et cela dans la mesure ou elle se
laisse greffer sur la théorie du meilleur des mondes possibles comme
étant sa lecture seconde. Or cette théorie du meilleur des mondes
possibles présuppose, a son tour, la théorie générale de I’étant, compris
comme substance individuelle. C’est donc par la qu’il va falloir com-

mencer notre exposé. Nous nous limiterons cependant, 2 ce niveau
préalable, a4 quelques remarques générales.

1. Le lieu du meilleur des mondes possibles
dans la monadologie leibnizienne

Selon Leibniz, les véritables étres, dont la pluralité est admise d’em-
blée3, sont des entités immatérielles, indivises, douées d’une activité
propre, et qui sont qualifiés de « véritables atomes de la nature » 4. Cette
conception se laisse interpréter d’'une maniere forte ou d’'une manieére
faible. D’une maniére forte, «toute la nature est pleine de vie»®, c’est-
a-dire qu’il y a partout des atomes « vitaux ». D’une maniére faible, seuls
les étres organisés (plantes, animaux, hommes, étres spirituels) ont un
noyau immatériel, substantiel ou atomique: « Les principes de vie n’ap-
partiennent qu’aux corps organiques.»® « Toute la nature est pleine de
corps organiques vivants. Ainsi, je ne veux pas a la vérité qu'un morceau
de pierre soit lui-méme une substance corporelle animée ou douée d’un
principe d’unité ou de vie.»’ Leibniz appelle ces éléments constitutifs
de la réalité des «monades»®. Les monades sont des substances sim-
ples.

Or selon Leibniz, chaque substance est 'ensemble de ses détermi-
nations. Afin de comprendre cette affirmation, il est utile d’en montrer

3 Voir p. ex. BELAVAL, Y., L harmonie, dans: Etudes leibniziennes, Paris 1976, pp. 86—
105.

4 LeisNiz, G.W., Monadologie, § 3 (cité: M).

* LeiBN1Z, G.W., Principes de la Nature et de la Gréce fondés en Raison, § 1 (cité: P).

6 LeiBN1z, G.W., Considérations sur les Principes de Vie, et sur les Natures Plastiques par
P Auteur du systéme de I’barmonie préétablie, dans: GERHARDT, C.J., Die philosophischen
Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, Band VI, p. 539. (cité: CO, dans G VI).

7CO, dans G VI, 550.

8 CoutURAT, L., Opuscules et fragments inédits de Leibniz, Paris 1903 (Hildesheim
1961), p. 14 (cité: C); M, § 1; P § 1. La Monadologie commence par définir la monade
comme substance simple ; les Principes en revanche commencent par définir la substance
simple comme monade.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 171

I’enracinement dans la théorie leibnizienne du jugement. Selon Leibniz,
il n’existe qu’un seul type de jugements, les jugements dits analytiques.
Ceux-ci se caractérisent par le fait que le prédicat est contenu, impli-
citement ou explicitement, dans le sujet. Une prédication n’est donc
véritable ou vraie que dans la mesure ol le prédicat est contenu dans le
concept du sujet. Ceci implique que celui qui connaitrait parfaitement la
notion du sujet serait 2 méme d’en extraire tous les prédicats possibles (il
en aurait une idée adéquate)”.

La théorie leibnizienne de la substance s’appuie sur cette théorie du
jugement'?, C’est ici que s’opere, dans le projet philosophique de Leib-
niz, un dédoublement significatif sur lequel on n’a cessé de controver-
ser. En effet, la théorie du jugement fait ’objet méme de ce que Leibniz
appelle calcul logique ou rationnel!'. Or comme on le verra, les axes de
cette théorie seront dédoublés d’une signification ontologique qui
trouve son articulation dans la conception méme de la substance. En
effet, pour Leibniz, la substance n’est rien d’autre que ’ensemble de ses
déterminations. «Cela étant, nous pouvons dire que la nature d’une
substance individuelle ou d’un étre complet, est d’avoir une notion si
accomplie, qu’elle soit suffisante 2 comprendre et 4 en faire déduire tous
les prédicats du sujet a qui cette notion est attribuée. »'? Ce passage du
Discours de Métaphysique est significatif a plusieurs égards. D’une part,
Leibniz y articule le passage de I’analyse du jugement (dans le texte cité,
ce passage s’exprime dans les termes «cela étant») au niveau de la
considération de la substantialité de la substance: parce que le sujet
d’une proposition contient tous les prédicats possibles, la substance doit
étre comprise, elle aussi, comme une notion compléte, c’est-a-dire selon
le modele du sujet propositionnel. D’autre part, la substance n’est arti-
culable (discursivement) et donc pensable que comme prédication suc-
cessive de ses attributs. Penser la substance, c’est penser un sujet com-
pletement déterminé '3, La substance est, comme le sujet, ’ensemble de
ses déterminations dans leur unité.

¥ Cf. LEBN1z, G.W., Discours de Métaphysique, § 8 (cité: DM); voir aussi C 49 etc. En
ce qui concerne I'idée adéquate, voir LEIBN1Z, G.W., Meditationes de Cognitione, Veritate et
[deis, dans: G 1V, 422,

1°Cf. DM § 8.

IWLCf. C 57ss.; 229ss.; 421ss.

12DM § 8.

13 Cette conception de la substance se démarque de celle d’Aristote, pour qui 'ousia
est ce qui reste en quelque sorte aprés avoir été dépouillé de tous ses accidents.



172 Le meilleur des mondes possibles

Si les déterminations, dans leur totalité et dans leur unité consti-
tuent la substance, il n’en reste pas moins qu’elles ne sont produites que
successivement : elles sont produites les unes a partir des autres. Ceci
découle du fait que la substance est douée d’une activité propre («la
substance est un étre capable d’action»!?), bien plus, 'activité est la
véritable caractéristique de la substantialité de la substance'’: « Ce qui
n’agit point, ne mérite point le nom de substance.»'® L’activité de la
substance consiste précisément dans le fait de produire ses différentes
déterminations a partir d’elle-méme. Cette activité se fait selon un
principe que Leibniz appelle /’appétition'’. Or toute appétition tend vers
un but qui n’est, en 'occurrence rien d’autre que la notion développée
de la substance elle-méme, ou, la substance en tant que pleinement
déterminée'®. Leibniz qualifie, de ce fait, la substance d’entéléchie’”.

La substance étant immatérielle, ses déterminations ne sauraient
étre matérielles; elles prennent la forme de perceptions?® qui sont plus
ou moins distinctes ou conscientes selon le lieu qu’occupe la substance
dans '’ensemble de 'univers. Nous avons déja dit que chaque substance,
en tant qu’elle enveloppe ’ensemble de ses déterminations, développe
celles-ci a partir d’elle-méme, c’est-a-dire sans avoir recours i une
quelconque influence venant de I'extérieur. Dans ce sens, chaque subs-
tance est strictement szdépendante de toute autre substance. Il n’y a, entre
les substances, aucun rapport réel. Les substances «n’ont pas de fené-
tres» 2!,

Or C’est précisément sur ce point que vont se poser les problemes.
En effet, le lecteur attentif aura remarqué, que nous avons introduit,
sans le justifier, & 'alinéa précédent, ’adjectif «chaque» substance,
inférant par 12 le fait d’une pluralité de substances. Nous sommes donc
passés, dans la discussion analytique de la notion de substance, a Iaf-
firmation synthétique qu’il y a des substances. Leibniz ne justifie pas,
dans ses écrits publiés, le fait d’une pluralité des substances. L’argument

HPpgl.

15 Cf. STEGMAIER, W., Substanz. Grundbegriff der Metaphysik, Stuttgart 1977, (Proble-
mata 63), p. 179.

16 Th § 393.

1"Cf. M § 15.

18 Cf. STEGMAIER, W., l.c. ss.

19 Cf. M § 18; voir aussi: De primae philosophiae emendatione, et de notione substantiae,
dans: G IV, 469.

20CE M § 14

AME§7.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 173

de [anto-suffisance dont parle la Monadologie??, selon lequel la subs-
tance se suffit a elle-méme, ce qui impliquerait une pluralité, ne saurait
étre considéré comme une démonstration de la pluralité en question. Cest
un fait que Leibniz présuppose une telle pluralité.

En quel sens pose-t-elle probleme par rapport a I'indépendance de
chaque substance? Le probléme surgit du fait que les substances sont
supposées étre, non dans un état de coexistence sauvage, mais qu’elles
forment une ftofalité ordonnée, appelée univers ou monde: «J appelle
monde toute la suite et toute la collection de toutes les choses existan-
tes. »?* Du fait qu’il existe un ordre parmi les étants dans leur totalité,
étants qui de soi sont indépendants les uns par rapport aux autres, se
pose le probleme du fondement de cet ordre universel qui, de toute
évidence, ne peut pas reposer, c’est-a-dire avoir sa raison, dans la subs-
tance en tant qu’individuelle (méme s’il reste vrai que chaque substance
produit, de manieére ordonnée, ses déterminations).

C’est a ce niveau que Leibniz fait intervenir ce que nous appellerons
son Aypothése théologique, c’est-a-dire Dieu. Comme selon Leibniz, rien
n’existe sans avoir une raison suffisante de son existence (formulation
ontologique du principe de raison?*), comme d’autre part, 'ordre de
I'univers ne peut pas avoir sa raison en soi, il faut admettre que Dieu en
est auteur. Quels sont les présupposés de cette theése ? En fait,ilyen a
deux:

a) Dieu, en créant, ne crée pas la nature des substances;
b) Dieu est déterminé (non nécessité) dans son choix par le meil-
leur.

ad a) Les substances existent, a I’état de pure possibilité, dans ’en-
tendement divin que Leibniz appelle aussi «la région idéale des possi-
bilités »?°. Dieu ne les crée donc pas en ce qui concerne leur nature, bien
au contraire, il trouve les natures en quelque sorte déja formées dans son
entendement. Les essences des choses sont Deo coaeternae. Dans ce sens,
Dieu ne peut donc pas modifier le plan d’une essence déterminée,
c’est-a-dire la suite et la collection de ses déterminations. Mais, il y a
dans ’entendement divin une infinité de possibilités différentes les unes
des autres. Toutes ces possibilités tendent, d’aprés Iexpression du De

22 M § 18.

23 Th § 8.

24 Cf. M § 32; cf. Th § 44.
25 Th § 335.



174 Le meilleur des mondes possibles

rerum originatione radicali, 3 I'existence («essentiam per se tendere ad
existentiam»26), c’est-a-dire qu’elles sont toutes des candidats a I'exis-
tence.

‘ad b) Selon quel critere Dieu choisit-il, parmi tous les candidats
possibles, ceux 2 qui il confere ’existence ? Pour ce comprendre, il nous
faut montrer quel est le concept de Dieu que Leibniz fait fonctionner
dans sa métaphysique. Ce concept est le méme que celui de la théologie
rationaliste de son époque, 2 savoir celui d’un étre infiniment sage, bon
et puissant. Comprendre comment Dieu opére son choix parmi les
candidats possibles, c’est comprendre comment s’articulent 'une sur
’autre, la sagesse qui correspond 4 'entendement divin et la bonté qui
correspond a sa volonté.

L’entendement présente la multiplicité infinie des possibles selon
des ordonnances différentes?’: «La sagesse de Dieu, non contente
d’embrasser tous les possibles, les pénetre, les compare, les pese les uns
contre les autres, pour en estimer les degrés de perfection ou d’imper-
fection, le fort et le faible, le bien et le mal; elle va méme au-dela des
combinaisons finies, elle en fait une infinité d’infinies, c’est-a-dire une
infinité de suites possibles de I'univers, dont chacune contient une
infinité de créatures; et par ce moyen, la sagesse divine distribue tous les
possibles qu’elle avait déja envisagés 4 part en autant de systémes uni-
versels, qu’elle compare encore entre eux...»??

La volonté intervient au niveau du choix. Or celui-ci s’effectue se/on
le critére du meilleur. Ceci s’explique du fait, que la volonté est orientée,
de maniere générale, vers le bien. Leibniz appelle cet aspect de la
volonté ou cette « phase » de la volonté?? la volonté antécédente 3. En
d’autres termes, le bien, quel qu’il soit (le bien correspond a la réalité) est
I’objet de la volonté. Toutefois, en face de multiples biens, la volonté ne
peut se décider que pour le meillenr. Cette phase de la volonté est appelée
«conséquente » ; Leibniz parle de la « volonté conséquente » 3!, Qu’est-ce
que le meilleur ? Le meilleur est le plus parfait possible. Qu’est-ce que le
plus parfait? Ce qui a le plus de réalité ou d’étre mais aussi ce qui

%6 De rerum originatione radicali, dans: G VII, 303; cf. Th § 201.

7 Cf. M §53.

28 Th § 225.

2 Voir Axevos, C., Die ontologischen Grundlagen der Freiheitstheorie von Leibniz, New
York, Berlin 1973, p. 174.

30Th § 22.

MThI, § 22



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 175

contient le plus de variété en méme temps qu'un maximum d’or-
dre32

En combinant les possibilités selon le point de vue de la perfection
ou du meilleur, Dieu respecte en rapport a chaque possibilité en par-
ticulier, ’ensemble ou la totalité des autres possibles. Dans ce sens, on
peut dire que chaque possibilité représente la totalité selon son point de
vue. « Chaque miroir représente I'univers suivant son point de vue» 3.
Chaque possibilité congue ou choisie pour faire partie d’une totalité
cohérente ou d’un monde, est donc choisie et en fonction de la totalité de
ses déterminations que Dieu seul peut voir >4 et en fonction de la totalité
des autres possibilités destinées a faire partie du méme monde. Dieu, ne
pouvant pas intervenir au niveau des déterminations elles-mémes de
chaque possibilité, c’est-a-dire ne pouvant pas les modifier, ne peut que
les combiner selon le point de vue du plus parfait ou du meilleur. En
d’autres termes, chaque possibilité est considérée, au niveau de cette
phase de la volonté, du point de vue de 'optimum de compossibilité
avec les autres monades possibles et est choisie en définitive en fonction
de cet optimum.

Cette convenance maximale ou optimale (encore que ces deux
points de vue ne se recouvrent pas exactement, la premiere ayant une
connotation davantage mathématique, la seconde étant plutét ontolo-
gique) est qualifiable d’sarmonie. Cette idée exprime donc une corres-
pondance universelle entre les différentes monades appartenant a4 un
méme ordre ou monde possible?®. Dans la mesure ou cette harmonie
existe ab origine, elle est également qualifiable d’harmonie préétablie®®.

Précisons cet aspect ! Notre point de départ était de dire qu’il existe
une pluralité de monades qui sont toutes caractérisées par le fait d’étre
complétement déterminées ou d’étre des notiones completae. Chacune
produit donc, selon un principe interne, les déterminations qui lui sont
propres. Le probléme qui se pose a ce stade est de savoir comment se

32Cf. M §58.

3P §12;cf M §83.

3 Cf. DM § 8.

3% Sur la polysémie du concept d’harmonie, voir BELAVAL, Y., art. cit. Sur la genése de
ce concept, voir MuGNa1, M., Der Begriff der Harmonie als metaphysische Grundlegung der
Logik und Kombinatorik bei Johann Heinrich Bisterfeld und Leibniz, dans: Studia Leibnitiana
V/1973, pp. 43-73; ScHNEIDERS, W., Harmonia Universalis, dans: Studia Leibnitiana
XV1/1984, pp. 27-44.

36 Nous ne prendrons ici en considération que I’aspect large du concept, mettant
entre parentheéses ’harmonie entre ’ime et le corps.



176 Le meilleur des mondes possibles

laisse concevoir une véritable #7i#¢ du multiple, qualifiable de monde
(ou méme de systeme dans la mesure ou I'ordre des monades dépend
d’un principe unique). En d’autres termes, comment faut-il envisager
les rapports entre les monades alors qu’elles sont indépendantes ? Com-
ment peut-on rendre intelligible le fait que les perceptions de chaque
monade correspondent aux perceptions des autres monades de telle
sorte que soit concevable une totalité organisée ? Ceci n’est possible qu’a
la condition de supposer un Dieu qui établit @b origine les monades de
telle sorte qu'un maximum de compossibilité ou d’harmonie soit réalisé
entre elles. En d’autres termes, Dieu a établi un plan de 'univers (dans
I’hypothése actuelle, nous ne faisons que considérer le meilleur des
mondes possibles) dans lequel un maximum de correspondance existe,
rebus sic stantibus, c’est-a-dire sur la base de ce qui effectivement a été
possible. Or Dieu a pu établir cet ordre et cette harmonie parce qu’il est
lui-méme tout ordre: « Dieu est tout ordre, il garde toujours la justesse
des proportions, il fait ’harmonie universelle. »3’

Concluons: la these du meilleur des mondes possibles s’est dégagée a
partir de la nécessité d’expliquer les rapports entre des substances se
trouvant par soi dans un état de pure indépendance les unes par rapport
aux autres. L’introduction de ’hypothése théologique permet de fonder
ces rapports en leur assignant en plus un coefficient qualitatif : le zez/leur
ordre possible. Ceci résulte du fait que ’ordre est le produit de I'activité
conjointe de ’entendement et de la volonté (ainsi que de la puissance en
ce qui concerne 'existence effective) divines. Que cet ordre soit le
meilleur possible résulte du fait que Dieu ne peut pas intervenir au niveau
des déterminations mémes des essences, qui sont telles quelles dans son
entendement, mais uniquement au niveau des combinaisons dans des
mondes possibles?38.

C’est dans ce contexte systématique que s’inscrit le discours leibni-
zien sur le mal?,

37 Th. Préface (éd. Phil. Bibl. 71), p. 4.

Pour ce qui est des rapports entre ’harmonie universelle et I’harmonie préétablie,
voir SCHNEIDERS, W., art. cit. p. 37ss.

3 On peut interpréter ’activité de Dieu en termes mathématiques: « Cum Deus
calculat et cogitationem exercet, fit mundus» (G VII, 191). Cette « mathématique divine »
(G VII, 304), cependant, ne méne pas a la notion de meilleur des mondes possibles, mais
tout au plus 2 un monde ol existe un maximum de compatibilité.

3% Nous ferons abstraction ici du contexte historique qui a pu inspirer la rédaction de
la Théodicée, par exemple la nécessité de réfuter les theses de Pierre Bayle, mais aussi la

littérature abondante au sujet de questions de théodicée. Cf. a ce sujet la lettre de Leibniz a
D.E. Jablonski du 23 janvier 1700 (citée dans G VI, 3).



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 177

2. Le statut du mal métaphysique

La théorie leibnizienne sur le mal est la tentative de greffer une
problématique zhéologique sur un projet métaphysique. Dans ce sens, on
peut dire que 'explication du mal métaphysique constitue une lecture
seconde de la thése du meilleur des mondes possibles. A ce titre, elle
exige toutefois I'introduction de paramétres capables de correspondre
aux réseaux conceptuels de la théorie du meilleur des mondes possibles.
Quels sont ces paramétres et comment Leibniz effectue-t-il son pro-
gramme ?

Nous savons déja que les essences existent a titre de pures possibilités
dans ’entendement divin. Or ces essences — et c’est ici un premier
facteur qui intervient — se caractérisent par une imperfection origina-
le40. Celle-ci repose sur la limitation essentielle de ce que Leibniz
appelle — improprement il est vrai — la créature, c’est-a-dire ce qui n’est
pas Dieu?!. Cette affirmation d’une imperfection originale est fonda-
mentale dans I'organisation du discours leibnizien sur le mal non seu-
lement métaphysique, mais aussi moral et physique. En quel sens faut-il
I'entendre exactement?

D’une part, Dieu seul est parfait, il a I’étre dans toute sa plénitude.
«Dieu est absolument parfait; la perfection n’étant autre chose que la
grandeur de la réalité positive prise précisément... En Dieu la perfection
est absolument infinie. »4? Cette perfection divine se retrouve au niveau
des attributs divins: Dieu a un entendement, une volonté et une puis-
sance infinis.

Les essences des choses, qui existent 4 titre de pures possibilités dans
I’entendement divin, ont plus ou moins de réalité et donc plus ou moins
de perfection. La part de perfection ou de réalité positive leur vient de
Dieu (dans ce sens, Leibniz peut écrire que Dieu est «non seulement la
source des existences, mais encore celle des essences, en tant que réelles,
ou de ce qu’il y a de réel dans la possibilité » #?), la part de non-réalité ou
d’imperfection leur vient de leur nature propre, «incapable d’étre sans
bornes»#4. Ainsi donc, la limitation serait la raison de 'imperfection.

1 Th T § 20.

4 Cf. ibid., P § 9 etc.
2 M §41.

B M §43.

“M §42.



178 Le meilleur des mondes possibles

Mais d’autre part, le fait d’étre limité, c’est-a-dire d’avoir des bornes, est
affirmé par Leibniz comme résultant «de I'imperfection originale des
créatures, qui borne leur réceptivité »¥*. Ainsi donc, Leibniz explique en
définitive 'imperfection par la limitation, et la limitation par 'imper-
fection.

La théorie du meilleur des mondes possibles opére au niveau de 'op-
timum de compossibilité (niveau ontologique) g#2 maximum de com-
patibilité (niveau mathématique). Elle ne considére les possibilités que
du point de vue de ce qu’elles o7 comme déterminations, non du point
de vue de ce qu’elles n’ont pas. La théorie du 7a/ envisage ce dernier
point: que signifie, dans 'optique du meilleur des mondes possibles, le
fait que les possibilités sont imparfaites ? Voila la question qui engendre
la réflexion sur le mal. Or cette question a une orientation bien nette : si
le meilleur des mondes requiert, pour pouvoir étre, I'existence d’un
Dieu parfait, le probleme de /’imperfection devra se poser également par
rapport a4 Dieu: comment concilier un Dieu parfait, non plus avec le
meilleur des mondes possibles (question de la monadologie), mais avec
Uimperfection dans le meilleur des mondes possibles ?

Quel est le rapport entre I'imperfection et le mal? L’affirmation
d’une imperfection radicale est identique a I’affirmation d un »a/ radical
(non pas au sens kantien du terme). Cette forme de mal, Leibniz la
qualifie de mal métaphysique*s. Cette simple indication d’ordre lexicale
montre déja que la question de Leibniz ne portera pas, en derniére
instance, sur /'origine du mal — et cela en dépit de I'interrogation «Si
Deus est, unde malum ?»*” — puisque le mal radical n’a, & proprement
parler, pas d’origine, étant donné qu’il consiste dans un non-étre, mais la
question porte sur le fait de savoir, comme nous I’avons déja suggéré
plus haut, comment affirmation d’un Dien parfait est conciliable avec /'af-
firmation du mal. Or la réponse a cette question est construite selon la
méme structure que l'articulation de la conception du meilleur des
mondes possibles. Quelle est-elle?

Il a déja été dit a plusieurs reprises que les essences existent, a titre
d’imparfaites, dans 'entendement divin. Le probleme essentiel se pose
en fait au niveau de la volonté. Celle-ci incline par soi, sans étre
nécessitée, vers le bien ou la perfection. En tant que telle, elle veut I’étre
ou ce qu’il y a d’étre ou de réalité positive dans ce qui est (méme au

4 Th, Abrégé de la controverse, réponse a ’objection 5.
46 Th I § 20.
7Th 1 § 21.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 179

niveau de la pure possibilité). En présence de plusieurs biens, la volonté
incline vers ce qui «touche le plus» ou vers le meilleur. Ceci vaut, non
seulement au niveau d’un seul étre ou de plusieurs étres pris distribu-
tivement, mais aussi au niveau d’étres pris collectivement, c’est-a-dire
au niveau de différentes combinaisons d’étres.

S’il est vrai maintenant que les essences sont par définition impar-
faites, cela implique que la volonté divine ne peut pas porter sur elles en
tant qu’imparfaites, c’est-a-dire en tant qu’elles ont du non-étre, mais
uniquement en tant qu’elles sont parfaites, c’est-a-dire en tant qu’elles
ont de I’étre. Dans la mesure ou Dieu, en choisissant les essences en vue
du meilleur monde, a affaire 4 des essences imparfaites, celles-ci entrent
nécessairement dans la constitution d’un tel monde, mais non en tant
qu’imparfaites, mais en tant qu’elles ont de la perfection, étant donné
que la volonté ne peut porter que sur la perfection = I’étre = le bien.
C’est sur ce point précis que va maintenant s’ériger la réponse a la
question comment ’affirmation d’un Dieu parfait est conciliable avec
affirmation du mal. En effet, ’analyse montre que Dieu ne veut pas
I'imperfection ou le mal, mais il ne fait que le permettre en tant que
conditio sine qua non de la constitution du meilleur des mondes possibles.
«Il y a véritablement deux principes, mais ils sont tous deux en Dieu,
savoir son entendement et sa volonté. L’entendement fournit le prin-
cipe du mal, sans en étre terni, sans étre mauvais; il représente les
natures comme elles sont dans les vérités éternelles; il contient en lui la
raison pour laquelle le mal est permis, mais la volonté ne va qu’au
bien. » % Dans la mesure ou le mal accompagne inévitablement le bien,
on peut dire que le monde que Dieu choisit n’est que le meilleur des
mondes possibles.

Cette analyse fait apparaitre que ’explication du mal métaphysique
est construite symétriquement 2 celle du meilleur des mondes possibles.
D’une part, ’entendement divin est considéré comme la sphere neutre
des pures possibilités complétement déterminées ; d’autre part, ces pos-
sibilités neutres sont lues ou interprétées comme étant imparfaites (ce
qui rejoint leur statut de possibilités dans I’entendement divin). D’une
part, le Deus caleulator combine les possibilités selon leur compossibilité
optimale, ce qui donne le meilleur des mondes possibles; d’autre part,
cette combinaison optimale est interprétée selon le paramétre de son
manque (I'imperfection), c’est-a-dire selon la conditio sine qua non qui

Th 1§ 149; cf. aussi Th I § 20.



180 Le meilleur des mondes possibles

I'accompagne. De ce fait, il devient possible de résoudre, 4 ce second
niveau, une problématique théologique (a savoir celle de la responsa-
bilité de Dieu face au mal) — insoluble au niveau de la seule combina-
toire parce que non posable 4 ce niveau — en la greffant selon une
structure symétrique sur le schéma de la combinatoire.

3. Le statut du mal moral

Le mal moral est, la plupart du temps, identifié par Leibniz au
péché®. De ce fait, son lieu n’est pas philosophique, mais théologique.
Que Leibniz en traite néanmoins sous cet aspect dans une théodicée
philosophique montre de nouveau, a quel point la philosophie de Leibniz
se trouve 4 une intersection entre la philosophie et la théologie. Mais
cette identification du mal moral au péché va précisément s’avérer
problématique et ceci parce qu’elle n’est pas fondable philosophique-
ment.

Parler du mal moral présuppose un sujet libre*?. Dans ce sens, le
probléeme du mal moral est plus ézros# (mais aussi plus complexe) que
celui du mal métaphysique. Plus étrost, parce qu’il ne concerne qu'un
seul type d’étres, ceux qui sont dotés d’une volonté libre, en gros les
hommes; plus complexe du fait de la question fondamentale qui est
sous-jacente 2 cette optique, 4 savoir: comment une volonté libre peut-
elle devenir mauvaise ? Or nous allons le voir, c’est précisément cette
question que Leibniz ne résoud pas, parce que, en dépit de certaines
tournures ou il est question de la « mauvaise volonté»’!, il ne pose pas
cette question, mais opére un glissement subtil dans sa discussion du
probléme, ramenant ainsi, structurellement parlant, la question du mal
moral a celle du mal métaphysique.

Si le mal moral est le fruit de la liberté (perverse) de ’homme, une
enquéte sur cette forme de mal doit débuter par s’interroger sur le statut
de la liberté. Leibniz en traite en détail dans les Essais de Théodicée aux
paragraphes 288ss.

Il faut distinguer plusieurs aspects dans le concept de la liberté:
I'intelligence, la spontanéité et la contingence *2. Disons rapidement un

© Cf. Th I § 20, § 24 etc.
50 Cf. Th § 277, 288.
sUCE. Th § 26, 277.

52 Th § 288.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 181

mot des deux derniers avant de nous attarder plus longuement sur le
premier. Par spontanéité, Leibniz entend le fait que le principe de
I’action est dans ’agent lui-méme : « Spontaneum est, cujus principium
est in agente.»’® Par la, Leibniz entend dire que I’homme libre est
lui-méme la cause de I’action. Cet aspect de la liberté découle de la
conception méme de la substance qui produit par elle-méme ses propres
déterminations 4. Par contingence, Leibniz comprend la non-nécessité,
au sens métaphysique, des actions: la volonté est inclinée par un bien
mais elle n’est pas nécessitée, c’est-a-dire qu’il n’existerait pas de contra-
diction logique si elle choisissait, en dépit de raisons déterminantes, un
autre bien®’. L’intelligence est, parmi les facteurs qui constituent la
liberté, I’élément le plus important: «’intelligence est comme I’Ame de
la liberté, et le reste en est comme le corps et la base »*¢. Pourquoi en
est-il ainsi? Parce que c’est I'intelligence qui présente ou présentifie
'objet de la délibération ou I'objet du choix de la volonté. Cette pré-
sentification est plus ou moins distincte. Par 13, il faut entendre que
intelligence a des perceptions plus ou moins parfaites. Que ces pet-
ceptions ne soient pas toutes parfaites ou toutes distinctes (c’est-a-dire
des idées adéquates), cela découle de ce que I'intelligence est, en raison
de son statut créé, elle-méme imparfaite. En raison de cette imperfec-
tion, Leibniz se demande méme si nous pouvons avoir fondamentale-
ment des représentations, ou idées adéquates®’. Or ce qu’il y a de
distinct dans la représentation provient du fond méme de I'intelligence,
ce qui en elle est confus, vient des sens’®.

La volonté porte sur les représentations de I'intelligence. Or nous
savons que l'objet de la volonté est le bien. Ajoutons a cela que, 2
proprement parler, I’objet de la volonté est le bien appréhendé qui, chez
le sage (par exemple chez Dieu) est identique au bien en tant que tel. En
d’autres termes, la volonté porte toujours, infailliblement, sur ce qu’elle
considére (jugement pratique) comme étant le bien. En présence de
plusieurs biens reconnus comme tels, la volonté se détermine pour celui

*3Th § 301.

54 Cf. par exemple M §§ 7, 18.

55 Cf. Th § 302ss.

¢ Th § 288.

57 Cf. LeiBNiz, G.W., Meditationes de Cognitione, Veritate et Ideis : « Cum vero id omne
quod notitiam distinctam ingreditur, rursus distincte cognitum est, seu cum analysis ad
finem usque producta habetur, cognitio est adaequata, cuius exemplum perfectum nescio
an homines dare possint.» (dans: G IV, 423); cf., aussi DM § 24; P § 13.

8 Th § 289.



182 Le meilleur des mondes possibles

qui touche le plus (ce qu’on ne peut constater qu’aprés coup, d’olt
necessitas consequentiae non consequentis!).

La volonté vise donc ce qu’il y a dans les perceptions présentifiées
par 'intelligence d’étre, de perfection ou de bien. Qu’est-ce 4 dire en ce
qui concerne le mal?

Sur la base du parallélisme de structure, le mal moral n’est rien
d’autre que 'imperfection inscrite dans les perceptions de I'intelligence.
Celles-ci sont nécessairement inadéquates du fait de la finitude de I'in-
telligence. Dans ce sens, le mal moral n’est pas voulu en et par soi, mais
il ’est en tant qu’est voulu un bien. Si ’homme est dés lors considéré
comme étant la «source du mal»*? et que 'origine du mal est située dans
la liberté de la créature®, c’est sous I’angle sus-mentionné qu’il faut
alors comprendre ces expressions. Mais cela signifie en revanche que les
arguments de Leibniz ne permettent pas de conclure que ’homme est
responsable du mal, c’est-a-dire qu’il le veut en tant que mal.

Or c’est la these de la responsabilité de ’homme que requiert le
présupposé théologique. En effet, le péché n’est rien d’autre que le fait
de faire le mal, c’est-a-dire de le vouloir en tant que mal. Leibniz a
d’ailleurs entrevu cette dimension du probléme, mais les arguments
allégués restent affectés d’une certaine ambiguité.

D’une patrt, il fait reposer la décision pour un bien apparent sur des
considérations de prudence: « De plus en vertu du décret qu’il (= Dieu)
a fait que la volonté tendrait toujours au bien apparent ou imitant la
volonté de Dieu sous de certains respects particuliers 4 ’égard desquels
ce bien apparent a toujours quelque chose de véritable, il détermine la
noétre au choix de ce qui parait le meilleur sans la nécessiter néanmoins.
Car absolument parlant, elle est dans I'indifférence en tant qu’on I'op-
pose 4 la nécessité, et elle a le pouvoir de faire autrement ou de sus-
pendre encore tout a fait son action; 'un et l'autre parti étant ou
demeurant possible. Il dépend donc de ’dme de se précautionner contre
les surprises des apparences par une ferme volonté de faire des
réflexions, et de ne point agir ni juger en certaines rencontres, qu’apres
avoir bien et mirement délibéré. »°! Le probleéme reste 4 savoir jusqu’on
I’ame doit aller dans ses réflexions, c’est-a-dire dans 1’analyse de la
perception de l'intelligence avant de prendre une décision. Car si la

9 Th § 151.
6 Th § 273.
5 DM § 30.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 183

suspension du jugement pratique reste possible, elle ne peut pas durer.
D’autre part, nous savons aussi que Leibniz émet de fortes réserves en ce
qui concerne une analyse compléte d’une notion.

Dans la 7héodicée, on retrouve également un argument — différent du
précédent — par lequel Leibniz entend fonder la possibilité d’une per-
version de la volonté. Cet argument part de I’analyse de I’expression
«vouloir un bien». La volonté se distingue du simple souhait ou du désir
dans la mesure ou elle consiste dans 'action (ou le début d’action)
entreprise en vue de la réalisation (ou de I'obtention) de I’objet consi-
déré par elle comme un bien («!’effort d’agir apres le jugement»5?). Or
ce qui caractérise cette action, c’est qu’entre le moment de son com-
mencement, donc entre le moment du passage de la pure intention 2
’acte, et son accomplissement, un certain temps s’écoule. Clest cet
intervalle qui est considéré par Leibniz comme étant le point faible ou
fragile (a ’'opposé de Dieu ol le choix et le faire coincident), car c’est 1a
que devient possible Iirruption de nouvelles perceptions ou inclina-
tions qui peuvent détourner Pesprit de P'objet initialement reconnu
comme un bien. En d’autres termes, la volonté peut étre déviée, en
cours de route de son intention initiale. Il se crée ainsi ce que Leibniz
appelle une « résistance a la vérité reconnue » . Ce serait 12 le lieu d’une
perversion possible de la volonté. Mais ce que Leibniz ne dit pas, c’est
que les nouvelles perceptions qui font dévier la volonté de son bien
appété, se présentent a la volonté comme étant plus appétables. Dans ce
sens, la volonté ne fait toujours vouloir que ce qui touche le plus et reste
fondamentalement orientée vers le bien. On voit donc qu’en tout état de
cause, le fait d’une volonté perverse ne se laisse pas expliquer dans la
théorie de Leibniz, ni méme le fait de la perversion elle-méme (la
déviation et la précipitation n’étant pas des perversions).

Comment faut-il dés lors comprendre I’expression selon laquelle la
liberté humaine est 'origine du mal moral ? Cette formule est, structu-
rellement, parallele a la formule selon laquelle Dieu permet le mal sans
le vouloir, c’est-a-dire qu’elle ne dit pas, par rapport a2 ’homme, fon-
damentalement autre chose que ne dit la thése selon laquelle Dieu
permet le mal, par rapport a2 Dieu. La formule qui impute la respon-
sabilité du mal moral 42 ’homme cache donc le fait que I'identification du
mal moral au péché n’est pas prouvée — et ne peut pas I’étre en raison du

62 Th § 311.
63 Thid.



184 Le meilleur des mondes possibles

fait que le probleme de la volonté mauvaise n’est pas articulé. Or ce
probléme n’est pas articulé en raison du fait du parallélisme de structure
entre les différentes explications du mal et 'explication du meilleur des
mondes possibles. Admettre en effet une volonté mauvaise implique-
rait, en définitive, une rupture de ’homogénéité méme des étres et donc
une rupture de I'unité du projet métaphysico-théologique de Leibniz.

Le seul écart qui existe donc entre les deux explications du mal —
métaphysique et moral — consiste dans le fait que la premiere permet de
fonder la seconde, instaurant par 12 une priorité dans ’ordre des choses
sans qu’existe pour autant une différence dans I’ordre des raisons. L’ex-
plication du mal métaphysique fonde celle du mal moral du fait qu’elle
énonce la condition essentielle de ce dernier, 4 savoir 'imperfection de
la créature, marquant par la en méme temps toute la différence entre
Dieu et ’'homme. Mais elle ne saurait en différer et cela dans la mesure
ou ’homme est compris, chez Leibniz, dans toute sa proximité et res-
semblance 4 Dieu et qu’il est, en définitive, dans son département,
comme une petite divinité ¢4,

6 Cf. M § 83.



	Le meilleur des mondes possibles, le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz

