
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le meilleur des mondes possibles, le mal métaphysique et le mal moral
chez Leibniz

Autor: Theis, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Theis

Le meilleur des mondes possibles,
le mal métaphysique et le mal moral

chez Leibniz

Dans les Essais de Théodicée (1710), Leibniz établit une distinction
célèbre entre différentes formes de mal: «On peut prendre le mal

métaphysiquement, physiquement et moralement. Le mal métaphysique

consiste dans la simple imperfection, le mal physique dans la

souffrance, et le mal moral dans le péché.»1 Le lecteur de la Théodicée

remarque sans peine qu'il existe entre ces différentes formes de mal des

rapports de condition à conditionné2. Mais, ce qui est de loin plus
suggestif, c'est que la théorie du mal métaphysique et du mal moral est

conçue selon une structure symétrique à celle du meilleur des mondes

possibles et se laisse intégrer, de ce fait, dans le projet métaphysique de

Leibniz dont elle constitue, du moins au niveau du mal métaphysique,
une lecture seconde.

La présente étude se propose, de ce point de vue et dans un premier
temps, de faire apparaître ces symétries structurelles. Or il se trouve que
cette reconstruction mène, dans un deuxième temps, à une conséquence
fort inattendue mais hautement significative en ce qui concerne le mal
moral. On verra en effet qu'en rigueur de termes, Leibniz ne peut pas
conclure, sur la base de ses prémisses, à une responsabilité de l'homme
au niveau du mal moral, et que l'identification du mal moral au péché,
mentionnée dans la citation ci-dessus, repose en fait sur un présupposé
non fondé.

*

1 Leibniz, G.W., Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine
du mal, Ie partie § 21 (cité: Th I, §

2 Cf. p. ex. Th I, § 156, § 241, § 288.



170 Le meilleur des mondes possibles

Du fait de sa symétrie structurelle, la problématique du mal s'inscrit
dans le projet métaphysique de Leibniz, et cela dans la mesure où elle se

laisse greffer sur la théorie du meilleur des mondes possibles comme
étant sa lecture seconde. Or cette théorie du meilleur des mondes

possibles présuppose, à son tour, la théorie générale de l'étant, compris
comme substance individuelle. C'est donc par là qu'il va falloir
commencer notre exposé. Nous nous limiterons cependant, à ce niveau

préalable, à quelques remarques générales.

1. Le lieu du meilleur des mondes possibles
dans la monadologie leibnizienne

Selon Leibniz, les véritables êtres, dont la pluralité est admise
d'emblée3, sont des entités immatérielles, indivises, douées d'une activité

propre, et qui sont qualifiés de « véritables atomes de la nature » 4. Cette

conception se laisse interpréter d'une manière forte ou d'une manière
faible. D'une manière forte, «toute la nature est pleine de vie»5, c'est-

à-dire qu'il y a partout des atomes « vitaux ». D'une manière faible, seuls

les êtres organisés (plantes, animaux, hommes, êtres spirituels) ont un

noyau immatériel, substantiel ou atomique : « Les principes de vie
n'appartiennent qu'aux corps organiques. »6 «Toute la nature est pleine de

corps organiques vivants. Ainsi, je ne veux pas à la vérité qu'un morceau
de pierre soit lui-même une substance corporelle animée ou douée d'un
principe d'unité ou de vie.»7 Leibniz appelle ces éléments constitutifs
de la réalité des «monades»8. Les monades sont des substances

simples.

Or selon Leibniz, chaque substance est l'ensemble de ses déterminations.

Afin de comprendre cette affirmation, il est utile d'en montrer

3 Voir p. ex. Belaval, YL'harmonie, dans: Etudes leibniziennes, Paris 1976, pp. 86—

105.
4 Leibniz, G.W., Monadologie, § 3 (cité: M).
5 Leibniz, G.W., Principes de la Nature et de la Grâce fondés en Raison, § 1 (cité: P).
6 Leibniz, G.W., Considérations sur les Principes de Vie, et sur les Natures Plastiquespar

l'Auteur du système de l'harmonie préétablie, dans: Gerhardt, C.J., Die philosophischen
Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz, Band VI, p. 539. (cité : CO, dans G VI).

7 CO, dans G VI, 550.
8 Couturat, L., Opuscules et fragments inédits de Leibniz, Paris 1903 (Hildesheim

1961), p. 14 (cité: C); M, § 1 ; P § 1. La Monadologie commence par définir la monade

comme substance simple ; les Principes en revanche commencent par définir la substance

simple comme monade.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 171

l'enracinement dans la théorie leibnizienne du jugement. Selon Leibniz,
il n'existe qu'un seul type de jugements, les jugements dits analytiques.
Ceux-ci se caractérisent par le fait que le prédicat est contenu,
implicitement ou explicitement, dans le sujet. Une prédication n'est donc
véritable ou vraie que dans la mesure où le prédicat est contenu dans le

concept du sujet. Ceci implique que celui qui connaîtrait parfaitement la

notion du sujet serait à même d'en extraire tous les prédicats possibles (il
en aurait une idée adéquate)9.

La théorie leibnizienne de la substance s'appuie sur cette théorie du

jugement10. C'est ici que s'opère, dans le projet philosophique de Leibniz,

un dédoublement significatif sur lequel on n'a cessé de controver-
ser. En effet, la théorie du jugement fait l'objet même de ce que Leibniz
appelle calcul logique ou rationnel11. Or comme on le verra, les axes de

cette théorie seront dédoublés d'une signification ontologique qui
trouve son articulation dans la conception même de la substance. En
effet, pour Leibniz, la substance n'est rien d'autre que l'ensemble de ses

déterminations. «Cela étant, nous pouvons dire que la nature d'une
substance individuelle ou d'un être complet, est d'avoir une notion si

accomplie, qu'elle soit suffisante à comprendre et à en faire déduire tous
les prédicats du sujet à qui cette notion est attribuée. »12 Ce passage du
Discours de Métaphysique est significatif à plusieurs égards. D'une part,
Leibniz y articule le passage de l'analyse du jugement (dans le texte cité,
ce passage s'exprime dans les termes «cela étant») au niveau de la
considération de la substantialité de la substance: parce que le sujet
d'une proposition contient tous les prédicats possibles, la substance doit
être comprise, elle aussi, comme une notion complète, c'est-à-dire selon
le modèle du sujet propositionnel. D'autre part, la substance n'est
articulable (discursivement) et donc pensable que comme prédication
successive de ses attributs. Penser la substance, c'est penser un sujet
complètement déterminé13. La substance est, comme le sujet, l'ensemble de

ses déterminations dans leur unité.

9 Cf. Leibniz, G.W., Discours de Métaphysique, § 8 (cité : DM) ; voir aussi C 49 etc. En
ce qui concerne l'idée adéquate, voir Leibniz, G.W., Meditationes de Cognitione, Veritate et
Ideis, dans : G IV, 422.

10 Cf. DM § 8.
11 Cf. C 57ss. ; 229ss. ; 421ss.
12 DM § 8.
13 Cette conception de la substance se démarque de celle d'Aristote, pour qui Yousia

est ce qui reste en quelque sorte après avoir été dépouillé de tous ses accidents.



172 Le meilleur des mondes possibles

Si les déterminations, dans leur totalité et dans leur unité constituent

la substance, il n'en reste pas moins qu'elles ne sont produites que
successivement : elles sont produites les unes à partir des autres. Ceci
découle du fait que la substance est douée d'une activité propre («la
substance est un être capable d'action»14), bien plus, l'activité est la
véritable caractéristique de la substantialité de la substance15 : « Ce qui
n'agit point, ne mérite point le nom de substance.»16 L'activité de la
substance consiste précisément dans le fait de produire ses différentes
déterminations à partir d'elle-même. Cette activité se fait selon un
principe que Leibniz appelle l'appétition11. Or toute appétition tend vers
un but qui n'est, en l'occurrence rien d'autre que la notion développée
de la substance elle-même, ou, la substance en tant que pleinement
déterminée18. Leibniz qualifie, de ce fait, la substance d'entéléchie19.

La substance étant immatérielle, ses déterminations ne sauraient
être matérielles ; elles prennent la forme de perceptions20 qui sont plus
ou moins distinctes ou conscientes selon le lieu qu'occupe la substance
dans l'ensemble de l'univers. Nous avons déjà dit que chaque substance,

en tant qu'elle enveloppe l'ensemble de ses déterminations, développe
celles-ci à partir d'elle-même, c'est-à-dire sans avoir recours à une
quelconque influence venant de l'extérieur. Dans ce sens, chaque
substance est strictement indépendante de toute autre substance. Il n'y a, entre
les substances, aucun rapport réel. Les substances « n'ont pas de
fenêtres»21.

Or c'est précisément sur ce point que vont se poser les problèmes.
En effet, le lecteur attentif aura remarqué, que nous avons introduit,
sans le justifier, à l'alinéa précédent, l'adjectif «chaque» substance,

inférant par là le fait d'une pluralité de substances. Nous sommes donc

passés, dans la discussion analytique de la notion de substance, à

l'affirmation synthétique qu'il y a des substances. Leibniz ne justifie pas,
dans ses écrits publiés, le fait d'une pluralité des substances. L'argument

14 P § l.
15 Cf. Stegmaier, W., Substanz Grundbegriffder Metaphysik, Stuttgart 1977, (Proble-

mata 63), p. 179.
16 Th § 393.
17 Cf. M § 15.
18 Cf. Stegmaier, W., I.e. ss.
19 Cf. M § 18 ; voir aussi : De primae philosophiae emendatione, et de notione substantiae,

dans: G IV, 469.
20 Cf. M § 14.
21 M § 7.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 173

de l'auto-suffisance dont parle la Monadologie22, selon lequel la
substance se suffit à elle-même, ce qui impliquerait une pluralité, ne saurait
être considéré comme une démonstration de la pluralité en question. C'est

un fait que Leibniz présuppose une telle pluralité.
En quel sens pose-t-elle problème par rapport à l'indépendance de

chaque substance Le problème surgit du fait que les substances sont
supposées être, non dans un état de coexistence sauvage, mais qu'elles
forment une totalité ordonnée, appelée univers ou monde: «J'appelle
monde toute la suite et toute la collection de toutes les choses existantes.

»23 Du fait qu'il existe un ordre parmi les étants dans leur totalité,
étants qui de soi sont indépendants les uns par rapport aux autres, se

pose le problème du fondement de cet ordre universel qui, de toute
évidence, ne peut pas reposer, c'est-à-dire avoir sa raison, dans la

substance en tant qu'individuelle (même s'il reste vrai que chaque substance

produit, de manière ordonnée, ses déterminations).
C'est à ce niveau que Leibniz fait intervenir ce que nous appellerons

son hypothèse théologique, c'est-à-dire Dieu. Comme selon Leibniz, rien
n'existe sans avoir une raison suffisante de son existence (formulation
ontologique du principe de raison24), comme d'autre part, l'ordre de

l'univers ne peut pas avoir sa raison en soi, il faut admettre que Dieu en
est l'auteur. Quels sont les présupposés de cette thèse En fait, il y en a

deux :

a) Dieu, en créant, ne crée pas la nature des substances;

b) Dieu est déterminé (non nécessité) dans son choix par le meilleur.

ad a) Les substances existent, à l'état de pure possibilité, dans
l'entendement divin que Leibniz appelle aussi « la région idéale des

possibilités »25. Dieu ne les crée donc pas en ce qui concerne leur nature, bien
au contraire, il trouve les natures en quelque sorte déjà formées dans son
entendement. Les essences des choses sont Deo coaeternae. Dans ce sens,
Dieu ne peut donc pas modifier le plan d'une essence déterminée,
c'est-à-dire la suite et la collection de ses déterminations. Mais, il y a

dans l'entendement divin une infinité de possibilités différentes les unes
des autres. Toutes ces possibilités tendent, d'après l'expression du De

22 M § 18.
23 Th § 8.
24 Cf. M § 32; cf. Th § 44.
25 Th § 335.



174 Le meilleur des mondes possibles

rerum originatione radicali, à l'existence («essentiam per se tendere ad

existentiam»26), c'est-à-dire qu'elles sont toutes des candidats à l'existence.

ad b) Selon quel critère Dieu choisit-il, parmi tous les candidats

possibles, ceux à qui il confère l'existence Pour ce comprendre, il nous
faut montrer quel est le concept de Dieu que Leibniz fait fonctionner
dans sa métaphysique. Ce concept est le même que celui de la théologie
rationaliste de son époque, à savoir celui d'un être infiniment sage, bon
et puissant. Comprendre comment Dieu opère son choix parmi les

candidats possibles, c'est comprendre comment s'articulent l'une sur
l'autre, la sagesse qui correspond à l'entendement divin et la bonté qui
correspond à sa volonté.

L'entendement présente la multiplicité infinie des possibles selon
des ordonnances différentes27 : « La sagesse de Dieu, non contente
d'embrasser tous les possibles, les pénètre, les compare, les pèse les uns
contre les autres, pour en estimer les degrés de perfection ou d'imperfection,

le fort et le faible, le bien et le mal ; elle va même au-delà des

combinaisons finies, elle en fait une infinité d'infinies, c'est-à-dire une
infinité de suites possibles de l'univers, dont chacune contient une
infinité de créatures ; et par ce moyen, la sagesse divine distribue tous les

possibles qu'elle avait déjà envisagés à part en autant de systèmes
universels, qu'elle compare encore entre eux...»28

La volonté intervient au niveau du choix. Or celui-ci s'effectue selon

le critère du meilleur. Ceci s'explique du fait, que la volonté est orientée,
de manière générale, vers le bien. Leibniz appelle cet aspect de la

volonté ou cette «phase» de la volonté29 la volonté antécédente30. En
d'autres termes, le bien, quel qu'il soit (le bien correspond à la réalité) est

l'objet de la volonté. Toutefois, en face de multiples biens, la volonté ne

peut se décider que pour le meilleur. Cette phase de la volonté est appelée
« conséquente » ; Leibniz parle de la « volonté conséquente »31. Qu'est-ce

que le meilleur Le meilleur est le plus parfait possible. Qu'est-ce que le

plus parfait? Ce qui a le plus de réalité ou d'être mais aussi ce qui

26 De rerum originatione radicali, dans: G VII, 303; cf. Th § 201.
27 Cf. M § 53.
28 Th § 225.
29 Voir Axelos, C, Die ontologischen Grundlagen der Freiheitstheorie von Leibniz, New

York, Berlin 1973, p. 174.
30 Th § 22.
31 Th I, § 22.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 175

contient le plus de variété en même temps qu'un maximum
d'ordre32.

En combinant les possibilités selon le point de vue de la perfection
ou du meilleur, Dieu respecte en rapport à chaque possibilité en
particulier, l'ensemble ou la totalité des autres possibles. Dans ce sens, on

peut dire que chaque possibilité représente la totalité selon son point de

vue. «Chaque miroir représente l'univers suivant son point de vue»33.

Chaque possibilité conçue ou choisie pour faire partie d'une totalité
cohérente ou d'un monde, est donc choisie et en fonction de la totalité de

ses déterminations que Dieu seul peut voir34 et en fonction de la totalité
des autres possibilités destinées à faire partie du même monde. Dieu, ne

pouvant pas intervenir au niveau des déterminations elles-mêmes de

chaque possibilité, c'est-à-dire ne pouvant pas les modifier, ne peut que
les combiner selon le point de vue du plus parfait ou du meilleur. En
d'autres termes, chaque possibilité est considérée, au niveau de cette
phase de la volonté, du point de vue de l'optimum de compossibilité
avec les autres monades possibles et est choisie en définitive en fonction
de cet optimum.

Cette convenance maximale ou optimale (encore que ces deux

points de vue ne se recouvrent pas exactement, la première ayant une
connotation davantage mathématique, la seconde étant plutôt ontologique)

est qualifîable d'harmonie. Cette idée exprime donc une
correspondance universelle entre les différentes monades appartenant à un
même ordre ou monde possible35. Dans la mesure où cette harmonie
existe ab origine, elle est également qualifîable d'harmonie préétablie36.

Précisons cet aspect Notre point de départ était de dire qu'il existe

une pluralité de monades qui sont toutes caractérisées par le fait d'être
complètement déterminées ou d'être des notiones completae. Chacune

produit donc, selon un principe interne, les déterminations qui lui sont

propres. Le problème qui se pose à ce stade est de savoir comment se

32 Cf. M § 58.
33 P § 12; cf. M § 83.
34 Cf. DM § 8.
35 Sur la polysémie du concept d'harmonie, voir Belaval, Y., art. cit. Sur la genèse de

ce concept, voir Mugnai, M., Der Begriff der Harmonie als metaphysische Grundlegung der

Logik und Kombinatorik beiJohann Heinrich Bisterfeld und Leibniz, dans : Studia Leibnitiana
V/1973, pp. 43-73; Schneiders, W., Harmonia Universalis, dans; Studia Leibnitiana
XVI/1984, pp. 27-44.

36 Nous ne prendrons ici en considération que l'aspect large du concept, mettant
entre parenthèses l'harmonie entre l'âme et le corps.



176 Le meilleur des mondes possibles

laisse concevoir une véritable unité du multiple, qualifiable de monde

(ou même de système dans la mesure où l'ordre des monades dépend
d'un principe unique). En d'autres termes, comment faut-il envisager
les rapports entre les monades alors qu'elles sont indépendantes Comment

peut-on rendre intelligible le fait que les perceptions de chaque
monade correspondent aux perceptions des autres monades de telle
sorte que soit concevable une totalité organisée Ceci n'est possible qu'à
la condition de supposer un Dieu qui établit ab origine les monades de

telle sorte qu'un maximum de compossibilité ou d'harmonie soit réalisé

entre elles. En d'autres termes, Dieu a établi un plan de l'univers (dans

l'hypothèse actuelle, nous ne faisons que considérer le meilleur des

mondes possibles) dans lequel un maximum de correspondance existe,
rebus sic stantibus, c'est-à-dire sur la base de ce qui effectivement a été

possible. Or Dieu a pu établir cet ordre et cette harmonie parce qu'il est

lui-même tout ordre : « Dieu est tout ordre, il garde toujours la justesse
des proportions, il fait l'harmonie universelle.»37

Concluons : la thèse du meilleur des mondes possibles s'est dégagée à

partir de la nécessité d'expliquer les rapports entre des substances se

trouvant par soi dans un état de pure indépendance les unes par rapport
aux autres. L'introduction de l'hypothèse théologique permet de fonder
ces rapports en leur assignant en plus un coefficient qualitatif : le meilleur
ordre possible. Ceci résulte du fait que l'ordre est le produit de l'activité
conjointe de l'entendement et de la volonté (ainsi que de la puissance en

ce qui concerne l'existence effective) divines. Que cet ordre soit le

meilleurpossible résulte du fait que Dieu ne peut pas intervenir au niveau
des déterminations mêmes des essences, qui sont telles quelles dans son
entendement, mais uniquement au niveau des combinaisons dans des

mondes possibles38.
C'est dans ce contexte systématique que s'inscrit le discours leibni-

zien sur le mal39.

37 Th. Préface (éd. Phil. Bibl. 71), p. 4.

Pour ce qui est des rapports entre l'harmonie universelle et l'harmonie préétablie,
voir Schneiders, W., art. cit. p. 37ss.

38 On peut interpréter l'activité de Dieu en termes mathématiques : « Cum Deus
calculât et cogitationem exercet, fit mundus » (G VII, 191 Cette « mathématique divine »

(G VII, 304), cependant, ne mène pas à la notion de meilleur des mondes possibles, mais

tout au plus à un monde où existe un maximum de compatibilité.
39 Nous ferons abstraction ici du contexte historique qui a pu inspirer la rédaction de

la Théodicée, par exemple la nécessité de réfuter les thèses de Pierre Bayle, mais aussi la

littérature abondante au sujet de questions de théodicée. Cf. à ce sujet la lettre de Leibniz à

D.E. Jablonski du 23 janvier 1700 (citée dans G VI, 3).



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 177

2. Le statut du mal métaphysique

La théorie leibnizienne sur le mal est la tentative de greffer une
problématique théologique sur un projet métaphysique. Dans ce sens, on

peut dire que l'explication du mal métaphysique constitue une lecture
seconde de la thèse du meilleur des mondes possibles. A ce titre, elle

exige toutefois l'introduction de paramètres capables de correspondre
aux réseaux conceptuels de la théorie du meilleur des mondes possibles.

Quels sont ces paramètres et comment Leibniz effectue-t-il son

programme

Nous savons déjà que les essences existent à titre de pures possibilités
dans l'entendement divin. Or ces essences — et c'est ici un premier
facteur qui intervient — se caractérisent par une imperfection originale40.

Celle-ci repose sur la limitation essentielle de ce que Leibniz
appelle — improprement il est vrai — la créature, c'est-à-dire ce qui n'est

pas Dieu41. Cette affirmation d'une imperfection originale est
fondamentale dans l'organisation du discours leibnizien sur le mal non
seulement métaphysique, mais aussi moral et physique. En quel sens faut-il
l'entendre exactement?

D'une part, Dieu seul est parfait, il a l'être dans toute sa plénitude.
« Dieu est absolument parfait ; la perfection n'étant autre chose que la

grandeur de la réalité positive prise précisément... En Dieu la perfection
est absolument infinie. »42 Cette perfection divine se retrouve au niveau
des attributs divins : Dieu a un entendement, une volonté et une
puissance infinis.

Les essences des choses, qui existent à titre de pures possibilités dans

l'entendement divin, ont plus ou moins de réalité et donc plus ou moins
de perfection. La part de perfection ou de réalité positive leur vient de

Dieu (dans ce sens, Leibniz peut écrire que Dieu est « non seulement la

source des existences, mais encore celle des essences, en tant que réelles,

ou de ce qu'il y a de réel dans la possibilité»43), la part de non-réalité ou
&imperfection leur vient de leur nature propre, «incapable d'être sans
bornes»44. Ainsi donc, la limitation serait la raison de l'imperfection.

40 Th I § 20.
41 Cf. ibid., P § 9 etc.
42 M §41.
43 M § 43.
44 M § 42.



178 Le meilleur des mondes possibles

Mais d'autre part, le fait d'être limité, c'est-à-dire d'avoir des bornes, est

affirmé par Leibniz comme résultant « de l'imperfection originale des

créatures, qui borne leur réceptivité »45. Ainsi donc, Leibniz explique en
définitive l'imperfection par la limitation, et la limitation par l'imperfection.

La théorie du meilleur des mondes possibles opère au niveau de
l'optimum de compossibilité (niveau ontologique) qua maximum de

compatibilité (niveau mathématique). Elle ne considère les possibilités que
du point de vue de ce qu'elles ont comme déterminations, non du point
de vue de ce qu'elles n'ont pas. La théorie du mal envisage ce dernier

point : que signifie, dans l'optique du meilleur des mondes possibles, le

fait que les possibilités sont imparfaites Voilà la question qui engendre
la réflexion sur le mal. Or cette question a une orientation bien nette : si

le meilleur des mondes requiert, pour pouvoir être, l'existence d'un
Dieu parfait, le problème de l'imperfection devra se poser également par
rapport à Dieu : comment concilier un Dieu parfait, non plus avec le

meilleur des mondes possibles (question de la monadologie), mais avec

l'imperfection dans le meilleur des mondes possibles

Quel est le rapport entre l'imperfection et le mal? L'affirmation
d'une imperfection radicale est identique à l'affirmation d'un mal radical

(non pas au sens kantien du terme). Cette forme de mal, Leibniz la

qualifie de mal métaphysique''6. Cette simple indication d'ordre lexicale
montre déjà que la question de Leibniz ne portera pas, en dernière
instance, sur l'origine du mal — et cela en dépit de l'interrogation «Si
Deus est, unde malum ?»47 — puisque le mal radical n'a, à proprement
parler, pas d'origine, étant donné qu'il consiste dans un non-être, mais la

question porte sur le fait de savoir, comme nous l'avons déjà suggéré
plus haut, comment l'affirmation d'un Dieu parfait est conciliable avec

l'affirmation du mal. Or la réponse à cette question est construite selon la

même structure que l'articulation de la conception du meilleur des

mondes possibles. Quelle est-elle?
Il a déjà été dit à plusieurs reprises que les essences existent, à titre

d'imparfaites, dans l'entendement divin. Le problème essentiel se pose
en fait au niveau de la volonté. Celle-ci incline par soi, sans être
nécessitée, vers le bien ou la perfection. En tant que telle, elle veut l'être
ou ce qu'il y a d'être ou de réalité positive dans ce qui est (même au

45 Th, Abrégé de la controverse, réponse à l'objection 5.

« Th I § 20.
47 Th I §21.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 179

niveau de la pure possibilité). En présence de plusieurs biens, la volonté
incline vers ce qui « touche le plus » ou vers le meilleur. Ceci vaut, non
seulement au niveau d'un seul être ou de plusieurs êtres pris distribu-
tivement, mais aussi au niveau d'êtres pris collectivement, c'est-à-dire

au niveau de différentes combinaisons d'êtres.
S'il est vrai maintenant que les essences sont par définition imparfaites,

cela implique que la volonté divine ne peut pas porter sur elles en
tant qu'imparfaites, c'est-à-dire en tant qu'elles ont du non-être, mais

uniquement en tant qu'elles sont parfaites, c'est-à-dire en tant qu'elles
ont de l'être. Dans la mesure où Dieu, en choisissant les essences en vue
du meilleur monde, a affaire à des essences imparfaites, celles-ci entrent
nécessairement dans la constitution d'un tel monde, mais non en tant
qu'imparfaites, mais en tant qu'elles ont de la perfection, étant donné

que la volonté ne peut porter que sur la perfection l'être le bien.
C'est sur ce point précis que va maintenant s'ériger la réponse à la

question continent l'affirmation d'un Dieu parfait est conciliable avec
l'affirmation du mal. En effet, l'analyse montre que Dieu ne veut pas

l'imperfection ou le mal, mais il ne fait que le permettre en tant que
conditio sine qua non de la constitution du meilleur des mondes possibles.
« Il y a véritablement deux principes, mais ils sont tous deux en Dieu,
savoir son entendement et sa volonté. L'entendement fournit le principe

du mal, sans en être terni, sans être mauvais; il représente les

natures comme elles sont dans les vérités éternelles ; il contient en lui la
raison pour laquelle le mal est permis, mais la volonté ne va qu'au
bien. »48 Dans la mesure où le mal accompagne inévitablement le bien,
on peut dire que le monde que Dieu choisit n'est que le meilleur des

mondes possibles.

Cette analyse fait apparaître que l'explication du mal métaphysique
est construite symétriquement à celle du meilleur des mondes possibles.
D'une part, l'entendement divin est considéré comme la sphère neutre
des pures possibilités complètement déterminées ; d'autre part, ces
possibilités neutres sont lues ou interprétées comme étant imparfaites (ce

qui rejoint leur statut de possibilités dans l'entendement divin). D'une
part, le Deus calculator combine les possibilités selon leur compossibilité
optimale, ce qui donne le meilleur des mondes possibles ; d'autre part,
cette combinaison optimale est interprétée selon le paramètre de son

manque (l'imperfection), c'est-à-dire selon la conditio sine qua non qui

48 Th I § 149; cf. aussi Th I § 20.



180 Le meilleur des mondes possibles

l'accompagne. De ce fait, il devient possible de résoudre, à ce second

niveau, une problématique théologique (à savoir celle de la responsabilité

de Dieu face au mal) — insoluble au niveau de la seule combina-
toire parce que non posable à ce niveau - en la greffant selon une
structure symétrique sur le schéma de la combinatoire.

3. Le statut du mal moral

Le mal moral est, la plupart du temps, identifié par Leibniz au
péché49. De ce fait, son lieu n'est pas philosophique, mais théologique.
Que Leibniz en traite néanmoins sous cet aspect dans une théodicée

philosophique montre de nouveau, à quel point la philosophie de Leibniz
se trouve à une intersection entre la philosophie et la théologie. Mais
cette identification du mal moral au péché va précisément s'avérer

problématique et ceci parce qu'elle n'est pas fondable philosophiquement.

Parler du mal moral présuppose un sujet libre50. Dans ce sens, le

problème du mal moral est plus étroit (mais aussi plus complexe) que
celui du mal métaphysique. Plus étroit, parce qu'il ne concerne qu'un
seul type d'êtres, ceux qui sont dotés d'une volonté libre, en gros les

hommes; plus complexe du fait de la question fondamentale qui est

sous-jacente à cette optique, à savoir: comment une volonté libre peut-
elle devenir mauvaise Or nous allons le voir, c'est précisément cette

question que Leibniz ne résoud pas, parce que, en dépit de certaines

tournures où il est question de la «mauvaise volonté»51, il ne pose pas
cette question, mais opère un glissement subtil dans sa discussion du

problème, ramenant ainsi, structurellement parlant, la question du mal
moral à celle du mal métaphysique.

Si le mal moral est le fruit de la liberté (perverse) de l'homme, une
enquête sur cette forme de mal doit débuter par s'interroger sur le statut
de la liberté. Leibniz en traite en détail dans les Essais de Théodicée aux
paragraphes 288ss.

Il faut distinguer plusieurs aspects dans le concept de la liberté:
l'intelligence, la spontanéité et la contingence52. Disons rapidement un

49 Cf. Th I § 20, § 24 etc.
50 Cf. Th § 277, 288.
51 Cf. Th § 26, 277.
52 Th § 288.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 181

mot des deux derniers avant de nous attarder plus longuement sur le

premier. Par spontanéité, Leibniz entend le fait que le principe de

l'action est dans l'agent lui-même : « Spontaneum est, cujus principium
est in agente. »53 Par là, Leibniz entend dire que l'homme libre est

lui-même la cause de l'action. Cet aspect de la liberté découle de la

conception même de la substance qui produit par elle-même ses propres
déterminations54. Par contingence, Leibniz comprend la non-nécessité,
au sens métaphysique, des actions : la volonté est inclinée par un bien
mais elle n'est pas nécessitée, c'est-à-dire qu'il n'existerait pas de contradiction

logique si elle choisissait, en dépit de raisons déterminantes, un
autre bien55. L'intelligence est, parmi les facteurs qui constituent la

liberté, l'élément le plus important : « l'intelligence est comme l'âme de

la liberté, et le reste en est comme le corps et la base»56. Pourquoi en
est-il ainsi? Parce que c'est l'intelligence qui présente ou présentifie
l'objet de la délibération ou l'objet du choix de la volonté. Cette pré-
sentification est plus ou moins distincte. Par là, il faut entendre que
l'intelligence a des perceptions plus ou moins parfaites. Que ces

perceptions ne soient pas toutes parfaites ou toutes distinctes (c'est-à-dire
des idées adéquates), cela découle de ce que l'intelligence est, en raison
de son statut créé, elle-même imparfaite. En raison de cette imperfection,

Leibniz se demande même si nous pouvons avoir fondamentalement

des représentations, ou idées adéquates57. Or ce qu'il y a de

distinct dans la représentation provient du fond même de l'intelligence,
ce qui en elle est confus, vient des sens58.

La volonté porte sur les représentations de l'intelligence. Or nous
savons que l'objet de la volonté est le bien. Ajoutons à cela que, à

proprement parler, l'objet de la volonté est le bien appréhendé qui, chez

le sage (par exemple chez Dieu) est identique au bien en tant que tel. En
d'autres termes, la volonté porte toujours, infailliblement, sur ce qu'elle
considère (jugement pratique) comme étant le bien. En présence de

plusieurs biens reconnus comme tels, la volonté se détermine pour celui

53 Th § 301.
34 Cf. par exemple M §§ 7, 18.
55 Cf. Th § 302ss.

" Th § 288.
57 Cf. Leibniz, G.W., Meditationes de Cognitione, Veritate et Ideis : « Cum vero id omne

quod notitiam distinctam ingreditur, rursus distincte cognitum est, seu cum analysis ad

finem usque producta habetur, cognitio est adaequata, cuius exemplum perfectum nescio

an homines dare possint.» (dans: G IV, 423): cf., aussi DM § 24; P § 13.
58 Th § 289.



182 Le meilleur des mondes possibles

qui touche le plus (ce qu'on ne peut constater qu'après coup, d'où
nécessitas consequentiae non consequentis

La volonté vise donc ce qu'il y a dans les perceptions présentifiées

par l'intelligence d'être, de perfection ou de bien. Qu'est-ce à dire en ce

qui concerne le mal
Sur la base du parallélisme de structure, le mal moral n'est rien

d'autre que l'imperfection inscrite dans les perceptions de l'intelligence.
Celles-ci sont nécessairement inadéquates du fait de la finitude de

l'intelligence. Dans ce sens, le mal moral n'est pas voulu en et par soi, mais

il l'est en tant qu'est voulu un bien. Si l'homme est dès lors considéré

comme étant la « source du mal »59 et que l'origine du mal est située dans

la liberté de la créature60, c'est sous l'angle sus-mentionné qu'il faut
alors comprendre ces expressions. Mais cela signifie en revanche que les

arguments de Leibniz ne permettent pas de conclure que l'homme est

responsable du mal, c'est-à-dire qu'il le veut en tant que mal.
Or c'est la thèse de la responsabilité de l'homme que requiert le

présupposé théologique. En effet, le péché n'est rien d'autre que le fait
de faire le mal, c'est-à-dire de le vouloir en tant que mal. Leibniz a

d'ailleurs entrevu cette dimension du problème, mais les arguments
allégués restent affectés d'une certaine ambiguïté.

D'une part, il fait reposer la décision pour un bien apparent sur des

considérations de prudence : « De plus en vertu du décret qu'il Dieu)
a fait que la volonté tendrait toujours au bien apparent ou imitant la

volonté de Dieu sous de certains respects particuliers à l'égard desquels
ce bien apparent a toujours quelque chose de véritable, il détermine la

nôtre au choix de ce qui paraît le meilleur sans la nécessiter néanmoins.
Car absolument parlant, elle est dans l'indifférence en tant qu'on l'oppose

à la nécessité, et elle a le pouvoir de faire autrement ou de

suspendre encore tout à fait son action; l'un et l'autre parti étant ou
demeurant possible. Il dépend donc de l'âme de se précautionner contre
les surprises des apparences par une ferme volonté de faire des

réflexions, et de ne point agir ni juger en certaines rencontres, qu'après
avoir bien et mûrement délibéré. »61 Le problème reste à savoir jusqu'où
l'âme doit aller dans ses réflexions, c'est-à-dire dans l'analyse de la

perception de l'intelligence avant de prendre une décision. Car si la

59 Th § 151.
60 Th § 273.
61 DM § 30.



le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz 183

suspension du jugement pratique reste possible, elle ne peut pas durer.
D'autre part, nous savons aussi que Leibniz émet de fortes réserves en ce

qui concerne une analyse complète d'une notion.
Dans la Théodicée, on retrouve également un argument — différent du

précédent — par lequel Leibniz entend fonder la possibilité d'une
perversion de la volonté. Cet argument part de l'analyse de l'expression
« vouloir un bien ». La volonté se distingue du simple souhait ou du désir
dans la mesure où elle consiste dans l'action (ou le début d'action)
entreprise en vue de la réalisation (ou de l'obtention) de l'objet considéré

par elle comme un bien («l'effort d'agir après le jugement»62). Or
ce qui caractérise cette action, c'est qu'entre le moment de son
commencement, donc entre le moment du passage de la pure intention à

l'acte, et son accomplissement, un certain temps s'écoule. C'est cet
intervalle qui est considéré par Leibniz comme étant le point faible ou

fragile (à l'opposé de Dieu où le choix et le faire coïncident), car c'est là

que devient possible l'irruption de nouvelles perceptions ou inclinations

qui peuvent détourner l'esprit de l'objet initialement reconnu
comme un bien. En d'autres termes, la volonté peut être déviée, en

cours de route de son intention initiale. Il se crée ainsi ce que Leibniz
appelle une « résistance à la vérité reconnue »63. Ce serait là le lieu d'une

perversion possible de la volonté. Mais ce que Leibniz ne dit pas, c'est

que les nouvelles perceptions qui font dévier la volonté de son bien

appété, se présentent à la volonté comme étant plus appétables. Dans ce

sens, la volonté ne fait toujours vouloir que ce qui touche le plus et reste
fondamentalement orientée vers le bien. On voit donc qu'en tout état de

cause, le fait d'une volonté perverse ne se laisse pas expliquer dans la
théorie de Leibniz, ni même le fait de la perversion elle-même (la
déviation et la précipitation n'étant pas des perversions).

Comment faut-il dès lors comprendre l'expression selon laquelle la
liberté humaine est l'origine du mal moral Cette formule est, structu-
rellement, parallèle à la formule selon laquelle Dieu permet le mal sans

le vouloir, c'est-à-dire qu'elle ne dit pas, par rapport à l'homme,
fondamentalement autre chose que ne dit la thèse selon laquelle Dieu
permet le mal, par rapport à Dieu. La formule qui impute la responsabilité

du mal moral à l'homme cache donc le fait que l'identification du
mal moral au péché n'est pas prouvée — et ne peut pas l'être en raison du

62 Th § 311.
63 Ibid.



184 Le meilleur des mondes possibles

fait que le problème de la volonté mauvaise n'est pas articulé. Or ce

problème n'est pas articulé en raison du fait du parallélisme de structure
entre les différentes explications du mal et l'explication du meilleur des

mondes possibles. Admettre en effet une volonté mauvaise impliquerait,

en définitive, une rupture de l'homogénéité même des êtres et donc

une rupture de l'unité du projet métaphysico-théologique de Leibniz.
Le seul écart qui existe donc entre les deux explications du mal —

métaphysique et moral — consiste dans le fait que la première permet de

fonder la seconde, instaurant par là une priorité dans l'ordre des choses

sans qu'existe pour autant une différence dans l'ordre des raisons.

L'explication du mal métaphysique fonde celle du mal moral du fait qu'elle
énonce la condition essentielle de ce dernier, à savoir l'imperfection de

la créature, marquant par là en même temps toute la différence entre
Dieu et l'homme. Mais elle ne saurait en différer et cela dans la mesure
où l'homme est compris, chez Leibniz, dans toute sa proximité et
ressemblance à Dieu et qu'il est, en définitive, dans son département,
comme une petite divinité64.

" Cf. M § 83.


	Le meilleur des mondes possibles, le mal métaphysique et le mal moral chez Leibniz

