
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Übung und Gnade auf dem Weg zur "Gottesgeburt" bei Meister Eckhart

Autor: Wolz-Gottwald, Eckard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eckard Wolz-Gottwald

Übung und Gnade
auf dem Weg zur <Gottesgeburt>

bei Meister Eckhart

Grundlegend für die Lehre des Philosophen und Theologen des

13./14. Jhs., Meister Eckharts, ist die Unterscheidung zwischen dem
natürlichen Menschen, der in Raum, Zeit und Unterschiedenheit lebt,
und dem gottgeborenen Menschen, der sich als eins mit dem Absoluten
sieht. Insbesondere in seinen Predigten und Traktaten war es das

Bestreben des Meisters, seine Schüler auf den Weg zu dieser Einheit zu

bringen.
Für den heutigen Leser drängt sich jedoch die Frage auf, wie einer

solchen Forderung, deren Erfüllbarkeit uns zunächst als unwahrscheinlich

erscheinen muß, entsprochen werden kann. Wie kann der Mensch
die Einheit mit Gott leben und so zu seinem wahren Menschsein
finden?

Da Meister Eckhart der Kasteiungs- und Übungspraxis seiner Zeit
verneinend gegenüberstand, dagegen aber die Notwendigkeit der

Wandlung des Geistes hervorhob, wurde in der Eckhartforschung der

Weg zur Gottesgeburt vielfach als ein Weg des Denkens verstanden.
Doch auch wenn sich Eckhart gegen die Veräußerlichung der
Übungspraxis gewendet hat, setzte er das Üben an sich zur Verwirklichung

der grundlegenden Seinserfahrung immer als selbstverständlich
voraus. Da er in den Klöstern vor einem Publikum zu sprechen hatte,
für welches die tägliche religiöse Übung in der Stille ohnedem zur
Selbstverständlichkeit gehörte, bestand für den Meister nicht die
Notwendigkeit, den Rückzug in die Klosterzelle zu fordern. Es war dagegen

wichtig, ein verfallenes Asketentum auf die eigene geistige Tiefe
auszurichten. Ihm ging es darum, immer wieder zu betonen, daß nicht die



148 Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart

Verrichtung äußerer Handlungen, sondern die Übung, die einen Wandel

des Bewußtseins bereitet, das Ziel eines klösterlichen Lebens sein
sollte. So zeigte der Meister unter anderem auch ein geistiges, inneres
Üben in Form einer Art Kontemplation oder Meditation auf, das jedoch
in der bisherigen Forschung noch nicht Beachtung fand. Dies mag vor
allem daran liegen, daß von Meister Eckhart kein ausgearbeitetes
System von Übungstechniken überliefert ist. Im Gegenteil : Hinweise
müssen aus den gesamten Schriften zusammengesucht werden.

Ich möchte nun im folgenden den Weg zur <Gottesgeburt>, den uns
Meister Eckhart aufzeigte, in einer neuen Weise analysieren, indem ich
besonderes Augenmerk auf die Übungsanweisungen des Meisters lege.
Da eine solche Darstellung ohne die Berücksichtigung des Aspektes der

<göttlichen Gnade> einseitig wäre, gilt es diesen Gesichtspunkt des

Weges ebenfalls miteinzubeziehen. In dieser Weise könnte ein Beitrag
geleistet werden, die Lehre des Meister Eckhart in vertiefter Weise zu
verstehen.

I. Asketentum und Gnade

In der ersten Hälfte unseres Jahrtausends wurde Europa von einer
Welle der Religiosität überflutet, wie sie in ähnlicher Weise in der

ganzen uns bekannten abendländischen Geschichte bis heute nicht
mehr festzustellen war. Dominikus und Franziskus gründeten
Ordensgemeinschaften, welche sich mit großer Geschwindigkeit ausbreiteten.
Vor allem Frauen, welche unter dem Namen <Beginen> bekannt wurden,

organisierten sich in religiösen Lebensgemeinschaften. Einige
Angaben über die Anzahl der Klöster in Straßburg und Köln, den
letzten Wirkungsstätten Meister Eckharts, sind uns von dem englischen
Chronisten Matthäus Paris überliefert. Er schätzte die Zahl der
Dominikanerinnenklöster in Straßburg auf sieben, die der Beginenhäuser auf
85. Für Köln nannte er 169 Beginenhäuser. Matthäus Paris nahm an,
daß insgesamt 1 000 000 Beginen in dieser Zeit in Deutschland gelebt
hätten1, was bei einer Einwohnerzahl zwischen 8 und 14 Millionen
eine ungeheure Zahl bedeutet2.

1 Siehe Grundmann, Herbert: Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Berlin 1935,
S. 533.

2 Siehe Leuschner, Joachim : Deutschland im späten Mittelalter, Göttingen 1975,
S. 33.



Übung und Gnade auf dem Weg zur < Gottesgeburt > bei Meister Eckhart 149

Chroniken aus den von Meister Eckhart betreuten Klöstern geben
nähere Auskunft über Extreme der damals praktizierten Arten religiöser

Übung. Sich auf das « Büchlein des Lebens und der Offenbarung »

stützend, beschrieb Walter Muschg die Kasteiungen der Elsbeth von
Eiken aus dem Kloster Katharinental, die Eckhart besonders nahe

gestanden haben soll : « Schon sehr jung verfertigte sie sich eine Geißel,
deren Nadeln oft so tief in ihr Fleisch eindrangen, daß sie sie kaum
wieder herausziehen konnte»3. Sie soll ein Kreuz mit spitzen eisernen

Nägeln auf ihrer rechten Seite getragen haben, welches sich in ihr
Fleisch preßte. Kleider hätte sie so lange getragen, bis sie mürbe von ihr
gefallen seien4. Weiter ist bei Muschg zu lesen : «Tag und Nacht quellen
Würmer wie ein Schwärm von Ameisen an ihr»5.

Von Elsbeth von Beckenhofen aus dem Kloster Ötenbach, welches

ebenfalls von Eckhart betreut wurde, wird in zwei Viten erzählt, daß

von ihr und von ihren Mitschwestern schwere Kasteiungen und Abtö-

tungen durchgeführt wurden. Erst durch eine von Eckhart nachträglich
bestätigte Botschaft Gottes kam sie davon ab und wendete sich einer
verinnerlichten Nachfolge Christi zu6.

Aus solchen Berichten wird deutlich, welche Stimmung in Klöstern
jener Zeit, sogar im Umkreis von Meister Eckhart, herrschte. Eckhart
war es somit ein großes Anliegen, seine Schüler vor einem
selbstzerstörenden Asketentum zu bewahren. Er wollte vor allem deutlich
machen, daß <Gotteserfahrung> nicht vom Menschen machbar ist, auch

wenn eine noch so intensive Askese betrieben würde. Das Absolute
entzieht sich jedem menschlichen Zugriff. Wohl um der damaligen
Askesepraxis entgegenzuwirken, betonte der Meister immer wieder,
daß Gotteserfahrung nur durch Gnade wirklich werden kann : « Diese
Gleichheit (mit Gott) aber muß in Gnade erstehen, denn die Gnade
zieht den Menschen von allen zeitlichen Dingen weg und läutert ihn
von allen vergänglichen Dingen»7. Es ist dem Menschen nicht möglich,

das Göttliche zu verdienen: «Weil es Gnadengaben sind, können
wir sie nicht verdienen»8. Eckhart trieb den Gedanken auf die Spitze,

3 Muschg, Walter: Die Mystik in der Schweiz, Frauenfeld/Leipzig 1935, S. 197.
4 Siehe ebd. S. 197/98.
5 Ebd. S. 198.
6 Siehe ebd. S. 193/94.
7 DW V, 413,1 ff. : « und diu glîcheit muoz beschehen in gnâden, wan diu gnâde ziuhet

den menschen von allen zîtiîchen dingen und liutert in von allen zergencllchen dingen

».
8 LW IV, 198, 11 f.: «quia gratuita sunt, ipsa non meremur».



150 Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart

indem er sogar das Suchen nach Gott als zwecklos beschreibt : «Je mehr
man dich (Gott) sucht, umso weniger findet man dich. Du sollst ihn
suchen so, daß du ihn nirgends findest. Suchst du ihn nicht, so findest du
ihn»9. Jedes Streben nach Gott führt von ihm weg. Sogar der Wunsch,
die Gottesgeburt zu erfahren, soll den Suchenden daran hindern, Gott
näher zu kommen10. Ist der Mensch somit Gottes Willkür ausgeliefert
— Nein, denn eine Möglichkeit, sich selbsttätig auf den Weg zu machen,
ist ihm doch noch gegeben. Eckhart predigte : « Suchst du ihn nicht, so
findest du ihn ». Es erhebt sich jedoch die Frage, wie der Mensch, dem
alles daran gelegen ist, zu Gott und damit zu seinem Eigenen zu gelangen,

dieses Paradox verwirklichen kann, d.h. einerseits sein Leben voll
auf Absolutheit hin auszurichten und andererseits von seinem ganzen
Suchen und Streben abzulassen. Das Wirken der göttlichen Gnade ist
davon abhängig, wie weit der Mensch von seinem Suchen gelassen hat,
das ja in gewisser Weise ein egoistischer Wunsch nach Selbstvervollkommnung

ist. Nur durch ein Loslassen von jeglicher Ich-Bezogenheit
wird der Schüler bereit für den Empfang der Gnade.

Wie ist nun das Verhältnis zwischen göttlicher Gnade und
menschlicher Bereitschaft zu denken — Eckhart gibt auf diese Frage
eine eindeutige Antwort : « Es ist ein Augenblick : das Bereitsein und
das Eingießen. Wenn die Natur ihr Höchstes erreicht, dann gibt Gott
die Gnade ; im gleichen Zeitpunkt, da der Geist bereit ist, geht Gott (in
ihn) ein, ohne Verzug und ohne Zögern»11. Bereitsein und Eingießen
geschehen in einem Augenblick, sind notwendig miteinander
verknüpft, so daß der Meister sagen kann : « Deshalb muß Gott notwendig
sich einem abgeschiedenen Herzen geben»12. Hiermit will Eckhart
nicht ausdrücken, daß der Mensch Macht über Gott hätte. Nur dem

«abgeschiedenen Herzen», das heißt dem Menschen, der Gott nicht
mehr sucht, nichts mehr will, der von seinem <Ich> gelassen hat, dem

9 DW1,253,6ff. : « So man dich ie me suchet, so man dich ie minder vindet. Du solt in
suchen, also das du in niena vindest. Suchest du in nit, so vindest du in».

10 So kann A.M. Haas erklären: «Anders als in der Weg- und Weiselosigkeit gibt es

keinen Weg zu Gott». Haas, Alois M. : Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen
Lebens, Einsiedeln 1979, S. 25. Diese Interpretation kann als richtig angesehen werden.
Ergänzend müßte man jedoch feststellen, daß gerade Eckhart es verstand, die Weise und
das Mittel in der Weise- und Mittellosigkeit zu sehen, was in diesem Artikel näher
beleuchtet werden soll.

11 Meister Eckehart, Deutsche Predigten und Traktate, hg. von Josef Quint,
München 1955, (DPT), S. 436, 9ff.

12 DW V, 403, 4f. : «Dâ von muoz got von nôt sich selber geben einem abegeschei-
denen herzen».



Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart 151

gibt sich Gott. Aber diese Abgeschiedenheit ist dann notwendig
verknüpft mit dem Geben Gottes, ja sie ist sogar mit ihm eins13.

Man könnte nun formulieren, daß der Mensch keine Eigenleistung
zur Einheit zwischen Gott und sich mit einbringen kann, außer dem
Bereitmachen seiner selbst für den Empfang der Gnade, indem er von
allem abläßt. Unter diesem < Lassen > darf jedoch kein «willentliches und
subjektbezogenes Moment»14 mitgedacht werden. Nicht der Mensch
oder Gott läßt, sondern «die Gelassenheit läßt Mensch und Gott sie

selbst sein»15. Durch Übung, welche nicht auf Zerstörung oder
Schädigung des Körpers, sondern auf eine geistige < Bereitschaft abzielt,
kann der Mensch auf dieses Geschehen hinarbeiten. Er ist folglich nicht
einem willkürlich waltenden Gott ausgeliefert, sondern kann durch

Eigenleistung sich auf den Weg bringen zur <Gottesgeburt>, ohne daß

die vollkommene Gnadenhaftigkeit dieses Geschehens dadurch
beeinträchtigt würde.

II. Anweisungen zur Übung

Welches sind nun die Übungen, die den Menschen bereit machen
für den Empfang der Gnade Gottes? Was kann der Mensch auf dem

Weg zur Gottesgeburt tun — Meister Eckhart schreibt in den < Reden
der Unterweisung»: «Daß er (der Mensch) überdies in allen Dingen
Bindungslosigkeit gewinne und gegenüber den Dingen völlig frei bleibe.

Dazu gehört zu Beginn notwendig Überlegung und ein aufmerksames

Einprägen wie beim Schüler in seiner Kunst»16. Zunächst ist zu

Beginn des Übens der Intellekt angesprochen. Eckhart wollte seine

Schüler vom erstarrten Glauben und unreflektierten Denken zu einem

lebendigen Gottesverständnis führen. Er beabsichtigte, seine Zuhörer
und Leser geradezu aufzuwecken.

Hierin ging er methodisch vor. Oft verwendete der Meister für seine

Bibelinterpretationen noch unbekannte Textstellen, da er davon aus¬

ziehe DW V, 412, 4-6.
14 Siller, Rolf: Zur Ermöglichung von Freiheit bei Meister Eckhart, München 1972,

S. 131.

" Ebd. S. 131.
16 DW V, 209, Iff. : «mêr: eine blôzheit neme in allen dingen und der dinge zemâle

ledic blîbe. Dâ muoz ze den êrsten ein anegedenken und ein merklich înerbilden zuo
gehoeren, als dem schuoler ze der kunst ».



152 Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart

ging, daß Ungewöhnliches den Geist mehr reizen würde als schon

längst Gehörtes17. Ebenso benützte er die Methode der Provokation,
um seine Hörer aus der Lethargie des Geistes zu reißen. Eckhart lehrte
oft das Gegenteil von dem, was dem gegenständlichen Glauben seiner
Schüler entsprach, um dann durch eine Erklärung seine Aussage in ein

neues Licht zu rücken, worin sie einleuchtend wurde. Ein Beispiel:
Eckhart provozierte seine Schüler, indem er behauptete : « Er (Gott) war
nicht, bevor die Welt war». Diese These widersprach zunächst dem
Glauben seiner Zuhörer an einen ewigen Gott, der, bevor er die Welt
erschuf, schon existierte. Die den Widerspruch auflösende Erklärung
des Meisters lautete: «Falsch ist nämlich die Vorstellung, als stünde
Gott in Erwartung irgendeines künftigen zeitlichen Jetzt, um in ihm die
Welt zu schaffen»18.

Eckhart erläuterte, daß der ewige Gott jenseits jeder zeitlichen
Begrenzung zu suchen ist und somit der Gedanke einer Existenz Gottes

vor der Schöpfung dem gegenständlichen Vorstellen des Menschen
durchaus logisch erscheint, der radikal verstandenen Ewigkeit Gottes

jedoch in keiner Weise entsprechen kann.
An anderen Stellen schätzte Eckhart den <Intellekt> weit höher ein

als nur ein Mittel zu Beginn des Weges: «Erkenntnis aber hat den
Schlüssel und schließt auf und dringt und bricht durch und findet Gott
unverhüllt»19. Dies ließ eine Vielzahl von Eckhart-Forschern zu dem
Schluß kommen, daß der Vollzug der <Gottesgeburt> im Menschen
durch intellektuelle Leistung erreicht werden könne20.

Bei Meister Eckhart findet sich jedoch folgende Erklärung: «So

auch, fürwahr, vermag aller Kreaturen Wissen - noch deine eigene
Weisheit, noch dein gesamtes Wissen — dich nicht dahin zu bringen, daß
du Gott auf göttliche Weise zu wissen vermöchtest»21. Dietmar Mieth

17 Siehe LW I, 148, 13-149,2.
18 LW I, 190,7 und 190,9f. : «Non fuerat prius, ante quam esset mundus»... «Non

enim imaginandum est falso, quasi deus steterit expectans nunc aliquod temporis futurum
in quo crearet mundum ».

19 DW I, 52,9f. : «wan bekanntnisse hât den slüzzel und sliuzet ûf und dringet und
brichet durch und vindet got blôz». Vgl. auch LW I, 579,6 und DW I, 157,6—8.

20 Siehe hierzu: Imbach, Ruedi: Deus est intelligere, Freiburg (Schweiz) 1976,
S. 194f. ; Fischer, Heribert: Meister Eckhart, Freiburg/München 1974, S. 101 ; Ernst von
Bracken meint, daß es nicht schwer sei, Eckharts Erfahrungen « mit den heutigen Mitteln
der Denkpsychologie zu realisieren », Bracken, Ernst von : Meister Eckhart, Legende und
Wirklichkeit, Meisenheim am Glan 1972, S. 119. Vgl. auch ebd. S. 43 und S. 124, sowie
ders. : Meister Eckhart und Fichte, Würzburg 1943, S. 247.

21 DPT, 433,22ff.



Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart 153

hilft bei der Lösung des Problems, indem er darauf aufmerksam macht,
daß es sich bei der Erkenntnis, wie sie im ersten Zitat verstanden wird,
um eine <Herzenstugend> handle und nicht, wie man oft meine, um
<Kopfarbeit>22. Es geht hier um eine umfassende Erkenntnis, welche
über das Greifbare hinausweist und welche <göttlich> erkennt.

Eckhart unterscheidet folglich zwischen zwei Arten von Wissen:
einerseits dem Wissen, welches über alles menschlich Begreifbare
hinausgeht, anderseits dem Wissen, das sich nur auf das Endliche
beschränkt. Das erste Wissen erfährt Gott auf «göttliche Weise», das

zweite will Gott auf «irdische Weise» erkennen. Das erste ist eins mit
dem göttlichen Sein, seinem Leben und seiner Seligkeit, das zweite
«erkennt» nur23.

Die Kopfarbeit ist als Vorstufe, «zu Beginn», wie Eckhart sagt, gut
und notwendig. Der Mensch kann aber durch all sein irdisches Wissen
nicht zu jener absoluten Erkenntnis gelangen. Hierzu ist ein tiefgreifender

Bewußtseinswandel notwendig, ein vollkommenes <Loslassen>

von allem herkömmlichen Denken.
Um dieses Ziel, die Bereitschaft für die <Gottesgeburt> zu erlangen,

lehrte Eckhart nicht nur die geschilderten Verstandesübungen. Eine
Vielzahl von Übungen sind in Sermo XXII aufgeführt. Solche Mittel
sind : « über die Leidenschaften herrschen »24, die « Aufnahme des

Glaubens»25, «Liebe, nämlich die Gottes- und Nächstenliebe»26, «ein
wohlgefälliger Wandel»27, «ständige Vermehrung guter Werke»28,

«eifrige Versenkung in die göttlichen Dinge»29, «eine in allem beständige

Ausdauer im Gehorsam»30 und manche andere.

Auch stand Eckhart den Sakramenten der Eucharistie und der
Beichte nicht negativ gegenüber; er unterschied vielmehr zwischen
dem äußeren Handeln und der inneren, geistigen Komponente. Die
Sakramente erfüllten nach ihm aber nur dann ihren Sinn, wenn sie

22 Siehe Mieth, Dietmar: Meister Eckhart, Ölten 1979, S. 42.
23 Siehe DW V, 116,29-117,2.
24 LW IV, 200,8 : « passionum evictio ».
23 Ebd. 200,11 : «fidei nuda receptio».
26 Ebd. 201,1 : « Caritas, scilicet dei et proximi dilectio ».
27 Ebd. 201,6: «speciosa conversatio ».
28 Ebd. 201,1 Of. : «bonorum operum continua multiplicatio».
29 Ebd. 201,13: «divinorum studiosa contemplatio ».
30 Ebd. 201,14: «constans in omnibus oboedientiae perduratio». Vgl. auch DW V,

187, 3-6.



154 Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart

geistig gelebt würden und nicht nur eine mechanische, äußere Handlung

darstellten31.

Jegliche Übung muß nach der Lehre des Meisters das Ziel des

geistigen Wandels haben. Da es für ihn bei der Askese nur auf diese

Dimension ankam, lehnte er die zu seiner Zeit üblichen Formen des

Bußlebens, wie «Fasten, Wachen, Beten, Knien, Sich-Kasteien, härene
Hemden tragen, hart Liegen »32 ab. Über all diese Übungen stellte er die
Liebe33. Wichtig war für den Meister nicht das nach außen Sichtbare ; er
betonte die innere Haltung. Dies machte und macht es heute noch

schwierig, Meister Eckhart zu folgen. Er verlangte keine bestimmte
Anzahl von Übungen, die täglich absolviert werden sollten; er legte
vielmehr Wert auf die Änderung des Geistes.

Genauso wie die Verstandesübung können auch Buße und eine

Veränderung des äußeren Lebenswandels nur vorbereitende Funktionen

für ein Üben erfüllen, mit welchem tiefere Dimensionen des

Menschseins belebt werden sollen. Eckhart weist hier auf eine geistige
Übung, eine Übung der Vernunft: «Dies ist vor allen Dingen nötig:
daß der Mensch seine Vernunft recht und völlig an Gott gewöhne und
übe; so wird es allzeit in seinem Innern göttlich»34. Eckhart selbst

bezeichnet diese Übung als «innere Übung», «wenn man sich mit
verständnisvoller Umsicht von innen her übt»35, und will damit den

Gegensatz zu « äußerlichen Übungen und Kasteiungen » deutlich
machen36. In dieser geistigen Übung geht es um eine Wandlung des

Bewußtseins, um die Bereitschaft für den Empfang des göttlichen Lichtes

: «Jedoch durch Übung und Läuterung können sie (die seelischen
Kräfte des Menschen) empfänglich werden»37. Diese Übung, die als

eine Art Meditation oder Kontemplation bezeichnet werden könnte,
wird zunächst in der Zurückgezogenheit der Klosterzelle, der Einöde
oder der Kirche praktiziert. Dann geht es jedoch darum, den Zustand

31 Über die Eucharistie siehe DW V, 273,5-274,7. Über die Beichte siehe DW V,
274,9-275,9.

32 DPT, 438,4f.
33 Siehe DPT, 438,20-24.
34 DW V, 277,4—5 : « Dis ist vor allen dingen nôt : daz der mensche sine Vernunft wol

und zemâle gote gewene und üebe, sô wirt im alle zit innen götlich ».
35 DW III, 485, 10—11: «sô man sich mit redelicher bescheidenheit üebet von

innen ».
36 DW I, 28,9 : « ûzerlicher üebunge und kestigunge ».
37 DW I, 162, 13-14: «aber mit üebunge und mit abelegunge mügen sie empfenclich

werden ».



Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart 155

der göttlichen Innerlichkeit aus der Einsamkeit herauszutragen und ihn
mitten in der Welt zu leben.

Dieses «innere Üben» wird von Eckhart in drei Hauptaspekten
beschrieben: <Ruhe>, <Sammlung> und <Gelassenheit>. Es findet sich

leider hierüber keine systematische Darstellung, so daß die einzelnen

Gesichtspunkte aus dem ganzen Werk zusammengesucht werden müssen.

Zunächst zum ersten Aspekt, der <Ruhe>. Sie spielt für den Meister
eine wichtige Rolle auf dem Weg zu Gott, denn nur in «lauterer
Ruhe»38 kann der Mensch Gott schauen. Nur in der Stille und Ruhe

gebiert Gott seinen Sohn in der Seele39. So kommt es, daß Eckhart die

Übung der Ruhe über jeglich anderes Üben stellte: «Des Wachens,
Fastens, Betens und aller Kasteiung achtet und bedarf Gott nicht im
Gegensatz zur Ruhe »40. Diese Ruhe bedeutet ein Zurückziehen von der

Aktivität in der Welt in zwei Phasen: «Entziehe dich der Unruhe
äußerer Werke Fliehe weiterhin und verbirg dich vor dem Gestürm
innerer Gedanken »41. Es reicht nicht aus, vom Handeln abzulassen und
sich in eine Klosterzelle einzuschließen. Sogar die Gedanken im Innern
des Menschen müssen beruhigt werden. « Alle Stimmen und Laute, die
müssen fort und muß eine lautere Stille da sein, ein Stillschweigen»42.
Die Stille, die der Mensch erstreben soll, muß so lauter sein, daß keine
Unruhe weder im äußeren Handeln und Sprechen noch ein Gedanke sie

zu trüben vermag. Eckhart verlangt den vollkommenen Rückzug von
jedem Tun genauso wie eine Beruhigung jeglicher gedanklicher Aktivität

bis hin zur Erlangung der «ewigen Ruhe»43, der höchsten Form
des göttlichen Seins.

Der zweite Aspekt dieser Übung ist die <Sammlung>. «Wer Gottes
Lehre empfangen soll, der muß sich sammeln und in sich verschließen

vor aller Sorge und Kümmernis und dem Getriebe niederer Dinge»44.

î8 DW III, 196, 14 : «lûter ruowe». Eckhart war die Ruhe so wichtig, daß er ihr eine

ganze Predigt widmete. Siehe DW III, Predigt 60 : « In omnibus requiem quaesivi ».
39 Siehe DW I, 317, 3-5 und DW I, 15, 7-9.
40 DW III, 19,2f. : «Vastennes und betennes und aller kestigunge enahtet noch

enbedarf got zemâle niht wider der ruowe ».
41 DPT, 420,24ff.
42 DW I, 312,8f. : «alle stimme und alle lûte die müezen abe und muoz ein lûter

stilnisse dâ sin, ein stilleswigen ».
43 DW V, 112, 22-23: «êwigiu ruowe».
44 DW III, 240,3ff. : « Swer gotes 1ère enpfâhen wil, der muoz sich samenen und

insliezen in sich selber und sich kêren von allen sorgen und kumbernissen und von dem
gewerbe niderr dinge». Vgl. auch DW III, 396,16—397,1 und DPT, 415,29—34.



156 Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart

Dieses Zitat zeigt zunächst die Forderung nach einem Rückzug von der
Welt. Der Schwerpunkt liegt jedoch auf der Betonung der Sammlung.
Der Mensch soll sich von allem Äußeren abwenden und sich ganz auf
sein <Innen> konzentrieren, «daß alle zerstreuten Sinne des Menschen
und das Gemüt hierin gesammelt und geeinigt werden»45. Die Dynamik

und Unruhe der Zerstreutheit der Gedanken muß gestoppt und in
der Sammlung zum Erliegen und auf diese Weise zur Einheit gebracht
werden. Diese Festigung und Konzentrierung darf aber nicht nur
Verengung, sondern muß gleichzeitig auch Erweiterung des menschlichen
Bewußtseins sein : «Je mehr sich die Seele gesammelt hat, um so enger
ist sie, und je enger sie ist, um so weiter ist sie»46. Wie ist dies zu
verstehen Sammlung hat zunächst die Aufgabe, den in die weltlichen
Dinge zerstreuten Geist zu einigen, so daß er zu seiner inneren Ruhe
finden kann. Das Ziel der Meditation ist es jedoch nicht, nur das Denken

zu konzentrieren. Es soll weiter zu einer höheren Bewußtheit, zur
Einheit mit dem Absoluten, gehoben werden. Sammlung darf so nie nur
Festhalten an Weltlichem bedeuten. Würde es dem Menschen gelingen,
alle seine Gedanken zu sammeln und sich nur noch auf Eines zu
konzentrieren, so wäre das Bewußtsein immer noch auf einen Punkt in der
raum-zeitlichen Welt gerichtet.

Der Mensch würde im Bereich des herkömmlichen Denkens
verbleiben, der ja gerade in dieser < inneren Übung> überstiegen werden
soll. Es gilt, die Sammlung in einer Weise durchzuführen, daß der
Mensch emporgetragen wird, « in eine ewige Ewigkeit hinauf, über alle

Dinge»47.
Der Aspekt der <Sammlung> ist somit nur die eine Seite der Medaille.

Er ist notwendig eins mit seinem Gegenteil, dem <Loslassen> oder
der <Gelassenheit>, und ist nur in diesem Zusammenhang im richtigen
Lichte zu verstehen. Nur ein gesammelter Geist, der gleichzeitig gelassen

ist, kann eine innere Einheit der Ruhe erreichen, so daß von der
Seele gesagt werden kann, «je enger sie ist, um so weiter ist sie».

So wundert es nicht, daß Eckhart als Voraussetzung für das

Verständnis der Lehre, genauso wie die <Sammlung> die <Gelassenheit>

aufführt, indem er aus der Heiligen Schrift zitiert: «Niemand kann

45 DW V, 265,6—7 : « daz alle zerströute sinne des menschen und gemüete diu werdent
hier inne gesament und geeiniget». Vgl. auch DW I, 136,7—10.

46 DWI, 351,8f. : «Je mê sich diu sêle hât gesament, ie enger si ist, und ie enger si ist, ie

wîter si ist ».
47 DW I, 319,7: «in die êwige êwicheit hin ûf über alliu dinc».



Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart 157

mein Wort hören noch meine Lehre, er habe denn sich selbst
gelassen»48. Diese Gelassenheit, in welcher der Mensch von sich selbst, von
seinem eigenen <Ich> losgelassen hat, ist eine der zentralen Forderungen

des Meisters. « Er (der Mensch) soll zuerst sich selbst lassen, dann
hat er alles gelassen »49. Die Forderung der <Ich>-Gelassenheit steht im
Mittelpunkt, da der Mensch so gleichzeitig mit dem <Ich> auch alles

Weltliche, ja die ganze Welt gelassen hat. Meister Eckhart fordert dieses

Loslassen bis zur letzten Konsequenz. Der Mensch muß alles so aufgeben,

daß er « niemals nur einen Augenblick auf das sieht, was er gelassen
hat»50. Dem sich auf dem Weg zur Absolutheit befindenden Menschen
ist kein Blick mehr zurück, auf das, was sich nun hinter ihm befindet,
erlaubt. Aber genauso darf er auch nicht nach vorne blicken, auf das,

was er erstrebt : « Hast du es aber auf das, was dir zuteil werden soll,
abgesehen, und schielst du danach, so wird dir nichts zuteil»51. In der

Forderung der absoluten Gelassenheit ist dem Menschen jede Möglichkeit

genommen, sich am eigenen Schöpfe aus dem Sumpf der verfallenen

Endlichkeit, hin zur Verwirklichung der <Gottesgeburt>,
herauszuziehen. Er muß von sich selbst, das heißt auch von allem Erstrebten,
loslassen.

Hiermit schließt sich der Kreis. Es zeigt sich, daß die Übung der
Meditation, wie Eckhart sie versteht, nicht im Gegensatz zur <Gnaden-

haftigkeit> und <Nicht-Machbarkeit> des Geschehens steht. Die Übung
bereitet den Schüler für das Leben der <Gottesgeburt>. Durch sie läßt er
sich ein in das göttliche Geschehen, das sich seinem Wesen nach
jeglicher Machbarkeit entzieht.

Wenn der Meister so spricht, scheint er es den Quietisten, die eine
Weltabkehr lehren, gleichtun zu wollen. Es ist jedoch wichtig, nicht zu
übersehen, daß diese geistige Übung der <Ruhe>, <Sammlung> und
<Gelassenheit> für Eckhart nur die Voraussetzung für das Handeln
darstellt : « Der Mensch lerne zuerst, daß sein Herz beständig werde,
dann wird er beständig in allen Werken»52. Es gilt zunächst, in der

48 DW I, 170,1 : «nieman enmac min wort hoeren noch mine 1ère, er enhabe denne
sich selben gelâzen » (Lk 9,23).

49 DW V, 194, 3-4: «Er sol sich selber lâzen ze dem êrsten, sô hât er alliu dinc
gelâzen ».

50 DW I, 203,3f. : «niemermê gesihet einen ougenblik ûf daz, daz er gelâzen hât».
51 DW III, 284,1 f. : «Meinest aber du das, daß dir werden sol, vnd hast ein sehen

daruff, so wirt dir nichts».
52 DW III, 397,6f. : «der mensche lerne ze dem êrsten, daz sin herze staete werde, sô

wirt er staete an allen slnen werken». Siehe auch DW V, 278,6-9.



158 Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart

Zurückgezogenheit, in gesammelter Gelassenheit die Beständigkeit des

Geistes zu üben und zu erfahren. Diese innere Ruhe solle dann aus der
Einsamkeit der Zelle herausgetragen werden, um sie in das aktive
Leben zu übernehmen und zu leben: «Achte darauf, wie du deinem
Gott zugekehrt bist, wenn du in der Kirche bist oder in der Zelle : diese

selbe Gestimmtheit behalte und trage sie unter die Menge und in die
Unruhe und in die Ungleichheit»53. Dieses neue Handeln unterscheidet

sich vom herkömmlichen, indem es in einer neuen Haltung, in
einem neuen Geist, in einem göttlichen Geist gelebt wird.

Nur der, welcher die ewige Ruhe Gottes nicht nur in der Einöde,
sondern auch mitten im Trubel des Alltags erfahren kann, hat die
absolute Dimension in ihrer wahren Tiefe ergründet: «Wer aber Gott
recht in Wahrheit hat, der hat ihn an allen Stätten und auf der Straße

und bei allen Leuten ebensogut wie in der Kirche oder in der Einöde
oder in der Zelle»54. Der Meditation muß die Aktivität folgen, wie die
Aktivität die Meditation zur Voraussetzung hat. Beides bildet bei Eckhart

eine unzertrennliche Einheit. So soll der Mensch lernen, sein

göttlich freies und geeintes « gemüete » in der « unruowe », der « ungli-
cheit» der Welt zu leben, so daß er «mitten im Wirken ungebunden»
ist55. Der Meister verlangt kein Fliehen von der Welt, sondern eine
innere < Abgeschiedenheit^ welche im größten Trubel beibehalten werden

kann56. Dies ist nur möglich, wenn der Mensch an nichts mehr
festhält und völlig ungebunden von allen Dingen mitten in der Welt
lebt. Gemeint ist jedoch nicht ein Zustand der Gleichgültigkeit. Im
Gegenteil : der in dieser Weise geübte Mensch erlangt eine Offenheit
für die Welt, in der sie ihm in einer vertieften Klarheit begegnet:
«Jedoch die äußeren Erscheinungsformen sind den geübten Menschen
nichts Äußerliches, denn alle Dinge haben für die innerlichen
Menschen eine inwendige göttliche Seinsweise»57. Die ganze Welt wird in

53 DW V, 203ff. : « Merke, wie dû dînen got meinest, sô dû bist in der kirchen oder in
der Zeilen : daz selbe gemüete behalt und trac daz under die menige und in die unruowe
und in die unglîcheit».

54 DW V, 201, 5—7 : « Wer aber got rehte in der wârheit hât, der hât in in allen steten
und in der sträze und bî allen liuten als wol als in der kirchen oder in der einoede oder in
der Zeilen ».

35 DW V, 275,10: «in den werken ledic».
56 Siehe DW V, 207,5-9.
57 DW V, 277,Iff. : «Aber diu ûzerlicheit der bilde ensint den geüebeten menschen

niht ûzerlich, wan alliu dine sint den inwendigen menschen ein inwendigiu götllchiu
wise ».



Übung und Gnade auf dem Weg zur <Gottesgeburt> bei Meister Eckhart 159

das göttliche Geschehen mit hineingenommen. Alles Äußere sieht er in
seiner lebendigen Innerlichkeit. Es ist für den gottgeborenen Menschen
nicht mehr nötig, sich in eine Klosterzelle zurückzuziehen, um Ruhe zu
finden. Er erlebt sie ebenso mitten in der Welt. Gott, Mensch und Welt
erfährt er als ein absolutes Geschehen. Ein Geschehen ist gemeint, in
das sich der Mensch einlassen kann, indem er sich aufden übenden Weg
der Gnade begibt.




	Übung und Gnade auf dem Weg zur "Gottesgeburt" bei Meister Eckhart

