
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Meister Eckhart und der Osten

Autor: Largier, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Niklaus Largier

Meister Eckhart und der Osten

Zur Forschungsgeschichte

Die komparatistische Fragestellung nach dem Verhältnis Eckhart-

scher und östlicher Mystik begleitet die Eckhartforschung1 seit ihren
Anfängen im 19. Jahrhundert. Sie bleibt indes — und darin ist sie der
Diskussion um das Verhältnis Eckharts zur Philosophie des Idealismus
in einzelnen Zügen vergleichbar — einem Dilemma verhaftet, das aus

dem unauflösbaren Verhältnis der Geschichtlichkeit des Textes und der
in ihm von Eckhart selbst geltend gemachten Individualität des nur im
Einzelnen vollziehbaren Wegs der Abgeschiedenheit eine nicht
abzuschließende Aufgabe der Interpretation macht. So darf auch im
Vergleich mit östlichen Denksystemen das nicht aus dem Blick gelassen

werden, was als Traditionszusammenhang das Werk Eckharts prägt und
ihn selbst zum Hermeneuten macht, der in seiner Interpretationsleistung

zu rekonstruieren und daraus zu verstehen ist — ohne daß dabei die

Originalität eigener philosophischer Konzeption in den Schatten
gestellt wird.

Die Feststellung Schopenhauers, daß die Lehre Meister Eckharts
und Schakia Munis identisch seien und Eckhart einzig «genöthigt [sei],
sie in das Gewand des christlichen Mythos zu kleiden und diesem seine

1 Zur Eckhartforschung: I. Degenhart, Studien zum Wandel des Eckhartbildes,
Leiden 1967. T. Schaller, Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende
bis zur Gegenwart, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 15, 1968,
262-316 und 403-426. W.M. Fues, Mystik als Erkenntnis Kritische Studien zur Meister-
Eckhart-Forschung, Bonn 1981. — Meister Eckhart zitiere ich nach der Edition von
J. Quint, Die Deutschen Werke, Stuttgart 1936ff. DW und Bandnummer). Die in der
nachstehenden Bibliographie aufgeführten Werke werden hier nur mit Autor, Titelkürzel
und Erscheinungsjahr zitiert. In den Anmerkungen nicht nachgewiesene Werke finden
sich in der Bibliographie. Aus sprachlichen Gründen habe ich keinen Zugang zur
japanisch geschriebenen Literatur. Sie ist jedoch — soweit bekannt — in der Bibliographie
verzeichnet.



112 Meister Eckhart und der Osten

Ausdrücke anzupassen»2, ist aus diesem Grunde paradigmatisch im
Auge zu behalten als historischer Ausgangspunkt einer Konfrontation,
der das strukturelle Moment der Überwindung des <Ich> und <Mein> ins
Zentrum rückt und dabei vom spezifisch theologischen und historischen

Hintergrund als « Bildersprache »3 abstrahieren zu können glaubt.
Schopenhauer ist hierin typisch für eine Reihe von Parallelisierungs-
versuchen, wie sie sich etwa bei Moriz Winternitz in seiner <Geschichte
der indischen Litteratur>4, in Hermann Oldenbergs <Die Lehre der
Upanishaden und die Anfänge des Buddhismus)5, in K.E. Neumanns
Übersetzung des Traktats <Von abegescheidenheit) neben zwei
indischen Suttas6 oder in den zwei Artikeln von A. von Mensi-Klarbach
finden. Was dabei im Vordergrund steht, ist vorerst des Interesse an
einer West und Ost verbindenden Spiritualität, die sich stärker in einer
Haltung des Einzelnen verankert sieht als in Formen institutionalisierter

Religiosität und mithin auch an Eckhart die Randstellung innerhalb
der Religions- bzw. Kirchengeschichte ins Blickfeld rückt7.

Die damit um die Jahrhundertwende in rudimentären Ansätzen
aufgezeigte Vergleichbarkeit bildet den Boden einer sich differenzierenden

Analyse, in der das komparatistische Anliegen von westlicher
wie von östlicher Seite vertreten wird. In der Zeit zwischen 1920 und
1960 wurden so mit den Arbeiten von R. Otto, O. Folberth, H.W.
Schomerus von westlicher, A.K. Coomaraswamy und S. Radhakrishnan

von indischer und K. Nishitani sowie D.T. Suzuki von japanischer Seite
die verschiedensten Aspekte untersucht. Es ist dabei insbesondere auf

2 A. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Werke, hrsg. v. P. Deussen,
München 1911, Bd. 2, 703.

3 a.a.O. Vgl. dazu auch D.T. Suzuki, Der westliche und der östliche Weg, 1957, 18,

der von «allerlei mythologischem Rankenwerk» spricht.
4 Leipzig 1908, 227f. Winternitz spricht von einem «Gedankenstrom», der sich von

den Upanishaden über den Neuplatonismus zu Eckhart, Tauler und schließlich zu
Schopenhauer zieht. Dazu auch : E. Wolz-Gottwald, Meister Eckhart und die klassischen

Upanishaden, 1984, 150ff. A. Zoumpos, Der indische «Quietismus» in der mittelalterlichen

Mystik, in : Atti del XII Congresso Internazionale di Filosofia, Firenze 1960, Bd. 10,

253.
5 Göttingen 1915, 195. Oldenbergsucht die Intention der Upanishaden, die «Ganzheit

des Seins» zu denken, mit Eckhart und Kant zu vergleichen; Vgl. E. Wolz-
Gottwald (wie Anm. 4).

6 Leipzig 1891.
7 So etwa : A. von Mensi-Klarbach, Die 28 verurteilten Sätze Meister Eckeharts,

1919/20; Ders., Buddhistische Anklänge bei Deutschen Mystikern, 1922/23. Auch
D.T. Suzuki (Anm. 3), 13f., betont diesen Aspekt. Vgl. Sh. Ueda (Anm. 9), 277 und
R. Schürmann (Anm. 28), 56ff.



Meister Eckhart und der Osten 113

Ottos differenzierte — und für Eckhart auch das lateinische Werk
einbeziehende — Untersuchung der Kompatibilität Eckharts mit Sankara zu
verweisen, die als Resultat nicht zuletzt eine für jeden weiteren
Vergleich grundlegende Unterscheidung von Strukturanalogie und inhaltlicher

Differenz8 liefert. Rudolf Otto hat damit eine auch im Vergleich
Eckharts mit dem Zen9 nicht überholte Voraussetzung geschaffen,
deren Bedeutung nicht so sehr apologetisch als methodologisch zu
verstehen ist. Otto weist in seiner Untersuchung hin auf die Übereinstimmungen

in der Seinsspekulation, die Bedeutung der Erkenntnistheorie
als Schlüsselpunkt einer nicht am Gefühl bzw. am Willen orientierten
Mystik, die beide Vergleichspole verbindende Skepsis bezüglich der

Vermittlung durch Sprache und Schrift. Gleichzeitig betont er die
Differenzen dort, wo der jeweils spezifische Horizont dieser auf die
Entfaltung des Einzelnen hin entwickelten Philosophie erscheint : So bleibt
der Eckhartsche Gottesbegriff bzw. seine Konzeption im Verhältnis des

Einen zum Vielen geprägt von einer grundlegenden und nicht
hintergehbaren Dynamik, die nirgends sich aufhebt in letzter Ruhe, sondern
als <participatio> letztlich immer Bewegung hin zu einem Gott meint,
der selbst nicht statistisches Sein bedeutet : « Gerade Eckharts Gottesbegriff

ist darum ein voluntaristischer Gottesbegriff. Denn diese voluntas

ist der Wille als ewig wirkendes, als ganz dynamisches Prinzip, im
Unterschiede gegen ein starres ruhendes Sein»10. Aus diesem Grund
auch gewinnt nach Otto Eckharts Denken gegenüber Sankara an inhaltlich

definierten Dimensionen, die vom Menschen her eine Ethik,
theologisch gesehen eine Theorie von Rechtfertigung und Gnade als

Ausfaltung dieser Dynamik erfordern.
Bleiben wir aber erst bei den strukturellen Ähnlichkeiten, bevor wir

uns der genannten Differenz und der immer neu diskutierten Frage
nach der spezifisch christlichen Form Eckhartschen Denkens zuwenden.

Die von Otto im Vergleich mit Sankara geltend gemachten
Analogien lassen sich mit kleinen Ergänzungen als Paradigmen einer Kom-
paratistik lesen, die von Eckhart auszugehen sucht : Primär bleibt dabei

8 R. Otto, West-Östliche Mystik, 1926, 191ff. (Ich zitiere nach der 3. Aufl. 1971).
Zur Kritik an Otto: F. Brunner, Le mysticisme de Maître Eckhart, 1980, 8If.

9 Diese Unterscheidung erscheint wieder in Uedas Trennung von «Oberbau» und
«Unterbau»; Sh. Ueda, Über den Sprachgebrauch Meister Eckharts, 1967, 275ff. Auch
bei der Untersuchung sprachlicher Verfahren im Zen und bei Meister Eckhart erweist sich
eine diesbezügliche Differenzierung als notwendig: vgl. unten Anm. 65.

10 R. Otto (Anm. 8), 203.



114 Meister Eckhart und der Osten

der Aspekt der Abgeschiedenheit, das heißt einer von Eckhart
nahegelegten individuellen Praxis, die auf einer Ontologie aufbaut, welche
selbst wiederum in apophatischer Tendenz überwunden wird und
zurückverweist auf eine diese Praxis begründende und den ontologi-
schen Rekurs in einer Dynamik aufhebende Erkenntnistheorie. Damit
ist auch die Problematik des Sprechens über das Absolute mitbedeutet,
die als negative Theologie das Eckhartsche Denken in seiner
erkenntnistheoretischen Ausrichtung prägt und gleichzeitig in der östlichen

Philosophie eine zentrale Rolle spielt11.
Wir finden diese hier von Otto abgeleiteten Aspekte als prägende

Kriterien wieder bei Suzuki12 in seiner Annäherung Eckharts an das

Zen und in den neueren Arbeiten — so bei Sh. Ueda, R. Schürmann,
A. Haas, E. Zum Brunn, F. Brunner, E. Wolz-Gottwald und B. Barzel

—, die sich über weite Strecken als Präzisierung und Entfaltung der von
diesen zwei Autoren entwickelten Ansätze lesen lassen. Ich werde im
Folgenden deshalb versuchen, den Diskussionen um das Konzept der

Abgeschiedenheit, der negativen Theologie und der damit eng verbundenen

Sprachskepsis wie den Fragen zum Verständnis des Lebens aus

der Abgeschiedenheit zu folgen, um in einem letzten Punkt die
Problematik der Konvergenz erneut aufzugreifen.

I.

Der Aspekt der Abgeschiedenheit als Postulat an den Einzelnen
steht seit Neumann im Vordergrund jeder Parallelisierung Eckharts und
östlicher Philosophie, sei es im Bezug auf indisches, auf chinesisches,

japanisches oder islamisches Denken13. Dabei handelt es sich um einen
Denkansatz, der es erlaubt, die Verbindung zu schaffen zwischen der in

11 Vgl. besonders die Arbeiten von Sh. Ueda und A. Haas bezüglich der japanischen,
sowie B. Barzel (Mystique de l'Ineffable, 1982) und E. Wolz-Gottwald (Anm. 4,
187ff.) bezüglich der indischen Tradition. Zur Bedeutung der negativen Theologie in
Eckharts Denken : V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maltre
Eckhart, Paris 1960. E. Zum Brunn und A. de Libera, Maltre Eckhart. Métaphysique du
verbe et théologie négative, Paris 1984.

12 D.T. Suzuki (Anm. 3), 16ff.
13 Eckhart wurde bisher nur unzulänglich mit islamischen Denkern verglichen :

Einen Beitrag leisten M. Aschtiani (Der Dialektische Vorgang in der mystischen « Unio-
Lehre» Eckharts und Maulanas, 1971) hinsichtlich der Unio- und Sprachproblematik,
sowie E. Zum Brunn (L'ontologie de Maltre Eckhart, 1984) hinsichtlich der Ontologie.



Meister Eckhart und der Osten 115

dieser Hinsicht auch für Eckhart auffallend häufig nahegelegten
Dimension individueller Erfahrung14 als Basis konkreter Lebenspraxis
und der im Text entfalteten Metaphysik. So wird der Blick von Ueda15

und Schürmann16 auf die Zen-Meditation des Sitzens (Zazen) gelenkt.
Nicht «doctrinal identity» steht hier zur Diskussion, sondern «an
existential itinerary»: «its essence is the unlearning of possession, its

starting point is an effort of will, its consequence... is an identification
with the origin by which the distinction between originative and

originated is abolished»17. Dieser Prozeß, in dem Selbstverlust als Befreiung

hin auf einen existentiellen Ursprung gedeutet wird, intendiert ein
Bild von Identität, das das Moment der Konstitution einem Andern
überantwortet, welches die im weltlichen Vollzug sich ereignende
Selbstbespiegelung des Subjekts schlechthin unterläuft und in dieser

Hinsicht seine Preisgabe verlangt. Geltend gemacht wird so «der
Nichts», wie es Ueda nennt18, der Mensch ohne Eigenschaft im Eck-
hartschen Sinne, der in dem klassischen Zen-Text <Der Ochs und sein

Hirte> bildhaft dargestellt wird: «Das Selbst ist dabei nirgends <da>,

sondern bewegt sich in Verwandlung, einmal ins Nichts spurlos
entwerdend, einmal bei Blumen z.B. als diese selbst-los blühend, einmal bei
der Begegnung mit einem anderen diese Begegnung selbst zu seinem

eigenen Selbst machend. Im freien Wechsel der Aspekte bezeugt sich
die Nichtsubstantialität des selbst-losen Selbst»19. Dieses Selbstentwer-

14 Der Aspekt der Erfahrung ist von entscheidender Bedeutung, da er eine
Überwindung der Metaphysik impliziert. Dazu: B. Welte, Meister Eckhart, 1979, 94—110.

Sh. Ueda, Das «Nichts» bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus, 1977, 263-266.
Vgl. : O. Folberth, Meister Eckehart und Laotse, 1925, 94. D.T. Suzuki (Anm. 3), 14,
21f. F. Brunner, Le mysticisme de Maître Eckhart, 1980, 70. J. Zapf, Meister Eckhart
und die mystischen Traditionen des Ostens, 1980, 104ff. Y. Oshima, Zen, 1985, 32ff.
Sh. Ueda, Die Gottesgeburt in der Seele, 1965, 23, führt Textstellen an, die auf mystische
Erfahrung bei Eckhart hindeuten. B. Barzel (Anm. 11), 17—48, entwirft eine Typologie
mystischer Erfahrung. Vgl. dazu auch: E. Ortigues, Que veut dire «mystique»?, in:
Revue de Métaphysique et de Morale 89, 1984, 68—85.

15 Sh. Ueda, Die Bewegung nach oben und die Bewegung nach unten, 1981. Sh.

Ueda (Anm. 14/1965), 150.
16 R. Schürmann, The Loss of Origin in Soto Zen and Meister Eckhart, 1978.
17 a.a.O. 300.
18 Sh. Ueda, Das «Nichts» bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus, 1977,

260.
19 a.a.O. 262. Vgl. dazu M. Nambara, Die Idee des absoluten Nichts in der deutschen

Mystik und seine Entsprechungen im Zen-Buddhismus, 1960. Nambara, 163, weist hin
auf die Notwendigkeit der Differenzierung im Verständnis des « Nichts » im Westen und



116 Meister Eckhart und der Osten

den meint einen Horizont der Existenz, eine Bewegung nach oben20,

die ihren praktischen Ausdruck auf westlicher Seite wohl am ehesten in
den von Haas21 zur Sprache gebrachten Eckhart-Legenden <Von dem

guten Morgen> oder <Von Meister Eckharts Tochter> findet. Von daher
auch wird das Konzept der <abgescheidenheit> bzw. der <gelâzenheit>
bei Eckhart vergleichbar mit östlichen Meditationstechniken wie etwa
dem Zazen, dem Bogenschießen oder auch dem Yoga22, die es — wie
Haas einer Bemerkung Ruusbroecs entnimmt23 — in der Form des

«Stillesitzens» auch im westlichen Mittelalter gegeben haben dürfte.

Vergleichbarkeit bezieht sich in diesem Sinn auf einen Weg des

Subjekts, der sich einerseits als Befreiung, anderseits aber auch als Umstrukturierung

auf einen Ursprung hin versteht. Intendiert bleibt dabei

immer die Auflösung eines in sich gefestigten Subjekt-Objekt-Verhältnisses,

das in seiner diskursiven Verfaßtheit als Behinderung auftritt
dort, wo Leben sich geltend macht in der Bestimmtheit eines definierten

Wegs24. Insofern ist Ueda zuzustimmen, wenn er die Eckhartsche
Kritik an der Konstitution des Selbst als Kritik am Bild einer unabhängigen

<Substantialität> dieses Selbst auffaßt. Diese Auflösung der
Substanz ist auch hinsichtlich des indischen Denkens von Rudolf Otto und
Eckard Wolz-Gottwald beobachtet worden. Sie erscheint in den Upa-
nishaden als Tiefschlaf25, in dem die Seele in die Brahmanwelt
entschwindet und im Erwachen danach die ganze Welt neu findet, bei
Sankara als Auflösung des Ichbewußtseins26.

In den Blick wird hier von indischer wie von japanischer Seite ein

Aspekt objektiver Verwirklichung des Ich genommen, der auch bei
Eckhart nicht als Identität gelten kann, da er in seiner Zeitlichkeit nicht
rekurriert auf den Grund, der im Bild der <creatio continua> und der

Osten. Es wäre an dieser Stelle zu fragen, ob der Ausdruck der « Begegnung mit einem
anderen » in Hinsicht auf Eckhart nicht zu transformieren wäre in « Begegnung mit dem
Anderen». Vgl. Sh. Ueda (Anm. 14/1965), 149ff.

20 Sh. Ueda (Anm. 15), 253.
21 Vgl. unten Anm. 54.
22 G. Feuerstein, Meister Eckehart - Mystic or Yogin, 1971. Ders., Meister Eckhart

und Köstliche Mystik>, 1980. R. Otto (Anm. 8), 94ff.
25 A.M. Haas, Das Ereignis des Wortes, 1984, 531.
24 Vgl. Meister Eckhart, DW V, 250, 8ff.
25 E. Wolz-Gottwald (Anm. 4), 117f. F. Brunner (Anm. 14), 78.

Vgl. S. Radhakrishnan, The Principal Upanishads, 1953, 75f., 95ff.
26 R. Otto (Anm. 8), 98f.



Meister Eckhart und der Osten 117

<incarnatio continua»27 die alles begründende Präsenz meint, durch die

erst ein Ich in seinem Sein konstituiert wird. Wenn Suzuki diesen Punkt
aufgreift und die Gemeinsamkeit mit japanischen Vorstellungen
herausstreicht28, so tut er dies sicher zu Recht. Er weist auf einen Punkt hin,
der bis heute in komparatistischer Hinsicht nicht eingehend untersucht
worden ist : die enge V erknüpfung des Konzepts der Abgeschiedenheit
mit der Reflexion über Zeit und Ewigkeit bei Meister Eckhart als Basis

einer ganz bestimmten Form der Selbstüberwindung, in der ein
Hauptgewicht gelegt wird auf das Verhältnis einer Konstitution des Ich in der
Zeit und einer Konstitution des Ich im Rahmen von <creatio> und
<incamatio continua», das heißt außerhalb der Zeit29.

II.

Das Problem der Abgeschiedenheit ist bei Meister Eckhart nicht
adäquat zu verstehen ohne den erkenntnistheoretischen und den

metaphysischen Hintergrund, aus dem heraus es sich entwickelt. Diese

Dimensionen, in denen sich Eckhart entschieden von jeder auf dem

Prinzip des Gefühls bzw. des Willens beruhenden Mystik abhebt, finden
ihre Parallelen nach Otto im Lehrgebäude Sankaras30, nach Suzuki und
der auf ihn folgenden japanischen Forschung auch im Zen31. Was dabei

zur Geltung kommt, ist vorerst eine prinzipielle Übereinstimmung
hinsichtlich der Theoreme, die die Struktur der Erkenntnis selbst zu erfassen

suchen, insofern diese die konventionelle Subjekt-Objekt-Bindung
aufheben soll zugunsten einer jenseits dieser Konstellation sich
ereignenden Identiät. Identität erscheint hier mithin als Erkenntnisgrundlage

in einem ganz spezifischen Sinn, der nicht als petitio principii

27 Vgl. A.M. Haas (Anm. 29), 352ff. Dazu auch: Y. Kumazawa, Das Absolute und
das Relative in der Gottesfrage. Versuch eines asiatischen Beitrages, in: Transzendenz
und Immanenz, hrsg. v. D. Papenfuss und J. Söring, Stuttgart 1977, 267—275.

28 D.T. Suzuki (Anm. 3), 14ff. Vgl. R. Schürmann, Trois penseurs du délaissement,

1974/75, 56f. Auch R. Otto (Anm. 8), 46 und 86ff., betont diese Auflösung der
Zeit bei Eckhart und Sankara.

29 Zum Problem der Zeit bei Meister Eckhart : M.J. Gonzalez-Haba, Valoraciön del

tiempo y lo temporal en el Maestro Eckhart, in: La Ciudad de Dios 178, 1965, 33-61.
A.M. Haas, Meister Eckharts Auffassung von Zeit und Ewigkeit, in : Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 27, 1980, 325—355.

30 R. Otto (Anm. 8), 82—90, betont die « gemeinsame Front » gegen « Illuminaten- »,

«Empfindungs-» und «Naturmystik». Vgl. R. Schürmann (Anm. 28), 467ff.
31 D.T. Suzuki (Anm. 3), 44ff., 48ff.



118 Meister Eckhart und der Osten

mißzuverstehen ist, sondern als Begründungshorizont einer das

Erkenntnissubjekt wie das Erkenntnisobjekt übergreifenden Einheit32, die
ihre gegenseitige Differenz aus einem selben Prinzip abzuleiten
sucht.

Abgeschiedenheit zielt bei Eckhart auf die Gottesgeburt in der Seele,

auf die Basis der Existenz in der Dialektik von <Gott als Sein> und
<Gott als Erkennen>, die in der Seele sich verkörpert als Seelenfunke
oder als Burg der Seele. Diese Idee einer in der Seele gestifteten Identität

mit Gott als Identität in Gott findet sich im indischen Denken — so

etwa im Atharvaveda X,233 - in der Form der Einheit von âtman mit
Brahman34, vom Innersten der Seele mit der Gottheit, mit dem nicht
aus der Gottheit herausgetretenen Gott. Der in der Abgeschiedenheit
vollzogene Durchbruch, den Suzuki identisch setzt mit dem buddhistischen

Konzept der Leere, gewinnt hier eine neue Dimension, die bei
F. Brunner und E. Zum Brunn präzisierend wieder aufgenommen
wird : « C'est l'un des points importants sur lesquels la doctrine eckhar-
tienne est beaucoup plus proche du Vedanta que du bouddhisme.

Quoique la conception théiste soit dépassée dans le < Durchbrach >, elle
n'en est pas moins un moment constitutif de la mystique eckhartienne,
ce qui la sépare profondément du bouddhisme zen, malgré les affinités
incontestables qu'elle présente avec lui»35. Es ist von daher ein
Vorbehalt zu machen gegenüber der Interpretation Suzukis, die gerade hier
zu kurz ansetzt, wenn sie von der Selbstvernichtung des Ich direkt auf
eine «Philosophie der Leere» schließt und «Selbst-Identität» faßt als

«Geist, der aus sich herausgeht, um sich in sich selbst gespiegelt zu
sehen »36. Für Eckhart wie für Sankara ist dieses Konzept zu ergänzen
durch das, was E. Zum Brunn eine « ontologie sotériologique »37 nennt,
ein Denken, in dem das Erkennen eng gebunden bleibt an eine Ontologie,

an eine Seinsspekulation, in die sich die Erkenntnistheorie funk-

32 R. Otto (Anm. 8), 52f. S. Radhakrishnan (Anm. 25), 95ff.
33 F. Brunner (Anm. 14), 76: «Or, on lit dans l'Atharvaveda X,2, par exemple,

comme plus tard dans plusieurs Upanishad que l'homme est la citadelle du Brahman. Ce

jeu de mot entre <purusha>, l'homme, et <pur>, la citadelle, préfigure l'assimilation
eckhartienne de l'âme humaine à un <btirgelîn>, une petite forteresse, et annonce l'<ad-
vaita> qui proclame la non-dualité de l'homme et de Dieu. »

34 a.a.O. ; Vgl. E. Wolz-Gottwald (Anm. 4), 108ff. Zu Sankara: R. Otto (Anm. 8),
90f. B. Barzel (Anm. 11), 96ff.

33 E. Zum Brunn (Anm. 13), 223.
36 D.T. Suzuki (Anm. 3), 37, vgl. 34ff. Vgl. bezüglich der Upanishaden : E. Wolz-

Gottwald (Anm. 4), 178ff.
37 E. Zum Brunn (Anm. 13), 224.



Meister Eckhart und der Osten 119

tionell einordnet. Es ist hier keineswegs von der bei Eckhart
ausgeprägten apophatischen Theologie vorschnell aufeine Seinstranszendenz

zu schließen38, sondern dem in der Idee vom Seelenfunken und von der
Gottheit hinter Gott ausgearbeiteten Konzept die geforderte Aufmerksamkeit

zu schenken. Dabei ist die Komplexität im Verhältnis der Seele

zur Gottheit, grundgelegt in der Lehre von Analogie und Univozität39,
nicht zu reduzieren auf eine bloße Denkstrategie, die ein Denken der
Leere innerhalb westlichen Denkens ermöglichen könnte. Das Denken
Eckharts ist wie das der Upanishaden ausgerichtet auf die Wirklichkeit
einer letzten Realität, die in absoluter ontologischer Priorität ein Selbst

— wie auch ein Sosein der Dinge — erst begründen muß40.

In Hinsicht auf das Zen ist an dieser Stelle Ueda zu folgen, der die
Gemeinsamkeiten herausstreicht: «Zu erwähnen sind etwa Eckharts

Radikalisierung der Transzendenz (Gott) zur Ubertranszendenz (Gottheit)

mit Hilfe der Attributenlehre und der negativen Theologie,
zugleich die Identität des Seelengrundes mit der Gottheit als der
ÜberTranszendenz und die Rückkehr zur Weltwirklichkeit als realer Vollzug
des Durchbruchs; alle diese Elemente, welche in ihrer dynamischen
Kombination den Oberbau der Eckhartschen Mystik bilden, finden ihre
Entsprechung im Zen-Buddhismus »41. Am selben Ort betont Ueda den
« personalistischen Theismus » in seiner Bedeutung als « Unterbau » dieser

Gedanken bei Meister Eckhart und die im Zen vollzogene
Radikalisierung des Konzepts, die sich insbesondere dort zeigt, wo die Frage
nach dem Kausalnexus aufgegriffen und in negativer Tendenz
überwunden wird. Die via negationis erscheint so im Zen ausgeprägter und
« sowohl die negativ-theologische Erfassung der Transzendenz als auch
die Rückkehr zur Weltwirklichkeit als realer Vollzug des Durchbruchs
zur wahren Transzendenz im Zen-Buddhismus viel radikaler und
konsequenter durchgeführt als bei Meister Eckhart»42. Die Affirmation als

Ziel der Abgeschiedenheit ist für Eckhart nur möglich als Bejahung in
Gott, die Affirmation der Welt als Erscheinen der Welt in Gott, wäh-

38 Dazu: M. Nambara (Anm. 19), 178ff.
39 Sh. Ueda (Anm. 14/1965), 93ff. B. Mojsisch, Meister Eckhart. Analogie, Univozität

und Einheit, Hamburg 1983, 42-110.
40 R. Otto (Anm. 8), 172ff. zum Verhältnis gegenüber dem Zen. E. Wolz-

Gottwald (Anm. 4), 181. B. Barzel (Anm. 11), 87ff. S. Radhakrishnan (Anm. 25),
562.

41 Sh. Ueda (Anm. 14/1965), 146.
42 a.a.O. Vgl. zu Negation und Schweigen im indischen Denken: E. Wolz-

Gottwald (Anm. 4), 187ff. B. Barzel (Anm. 11), 91ff. und 108ff.



120 Meister Eckhart und der Osten

rend im Zen ein Weg «geradewegs unvermittelt zur schlichten
Bejahung des Alltäglichen als solchen»43 führt.

Das trinitarische Bild Gottes, das sich immer vom apophatischen
Begriff der Gottheit abhebt, wird dort zum Kern Eckhartschen Denkens,

wo die Unvermitteltheit gedacht werden soll in ihrer Dimensio-
nalität gegenüber dem Menschen — und mithin auch in der Form einer
Praxis, insofern das Seelenleben des Menschen im augustinischen Sinn
die Dynamik dieses trinitarischen Prozesses spiegelt: Eckharts
Denkbewegung läuft von Gott als Güte zum Wesen Gottes, durch das er gut
ist, hin dann zum Begriff des Einen jenseits der göttlichen Personen, in
dem die Identität des Menschen gestiftet ist, um damit wieder die
Existenz des Menchen als Bild geltend zu machen44. Es vollzieht sich so
das Trinitätsraster im Verhältnis des Menschen zu Gott, wo der Mensch
in seiner Abgeschiedenheit Bild Gottes wird. Gleichzeitig bleibt eine
Differenz im Status gewahrt, da das Sein dem Menschen, d.h. dem Bild,
nicht in gleicher Weise zugesprochen werden kann wie Gott, d.h. dem

Ursprung des Bilds. Ueda spricht deshalb zu Recht davon, daß es diese

Rückkehr zur Trinität ist, die die « Wesensverwandtschaft»45 zwischen
Zen und Eckhartscher Mystik relativiert trotz aller Gemeinsamkeit im
«Oberbau der apophatischen Unendlichkeit»46. Uber Uedas Feststellung

hinaus bedeutet dies jedoch auch ein Verbleiben Eckharts in einem
Gottesbegriff, der Gott über die unzeitliche Aktualität hinaus als <mera
substantia) versteht47 und aus diesem Grunde eher in die Nähe Sankaras

rückt als in die des Zen-Buddhismus. In philosophischer Hinsicht
verweist damit das erkenntnistheoretische Konzept der < Öffnung) bei
Eckhart zurück in eine dynamische Ontologie, die sich selbst zeigt in der

Auflösung des Subjekts — mit anderen Worten also Offenbarung48
ist.

43 Sh. Ueda, Der Zen-Buddhismus als «Nicht-Mystik», 1965, 312.
44 Meister Eckhart, DW I, 32, Vgl. Sh. Ueda (Anm. 14/1965), 28ff. und 144f.
45 Sh. Ueda (Anm. 9), 277.
46 a.a.O.
47 E. Zum Brunn (Anm. 13), 222ff., betont die Differenz in Eckharts Seinsbegriff

gegenüber dem Mahayana-Buddhismus und wirft Suzuki eine Ontologisierung der letzten
Realität bezüglich der Tradition des Buddhismus vor. Zur Frage der Substanz: B. Welte
(Anm. 14), 97ff. R. Schürmann (Anm. 28), 44.

48 Vgl. A.M. Haas (Anm. 23) 561.



Meister Eckhart und der Osten 121

III.

Mit dem Konzept der Abgeschiedenheit wie mit der negativen
Theologie verbindet sich eine Sprachproblematik, die ihren Ausdruck
in der Skepsis gegenüber den konventionellen Formen sprachlicher
Artikulation findet. In einem weiteren Rahmen liest sich diese Frage
nach dem adäquaten Ausdruck als Problematik der Vermittlung im
Bezug auf einen Horizont der Erfahrung des Absoluten, insofern sich
diese Erfahrung - trotz ihrer radikalen Negativität dem Begriff gegenüber

— nicht als Absage an die Welt verstanden wissen will. In diesem
Sinn werde ich versuchen, eine Brücke zu schlagen zwischen dem
Problem der Sprache auf der einen und der — bezüglich der Eckhartschen

Interpretation der Maria — Martha-Konstellation im Verhältnis zum
östlichen Denken öfters49 aufgeworfenen — Frage nach der vita activa
auf der anderen Seite.

Shizuteru Ueda hat in seinen Gegenüberstellungen von Eckhart und
Zen wiederholt auf die radikalere Absage der Zen-Texte an die Logik
des <Warum>50, d.h. der sprachlichen Formulierung eines bestimmten
Horizonts der Befreiung hingewiesen und betont, daß « eigentlich ein

Vergleich der verschiedenen Gestalt des Wortgeschehens erforderlich
[wäre], einerseits der Predigt bei Meister Eckhart, andererseits des

Mondö im Zen».51 Auf den ersten Blick scheint sich denn auch Eck-
harts Sprachstil grundsätzlich abzuheben von der provokativen Auflösung

jeder Möglichkeit diskursiver Verständigung, wie sie sich zeigt in
den von Ueda beigebrachten Zen-Unterweisungen. Wo der Zen-Mei-
ster die Frage nach der Transzendenz aufbricht, indem er die in der

Frage selbst implizierte Endlichkeit und damit die Bestimmtheit des

Fragenden bloßstellt, findet sich bei Eckhart ein reiches argumentatives
Denken.

Um das genannte Verhältnis sprachlicher Formen, das zugleich ein
Verhältnis zweier von ihrem Traditionszusammenhang her verschiedener

Mystologien ist, hat sich neuerdings Alois M. Haas in einer das

Textmaterial in ganzer Breite umfassenden Untersuchung angenommen.

Dieser Versuch setzt sich insofern von den bisher geleisteten

49 So etwa: Sh. Ueda (Anm. 14/1965) 136ff. A.M. Haas (Anm. 23), 563ff.
50 Sh. Ueda (Anm. 14/1965), 150-168. Ders. (Anm. 43), 312. Vgl. Y. Oshima

(Anm. 14), 33—52.
51 a.a.O. 169.



122 Meister Eckhart und der Osten

Analysen ab, als hier nicht «bei Inhalten und psychologischen
Gegebenheiten religiösen Verhaltens»52 bzw. der Frage nach der Kompatibilität

metaphysischer Kategorien angesetzt wird, sondern im Durchgang

durch die jeweils spezifischen sprachlichen Verfahren der Blick
gelenkt wird auf die «religiösen Denk- und Erfahrungsweisen»53 im
Zen und bei Eckhart. Es kann so auf anderer Ebene thematisiert werden,

was etwa von Suzuki als die das Zen und Eckhart verbindende

Erfahrungsgrundlage angesprochen wurde, ohne daß dabei die via
negationis einer analytischen Logik geopfert werden muß.

Ich habe oben bereits darauf hingewiesen, daß sich für einen
solchen Vergleich paradoxerweise eher die sogenannten Eckhart-Legen-
den als die Predigten eignen. Wir treffen in jenen auf «eine
Sprachstruktur, die eine erstaunliche Ähnlichkeit mit den Zen-Köans oder
Mondös hat »54. Die Selbstverständlichkeit, die in der Identifikation des

Menschen als einer bestimmten Person liegt, löst sich auf zugunsten
einer «in der absoluten Wirklichkeit gewonnenen Allgemeinheit»55,
die im Menschen aktualisiert wird. In diesem Uberschreiten der

Alltäglichkeit muß auch das Sprachverhalten in Mitleidenschaft gezogen
und zum paradoxen Spiegel der «doppelten Struktur der Persönlichkeit»56

werden, in dem im Sprechen selbst gleichzeitig das Ich des

Sprechenden und das Nichtwissen über die Identität dieses <Ich>
aufscheint.

Wenden wir uns hingegen dem Text Eckharts zu, so zeigt sich eine
entscheidende Differenz gegenüber der Schärfe, mit der « der methodische

Vorbehalt gegenüber der kommunikativen Funktion der Sprache
im Zen-Buddhismus»57 auftritt: «Die absolute Priorität des Wortes -
als Gottes- und Schöpfungsereignis — steht überschwänglich vor aller
Apophase, die bei Eckhart natürlich nicht fehlt. Es gibt bei ihm sogar
den Zwang zur Verkündigung, eine Art Sprechzwang, der sich durchsetzt

noch dort, wo eine Kommunikation durch die äußeren Umstände
verhindert würde: <Wêre hie nieman gewesen, ich müeste sie (dise
predie) disem stocke geprediet hân>»58. Trotz dieser scheinbaren

52 A.M. Haas (Anm. 23), 528.
55 a.a.O.
54 a.a.O. 530.
45 a.a.O. 532.
56 T. Izutsu, Philosophie des Zen-Buddhismus, 1979, 55, zit. nach Haas a.a.O.

533.
57 a.a.O. 537.
58 a.a.O.



Meister Eckhart und der Osten 123

Gegensätzlichkeit in der Haltung der Sprache gegenüber bleiben Zen
und Eckhart vergleichbar, da auch das Zen sich nicht erschöpft im
Schweigen, sondern die Sprache in ihrer «deiktischen Funktion»59 zu
einem virtuosen Höhepunkt führt. Wo «bei Eckhart eine Worttheologie,

im Zen-Buddhismus eine letzte Sprachskepsis»60 steht, treffen sich
beide in der Aufhebung des Gegensatzes von Reden und Schweigen.

Vor diesem Hintergrund finden sich bei Eckhart und im Zen auf
verschiedenen Ebenen Konvergenzen. So zielt der Prediger wie der
Zen-Meister im Sprechen auf eine Identität im «Wortereignis» (Haas),
die den Sprechenden vom Gesagten nicht trennen läßt. Dabei steht

jeweils die «Aktualität des Ereignisses»51 im Vordergrund, das Aufbrechen

einer bestimmten Ordnung zugunsten dessen, was den Hörenden
plötzlich, d.h. außerhalb jeder diskursiven Zeitlichkeit, in eine neue
Situation führen soll. Zudem verbindet sich diese auktoriale Geste des

Meisters, die ihn selbst gleichzeitig im Gesagten verschwinden läßt, mit
einer «Relativierung aller substantialisierenden Redeweisen»62. Auf
sprachlicher Ebene vollzieht sich so das Konzept der Abgeschiedenheit
in seiner Ausrichtung auf die via negationis, die erst eine via eminentiae
möglich macht : In Eckharts <Sermo von dem reich gotes> wird die Seele

so « auf ein letztes Nicht-Begreifen zurückgeworfen, das nichts anderes
ist als die schlichte Erfahrung ihrer selbst. Das bedeutet Rückkehr in die

Alltäglichkeit, darin die Kategorien des Heiligen und Profanen
überschritten sind»63. Damit ist wie im Zen die «Folge von Artikulation —

Nicht-Artikulation — Artikulation»64 geltend gemacht, in der Mensch
und Welt schließlich in ihrem Sosein zurückkehren. Trotz der tiefen
Übereinstimmung im sprachlichen Vollzug der via negationis machen
sich hier entscheidende Differenzen bemerkbar, die Eckharts Rede

grundsätzlich in den theologischen Horizont der Offenbarung stellen,
da seine Rückkehr zur Artikulation geprägt ist von einem «vierten
Schritt im Sinne der via eminentiae, der das ohne Suchen gefundene
Gottesreich und das Ertrunkensein im grundlosen Meer der Gottheit
auch und gerade durch die Negation hindurch in eminenter Weise

gegenwärtig sein läßt»65.

59 a.a.O. 539.
60 a.a.O.
61 a.a.O. 544.
62 a.a.O. 547.
63 a.a.O. 550.
64 a.a.O. 551.
65 a.a.O.



124 Meister Eckhart und der Osten

Damit sind wir erneut verwiesen auf die — auch bei vergleichbaren
sprachlichen Verfahren — implizite Frage nach der metaphysischen
Basis. Führen beide Wege zu einer Vernichtung des eigenen Selbst und
zur Rekonstitution jenseits dieses Nichts, bleibt doch die Frage nach
dem jeweiligen Kontext von <Nichts> und <Selbst> zu stellen. So führt
die Läuterung des Ich bei Eckhart direkt in eine überindividuelle,
allgemeine Menschennatur und damit in die christologische Dimension
der Beziehung zu Gott, in der erst die Person wiedererscheint. Als
Person rekonstituiert sein bedeutet jedoch nach Haas bei Eckhart mehr
als die « <Freiheit des selbst-losen Selbst>, wie sie sich in den
Niederwärts-Wendungen der Zen-Koans dokumentiert»66. Wenn im Zen
«mit der Kategorie der Substanz derart aufgeräumt wird»67, stellt sich
das Problem der Ich — Du-Beziehung, der Verfassung des Einzelnen der
Welt gegenüber. Die dem Zen und Meister Eckhart gemeinsame — an
einer Praxis als <lebemeister> orientierte — Dialektik von Sprechen und

Schweigen gewinnt nach Haas dort an Gewicht, wo die Negation bei
Eckhart in den «Unterbau» (Ueda) verweist und in der Analogielehre
erst schlüssig wird. Die via eminentiae wird so zum Träger einer neuen
Konstitution des <Selbst> in der Welt.

Wir befinden uns damit bei der schon von Otto Sankara gegenüber
aufgeworfenen Frage nach dem Wirken des Menschen. Die von Eckhart

in seiner Interpretation des Maria-Martha-Verhältnisses68
eingenommene Position führt direkt in eine vita activa, die der vita contem-
plativa Marias gegenübergestellt wird. Die Erfahrungsgrundlage der

Abgeschiedenheit bleibt nicht getrennt vom Aspekt des Handelns,
sondern wird zu dessen substantieller Basis, aus der heraus Existenz sich
verändert. Rudolf Otto hat eine vergleichbare Perspektive bei Sankara

nicht gefunden und deshalb das objektive ethische Moment am Eck-
hartschen Denken in seiner spezifischen Verbindung von Ontologie
und Rechtfertigungslehre herausgestellt69. So erscheint der Mensch in
Gott als Gerechter in der durch die Gnade geleisteten Unmittelbarkeit

66 a.a.O. 567.
67 a.a.O.
68 Vgl. DW III, 48 Iff. Zur Diskussion um das ethische Potential dieser Stelle und die

Problematik einer diesbezüglichen Diskrepanz gegenüber dem östlichen Denken vgl.
unten Anm. 69. Dazu : J. Steffney, Compassion in Mahayana Buddhism and Meister
Eckhart, 1974/75, und A.M. Haas (Anm. 23), 564ff.

69 R. Otto (Anm. 8), 224ff. und 241 ff. Vgl. E. Wolz-Gottwald (Anm. 4), 198ff.



Meister Eckhart und der Osten 125

zur Gerechtigkeit Gottes. Dabei handelt es sich im strengen Sinn nicht
um eine moralische Dimension, sondern um die Grundperspektive der

Aktualisierung von Abgeschiedenheit. Ins Spiel kommt hier deshalb
auch eine andere Gewichtung im Verhältnis des Einen zum Vielen bei
Eckhart. Dieses ist nicht als Ausschluß gedacht : « Gott, den Eckhart mit
Aristoteles den ersten Beweger nennt, ist in sich selbst ungeheure
Lebensbewegung. Aus der ungeschiedenen Einheit tritt er in die
Mannigfaltigkeit der Person, des personalen Lebens und der <Personen>, in
der <das Wort> und damit die Mannigfaltigkeit <der Welt> mit beschlossen

ist»70. Man ist versucht, bei Eckhart ein dialektisches Verhältnis
von Einheit und Mannigfaltigkeit zu sehen — wenn auch natürlich
immer die Priorität der Einheit gewahrt bleibt —, während das indische
Denken Sankaras71, der Upanishaden72 oder auch Manikka Vasagars73
immer auf eine Ablehnung des Vielen, das heißt der Welt als

Mannigfaltigkeit hinausläuft. Damit verändert sich auch die Position des

Menschen, die für Eckhart letztlich nie aus der Vielfalt heraustritt, sondern
in sich zum Ort der Vermittlung von Vielfalt und Einheit wird. In
diesem Sinne ist die Martha-Figur zu verstehen in ihrer Funktionalität
als Mitte zwischen Gott und Welt.

Auch in dem von Shizuteru Ueda mit der Zeichnung eines japanischen

Meisters verglichenen Gemälde von Pieter Aertsen74 erscheint
diese Differenz, durch die der Mensch für Eckhart nie im Sinne absoluter

Präsenz zu denken ist : Das Sosein der Dinge wie das Handeln in
der Welt hat transparent zu werden gegenüber der hier im Bild
festgehaltenen Gegenwart des, im Sohn sich entfaltenden, Einen. Damit ist

weniger eine spezifische Ethik Marthas geltend gemacht, als ein für
Eckhart typischer <eschatologischer Vorbehalt)75, in dem das Leben des

Menschen — anhand der Spezifik der Eckhartschen Transformation der
Begriffe von Gnade und Rechtfertigung — dramatisch gedacht ist.

70 R. Otto (Anm. 8), 196.
71 a.a.O. 244f. F. Brunner (Anm. 14), 79ff. B. Barzel (Anm. 11), 108ff.
72 E. Wolz-Gottwald (Anm. 4), 125ff. S. Radhakrishnan (Anm. 25), 107ff.
73 H.W. Schomerus, Meister Eckehart und Manikka Vasagar, 1936, 138.
u Sh. Ueda (Anm. 14/1965), 146ff.
75 In dieser Hinsicht wäre wohl auch bei Eckhart eine Theologie des Kreuzes

herauszuarbeiten. Vgl. J. Zapf (Anm. 14), 114, und D.T. Suzuki (Anm. 3, 121-129:
Kreuzigung und Erleuchtung), dem das «Bild des gekreuzigten Christus» als «tiefe Kluft»
zwischen Christentum und Buddhismus erscheint.



126 Meister Eckhart und der Osten

IV.

Versuchen wir — zum Schluß dieses oberflächlich skizzierten Überblicks

über die komparatistischen Ansätze im Verhältnis Meister Eck-
harts zur Philosophie des Ostens — die Kriterien möglicher Unterscheidung

zu systematisieren, so scheinen sich mir drei Aspekte in den

Vordergrund zu schieben : die Dynamik des ontologischen Horizonts76,
das von Ueda im « theologischen Unterbau » festgemachte Trinitätsden-
ken77, die in der Martha-Figur eingebundene Ausrichtung auf eine
konkrete Praxis78.

Die damit von der Metaphysik, der Theologie und der Anthropologie

her geltend gemachten Differenzen lassen sich jedoch auch in
einer paradigmatischen Form lesen, welche die von mir oben im
Anschluß an Rudolf Otto aufgezeigte Unterscheidung formaler Identität

und inhaltlicher Verschiedenheit fragwürdig macht insofern, als bei
Meister Eckhart das strukturelle Konzept der Abgeschiedenheit nicht
isoliert zu verstehen ist, sondern erst in seiner dialektischen Verknüpfung

mit den genannten Kriterien Sinn gewinnt. Gerade die Abgeschiedenheit

bildet für Eckhart kein Moment subjektiver Verwirklichung:
ihre Bedeutung scheint mir vielmehr in der Vertikale des Kreuzes zu

liegen, die unlösbar gebunden bleibt an das dynamische Moment der

Kreuzigung selbst.

Dies meint mit andern Worten, daß die dynamische Ontologie — als

Einheit der Begründung von Identität und Differenz —, das Konzept der
Trinität - in seiner Ausrichtung auf das Leben der Seele — und die

Maria-Martha-Konfiguration — ein Bild der Verwirklichung — zu lesen

sind als Figuren einer in der Konstitution des <Ich> gegebenen
Komplexität, die durch die Abgeschiedenheit auf einen gemeinsamen Nenner

gebracht und mit einem kritischen Vorbehalt der Alltäglichkeit
gegenüber versehen werden können.

Ob diese Integration der via negationis in ein dramatisches Bild des

Menschen eine Perspektive für den Dialog zwischen Eckhart und
östlicher Philosophie bilden könnte, die nicht Struktur und Inhalt, Überbau

und Unterbau zu trennen gezwungen ist, soll hier als Frage gestellt
bleiben.

76 R. Otto (Anm. 8), 195ff.
77 Sh. Ueda (Anm. 9), 275-277. Vgl. R. Schürmann (Anm. 28), 57—59, zur Kritik an

Suzuki.
78 A.M. Haas (Anm. 23), 566-569.



Meister Eckhart und der Osten 127

Bibliographie

Karl E. Neumann, Die innere Verwandtschaft buddhistischer und christlicher
Lehren. Zwei buddhistische Suttas und ein Traktat Meister Eckharts aus
den Originaltexten übersetzt, Leipzig 1891.

Alfred Mensi-Klarbach, Buddhistische Anklänge bei Deutschen Mystikern,
in: Buddhistischer Weltspiegel (Leipzig) 1, 1919/20, 76—89.

Alfred Mensi-Klarbach, Die 28 verurteilten Sätze Meister Eckeharts, in :

Buddhistischer Weltspiegel (Leipzig) 4, 1922/23, 73—83.

Otto Folberth, Meister Eckehart und Laotse, Wiesbaden 1925.
Rudolf Otto, Meister Eckehart's Mystik im Unterschiede von östlicher Mystik,

in: ZThK 6, 1925, 325-350, 418-436.
Rudolf Otto, West-Östliche Mystik. Vergleich und Unterscheidung zur

Wesensdeutung, Gotha 1926, 21929, München 31971.
Ananda K. Coomaraswamy, The Transformation of Natur in Art, New York

1934, 21956, 59-95.
Hilko W. Schomerus, Meister Eckehart und Manikka-Vasagar. Mystik auf

deutschem und indischem Boden, Gütersloh 1936.

Keiji Nishitani, Deutsche Mystik, Tokyo 1940 [Japan.].
Keiji Nishitani, Geschichte der mystischen Theologie : Plato, Augustin, Eck¬

hart, Böhme, Tokyo 1942 [Japan.].
Keiji Nishitani, Deutsche Mystik und deutsche Philosophie, in: Journal of

Philosophical Studies 30/1, 1946, 1—20 und 30/5, 1946, 1—26 [Japan.].
Keiji Nishitani, Die Beziehung von Gott und Mensch in Eckharts Schriften, in :

Philosophical Quarterly 2, 1947, 97—172 [Japan.].
Sarvapalli Radhakrishnan, The Principal Upanishads, London 1953.
Günther Stephenson, Gottheit und Gott in der spekulativen Mystik Meister

Eckharts, Diss., Bonn 1954.
C. Scherr, Überall ist Einheit. Die Ira-Upanishaden. Erläutert mit den Worten

des Meisters Eckhart, Frankfurt/Main 1956. [bibliographisch nicht
überprüft]

Daisetz T. Suzuki, Der westliche und der östliche Weg. Essays über christliche
und buddhistische Mystik, Frankfurt/Main—Berlin—Wien 1984 [Amerikan.
Originalausg. : Mysticism: Christian and Buddhist, New York 1957].

Carl G. Jung, Geleitwort zu : D.T. Suzuki, Die große Befreiung. Einführung in
den Zen-Buddhismus, Zürich 61972 ('1958).

Minoru Nambara, Die Idee des absoluten Nichts in der deutschen Mystik und
ihre Entsprechungen im Buddhismus, in : Archiv für Begriffsgeschichte 6,
1960, 143-277.

Minoru Nambara, The Possibility of a Non-Christian Interpretation of Meister
Eckhart, in: Philosophical Journal 40, 1960, 75—89 [Japan.].

Walter Heinrich, Verklärung und Erlösung im Vedânta, bei Meister Eckhart
und bei Schelling. Ein Beitrag zur Lehre von den Letzten Dingen und von
der Versenkung, Salzburg—München (Stifterbibliothek) 1962. Neued. Inter-
laken 1985.



128 Meister Eckhart und der Osten

Kosuke Koyama, Strengthen the Discernment of the « Christocentric ». German
Mysticism in Thailand, in : The South East Asia Journal of Theology 4/2,
1962, 52-60.

Shizuteru Ueda, Die Gottesgeburt in der Seele und der Durchbruch zur Gott¬
heit. Die mystische Anthropologie Meister Eckharts und ihre Konfrontation

mit der Mystik des Zen-Buddhismus, Gütersloh 1965. [Dazu: Hans

Waldenfels, Ein japanisches Eckhartbuch, in: Hochland 60, 1967/68,
166-168.]

Shizuteru Ueda, Der Zen-Buddhismus als «Nicht-Mystik» unter besonderer

Berücksichtigung des Vergleichs zur Mystik Meister Eckharts, in:
Transparente Welt. FS zum sechzigsten Geburtstag von J. Gebser, hrsg. v.
G. Schulz, Bern-Stuttgart 1965, 291—313.

Joseph Politella, Meister Eckhart and Eastern Wisdom, in : Philosophy. East
and West (Honolulu) 15/2, 1965, 117—133.

Heinrich Dumoulin, Östliche Meditation und christliche Mystik, Freiburg
i. Br.—München 1966.

Shizuteru Ueda, Über den Sprachgebrauch Meister Eckharts : « Gott muß... » —

Ein Beispiel für die Gedankengänge der spekulativen Mystik, in : Glaube,
Geist, Geschichte. FS für E. Benz, hrsg. v. G. Müller und W. Zeller,
Leiden 1967, 266-277.

Shizuteru Ueda, Meister Eckhart und Zen, in: Una Sancta. Ztschr. f. ökume¬
nische Begegnung 26/3, 1971, 198-201.

Keiji Nishitani, God and Absolute Non-Being, Tokyo 1971 [Japan.].

Manutschehr Aschtiani, Der Dialektische Vorgang in der mystischen «Unio-
Lehre» Eckharts und Maulanas und seine Vermittlung durch ihre Sprache,
Diss., Heidelberg 1971.

Georg Feurstein, Meister Eckhart - Mystic or Yogin in : ders. und J. Miller,
Yoga and Beyond. Essays in Indian Philosophy, New York 1972, 152-
169.

John Steffney, Compassion in Mahayana Buddhism and Meister Eckhart, in :

The Journal of Religious Thought (Washington) 31, 1974/75, 64—77.

Reiner Schürmann, Trois penseurs du délaissement: Maître Eckhart, Heideg¬
ger,Suzuki, in : Journal of the History of Philosophy 12, 1974,455—478 und
13, 1975, 43-60.

Shizuteri Ueda, Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken. Zum
west-östlichen Vergleich des Selbstverständnisses des Menschen, in : Studia
Philosophica 34, 1974, 144—161.

Shizuteru Ueda, Das «Nichts» bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus
unter besonderer Berücksichtigung des Grenzbereiches von Theologie und
Philosophie, in : D. Papenfuss und J. Söring (Hrsg.), Transzendenz und
Immanenz, Philosophie und Theologie in der veränderten Welt, Stuttgart
1977, 257-266.

Paul Hacker, Zur Westöstlichen Mystik, in: Ders., Kleine Schriften, hrsg. v.
L. Schmithausen, 1978, 819-822.

Hiroshi Sakamoto, D.T. Suzuki and mysticism, in : The Eastern Buddhist NS
10/1, 1977, 54-67.



Meister Eckhart und der Osten 129

Reiner Schürmann, The Loss of Origin in Soto Zen and Meister Eckhart, in :

The Thomist 42, 1978, 281-312.
Reiner Schürmann, Meister Eckhart. Mystic and Philosopher. Translations

with Commentary, Bloomington-London 1978; Appendix: Meister Eckhart

and Zen Buddhism, 221—226.

Bernard Welte, Meister Eckhart. Gedanken zu seinen Gedanken, Freiburg/Br.
1979.

Richard Friedli, Der «Große Tod» und das «Große Mitleid». Kulturanthro¬
pologische Bemerkungen zur Ubersetzungsproblematik im Gespräch
zwischen Christen und Buddhisten, in : Das Einig Ein, hrsg. v. A.M. PIaas und
H. Stirnimann, Freiburg i. Ue. 1980, 87-107.

Fernand Brunner, Le mysticisme de Maître Eckhart, ebd. 63—86.

Georg Feurstein, Meister Eckhart und « östliche Mystik », in : Freiheit und
Gelassenheit. Meister Eckhart heute, hrsg. v. U. Kern, München—Mainz
1980, 198-219.

Josef Zapf, Meister Eckhart und die mystischen Traditionen des Ostens, in :

Meister Eckhart heute, hrsg. v. W. Böhme (Herrenaiber Texte 20), Karlsruhe

1980, 57-70.
Josef Zapf, Meister Eckhart und die mystische Tradition des Ostens, in : Salzb.

Jb. Phil. 25, 1980, 73-85.
Shizuteru Ueda, Die Bewegung nach oben und die Bewegung nach unten:

Zen-Buddhismus im Vergleich mit Meister Eckhart, in: Aufstieg und
Abstieg (Eranosjahrbuch 50,1981), hrsg. v. A. Portmann und R. Ritsema,
Frankfurt/Main 1982, 223—272.

Shizuteru Ueda (Hrsg.), Studien zur deutschen Mystik, Tokyo 1982 [Japan.].
Bernard Barzel, Mystique de l'ineffable dans l'Hindouisme et le Christianisme.

Çankara et Eckhart, Paris 1982.
Shizuteru Ueda, «Nothingness» in Meister Eckhart and Zen-Buddhism, in:

The Buddha Eye : An Anthology of the Kyoto School, ed. by F. Frank, 1982,
157-168.

Shizuteru Ueda, Meister Eckhart [Leben und Werk. Japan. Übersetzungen aus
Predigten und Traktaten], Japan 1983 [Japan.].

Alois M. Haas, Das Ereignis des Wortes. Sprachliche Verfahren bei Meister
Eckhart und im Zen-Buddhismus, in: DVjs 58, 1984, 527—569.

Eckard Wolz-Gottwald, Meister Eckhart und die klassischen Upanishaden,
Diss., Würzburg 1984.

Shizuteru Ueda, Zen-Buddhismus und Meister Eckhart, in: Zen Buddhism
Today. Annual Report of the Kyoto Zen Symposium 2, September 1984,
91-107.

Alois M. Haas, Apophatik bei Meister Eckhart und im Zen-Buddhismus, in :

Zen Buddhism Today. Annual Report of the Kyoto Zen Symposium 2,

September 1984, 150—169.

Emilie zum Brunn, L'ontologie de Maître Eckhart et la philosophie comparée,
in : dies, und A. de Libera, Maître Eckhart. Métaphysique du verbe et
théologie négative, Paris 1984, 221—233.

Yoshiko OsHiMA, Zen — anders denken? Zugleich ein Versuch über Zen und
Heidegger, Heidelberg 1985, 32—52.




	Meister Eckhart und der Osten

