Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Ein Paradigma der Lichtmetaphysik : Robert Grosseteste
Autor: McEvoy, James

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

James McEvoy

Ein Paradigma der Lichtmetaphysik:
Robert Grosseteste

Das Thema, um das es hier geht, die Lichtmetaphysik des Mittel-
alters, kann in einem vergleichsweise kurzen Beitrag offensichtlich
nicht hinreichend behandelt werden!. Auch bei der Begrenzung auf
einen einzigen Autor, der als Beispiel dient fiir eine bedeutende geistige
und wissenschaftliche Strémung, die durch die europiische Philosophie
und Theologie von der Antike bis zur Renaissance lduft, wird die
Schwierigkeit der Aufgabe zwar verringert, aber nicht behoben: denn
die Lichtmetaphysik ist nicht die Erfindung eines einzelnen Autors —
und sei er auch ein Plotin oder ein Augustinus —, sondern es handelt sich
um tradiertes platonisches Gedankengut und dessen Vermittlung in der
judisch-christlichen Tradition ; andererseits ist aber gerade bei Robert
Grosseteste, als einzelnem Autor, noch die ganze Fiille dieser Gedan-
kenstromungen gegenwirtig. Nicht also ein Teilgebiet Grossetestes,
sondern die in langen Jahren der Rezeption, Kommentierung und
Neukomposition sich herausbildende Mitte seines Denkens ist von der
Lichtmetaphysik zutiefst geprigt. Es ist daher durchaus gerechtfertigt,
von einer Metaphysik des Lichtes und nicht nur von einer Physik, einer
Kosmologie oder einer optischen Theorie zu sprechen. Im vorliegenden
Beitrag wird diese Lichtmetaphysik, die die Grundlage aller von

! Vgl. zum Themenkreis, der mit dem systematischen Begriff <Metaphysik des Lich-
tes> gemeint wird, die neueste und auch die bisher methodologisch subtilste allgemeine
Studie von HEpwiG, K., Sphaera Lucis. Studien zur Intelligibilitit des Seienden im Kontext der
mittelalterlichen Lichtspekulation (BGPhM N.F. 18), Miinster i. W. 1980 (mit umfassender
Bibliographie); vgl. auch die folgenden Artikel von BEiERwALTES, W., in: Historisches
Warterbuch der Philosophie: <Lichty (Bd. 5, 285-286): <Lichtmetaphysik> (ibid., 289);
<Lumen naturale> (ibid., 547-549); «Einsprechung) (Bd. 2, 416—417), mit den dazugehs-
rigen bibliographischen Hinweisen.



92 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Grosseteste behandelten philosophischen und theologischen Gebiete
ist, besonders hervorgehoben.

Zu Beginn sei die Persénlichkeit und die geschichtliche Bedeutung
des Bischofs Robert Grosseteste — wenn auch nur kurz — skizziert.

Grosseteste wurde vermutlich schon vor 1168 geboren, da er vor
1189 bereits Magister artium war?. Obwohl seine Familie der untersten
Schicht der Feudalgesellschaft angehért haben soll, hat er schon als
Kind am Schulunterricht teilgenommen. Vor 1198 war er in Hereford
tatig, einer Stadt, in der berithmte Wissenschaftler wie etwa Roger von
Hereford und Alfred von Sareshel an der Domschule unterrichteten.
Seit etwa 1200 diirfte Grosseteste in Oxford die artes liberales gelehrt
haben. Die Aufhebung der Oxforder Schulen im Jahr 1209 gab ihm
dann die Méglichkeit, ein theologisches Studium in Paris zu beginnen,
das er mit der Doktorwiirde abgeschlossen haben soll®. Nach Oxford
zuriickgekehrt, wurde er bald nach 1214 einer der ersten Kanzler der
jungen Universitit. Im Jahr 1225 erhielt er die Priesterweihe als Rektor
von Abbotsley . Nach seiner Ernennung zum Archidiakon von Leice-
ster wirkte er von 1229,/30 bis 1235 als Lektor der Theologie fiir die
Franziskaner, die nach Oxford kamen. Am 27. Mirz 1235 wurde er als
Kompromiflkandidat zum Bischof von Lincoln gewihlt, der damals
(und noch bis zur Reformation) gréBten Diszese Englands. Seine 17jidh-

2 CarLus, D.A., <Robert Grosseteste as Scholar», in: DERS., Robert Grosseteste Scholar
and Bishop. Essays in Commemoration of the Seventh Centenary of his Death, Oxford
1955; McEvov, J., The Philosophy of Robert Grosseteste, Oxford 1982, chapter 1: <A Portrait
of Robert Grossetestey, 3—48.

3 Aus dem obi? Grossetestes in den Annales sex regum Angliae von Nicholas Trevet O.P.
(Anfang des 14. Jahrhunderts) wissen wir, da3 Grosseteste Doktor der Theologie wurde
(«Doctor vero in theologia, in triplici lingua eruditus, Latina, Hebraea, et Graeca...»); s.
dazu ManTELLO F.A.C., <The editions of Nicholas Trevet’s Annales sex regum Angliaey, in:
Revue d’histoire des textes 10 (1980) 257-275, hier 259. Thomas Gascoigne, der Nachfolger
Grossetestes als Kanzler von Oxford war (1. Hilfte des 15. Jahrhunderts), behauptet,
Grosseteste sei doctor sacrae theologiae de Oxonia gewesen (GIEBEN, S., <Thomas Gascoigne
and Robert Grosseteste : Historical and Critical Notes», in: Vivarium 8 (1970) 56—67, 66).
Erst im 17. Jahrhundert bei Bulacus, Historia Universitatis Parisiensis, 111, 154, 260, 709,
wird Grosseteste zu den an der Pariser theologischen Fakultit promovierten Doktoren
gezihlt.

4 BoyLE, L.E., <Robert Grosseteste and the Pastoral Care», in: Med. Renaiss. Stud.,
N.S. 8 (1979) 3-51.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 93

rige Amtsfilhrung war durch mannigfache Bemiihungen um eine
Reform seines Bistums geprigt. Das Hauptziel seiner Bestrebungen,
dem auch zahlreiche seiner Predigten sowie seine lateinischen und
anglo-normannischen pastoralen Schriften dienten, war eine Vertie-
fung des geistlichen Lebens des Klerus. Griindlich visitierte er Pfarreien
und Kléster, doch erregten die Klostervisitationen, ebenso wie das
Vorhaben einer Visitation des eigenen Domkapitels, auch Unwillen.
Sein Beharren auf den Freiheitsrechten der Kirche belastete seine
Beziehungen zu Heinrich III. betrichtlich. Er war 1245 auf dem Konzil
von Lyon zugegen, wurde dann Wortfiithrer des englischen Episkopats
in Reformangelegenheiten und kehrte im Mai 1250 nochmals nach
Lyon zuriick, um Papst Innozenz dem IV. eine Reihe von Beschwerden
tiber kuriale MiB3briuche bei der Ernennung unwiirdiger Geistlicher
vorzutragen’. Als Bischof férderte er die Franziskaner und Dominika-
ner, denen er auch ein Wirkungsfeld in der Seelsorge zuwies. Grosse-
teste, von der plenitudo potestatis des Papsttums zutiefst tiberzeugt, stand
trotzdem gewissen Tendenzen der Kurie miBtrauisch und kritisch
gegeniiber. Im letzten Jahr seines Lebens (Januar 1253) wies er — weil
dies den pastoralen Auftrag der Kirche schidige — ein pipstliches
Mandat zuriick, das einem Neffen des Papstes ein Kanonikat in Lincoln
tibertrug. Durch diese spektakulire Tat ist er in die Geschichte Eng-
lands, weit iiber das Mittelalter hinaus, als eine Figur eingegangen, die
kontrovers beurteilt wurde. Er starb 7z odore sanctitatis in der Nacht vom
8. zum 9. Oktober 1253.

Grosseteste war ein produktiver Autor, dessen Gesamtwerk fast
vollstindig erhalten ist, auch wenn viele seiner Schriften noch nicht
ediert sind%. Wir erkennen seine eigene Handschrift in den Randbe-
merkungen von sieben Manuskripten, die ihm gehdrt haben’. Wir
wissen auch viel iiber den Inhalt seiner umfangreichen Bibliothek und

> Das sogenannte Memoriale, das Grosseteste dem Papst und der Kurie vorlegte,
wurde von GIEBEN, S., kritisch ediert : <Robert Grosseteste at the papal curia, Lyons 1250.
Edition of the documents», in: Co/l. Franc. (Rome) 41 (1971) 340-393.

¢ Tuomson, S.H., The Writings of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln, 1235-53,
Cambridge/Mass. 1940. Dieses grundlegende Werk ist inzwischen vom Vf. auf den
neuesten Stand der Forschung gebracht worden : <A Catalogue of manuscript-discoveries,
editions, and translations of Robert Grosseteste’s works for the years 1940—19805, 455—
504 (vgl. Anm. 2). Uber Editionsvorhaben hinsichtlich verschiedener Werke s. meinen
Bericht im Bulletin de philosophie médiévale 24 (1982) 69-89.

7 Hunrt, R.W., <The Library of Robert Grosseteste», in: CaLLus, D.A., Robert Gros-
seteste..., 121-145; DERs., <Manuscripts containing the Indexing Symbols of Robert Gros-
seteste>, in: 7he Bodleian Library Record 4 (1953) 241-255.



94 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

sind durch eine posthum zusammengestellte Briefsammlung iiber seine
offizielle Titigkeit von etwa 1232 an ausfiihrlich informiert®. Sein
Schrifttum 146t sich in folgende literarische Gattungen einteilen.

1. Bibelkommentare und exegetische Abhandlungen. Hier sei nur
auf sein Hexaemeron (Sechstagewerk) sowie auf den Traktat De cessatione
legalium hingewiesen.

2. Kommentare zu Aristoteles. In iiberaus interessanter Weise hat
er die Analytica posteriora erliutert; sein Kommentar — 1982 in kriti-
scher Ausgabe erschienen? — iibte bis ins 16. Jahrhundert auf die phi-
losophischen Schulen einen groBen EinfluB aus und ist mehrfach
gedruckt worden. Randnotizen zur Physik wurden posthum zusammen-
gestellt!,

3. Kleinere philosophische Schriften wurden von Ludwig Baur
1912 ediert!!. Als wichtigste Texte sind zu nennen: De artibus libera-
libus ; Computus; Calendarium ; De luce ; De lineis ; De colore; De calore ; De
iride (Uber den Regenbogen).

4. Pastorale Arbeiten. Von den 130 erhaltenen Sermones sind bisher
nur wenige erschienen'?. Der Traktat De confessione und das einfluBBrei-
che Templum Dei sind in den letzten Jahren veréffentlicht worden?3.

5. Anglo-normannische Schriften. Das umfangreiche religiose Ge-
dicht Chasteau d’amour ist das bekannteste dieser Werke!4,

6. Ubersetzungen aus dem Griechischen!. Erst im Alter von mehr
als 60 Jahren scheint Grosseteste das Studium des Griechischen aufge-
nommen zu haben, und zwar mit einer doppelten Absicht: zunichst um

8 Luarp, H.R. (Hg.), Roberti Grosseteste Episcopi quondam Lincolniensis Epistolae...
(Rer. Brit. med. aevi Script.), London 1861 (N.D., New York 1965).

2 Ross1, P., Robertus Grosseteste. Commentarius in Posteriorum Analyticorum Libros,
Florenz 1981.

10 DALEs, R.C., Roberti Grosseteste, Episcopi Lincolniensis, Commentarius in VIII Libros
Physicorum Aristotelis, Boulder, Colorado 1963.

"V BAUR, L., Die philosophischen Werke des Robert Grosseteste, Bischofs von Lincoln
(BGPhM, IX), Miinster i. W. 1912,

12 Vgl. McEvoyv, ]., <(Robert Grosseteste’s Theory of Human Nature. With the Text of
his Conference, Ecclesia Sancta Celebraty, in: Rech. Théol. anc. méd. 47 (1980) 131-132, mit
Hinweisen auf die sermones, die in modernen Editionen schon erschienen sind.

13 WENZEL, S., <Robert Grosseteste’s treatise on Confession, Deus Est», in: Franc.
Stud. 30 (1970) 218-293 ; Robert Grosseteste. Templum Dei, ed. GOERING, ]. and MANTELLO,
F.A.C. (Toronto Medieval Latin Texts), Toronto 1984.

14 MURRAY, J., Le «Chditeau d’Amoury de Robert Grosseteste, évéque de Lincoln, Paris
1918.

15 Hinweise fiir die Ubersetzungen (Uberlieferung, schon edierte und geplante Aus-
gaben) geben die in Anm. 6 genannten Werke.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 95

an der Aristotelesiibersetzung, einem Unternehmen von héchster Be-
deutung fiir seine Zeit, teilzunehmen, aber auch um die urspriingliche
christliche Literatur der nach-apostolischen Zeit bekannt zu machen. Es
sei hier nur auf zwei bedeutende Leistungen Grossetestes hingewiesen :
um 1245 erschien seine mit zahlreichen, meist philologischen Notizen
versehene und von griechischen Kommentaren begleitete vollstindige
Ubersetzung der Nikomachischen Ethik des Aristoteles; 1239-1243
iibersetzte er dann unter Beriicksichtigung der drei schon vorhandenen
lateinischen Versionen (von Hilduin, Eriugena und Saracenus), aber
auf der Grundlage einer sorgfiltigen Kollation von drei griechischen
Handschriften, die Schriften des Pseudo-Dionysius Areopagita mit
ihren griechischen Scholien in der Reihenfolge De coelest: hierarchia, De
ecclesiastica hierarchia, De divinis nominibus, De mystica theologia. Diese
von Grosseteste selbst bestellte und durchgehend korrigierte Kollation
ist 1952 in dem Oxforder Bodleian Ms Canonici Graeci 97 wiederentdeckt
worden. Das Ergebnis dieser Bemiihungen ist eine ausgefeilte, fast
wortliche Wiedergabe des Textes, versehen mit einem umfangreichen
philosophischen und theologischen Kommentar. Ulderico Gamba hat
1942 Grossetestes Version der Schrift De mystica theologia mit dem
dazugehorigen Kommentar ediert 'S, Ubersetzung und Kommentar zur
Coelestis hierarchia sind im Rahmen zweier Dissertationen ediert worden
und liegen in der Belfaster Universititsbibliothek ungedruckt vor'’. Die
iibrigen Werke sind bislang nur in Handschriften zuginglich. Die Edi-
tion der Ubersetzung und des Kommentars zu De divinis Nominibus ist,
nebenbei bemerkt, immer noch ein Desiderat.

In der Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts findet die Person
von Robert Grosseteste erst nach 1860 bei deutschen und englischen
Historikern und Theologen Beachtung. In Tibingen versffentlichte
1864 Reinhold Pauli eine Abhandlung iiber Bischof Grosseteste und
Adam von Marsh, deren Untertitel lautet: Ein Beitrag zur dlteren
Geschichte der Universitit Oxford'®. Der evangelische Theologe Gotthard
Victor Lechler publizierte 1873 in Leipzig ein Buch tiber Jobann von
Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation'®. Damit begann — sagen wir

¢ GamBa, U. (Hg.), 1/ commento di Roberto Grossatesta al <De Mystica Theologiay del
Pseudo-Dionigi Areopagita (Orbis Romana. Bibl. di testi med. 15), Mailand 1942.

7 McEvoy, J., The Philosophy..., 547: <Unpublished Theses>.

18 PauLy, R., Verzeichnif3 der Doctoren, welche die... Facultit... ernannt hat. Nebst einer
Abbandlung siber Bischof Grosseteste und Adam von Marsh, ein Beitrag zur dlteren Geschichte der
Universitit Oxford. Tiibinger Universititsschriften, Tiibingen, Laupp, 1864.



96 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

sachlich und neutral — eine Diskussion zwischen Katholiken und Pro-
testanten in Deutschland, die lange Zeit andauern sollte. Eben derselbe
Disput — ich weil3 nicht, ob es reinem Zufall zuzuschreiben ist — wurde
in England iniziiert durch G.G. Perry, einen Kanoniker des Lincolner
Doms, der 1871 sein Buch 7he Life and Times of R. Grosseteste, Bishop of
Lincoln veréffentlichte2°. Von protestantischer Seite wurde behauptet,
Grosseteste sei durch seine vermeintlich anti-papistische Haltung, aber
auch durch seinen Einflu3 auf Wyclif zwar als Vorldufer der Reforma-
tion zu betrachten, allerdings stehe seine theologische Hochschitzung
der plenitudo potestatss, d.h. der pipstlichen Vollmacht, in ausdriickli-
chem Widerspruch zu seiner Kritik an Papst und Kurie. Eine Antwort
von katholischer Seite in Deutschland lief nicht lange auf sich warten:
1887 erschien in Freiburg i. Br. das Buch des Kirchenhistorikers Josef
Felten: Robert Grosseteste, Bischof von Lincoln. Ein Beitrag zur Kirchen-
und Kulturgeschichte des dreizebnten Jahrbunderts. Die Kontroverse dau-
erte in England bis 1936, wenn man noch die Monographie des katho-
lischen Autors B.C. Boulter berticksichtigt: Robert Grosseteste : the Defen-
der of our Church and our Liberties*'. Obgleich diese Kontroverse dem
heutigen Leser eher peinlich vorkommt, hat der Disput im Laufe der
Zeit doch mindestens zwei positive Ergebnisse gebracht. Zunichst
wurde das Interesse von Cl. Baeumker und L. Baur fiir den schriftlichen
NachlaB3 Grossetestes geweckt, dessen philosophische opuscula 1912 in
Baecumkers Reihe ediert wurden. Hier liegt ein Meilenstein in der
Wiederentdeckung der Lehren von Grosseteste, den wir Ludwig Baur
verdanken??. Ferner hat die Wyclif-Forschung der amerikanischen
Wyclif Society die Aufmerksamkeit des groBen Gelehrten Samuel Har-

'? LECHLER, G.V., fohann von Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation, Leipzig
1873. Grosseteste wird ausfiihrlich behandelt S. 177-206. Dieselbe Abhandlung wurde
auch in Lechlers Buch, Robert Grossetéte, Bischof von Lincoln, Leipzig 1887 gedruckt, von
der eine engl. Ubersetzung versffentlicht wurde: Jobn Wiclif and his English Precursors,
translated by LorIMER, P., 2 Bde, London 1918.

2° PerrY, G.G., The Life and Times of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln, London,
Christian Knowledge Society 1871.

21 BouLTER, B.C., Robert Grosseteste: the Defender of our Church and our Liberties,
London, Society for Promoting Christian Knowledge, 1936. Neuere Beurteilungen der
Kontroverse sowie der Haltung Grossetestes der papstlichen Vollmacht gegeniiber finden
sich bei PANTIN, W.A., <Grosseteste’s Relations with the Papacy and the Crown), in:
CaLrus, D.A., Robert Grosseteste, 178-215, und vor allem bei TiERNEY, B., <Grosseteste
and the Theory of Papal Sovereignty>, in: Journal Eccles. Hist. 6 (1955) 1-17; DERrs.,
<Limits to obedience in the thirteenth century», in: Contraception, Authority and Dissent,
hg. v. CurraN, C.E., New York 1969, 76-100.

228, Anm. 11.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 97

rison Thomson auf den Bischof von Lincoln gelenkt, der von Wyclif
selbst hiufig zitiert und sehr geschitzt wurde. Den Forschungen von
Thomson verdanken wir den 1940 erschienenen vollstindigen Katalog
der Schriften und Handschriften, der durch seine Qualitit und seine
Griindlichkeit fiir alle weiteren Forschungen tiber Grosseteste mal3ge-
bend war?3.

II

Der Traktat De /uce beginnt direkt mit der Identifizierung der cor-
poreitas oder forma prima mit dem Licht?4. Materie und Form, aus denen
der Kosmos entstanden ist, waren zunichst dimensionslos, einfach. Die
Form aber dehnte bei ihrer Ausbreitung und Vervielfiltigung die mit
ihr untrennbar verbundene Materie in die drei Dimensionen aus.
Gerade diese Fihigkeit der Form, sich selbst zu vervielfiltigen und
auszudehnen, zeigt, daB3 sie Licht ist: denn das Licht ist das, was sich
aufgrund seiner Natur als expandierende Kraft und Wirkung in alle
Richtungen ausstrahlt, um von einem Punkt aus eine Sphire um sich zu
bilden. Die Vervielfiltigung des Lichtes kann als mathematische
Unendlichkeit verstanden werden, weil eine Einheit, die urspriinglich
keine riumlichen Dimensionen besitzt, erst durch unendliche Selbst-
ausdehnung die Dimensionen schaffen kann. Das Ergebnis dieser
unendlichen Vervielfiltigung der Einheit muf3 jedoch selbst endlich
sein, da die Kraft des Lichtes in die Materie eingeht und damit die
unendliche Multiplikation quantitativ determiniert.

Die Natur scheut ein Vacuum. Die Weltkugel ist ein Kontinuum
von geformter Materie. Die Radiation des Lichtes findet dort ihre
Grenze, wo Licht und Materie sich vollkommen ausgleichen. Von
diesem duBlersten Rand geht das /umen, das sichtbare Licht hervor, das in
das Zentrum der Lichtausstrahlung zuriickstrahlt. Weitere Sphiren wer-
den durch dieselbe Wirkung des sich immer wieder ausstrahlenden,
aber durch Reflektion auch wieder zur Urquelle zuriickkehrenden
Lichts gebildet. Im Vergleich zu der ersten, vollkommenen Sphire ist
jedoch jede nachfolgende Sphire weniger einfach und aktiv, d.h. viel-
fach und kérperlich. Diese Kosmogonie wird mit der Beschreibung der
verschiedenen Bewegungsarten der Sphiren (kreisférmig oder geradli-
nig) abgeschlossen.

23S, Anm. 6.
24 De luce seu de inchoatione formarum : Die Werke..., hg. v. BAur, L., 51-59.



98 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Die verschiedenen Quellen von De /uce kénnen hier nicht ausfiihr-
lich ausgewertet werden. Ich méchte jedoch auf einige Ziige, die die
Originalitit des Inhalts dieses Werkes auszumachen und seine Sonder-
stellung innerhalb der mittelalterlichen naturphilosophischen Literatur
zu unterstreichen scheinen, aufmerksam machen. Innerhalb dieser
Bemerkungen soll, wenn auch nur kurz und zusammenfassend, auf
andere opuscula des Grosseteste hingewiesen werden, fiir die De Juce als
Rahmentheorie dient.

1. De Juce will meines Erachtens als eine spekulative Interpretation
des Schépfungsberichts verstanden werden: Fiat lux, et lux facta est?.
Grosseteste hat ganz bewul3t eine Synthese der Genesis-Kosmogonie
und der peripatetischen Kosmologie angestrebt. Angesichts des Lichtes,
das aus dem schoépferischen Wort Jahwes hervorgeht, sowie der amor-
phen zohu wa wohu oder der formlosen Leere, versucht Grosseteste, um
es mit dem beriihmten Wort Keplers zu sagen, <den géttlichen Gedan-
ken nachzuvollziehen», um der vom mathematisch-denkenden Schop-
fer ausgedachten Planung des Weltanfangs auf die Spur zu kommen.
Das Ergebnis, die mwachina mundi, stimmt jedoch weitgehend mit dem
qualitativ geordneten Weltbild des Aristoteles iiberein. Hat Grosseteste
ahnliches fiir die aristotelische Physik zu leisten versucht, wie es etwa
die Magistri von Chartres in Hinblick auf den 77maeus angestrebt hat-
ten ? Man méchte gern wissen, ob er bewuBt in die Spuren der chartrains
getreten ist.

2. Der neuplatonische EinfluB3 zeigt sich im Traktat De /fuce in
verschiedener Weise. Der Begriff der prima corporeitas entstammt etwa
dem arabischen und jiidischen Neuplatonismus und hat mit der aristo-
telischen Formenlehre nur noch geringe Ahnlichkeit 2. Nach dem jiidi-
schen Neuplatoniker Ibn Gebirol dehnt die erste Korperlichkeit die
Materie in drei Dimensionen aus, so dal3 der Korper erst danach eine

Jorma specialis empfingt. Dieser Gedanke bot Grosseteste die Moglich-
keit, die allgemeine Struktur des materiellen Seienden in geometrischen
Begriffen zu explizieren. Aber wir finden noch mehr Neuplatonisches in
De luce. Der Gedanke der Herleitung des sichtbaren Universums aus
einem Utlicht klingt plotinisch oder proklisch. Grosseteste betont eben-

# Allerdings gilt dies nur fiir den Bericht der drei ersten Tage, nicht mehr von der
Entstehung der Sonne am vierten Tag,

26 GIEBEN, S., (Das Licht als Entelechie bei Robert Grosseteste>, in: La filosofia della
natura nel Medioevo. Atti del Terzo Congresso Internazionale di filosofia medioevale, Mailand
1966, 372-378.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 99

falls die Einfachheit des urspriinglichen Seins, sowie die hierarchische
Wirkung der Lichtursache, so da3 die partizipative Vielfalt der Dinge
mit der ersten, einheitsbildenden Sphire stets vereinigt bleibt. Die
Vollkommenbheit, die der erste Lichtkorper, das Firmament, besitzt, ist
analog bei jedem weniger vollkommenen Kérper wiederzufinden, dhn-
lich wie die Einheit in jeder Zahl durch die replicatio gegenwirtig
bleibt.

3. De luce ist nicht als Paradigma der modernen experimentellen
Wissenschaft?’, wohl aber als eine in mehrfacher Hinsicht bedeutende
Vorwegnahme der Naturphilosophie oder der Naturwissenschaft der
Frihmoderne zu verstehen. Hier ist zunichst auf die Betonung der
Einheit des Universums hinzuweisen, die sich grundsitzlich abhebt
gegeniiber der aristotelischen Unterscheidung zwischen oxranos und
physis, also der Scheidung zwischen den supralunaren Sphiren und der
sublunaren, verinderlichen Welt der Elemente %,

Noch wichtiger ist die Auffassung, nach der das Weltall entspre-
chend mathematischer Gesetze geschaffen ist, die die Art und Weise der
formgeleiteten Ausdehnung der Materie bestimmen. Wenn wir uns den
Bemerkungen Grossetestes zur Physik zuwenden, begegnen wir dem
mathematischen Schépfer, der die untrennbaren, aber realen Mini-
maleinheiten von Raum und Zeit bestimmt hat, von denen aus die
Ausdehnung und weitere Entwicklung des materiellen Universums
verwirklicht wird?®. Nach der Auffassung Grossetestes mul3 es eine
letzte Begriindung der Ausgedehntheit in Raum und Zeit geben, eine
Utreinheit, die als alles-begriindendes Maf3 wirkt und die in Vergleich zu
einer beliebigen physischen Linge als Minimum (oder als unendlich
klein) zu beschreiben wire. Gott hat alles nach Zahl, Maf3 und Gewicht
erschaffen, heil3t es im Buch Weisheit 11, 21. Gott hat als Mensurator
primus et certissimus und zugleich als Numerator die Linien und die
Koérper verwirklicht, indem er das Urmall infinite vervielfiltigte. Im
gottlichen Geist ist das Rechnen mit unbegrenzten Zahlen nicht schwie-
riger als fiir uns das normale Rechnen mit finiten Zahlen. In jedem

27 Dies ist die seit Erscheinen des von CroMBIE, A.C., geschriebenen Buchs, (Robers
Grosseteste and the Origins of Experimental Science, 1100-1700, Oxford 1953), allgemein
geltende Tendenz. Allerdings hat A. KoYRrE, schon sehr friih die These Crombies in Frage
gestellt: <Die Urspriinge der modernen Wissenschaft: Ein neuer Deutungsversuchy, in:
Diogenes 4 (1957) 421448,

28 McEvoy, J., The Philosophy..., 180—188.

29 Commentarius, hg. v. DALEs, R.C., 86-90.



100 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

materiellen Geschopf ist daher in einer uns unbekannten Weise eine
Widerspiegelung der znfinitas des Schopfers zu finden.

4. Grosseteste war schon zu seinen Lebzeiten als ausgezeichneter
Kenner der optischen Traktate des Euklid und Al-Kindibekannt. In der
scientia perspectivae, der geometrischen Optik, dachte er das Grundmo-
dell der Naturforschung iiberhaupt entdeckt zu haben. Das sinnenhafte
Licht (/umen) wirkt bekanntlich nach den Gesetzen der Geometrie.
Daher kann man annehmen, dal auch das ontologisch zugrundelie-
gende Licht (/#x), das mit der Form gleichgesetzt wird, nach dem
Modell der geometrisch-optischen Erklirung zu interpretieren ist. Die
Strahlung des sinnenhaften Lichtes verstand Grosseteste daher als eine
sichtbare Widerspiegelung des unsichtbaren, aber doch allen sichtbaren
Phinomenen zugrundeliegenden Formlichts, das den gleichen geome-
trischen Gesetzen folgt. In seinem Traktat De /ineis schreibt er:

«Die Betrachtung von Linien, Winkeln und Figuren ist unentbehr-
lich, weil sonst die Naturphilosophie nicht verstanden wird. Diese
finden im Weltall als Ganzem und in seinen Teilen ohne Einschrin-
kung Verwendung, und ihre Giiltigkeit umfal3t auch verwandte Eigen-
schaften wie die kreisformige und geradlinige Bewegung, noch schlief3t
sie Aktion und Passion aus, sei es in der Materie oder in den Sinnen...
Alle Ursachen von natiirlichen Ergebnissen kénnen durch Linien,
Winkel und Figuren entdeckt werden, und in keiner anderen Weise
kann der Grund und die Erklirung (propter quid) ihrer Wirksamkeit
erkannt werden»?°,

5. Als Beispiele fiir die Verwendung dieses optisch-mathemati-
schen Erklirungsmodells bei natiirlichen Phinomenen sollen hier nur
die Klimatologie, die Wirmelehre und die Erklirung des Regenbogens
erwihnt werden. (In der Fachliteratur finden sich ausfiihrliche Darstel-
lungen und Analysen dazu?®'.) Der Einflul3 Grossetestes auf Roger
Bacon hinsichtlich der mathematischen Erklirungsmdéglichkeiten ist
schon von Ludwig Baur aufgezeigt worden 2.

30 Die Werke..., 59—60.

3 BAUR, L., Die Philosophie des Robert Grosseteste, Bischofs von Lincoln (1 1253),
BGPhM, XVIII, 4-6, Miinster i. W. 1917, passim ; EAstwoob, B.S., <Robert Grosseteste’s
Theory of the Rainbow. A Chapter in the History of Non-experimental Science», in: Arch.
intern. de I’bistoire des sciences 19 (1966) 313-332; DERs. <Grosseteste’s « Quantitative » Law
of Refraction: a Chapter in the History of Non-experimental Science», in: Journal of the
History of Ideas 28 (1967) 403—414 ; pErs., <« Medieval Empiricism. The Case of Robert
Grosseteste’s Opticsy, in: Speculum 43 (1968) 306-321.

32 BAUR, L., <Der EinfluB des Robert Grossteste auf die wissenschaftliche Richtung
des Roger Bacon», in: Roger Bacon. Essays, hg. v. LittLE, A.G., Oxford 1914, 33-54.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 101

Wir haben bereits zu Beginn erwihnt, daf3 die geschichtliche Wie-
derentdeckung Grossetestes am Ende des 19. Jahrhunderts durch den
Riickblick auf die Reformation — vielleicht auch durch den Blick auf die
Herkunft der Moderne — geprigt war. Heute finden wir eine vergleich-
bare Tendenz, nimlich die Neigung, die philosophische Bedeutung des
groB3en Oxforder Gelehrten in einer vermeintlichen Vorwegnahme der
mathematisch-experimentellen Naturwissenschaft zu sehen. Bei Baur
ist dieser Ansatz im Studium der opuscula bereits angelegt??. Dieser
Gesichtspunkt wird dann bei A. Crombie leitend, wenn er in seinem
bekannten Werk (1953) feststellt, Grosseteste habe sich von der peri-
patetischen Methodik erheblich distanziert, indem er eine neue Metho-
dologie der Naturforschung auf der doppelten Basis von Experiment
und mathematischer Erklirung entworfen habe?d. Beide Historiker
waren sich aber andererseits bewul3t, dal3 die Lichtthematik bei Gros-
seteste weit iiber kosmologische Uberlegungen — etwa auch hinsichtlich
der Illumination des Geistes durch das géttliche Licht — hinausfiihrte.
Man wird gegen diese einseitige Betonung des kosmologischen Rah-
mens der Lichtinterpretation mehrere Einwinde erheben kénnen. Die
naturphilosophische Explikation des Lichtes hat zwar den Vortelil,
Grosseteste im Blick auf die Moderne als relevant und interessant
erscheinen zu lassen, aber diese Akzentuierung lifit doch ein gewisses
Unbehagen zuriick. Ich méchte meine Unzufriedenheit so zum Aus-
druck bringen: Grosseteste hat zwar geglaubt, dal die Geometrie den
Schliissel zur Erkenntnis aller Naturphinomene darstellt — was sicher-
lich modern klingt —, aber er rechtfertigt dies dadurch, dal3 er erklirt,
alles Materielle — der ganze Kosmos — sei Licht, was wiederum als eine
scheinbar veraltete, sogar metaphysische Option (im Sinne von Ayer
oder von Popper) aufgefallt werden konnte. Der zentrale Punkt liegt
darin: Grosseteste glaubte, die allgemeine Verwendung der Mathema-
tik bzw. der Geometrie in der Naturforschung sei méglich und in einem
gewissen Sinn sogar niitzlich, aber nur deswegen, weil alles aus Licht
geschaffen ist. Diese beiden Perspektiven miissen in strenger Komple-
mentaritit gedacht werden. Als isolierte Behauptung hat sowohl die
vermeintliche Privalenz der Mathematik wie auch die These der Licht-
metaphysik etwas unvermeidlich Willkiirliches an sich.

33 BAUR, L., Die Philosophie..., 93 ff.
34 S, Anm. 27.



102 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

III

Die meisten Interpretationen der Lichtthematik bei Grosseteste
haben anerkannt, daB diese Lehre einen zweiten Hohepunkt seiner
Philosophie ausmacht, aber sie haben das Nebeneinander von Kosmo-
logie und Erkenntnislehre, des Naturlichts und der Illumination des
Geistes, einfach hingenommen. Auch bei E. Gilson bilden diese beiden
Bereiche eine Art von Diptychon, das durch die Lichtmetaphysik adi-
quat dargestellt werden soll*. Der Frage, ob und wie die zwei Bereiche
zusammengehoren, also die Kohidrenzfrage, ist bisher wenig beachtet
worden. Erst bei P. Gieben in seiner ungedruckten Doktorarbeit?S,
sowie bei K. Hedwig in seinem ausgezeichneten Buch Sphaera Lucis
wurde die tragende Schicht, die Metaphysik, thematisiert und angemes-
sen behandelt?’. Als Hauptschwierigkeit erweist sich dabei einerseits
die Fiille der Lichtmotive, denen bei Grosseteste eine metaphysische
Fundierung zukommt, andererseits die fehlende systematische Durch-
fithrung der Lichtmetaphysik selbst. Anders gesagt: eine angemessene
Darstellung ist erst bei der Betrachtung des Ganzen maoglich. Wer nicht
in allen Schriften gesucht hat, wei3 nicht einmal, was eigentlich her-
auszusuchen wire. Dabei wird dann deutlich, da3 Grosseteste auch fiir
die Erkenntnislehre die Lichtmetaphysik heranzieht: im ausfiihrlichen
Kommentar zu den Analytica Posteriora spielt sie die entscheidende
Rolle.

Die Erforschung der Erkenntnistheorie Grossetestes hat meines
Erachtens lange darunter gelitten, dal3 man eine Nebenfrage — nimlich
die Frage, ob die Abstraktion oder die Illumination den Schliissel der
Erkenntnis abgibt — zu einer Hauptfrage gemacht hat?8. Grosseteste

3 GILSON, E., La philosophie au moyen-dge, des origines patristiques a la fin du XIV” siécle,
Paris 19473, 470-473.

3¢ GIEBEN, S., De Metaphysica Lucis apud Robertum Grosseteste, Gregoriana, Rom
1953.

378. Anm. 1.

38 Es handelt sich um eine gpinio communis der Philosophiehistoriker, so dal3 weitere
Literaturhinweise entfallen kénnen. Eine wichtige Quelle fiir diesen Ansatz war aber der
bekannte Aufsatz von GiLsoN, E., <Pourquoi S. Thomas a critiqué S. Augustiny, in: Arch.
Hist. Doctr. Litt. M. A. 1(1926-27) 5-127. Die These Gilsons wird iibernommen u.a. von
Lynch, L.E., <The doctrine of divine ideas and illumination in Robert Grosseteste,
Bishop of Lincolny, in: Med. Stud. 3 (1941) 163-173; Miano, V., <La theoria della
conoscenza in Roberto Grossatesta> (n.c. 1170, m. 1235), in: Giornale di Metafisica 8
(1954) 60—88. Auch in der neueren Literatur findet sich dieser Gesichtspunkt, zwar nicht



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 103

selbst betont dagegen die Identitit der rationes cognoscend: mit den ratio-
nes essends als die wesentliche Voraussetzung intellektueller Erkenntnis.
Die Metaphysik ist bei den Denkern des Mittelalters niemals der
Erkenntnisfrage untergeordnet worden, sondern sie hat — in allen
Schulen — ihre Prioritit behauptet.

Grosseteste stellte sich die Aufgabe, durch die Kommentierung der
Analytica Posteriora® die aristotelische Erkenntnislehre seinen latei-
nischen Zeitgenossen zu vermitteln. Er findet in ihr eine Fiille von
Denkanst6Ben und will keineswegs die Prinzipien des Aristoteles
widerlegen oder bekimpfen. Anders verhilt es sich mit dem Physik-
kommentar, der die These der Ewigkeit der Welt scharf verurteilt°. In
den Analytiken findet Grosseteste keinen einzigen skandalésen Satz,
sondern er legt den Text ohne Korrekturen aus. Er iibernimmt die
Lehre, daB die Sinneswahrnehmung das ganze Material liefert, aus dem
der Intellekt dann die Universalien abhebt. Er teilt die kritische Mei-
nung des Aristoteles der platonischen Ideenlehre gegeniiber. Er hat
keinerlei Schwierigkeit mit der aristotelischen Auffassung, daBl die
Form das potentiell Erfa8bare in jedem Ding sei. Er beschreibt den
ProzeB3, durch den das wniversale aus der Sinneserfahrung gewonnen
wird als inductio und als abstractio, die Induktion bezieht sich auf die
Herleitung des universalen Begriffs aus den einzelnen Dingen, wihrend
die Abstraktion die Wesensbestimmung ohne die individualisierenden
Akzidentien angibt. Kurzum, Grosseteste bestreitet keinen der Grund-
sitze, die er kommentierend weitergibt. Wir finden zwar — wie Gilson
betont —in seinem Kommentar den aktiven Intellekt nirgends erwihnt,
aber merkwiirdig ist diese Tatsache an sich nicht, da der Begriff des
intellectus agens im aristotelischen Text nicht vorliegt®'. A fortiori stellt
Grosseteste niemals Abstraktion und Illumination als angeblich entge-
gengesetzte Erkenntniswege dar.

mehr neuscholastisch, sondern eher empirisch geprigt: SERENE, E.M., <Robert Grosse-
teste on induction and demonstrative science», in: Synzhese 40 (1979) 97-115; MARRONE,
S.P., William of Auvergne and Robert Grosseteste. New Ideas of Truth in the Early Thir-
teenth Century, Princeton/New Jersey 1983.

¥ Hg. v. Rosst, P., s. Anm. 9.

0 Commentarius, Liber VIII, vgl. dazu DALEs, R.C., (Robert Grosseteste’s treatise De
Finitate Motus et Temporis», in: Traditio 19 (1963) 245-266; Vgl. Hexaemeron, 1. VIII, 2,
58-59.

1 GiLson, E., <Pourquoi S. Thomas...», 91-92; 97-98.



104 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Wenn wir von einigen vergleichsweise wenig bedeutenden Ideen
Augustins und des Boethius absehen, die Grosseteste iibernimmt*?, so
148t sich ohne weiteres zeigen, dall die im Kommentar dargestellte
Erkenntnislehre mit der Lehre des Aristoteles ibereinstimmt. Das, was
Grosseteste von sich aus hinzufiigt, ist die Koinzidenz der principia
cognoscends und der principia essendi im schopferischen Licht. Die Schau
dieser Prinzipien geht natiirlich weit tiber Aristoteles hinaus (woriiber
Grosseteste sich auch vollkommen im klaren ist), denn letztlich zielt sie
auf eine Metaphysik der absoluten Einheit hin. Der Kommentar — so
scheint es — will die aristotelische Erkenntnislehre erginzen, nicht sie
verkiirzen : die aristotelische Lehre gilt fiir den faktischen Zustand der
Menschheit, deren Blick durch die Einwohnung der Seele im Koérper
und das Dunkel der Siinde getriibt ist. In diesem Zustand muB3 die
Erkenntnis mithsam gewonnen und gepriift werden. Im ersten Licht
dagegen, das zugleich die erste Ursache ist, fallen Erkenntnisgriinde
und Seinsgriinde zusammen. Diese Identitit ist von sich her einem
geschaffenen Intellekt durchaus einsichtig, sofern er der Schau des
ersten Lichts fahig wire: ein solcher Intellekt wiirde vollendet vom
Licht durchstrahlt, so dal3 er alles — auch sich selbst und die Gesamtheit
der Seienden — in diesem allumfassenden Grund von Sein und Intelli-
gibilitit sehen wiirde. Im szazus des irdischen Lebens sind wir aber keine
reinen Geister. Daher bleibt fiir uns das, was von sich her zuhéchst
intelligibel und lichthaft ist, unsichtbar.

Damit wird keineswegs bestritten, daf3 Grosseteste an der Notwen-
digkeit der i//uminatio auch fir den jetzigen Zustand der Erkenntnis
festhalt. Ich zitiere dazu eine Stelle aus dem Kommentar:

«Die Dinge werden sicher genannt durch den Vergleich, den sie zur
Erkenntnis oder zum geistigen Sehen haben. Ich sage also, dal3 es ein
geistiges Licht gibt, das sich auf das Intelligible und auf das Auge des
Geistes ausgieBt. Dieses Licht steht zum inneren Auge und zum Intel-
ligiblen in dhnlichem Verhiltnis wie die kérperhafte Sonne zum kér-
perlichen Auge und zu den sichtbaren kérperlichen Dingen. Je mehr ein
intelligibles Ding dieses geistige Licht aufzunehmen vermag, um so
mehr ist es fiir das innere Auge sichtbar. Und umso mehr vermag ein
intelligibles Ding dieses Licht aufzunehmen, je mehr es dem Wesen

*? Vgl. zur Aktivitit der Sinnesorgane im Sinneserkenntnisvorgang (Augustinus) und

zur Unterscheidung von sensus und ratio (Boethius), in: McEvoy, J., Tke Philosophy ...,
344,



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 105

dieses Lichtes dhnlich ist. Also werden die Dinge, die dieses Licht in
hoherem Grade aufzunehmen vermoégen, von der Spitze des Geistes
vollkommener durchschaut, weil ja diese Geistesspitze auch eine gei-
stige Ausstrahlung ist. Und diese vollkommenere Durchdringung ist
auch eine gréBere Sicherheit. »#?

In diesem Abschnitt finden wir ein optisches Modell des Erkennt-
nisvorganges. Das intelligible Licht aktiviert sowohl das Objekt wie
auch das erkennende Subjekt, dhnlich wie die Sonne in den Farben und
im Auge wirksam ist. Diese Parallele mul3 strikt verstanden werden.
Das Auge ist von sich aus aktiv und von derselben Natur wie das
Sonnenlicht, das beim Akt des Sehens im Auge selbst mitwirkt. Mit den
Farben ist es dhnlich, da die Farbe eine incorporatio oder eine Materia-
lisierung des Lichts ist: als aktive, strahlende Natur, ist die Farbe aber
doch auf den Sonnenstrahl angewiesen, der ithre immanente Titigkeit
erst zur vollen Kraft bringt, damit sie durch das lichterfiillte Medium
wirken kann .

Wenn man das Verhiltnis der Sonne zum Auge und zu den Farben
analog auf den Erkenntnisakt tibertrigt, kann man folgendes sagen: der
Intellekt ist im Erkenntnisakt auf das erste Licht angewiesen, dhnlich
wie das Auge auf die Sonne. Der Intellekt ist eine Ausstrahlung der /ux
prima und daher von sich her strahlend und aktiv. Gerade in seiner
Titigkeit ist er auf die ewig titige Lichtquelle angewiesen, weil alles,
was ist, aus dem ersten Licht ausstrahlt und auf Grund dieser Seins-
begriindung durch das kreative Licht selbst ausstrahlt. Das Intelligible
und das Formhafte im Objekt verhilt sich zur seinsstiftenden Urquelle
des Lichts dhnlich wie die Farbe zur Sonne. Was immer eine Farbe an
Titigkeit besitzt, ist vom Licht her empfangen und aktuiert. Ahnlich
verhilt es sich mit der intelligiblen Form: durch sie und in der ihr
immanenten Intelligibilitit driickt sich die Wirkung des zuhochst Intel-
ligiblen aus. Wenn man daher von der Ersten Ursache des Seins und der
Intelligibilitit absieht, verliert sich die intelligible Form ins Nichts.

Hier wird nun verstindlich, warum Grosseteste in seinen Schriften
so wenig mit dem aristotelischen Begriff des intellectus agens anfangen
konnte. Bei Aristoteles sind aczio und passio komplementire Begriffe,
wihrend Grosseteste jede actio unmittelbar auf ein primum agensbezieht:

43 Commentarius, hg. v. Rossi, P., 240-241; auch 279.
44 De colore, in: Die Werke..., 78-T9.



106 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

die kreatiirliche Titigkeit setzt eine absolute Titigkeit voraus. In der
Sprache des Aristoteles hitte Grosseteste nur sagen kénnen: sowohl
Gott als auch der kreatiirliche Geist sind inzellectus agens®>.

IV

Wir kénnen uns jetzt der zentralen These der Lichtmetaphysik
zuwenden : Dexus est Jux. Gott ist Licht. Explizite Quellen dieser These
sind bei Grosseteste die Bibel und der heilige Augustinus, fiir den Gott
das Licht im eigentlichen, nicht nur in einem tibertragenen Sinn ist %,
Grosseteste iibernahm diese Idee, versuchte sie konsequent durchzu-
denken und dabei ihre Anwendung auf die Schépfung, auf die Anthro-
pologie und auf das Geheimnis der Trinitdt zu untersuchen.

Einen der aufschluBreichsten Ansitze fiir die Deutung des Satzes,
daB3 Gott Licht ist, bildet die Einfiihrung des Begriffes der Form, eben
weil Gott als forma omnium oder prima forma gedacht werden kann. Aber
gerade die Form wird von Grosseteste mit dem Licht gleichgesetzt.

Die Materie und die Form koénnen nur komplementir gedacht
werden, denn eine formlose Materie ist schlechthin undenkbar4’. Erst
durch die <Kraft» (v/s) der Form gelangt die Materie ins Sein. Jede Form
ist aliquod genus lucis, das etwas <manifestiert) (manifestativa). Wenn wir
nun nach den Méglichkeitsbedingungen des Werdens als einem Uber-
gang ins Sein fragen, wird uns die Identifizierung von Licht und Form
als Entelechie verstindlich‘®. Der Ubergang von der Potenz in den
Seinsakt wire ohne die Nachbildungsfihigkeit einer schon existieren-
den und wirkenden Form undenkbar.

Aber gerade diese Replikation seiner selbst ist, was die Lichtform
auszeichnet. Eine schon existierende und wirkende Form schafft durch
replicatio eine ihr dhnliche Form, genauso wie die Eins durch Selbst-
entfaltung die Zahlen erzeugt, die aber aus der Einheit nicht heraus-
fallen, da jede Zahl eins mit sich ist.

Fiir Grosseteste, der iiber die Einheit der Schépfung nachdenkt, ist
diese Einheit — sei es die Einheit des Individuums oder des materiellen
Universums — als Konsequenz der Form zu fassen. Omnis enim forma ad

# Vgl. dazu bei McEvoyv, J., The Philosophy..., 346-351.
46 Vgl. HEDWIG, K., Sphaera Lucis..., 33—44.

47 Hexaemeron, 1. XVIII, 3, 78; vgl. IV. 1, 2, 122.

48 Vgl. GIEBEN, S., Das Licht..., 374.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 107

unitatis regulam cogitur; forma trahit et tendit ad unitatem. Die Form
dringt nach Einheit*’. Hier wird deutlich, dal} Grosseteste die Begriffe
<Licht> und <Sein»> in Richtung ihrer vélligen Gleichsetzung denkt,
Form, Einheit, Licht und Sein — aber Grosseteste macht im Hexaemeron
noch einen weiteren Schritt in der Analyse des Seienden. Bei der Frage,
ob das Licht eine Substanz oder ein Akzidens sei, stehen zwei, wie er
meint, grof3e Autorititen in Gegensatz zueinander : Augustinus behaup-
tet, Licht sei eine Substanz, wihrend Johannes Damascenus das Licht als
Akzidens auffal3t>°. In der Antwort Grossetestes wird deutlich, daf3 das
Licht ein analoger Begriff ist, der ohne die Einheit seines Inhalts zu
verlieren, auf verschiedene Seinsbereiche angewendet werden kann.
Mit Augustinus darf man die feinste, wirkungsvollste korperliche Sub-
stanz, Licht nennen. Aber dennoch ist das Licht zugleich Substanz und
eine akzidentelle Qualitit, die von der generativen Kraft der Substanz
ausgeht und daher Bewegung genannt wird.

Von Natur aus vervielfiltigt das Licht die eigene Substanz®!. Sobald
es da ist, entfaltet es sich und strahlt in alle Richtungen aus. In seiner
eigensten Natur ist das Licht also die Nachbildungsfihigkeit seiner
selbst (su7 ipsius generativitas). Es breitet sich aus, indem es sich verviel-
faltigend weiterzeugt und das erzeugte Licht bringt, sobald es da ist, aus
sich anderes hervor und so weiter. Die Erhellung eines Raumes oder
eines Ortes miissen wir uns daher als die stindige Selbstausbreitung
eines Lichtpunktes in Form einer Kugel vorstellen. Die Eigenschaft des
Lichtes, alles lichtend aufzuhellen, ist nichts anderes als diese Selbst-
vervielfiltigung, Als duBerst feiner Korper (subtilissimurm) ist das Licht
fast dem Geist vergleichbar. Das Licht, weil einfach, ist in sich schén
und ist die Ursache aller kérperlichen Schonheit. Nicht nach Weise der
zusammengesetzten Dinge, die ihre Schénheit erst durch Proportion
ihrer Teile erreichen, ist Licht schén, sondern weil es simplex und unita
ist, einfach und eins. Grosseteste beschlief3t die Analyse mit folgenden
Worten: [lux] in rebus corporalibus summe Trinitatis per exemplum demon-
stracio manifestissima. Dieser Gedanke, dal nimlich das Licht von allen
kérperlichen Dingen die héchste Ahnlichkeit mit der Trinitit besitzt,
leitet zur Trinititslehre des Hexaemerons tiber.

49 Hexaemeron IV. 111, 1, 124—125.

30 Hexcaemeron 11. X, 2-3, 98.

’! Die Eigenschaften des Lichts werden zusammenfassend von Grosseteste im Hexa-
emeron I1. X, 1, 97-98 analysiert.



108 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Dem Satz <Gott ist Licht> kommt eine zentrale Bedeutung beim
Versuch zu, die Dreieinheit zu verstehen. Dal3 Gott als Trinitit lebt,
1aBt sich folgern, weil er Licht ist’2

Wie alle christlichen Theologen muf3 auch Grosseteste den Versuch
unternehmen, die Einfachheit Gottes mit der Lehre der drei Personen
ineins zu denken. Dal3 Gott in sich selbst absolutes Sein ist’3, daf} in
Gott kein aliud aliquid, keine Andersheit der Natur, keine Selbstnega-
tion ist, steht von Anfang an fest. Gott ist Selbstgleichheit (s#/ ad se
omnimoda similitudo)>* daher simplicitas, Einfachheit. Wie aber wire
diese Selbstidentitit mit der Differenz der Personen in einem einzigen
Gedanken zu denken, wenn nicht durch die Vermittlung des Licht-
begriffes ? Das Licht ist vollkommen einfach, ohne jegliche Zusammen-
setzung, dennoch zeugt es, gerade indem es ist, was es ist, durch die
Replikation seiner selbst etwas sich Ahnliches, mit dem es eins ist —
Licht von Licht. Die Einheit von /ux-splendor-fervor, die wir im kor-
perlichen Licht finden, bietet uns eine Analogie fiir die Dreieinheit
Gottes, eine Analogie, die nur durch die Reflexivitit des menschlichen
Geistes tibertroffen wird. Aber im Vergleich mit dem wahren Ebenbild
Gottes (imago) nimmt das kérperliche Licht auch als summa similitudo,
als héchste Ahnlichkeit Gottes, doch nur die zweite Stelle ein %,

Der Hervorgang der zweiten Person aus dem Vater ist als Ausstrah-
lung und Zuriickstrahlung zu verstehen: « Einer bringt einen Zweiten
aus sich selbst hervor; der Zweite aber spiegelt sich im Ersten wieder
zuriick und bringt seine eigene Widerspiegelung aus sich selbst in den
Ersten zuriick. Der Erste wird sogar durch den Zweiten in sich selber
widerspiegelt, und diese Widerspiegelung geht vom Ersten und vom
Zweiten zugleich hervor. »*¢

Die Natur Gottes als /nfinitas, als absolute Seinsfiille, der durch die
Schépfung nichts Neues hinzugefiigt wird, kann daher nur als unendlich
dynamische Natur gedacht werden. Die Seinsfiille verbleibt in ihrer

*2(Quod autem Deus sit in personis trinus... inde sequitur quod Deus est lux>,
Hexaemeron VIII. 111, 1, 220.

%3 ¢... ipsum esse, nec aliud aliquid est quam esse vel ens>, Hexaemeron 1V. 1, 1,
121, .

54 Hexaemeron IV. XVII, 2, 198.

55 Hexaemeron VIII. 1V, 7=V, 1, 223-224,

*¢ «<Unus enim de se exprimit secundum ; secundus autem se reflectit in primum et
exprimit de se suam reflectionem in primum. Immo etiam primus per secundum in se
ipsum reflectitur, proceditque hec reflectio a primo simul et secundo.>» Hexaemeron VIII.
111, .5, 222.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 109

Einfachheit als actus purus oder esse — oder auch <Licht> —, so daB die
Dynamik nicht als Erginzung, sondern als die unerschopfliche Intelli-
gibilitit der gottlichen Seinsfiille zu verstehen ist, eine Intelligibilitit,
die Manifestieren und Manifestiertsein zugleich ist.

Wenn wir die verschiedenen Eigenschaften des Lichts betrachten,
die uns ein entferntes Bild der Trinitdt geben, so ist die Fiille der Motive
erstaunlich breit: das Licht ist eine Substanz, und daher als Sein und als
Selbstidentitdt zu denken; am Licht sind Dasein und Selbstreproduk-
tion untrennbar, dhnlich wie in Gott esse, generatio und spiratio; das
Licht strahlt und im Strahlen erhellt es sich selbst und die Dinge
zugleich, dhnlich wie in der Trinitdt das Sein und die Widerspiegelung
der Seinsintelligibilitit nicht ohne einander denkbar sind.

Wir diitfen zudem nicht vergessen, daB3 fiir Grosseteste das mate-
rielle Licht die Ursache und Form aller sichtbaren Schénheit ist. Daher
deutet das Licht auf die pulchritudo quae rapit in sui amorem et compre-
hensioners®’, also auf die géttliche Schénheit, die uns zur Liebe und zum
Verstehen anleitet.

Nun noch drei SchluBbemerkungen zur Lichtmetaphysik Grossete-
stes:

1. Erstinseinem Alter zeigt sich bei Grosseteste ein starker Einflufl
des Pseudo-Dionysius. Dieser hat das Interesse des alten Bischofs fiir die
Theologie der mystischen Erfahrung neu belebt. Wie reagiert nun die
Lichtmetaphysik auf die dionysische Auffassung der Verborgenheit
Gottes und der Dunkelheit der mystischen Einung? Grosseteste hatte
bis dahin der Meinung Augustins zugestimmt, die visio Dei sei eine
unmittelbare Schau der Gottheit, facie ad faciers. In seinem Kommentar
bestreitet er deshalb die von Dionysius vorgeschlagene Auffassung der
Theophanien, zeigt sich aber von der Negativen Theologie tief beein-
druckt. Nach seiner Theorie sind aber Nebel, excesszs und Dunkelheit
(caligo) in der Mystik so zu verstehen, dal3 die gereinigte Seele gleichsam
wie Moses auf dem Berg steht, in voller Vergessenheit ihrer selbst und
aller Dinge, wartend bis der Geliebte sich ihr zeigt®®. Grosseteste 1403t

57 Hexaemeron VIII. 1V, 1, 222.

*8 Grosseteste, Comm. in Mysticam Theologiam, hg. v. GamBa, U., (s. Anm. 16); dazu
DERS., (Roberto Grossatesta traduttore e commentatore del « De Mystica Theologia » dello
Pseudo-Dionigi Areopagitay, in: Aevum 18 (1944) 100~132; vgl. auch Grosseteste, Sermo :
Ecclesia Sancta Celebrat, hg. v. McEvoy, J., Rech. Théol. anc. méd. 47 (1980) 131-187; hier
160-168.



110 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

dennoch keinen Zweifel daran, daf3 dieser Zustand des totalen Unwis-
sens die unvermeidliche Voraussetzung und Vorbereitung ist fiir die
unmittelbare Schau des gottlichen Lichtes, das aber super/ucidum, unvor-
stellbar hell ist, so daB3 es das Auge der Seele blendet. Gott ist zwar Licht,
aber er wohnt in <unzuginglichem Licht>.

2. Ist nun Grossetestes Denken als Lichtmetaphysik oder aber als
eine Metaphorik des Lichtes zu verstehen®?, d.h. als Uberfiihrung der
Metaphorik in eine quasi-Metaphysik ? Ich meine, ersteres ist der Fall.
Gewif ist die Erfahrungsbasis des Lichtgedankens bei Grosseteste
immer spiirbar, das physische Licht also. Aber in seinem neuplatoni-
sierenden Transzendenzdenken ist eine Umkehrung der Begriffe nicht
nur erlaubt, sondern gefordert. Wer das Prinzip als Ursprung und
Ursache aller Dinge denkt, muf3 auch fiir das geschaffene Licht sagen,
dalB es in seiner Substanz und Wirkung das wahre Sein des Ursprungs
widerspiegelt.

3. Das Denken Grossetestes ist ein Beispiel fiir den von Dialektik
geprigten Neuplatonismus. Auch wenn diese Prigung seiner Philoso-
phie keineswegs so auffallend ist wie bei Cusanus, ist sein Denken im
Grunde doch dialektisch. Damit ist vor allem der Versuch gemeint, im
Denken und Nachdenken die Dynamik des Hervorgehens einer Vielfalt
aus einer seinsstiftenden Einheit, aber auch umgekehrt der Riickkehr
aller Dinge zum Ersten zuriickzuverfolgen. Es ist der Versuch, an der
wirklichen Bewegung der Seienden denkend, fithlend und handelnd so
weit wie moglich teilzunehmen.

Der folgende Text wurde als Gastvorlesung auf Einladung der Leitung des Instituts fir
Philosophie der Ludwig-Maximilian Universitit Miinchen am 9. Juli 1985 vorgetra-
gen. Mein aufrichtiger Dank gilt der Alexander von Humboldt-Stiftung (Bonn) fiir die
Gewdbrung eines Forschungsstipendiums sowie Professor Dr. Werner Beierwaltes, dem
ich viel verdanke. Ich bedanke mich auch bei Jobannes Baar, S.J. und Dr. Klaus
Hedwig, die den deutschen Text verbessert haben.

59 Zum Begriff der Lichtmetaphysik siche die immer noch interessanten Bemerkun-
gen von BAEUMKER, C., <Der Platonismus im Mittelalter>, BGPAM, 111, 2, 1908, 139-179,
der diesen Begriff erstmals formulierte.



	Ein Paradigma der Lichtmetaphysik : Robert Grosseteste

