
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Ein Paradigma der Lichtmetaphysik : Robert Grosseteste

Autor: McEvoy, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


James McEvoy

Ein Paradigma der Lichtmetaphysik:
Robert Grosseteste

Das Thema, um das es hier geht, die Lichtmetaphysik des Mittelalters,

kann in einem vergleichsweise kurzen Beitrag offensichtlich
nicht hinreichend behandelt werden1. Auch bei der Begrenzung auf
einen einzigen Autor, der als Beispiel dient für eine bedeutende geistige
und wissenschaftliche Strömung, die durch die europäische Philosophie
und Theologie von der Antike bis zur Renaissance läuft, wird die

Schwierigkeit der Aufgabe zwar verringert, aber nicht behoben : denn
die Lichtmetaphysik ist nicht die Erfindung eines einzelnen Autors —

und sei er auch ein Plotin oder ein Augustinus —, sondern es handelt sich

um tradiertes platonisches Gedankengut und dessen Vermittlung in der

jüdisch-christlichen Tradition ; andererseits ist aber gerade bei Robert
Grosseteste, als einzelnem Autor, noch die ganze Fülle dieser
Gedankenströmungen gegenwärtig. Nicht also ein Teilgebiet Grossetestes,
sondern die in langen Jahren der Rezeption, Kommentierung und
Neukomposition sich herausbildende Mitte seines Denkens ist von der

Lichtmetaphysik zutiefst geprägt. Es ist daher durchaus gerechtfertigt,
von einer Metaphysik des Lichtes und nicht nur von einer Physik, einer
Kosmologie oder einer optischen Theorie zu sprechen. Im vorliegenden
Beitrag wird diese Lichtmetaphysik, die die Grundlage aller von

1 Vgl. zum Themenkreis, der mit dem systematischen Begriff <Metaphysik des Lichtes!

gemeint wird, die neueste und auch die bisher methodologisch subtilste allgemeine
Studie von Hedwig, K., Sphaera Lucis. Studien zur Intelligibilité des Seienden im Kontext der
mittelalterlichen Lichtspekulation (ßGPbMN.V. 18), Münster i. W. 1980 (mit umfassender
Bibliographie) ; vgl. auch die folgenden Artikel von Beierwaltes, W., in : Historisches
Wörterbuch der Philosophie : <Licht> (Bd. 5, 285—286): <Lichtmetaphysik> (ibid., 289);
<Lumen naturale> (ibid., 547—549) ; <Einsprechung> (Bd. 2, 416—417), mit den dazugehörigen

bibliographischen Hinweisen.



92 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Grosseteste behandelten philosophischen und theologischen Gebiete
ist, besonders hervorgehoben.

Zu Beginn sei die Persönlichkeit und die geschichtliche Bedeutung
des Bischofs Robert Grosseteste — wenn auch nur kurz — skizziert.

I

Grosseteste wurde vermutlich schon vor 1168 geboren, da er vor
1189 bereits Magister artium war2. Obwohl seine Familie der untersten
Schicht der Feudalgesellschaft angehört haben soll, hat er schon als

Kind am Schulunterricht teilgenommen. Vor 1198 war er in Hereford
tätig, einer Stadt, in der berühmte Wissenschaftler wie etwa Roger von
Hereford und Alfred von Sareshel an der Domschule unterrichteten.
Seit etwa 1200 dürfte Grosseteste in Oxford die artes liberales gelehrt
haben. Die Aufhebung der Oxforder Schulen im Jahr 1209 gab ihm
dann die Möglichkeit, ein theologisches Studium in Paris zu beginnen,
das er mit der Doktorwürde abgeschlossen haben soll3. Nach Oxford
zurückgekehrt, wurde er bald nach 1214 einer der ersten Kanzler der

jungen Universität. Im Jahr 1225 erhielt er die Priesterweihe als Rektor
von Abbotsley4. Nach seiner Ernennung zum Archidiakon von Leicester

wirkte er von 1229/30 bis 1235 als Lektor der Theologie für die
Franziskaner, die nach Oxford kamen. Am 27. März 1235 wurde er als

Kompromißkandidat zum Bischof von Lincoln gewählt, der damals

(und noch bis zur Reformation) größten Diözese Englands. Seine 17jäh-

2 Callus, D. A., <Robert Grosseteste as Scholar), in : Ders., Robert Grosseteste Scholar
and Bishop. Essays in Commemoration of the Seventh Centenary of his Death, Oxford
1955 ; McEvoy,J., The Philosophy ofRobert Grosseteste, Oxford 1982, chapter 1 : <A Portrait
of Robert Grosseteste), 3—48.

3 Aus dem obit Grossetestes in den Annales sex regum Angliae von Nicholas TrevetO.V.

(Anfang des 14. Jahrhunderts) wissen wir, daß Grosseteste Doktor der Theologie wurde
(<Doctor vero in theologia, in triplici lingua eruditus, Latina, Hebraea, et Graeca...)); s.

dazu Mantello F. A.C., <The editions ofNicholas Ttevtt's Annales sex regum Angliae>, in:
Revue d'histoire des textes 10 (1980) 257-275, hier 259. Thomas Gascoigne, der Nachfolger
Grossetestes als Kanzler von Oxford war (1. Hälfte des 15. Jahrhunderts), behauptet,
Grosseteste sei doctor sacrae theologiae de Oxonia gewesen (Gieben, S., <Thomas Gascoigne
and Robert Grosseteste : Historical and Critical Notes), in : Vivarium 8 (1970) 56—67, 66).
Erst im 17. Jahrhundert bei Bulaeus, Historia Universitatis Parisiensis, III, 154, 260, 709,
wird Grosseteste zu den an der Pariser theologischen Fakultät promovierten Doktoren
gezählt.

4 Boyle, L.E., <Robert Grosseteste and the Pastoral Care), in: Med. Renaiss. Stud.,
N.S. 8 (1979) 3-51.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 93

rige Amtsführung war durch mannigfache Bemühungen um eine
Reform seines Bistums geprägt. Das Hauptziel seiner Bestrebungen,
dem auch zahlreiche seiner Predigten sowie seine lateinischen und
anglo-normannischen pastoralen Schriften dienten, war eine Vertiefung

des geistlichen Lebens des Klerus. Gründlich visitierte er Pfarreien
und Klöster, doch erregten die Klostervisitationen, ebenso wie das

Vorhaben einer Visitation des eigenen Domkapitels, auch Unwillen.
Sein Beharren auf den Freiheitsrechten der Kirche belastete seine

Beziehungen zu Heinrich III. beträchtlich. Er war 1245 auf dem Konzil
von Lyon zugegen, wurde dann Wortführer des englischen Episkopats
in Reformangelegenheiten und kehrte im Mai 1250 nochmals nach

Lyon zurück, um Papst Innozenz dem IV. eine Reihe von Beschwerden
über kuriale Mißbräuche bei der Ernennung unwürdiger Geistlicher
vorzutragen5. Als Bischof förderte er die Franziskaner und Dominikaner,

denen er auch ein Wirkungsfeld in der Seelsorge zuwies. Grosseteste,

von derplenitudopotestatis des Papsttums zutiefst überzeugt, stand
trotzdem gewissen Tendenzen der Kurie mißtrauisch und kritisch
gegenüber. Im letzten Jahr seines Lebens (Januar 1253) wies er — weil
dies den pastoralen Auftrag der Kirche schädige — ein päpstliches
Mandat zurück, das einem Neffen des Papstes ein Kanonikat in Lincoln
übertrug. Durch diese spektakuläre Tat ist er in die Geschichte
Englands, weit über das Mittelalter hinaus, als eine Figur eingegangen, die
kontrovers beurteilt wurde. Er starb in odore sanctitatis in der Nacht vom
8. zum 9. Oktober 1253.

Grosseteste war ein produktiver Autor, dessen Gesamtwerk fast

vollständig erhalten ist, auch wenn viele seiner Schriften noch nicht
ediert sind6. Wir erkennen seine eigene Handschrift in den
Randbemerkungen von sieben Manuskripten, die ihm gehört haben7. Wir
wissen auch viel über den Inhalt seiner umfangreichen Bibliothek und

5 Das sogenannte Memoriale, das Grosseteste dem Papst und der Kurie vorlegte,
wurde von Gieben, S., kritisch ediert : < Robert Grosseteste at the papal curia, Lyons 1250.
Edition of the documents), in: Coll. Franc. (Rome) 41 (1971) 340-393.

6 Thomson, S.H., The Writings of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln, 1235-53,
Cambridge/Mass. 1940. Dieses grundlegende Werk ist inzwischen vom Vf. auf den
neuesten Stand der Forschung gebracht worden : <A Catalogue of manuscript-discoveries,
editions, and translations of Robert Grosseteste's works for the years 1940-1980), 455—
504 (vgl. Anm. 2). Über Editionsvorhaben hinsichtlich verschiedener Werke s. meinen
Bericht im Bulletin de philosophie médiévale 24 (1982) 69-89.

7 Hunt, R.W., <The Library of Robert Grosseteste), in: Callus, D.A., Robert
Grosseteste..., 121-145 ; ders., <Manuscripts containing the Indexing Symbols of Robert
Grosseteste), in: The Bodleian Library Record 4 (1953) 241-255.



94 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

sind durch eine posthum zusammengestellte Briefsammlung über seine

offizielle Tätigkeit von etwa 1232 an ausführlich informiert8. Sein

Schrifttum läßt sich in folgende literarische Gattungen einteilen.
1. Bibelkommentare und exegetische Abhandlungen. Hier sei nur

auf sein Hexaemeron (Sechstagewerk) sowie auf den Traktat De cessatione

legalium hingewiesen.
2. Kommentare zu Aristoteles. In überaus interessanter Weise hat

er die Analyticaposteriora erläutert; sein Kommentar — 1982 in
kritischer Ausgabe erschienen9 — übte bis ins 16. Jahrhundert auf die

philosophischen Schulen einen großen Einfluß aus und ist mehrfach
gedruckt worden. Randnotizen zur Physik wurden posthum zusammengestellt10.

3. Kleinere philosophische Schriften wurden von Ludwig Baur
1912 ediert11. Als wichtigste Texte sind zu nennen: De artihus libera-
libus ; Computus ; Calendarium ; De luce ; De lineis ; De colore ; De calore ; De
iride (Uber den Regenbogen).

4. Pastorale Arbeiten. Von den 130 erhaltenen Sermones sind bisher

nur wenige erschienen12. Der Traktat De confessione und das einflußreiche

Templum Dei sind in den letzten Jahren veröffentlicht worden13.
5. Anglo-normannische Schriften. Das umfangreiche religiöse

Gedicht Chasteau d'amour ist das bekannteste dieser Werke14.
6. Übersetzungen aus dem Griechischen15. Erst im Alter von mehr

als 60 Jahren scheint Grosseteste das Studium des Griechischen
aufgenommen zu haben, und zwar mit einer doppelten Absicht : zunächst um

8 Luard, H.R. (Hg.), Roberti Grosseteste Episcopi quondam Lincolniensis Epistolae...
(Rer. Brit. med. aevi Script.), London 1861 (N.D., New York 1965).

9 Rossi, P., Robertus Grosseteste. Commentarius in Posteriorum Analyticorum Libros,
Florenz 1981.

10 Dales, R.CRoberti Grosseteste, Episcopi Lincolniensis, Commentarius in VIIILibros
Physicorum Aristotelis, Boulder, Colorado 1963.

11 Baur, L., Die philosophischen Werke des Robert Grosseteste, Bischofs von Lincoln
{BGPhM, IX), Münster i. W. 1912.

12 Vgl. McEvoy,J., <Robert Grosseteste's Theory ofHuman Nature. With the Text of
his Conference,EcclesiaSancta Celebrat>, in: Rech. Théol. anc. méd. 47 (1980) 131—132, mit
Hinweisen auf die sermones, die in modernen Editionen schon erschienen sind.

13 Wenzel, S., <Robert Grosseteste's treatise on Confession, Deus Est>, in: Franc.
Stud. 30 (1970) 218-293 -, Robert Grosseteste. Templum Dei, ed. Goering,J. andMANTELLO,
F.A.C. (Toronto Medieval Latin Texts), Toronto 1984.

u Murray, J., Le <Château d'Amour> de Robert Grosseteste, évêque de Lincoln, Paris
1918.

15 Hinweise für die Übersetzungen (Überlieferung, schon edierte und geplante
Ausgaben) geben die in Anm. 6 genannten Werke.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 95

an der Aristotelesübersetzung, einem Unternehmen von höchster
Bedeutung für seine Zeit, teilzunehmen, aber auch um die ursprüngliche
christliche Literatur der nach-apostolischen Zeit bekannt zu machen. Es
sei hier nur auf zwei bedeutende Leistungen Grossetestes hingewiesen :

um 1245 erschien seine mit zahlreichen, meist philologischen Notizen
versehene und von griechischen Kommentaren begleitete vollständige
Übersetzung der Nikomachischen Ethik des Aristoteles; 1239—1243

übersetzte er dann unter Berücksichtigung der drei schon vorhandenen
lateinischen Versionen (von Hilduin, Eriugena und Saracenus), aber
auf der Grundlage einer sorgfältigen Kollation von drei griechischen
Handschriften, die Schriften des Pseudo-Dionysius Areopagita mit
ihren griechischen Scholien in der Reihenfolge De coelesti hierarchia, De
ecclesiastica hierarchia, De divinis nominihus, De mystica theologia. Diese

von Grosseteste selbst bestellte und durchgehend korrigierte Kollation
ist 1952 in dem Oxforder Bodleian Ms Canonici Graeci 97 wiederentdeckt
worden. Das Ergebnis dieser Bemühungen ist eine ausgefeilte, fast
wörtliche Wiedergabe des Textes, versehen mit einem umfangreichen
philosophischen und theologischen Kommentar. Ulderico Gamba hat
1942 Grossetestes Version der Schrift De mystica theologia mit dem

dazugehörigen Kommentar ediert16. Übersetzung und Kommentar zur
Coelestis hierarchia sind im Rahmen zweier Dissertationen ediert worden
und liegen in der Belfaster Universitätsbibliothek ungedruckt vor17. Die
übrigen Werke sind bislang nur in Handschriften zugänglich. Die Edition

der Übersetzung und des Kommentars zu De divinis Nominibus ist,
nebenbei bemerkt, immer noch ein Desiderat.

In der Geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts findet die Person

von Robert Grosseteste erst nach 1860 bei deutschen und englischen
Historikern und Theologen Beachtung. In Tübingen veröffentlichte
1864 Reinhold Pauli eine Abhandlung über Bischof Grosseteste und
Adam von Marsh, deren Untertitel lautet: Ein Beitrag zur älteren
Geschichte der Universität Oxford16. Der evangelische Theologe Gotthard
Victor Lechler publizierte 1873 in Leipzig ein Buch über Johann von

Wiclifund die Vorgeschichte der Reformation^'. Damit begann — sagen wir

16 Gamba, U. (Hg.), II commento di Roberto Grossatesta at <De Mystica Theologia> del
Pseudo-Dionigi Areopagita (Orbis Romana. Bibl. di testi med. 15), Mailand 1942.

17 McEvoy, J., The Philosophy..., 547: <Unpublished Theses>.
18 Pauli, R., Verzeichtiiß der Doctoren, welche die... Facultät... ernannt hat. Nebst einer

Abhandlung über BischofGrosseteste undAdam von Marsh, ein Beitrag zur älteren Geschichte der
Universität Oxford. Tübinger Universitätsschriften, Tübingen, Laupp, 1864.



96 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

sachlich und neutral — eine Diskussion zwischen Katholiken und
Protestanten in Deutschland, die lange Zeit andauern sollte. Eben derselbe

Disput — ich weiß nicht, ob es reinem Zufall zuzuschreiben ist — wurde
in England iniziiert durch G.G. Perry, einen Kanoniker des Lincolner
Doms, der 1871 sein Buch The Life and Times ofR. Grosseteste, Bishop of
Lincoln veröffentlichte20. Von protestantischer Seite wurde behauptet,
Grosseteste sei durch seine vermeintlich anti-papistische Haltung, aber

auch durch seinen Einfluß auf Wyclif zwar als Vorläufer der Reformation

zu betrachten, allerdings stehe seine theologische Hochschätzung
der plenitudo potestatis, d.h. der päpstlichen Vollmacht, in ausdrücklichem

Widerspruch zu seiner Kritik an Papst und Kurie. Eine Antwort
von katholischer Seite in Deutschland ließ nicht lange auf sich warten :

1887 erschien in Freiburg i. Br. das Buch des Kirchenhistorikers Josef
Feiten : Robert Grosseteste, Bischof von Lincoln. Ein Beitrag zur Kirchen-
und Kulturgeschichte des dreizehnten fahrhunderts. Die Kontroverse dauerte

in England bis 1936, wenn man noch die Monographie des

katholischen Autors B.C. Boulter berücksichtigt : Robert Grosseteste : the Defender

of our Church and our Liberties21. Obgleich diese Kontroverse dem

heutigen Leser eher peinlich vorkommt, hat der Disput im Laufe der
Zeit doch mindestens zwei positive Ergebnisse gebracht. Zunächst
wurde das Interesse von Cl. Baeumker und L. Baur für den schriftlichen
Nachlaß Grossetestes geweckt, dessen philosophische opuscula 1912 in
Baeumkers Reihe ediert wurden. Hier liegt ein Meilenstein in der

Wiederentdeckung der Lehren von Grosseteste, den wir Ludwig Baur
verdanken22. Ferner hat die Wyclif-Forschung der amerikanischen

Wyclif Society die Aufmerksamkeit des großen Gelehrten Samuel Har-

19 Lechler, GH., Johann von Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation, Leipzig
1873. Grosseteste wird ausführlich behandelt S. 177-206. Dieselbe Abhandlung wurde
auch in Lechlers Buch, Robert Grossetéte, Bischofvon Lincoln, Leipzig 1887 gedruckt, von
der eine engl. Übersetzung veröffentlicht wurde : John Wiclif and his English Precursors,
translated by Lorimer, P., 2 Bde, London 1918.

20 Perry, G.G., The Life and Times of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln, London,
Christian Knowledge Society 1871.

21 Boulter, B.C., Robert Grosseteste: the Defender of our Church and our Liberties,
London, Society for Promoting Christian Knowledge, 1936. Neuere Beurteilungen der
Kontroverse sowie der Haltung Grossetestes der päpstlichen Vollmacht gegenüber finden
sich bei Pantin, W.A., <Grosseteste's Relations with the Papacy and the Crown>, in:
Callus, D.A., Robert Grosseteste, 178-215, und vor allem bei Tierney, B., <Grosseteste
and the Theory of Papal Sovereignty>, in: Journal Eccles. Hist. 6 (1955) 1-17; ders.,
<Limits to obedience in the thirteenth century), in: Contraception, Authority and Dissent,
hg. v. Curran, C.E., New York 1969, 76—100.

22 S. Anm. 11.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 97

rison Thomson auf den Bischof von Lincoln gelenkt, der von Wyclif
selbst häufig zitiert und sehr geschätzt wurde. Den Forschungen von
Thomson verdanken wir den 1940 erschienenen vollständigen Katalog
der Schriften und Handschriften, der durch seine Qualität und seine

Gründlichkeit für alle weiteren Forschungen über Grosseteste maßgebend

war23.

II

Der Traktat De luce beginnt direkt mit der Identifizierung der
corporeltas oderformaprima mit dem Licht24. Materie und Form, aus denen
der Kosmos entstanden ist, waren zunächst dimensionslos, einfach. Die
Form aber dehnte bei ihrer Ausbreitung und Vervielfältigung die mit
ihr untrennbar verbundene Materie in die drei Dimensionen aus.

Gerade diese Fähigkeit der Form, sich selbst zu vervielfältigen und
auszudehnen, zeigt, daß sie Licht ist : denn das Licht ist das, was sich

aufgrund seiner Natur als expandierende Kraft und Wirkung in alle

Richtungen ausstrahlt, um von einem Punkt aus eine Sphäre um sich zu
bilden. Die Vervielfältigung des Lichtes kann als mathematische
Unendlichkeit verstanden werden, weil eine Einheit, die ursprünglich
keine räumlichen Dimensionen besitzt, erst durch unendliche
Selbstausdehnung die Dimensionen schaffen kann. Das Ergebnis dieser
unendlichen Vervielfältigung der Einheit muß jedoch selbst endlich
sein, da die Kraft des Lichtes in die Materie eingeht und damit die
unendliche Multiplikation quantitativ determiniert.

Die Natur scheut ein Vacuum. Die Weltkugel ist ein Kontinuum
von geformter Materie. Die Radiation des Lichtes findet dort ihre
Grenze, wo Licht und Materie sich vollkommen ausgleichen. Von
diesem äußersten Rand geht das lumen, das sichtbare Licht hervor, das in
das Zentrum der Lichtausstrahlung zurückstrahlt. Weitere Sphären werden

durch dieselbe Wirkung des sich immer wieder ausstrahlenden,
aber durch Reflektion auch wieder zur Urquelle zurückkehrenden
Lichts gebildet. Im Vergleich zu der ersten, vollkommenen Sphäre ist

jedoch jede nachfolgende Sphäre weniger einfach und aktiv, d.h. vielfach

und körperlich. Diese Kosmogonie wird mit der Beschreibung der
verschiedenen Bewegungsarten der Sphären (kreisförmig oder geradlinig)

abgeschlossen.

» S. Anm. 6.
24 De luce seu de inchoatione formarum: Die Werke..., hg. v. Baur, L., 51—59.



98 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Die verschiedenen Quellen von De luce können hier nicht ausführlich

ausgewertet werden. Ich möchte jedoch auf einige Züge, die die

Originalität des Inhalts dieses Werkes auszumachen und seine
Sonderstellung innerhalb der mittelalterlichen naturphilosophischen Literatur
zu unterstreichen scheinen, aufmerksam machen. Innerhalb dieser

Bemerkungen soll, wenn auch nur kurz und zusammenfassend, auf
andere opuscula des Grosseteste hingewiesen werden, für die De luce als

Rahmentheorie dient.
1. De luce will meines Erachtens als eine spekulative Interpretation

des Schöpfungsberichts verstanden werden: Fiat lux, et lux facta est25.

Grosseteste hat ganz bewußt eine Synthese der Genesis-Kosmogonie
und der peripatetischen Kosmologie angestrebt. Angesichts des Lichtes,
das aus dem schöpferischen Wort Jahwes hervorgeht, sowie der amorphen

tohu wa wohu oder der formlosen Leere, versucht Grosseteste, um
es mit dem berühmten Wort Keplers zu sagen, <den göttlichen Gedanken

nachzuvollziehen>, um der vom mathematisch-denkenden Schöpfer

ausgedachten Planung des Weltanfangs auf die Spur zu kommen.
Das Ergebnis, die machina mundi, stimmt jedoch weitgehend mit dem

qualitativ geordneten Weltbild des Aristoteles überein. Hat Grosseteste
ähnliches für die aristotelische Physik zu leisten versucht, wie es etwa
die Magistri von Chartres in Hinblick auf den Timaeus angestrebt hatten

Man möchte gern wissen, ob er bewußt in die Spuren der chartrains

getreten ist.
2. Der neuplatonische Einfluß zeigt sich im Traktat De luce in

verschiedener Weise. Der Begriff der prima corporeitas entstammt etwa
dem arabischen und jüdischen Neuplatonismus und hat mit der
aristotelischen Formenlehre nur noch geringe Ähnlichkeit26. Nach dem
jüdischen Neuplatoniker Ibn Gebirol dehnt die erste Körperlichkeit die
Materie in drei Dimensionen aus, so daß der Körper erst danach eine
forma specialis empfängt. Dieser Gedanke bot Grosseteste die Möglichkeit,

die allgemeine Struktur des materiellen Seienden in geometrischen
Begriffen zu explizieren. Aber wir finden noch mehr Neuplatonisches in
De luce. Der Gedanke der Herleitung des sichtbaren Universums aus

einem Urlicht klingt plotinisch oder proklisch. Grosseteste betont eben-

25 Alierdings gilt dies nur für den Bericht der drei ersten Tage, nicht mehr von der
Entstehung der Sonne am vierten Tag.

26 Gieben, S., <Das Licht als Entelechie bei Robert Grosseteste), in : Laftlosofia delta
natura net Medioevo. Atti del Terzo Congresso Internazionale difilosofia medioevale, Mailand
1966, 372-378.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik : Robert Grosseteste 99

falls die Einfachheit des ursprünglichen Seins, sowie die hierarchische

Wirkung der Lichtursache, so daß die partizipative Vielfalt der Dinge
mit der ersten, einheitsbildenden Sphäre stets vereinigt bleibt. Die
Vollkommenheit, die der erste Lichtkörper, das Firmament, besitzt, ist

analog bei jedem weniger vollkommenen Körper wiederzufinden, ähnlich

wie die Einheit in jeder Zahl durch die replicatio gegenwärtig
bleibt.

3. De luce ist nicht als Paradigma der modernen experimentellen
Wissenschaft27, wohl aber als eine in mehrfacher Hinsicht bedeutende

Vorwegnahme der Naturphilosophie oder der Naturwissenschaft der
Frühmoderne zu verstehen. Hier ist zunächst auf die Betonung der
Einheit des Universums hinzuweisen, die sich grundsätzlich abhebt

gegenüber der aristotelischen Unterscheidung zwischen ouranos und
physis, also der Scheidung zwischen den supralunaren Sphären und der
sublunaren, veränderlichen Welt der Elemente28.

Noch wichtiger ist die Auffassung, nach der das Weltall entsprechend

mathematischer Gesetze geschaffen ist, die die Art und Weise der

formgeleiteten Ausdehnung der Materie bestimmen. Wenn wir uns den

Bemerkungen Grossetestes zur Physik zuwenden, begegnen wir dem
mathematischen Schöpfer, der die untrennbaren, aber realen
Minimaleinheiten von Raum und Zeit bestimmt hat, von denen aus die

Ausdehnung und weitere Entwicklung des materiellen Universums
verwirklicht wird29. Nach der Auffassung Grossetestes muß es eine
letzte Begründung der Ausgedehntheit in Raum und Zeit geben, eine
Ureinheit, die als alles-begründendes Maß wirkt und die in Vergleich zu
einer beliebigen physischen Länge als Minimum (oder als unendlich
klein) zu beschreiben wäre. Gott hat alles nach Zahl, Maß und Gewicht
erschaffen, heißt es im Buch Weisheit 11, 21. Gott hat als Mensurator

primus et certissimus und zugleich als Numerator die Linien und die

Körper verwirklicht, indem er das Urmaß infinite vervielfältigte. Im
göttlichen Geist ist das Rechnen mit unbegrenzten Zahlen nicht schwieriger

als für uns das normale Rechnen mit finiten Zahlen. In jedem

27 Dies ist die seit Erscheinen des von Crombie, A.C., geschriebenen Buchs, (Robert
Grosseteste and the Origins of Experimental Science, 1100-1700, Oxford 1953), allgemein
geltende Tendenz. Allerdings hat A. Koyre, schon sehr früh die These Crombies in Frage
gestellt: <Die Ursprünge der modernen Wissenschaft: Ein neuer Deutungsversuch>, in:
Diogenes 4 (1957) 421—448.

28 McEvoy, J., The Philosophy..., 180-188.
29 Commentarius, hg. v. Dales, R.C., 86—90.



100 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

materiellen Geschöpf ist daher in einer uns unbekannten Weise eine

Widerspiegelung der infinitas des Schöpfers zu finden.
4. Grosseteste war schon zu seinen Lebzeiten als ausgezeichneter

Kenner der optischen Traktate des Euklid und Al-Kindi bekannt. In der
scientia perspectivae, der geometrischen Optik, dachte er das Grundmodell

der Naturforschung überhaupt entdeckt zu haben. Das sinnenhafte
Licht (lumen) wirkt bekanntlich nach den Gesetzen der Geometrie.
Daher kann man annehmen, daß auch das ontologisch zugrundeliegende

Licht (lux), das mit der Form gleichgesetzt wird, nach dem
Modell der geometrisch-optischen Erklärung zu interpretieren ist. Die
Strahlung des sinnenhaften Lichtes verstand Grosseteste daher als eine
sichtbare Widerspiegelung des unsichtbaren, aber doch allen sichtbaren
Phänomenen zugrundeliegenden Formlichts, das den gleichen
geometrischen Gesetzen folgt. In seinem Traktat De lineis schreibt er:

« Die Betrachtung von Linien, Winkeln und Figuren ist unentbehrlich,

weil sonst die Naturphilosophie nicht verstanden wird. Diese
finden im Weltall als Ganzem und in seinen Teilen ohne Einschränkung

Verwendung, und ihre Gültigkeit umfaßt auch verwandte
Eigenschaften wie die kreisförmige und geradlinige Bewegung, noch schließt
sie Aktion und Passion aus, sei es in der Materie oder in den Sinnen...
Alle Ursachen von natürlichen Ergebnissen können durch Linien,
Winkel und Figuren entdeckt werden, und in keiner anderen Weise
kann der Grund und die Erklärung (propter quid) ihrer Wirksamkeit
erkannt werden»30.

5. Als Beispiele für die Verwendung dieses optisch-mathematischen

Erklärungsmodells bei natürlichen Phänomenen sollen hier nur
die Klimatologie, die Wärmelehre und die Erklärung des Regenbogens
erwähnt werden. (In der Fachliteratur finden sich ausführliche Darstellungen

und Analysen dazu31.) Der Einfluß Grossetestes auf Roger
Bacon hinsichtlich der mathematischen Erklärungsmöglichkeiten ist
schon von Ludwig Baur aufgezeigt worden32.

30 Die Werke..., 59-60.
31 Baur, L., Die Philosophie des Robert Grosseteste, Bischofs von Lincoln (f 1253),

BGPhM, XVIII, 4—6, Münster i. W. 1917, passim ; Eastwood, B.S., <Robert Grosseteste's
Theory of the Rainbow. A Chapter in the History ofNon-experimental Science!, in : Arch,
intern, de l'histoire des sciences 19 (1966) 313—332 ; ders. <Grosseteste's « Quantitative» Law
of Refraction : a Chapter in the History of Non-experimental Science!, in : Journal of the

History ofIdeas 28 (1967) 403—414; ders., «(Medieval Empiricism. The Case of Robert
Grosseteste's Optics!, in: Speculum 43 (1968) 306-321.

32 Baur, L., <Der Einfluß des Robert Grossteste auf die wissenschaftliche Richtung
des Roger Bacon!, in: Roger Bacon. Essays, hg. v. Little, A.G., Oxford 1914, 33-54.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 101

Wir haben bereits zu Beginn erwähnt, daß die geschichtliche
Wiederentdeckung Grossetestes am Ende des 19. Jahrhunderts durch den
Rückblick auf die Reformation — vielleicht auch durch den Blick auf die
Herkunft der Moderne — geprägt war. Heute finden wir eine vergleichbare

Tendenz, nämlich die Neigung, die philosophische Bedeutung des

großen Oxforder Gelehrten in einer vermeintlichen Vorwegnahme der

mathematisch-experimentellen Naturwissenschaft zu sehen. Bei Baur
ist dieser Ansatz im Studium der opuscula bereits angelegt33. Dieser

Gesichtspunkt wird dann bei A. Crombie leitend, wenn er in seinem
bekannten Werk (1953) feststellt, Grosseteste habe sich von der peri-
patetischen Methodik erheblich distanziert, indem er eine neue
Methodologie der Naturforschung auf der doppelten Basis von Experiment
und mathematischer Erklärung entworfen habe34. Beide Historiker
waren sich aber andererseits bewußt, daß die Lichtthematik bei
Grosseteste weit über kosmologische Überlegungen — etwa auch hinsichtlich
der Illumination des Geistes durch das göttliche Licht — hinausführte.
Man wird gegen diese einseitige Betonung des kosmologischen
Rahmens der Lichtinterpretation mehrere Einwände erheben können. Die
naturphilosophische Explikation des Lichtes hat zwar den Vorteil,
Grosseteste im Blick auf die Moderne als relevant und interessant
erscheinen zu lassen, aber diese Akzentuierung läßt doch ein gewisses

Unbehagen zurück. Ich möchte meine Unzufriedenheit so zum
Ausdruck bringen : Grosseteste hat zwar geglaubt, daß die Geometrie den
Schlüssel zur Erkenntnis aller Naturphänomene darstellt — was sicherlich

modern klingt —, aber er rechtfertigt dies dadurch, daß er erklärt,
alles Materielle — der ganze Kosmos — sei Licht, was wiederum als eine
scheinbar veraltete, sogar metaphysische Option (im Sinne von Ayer
oder von Popper) aufgefaßt werden könnte. Der zentrale Punkt liegt
darin : Grosseteste glaubte, die allgemeine Verwendung der Mathematik

bzw. der Geometrie in der Naturforschung sei möglich und in einem

gewissen Sinn sogar nützlich, aber nur deswegen, weil alles aus Licht
geschaffen ist. Diese beiden Perspektiven müssen in strenger
Komplementarität gedacht werden. Als isolierte Behauptung hat sowohl die
vermeintliche Prävalenz der Mathematik wie auch die These der
Lichtmetaphysik etwas unvermeidlich Willkürliches an sich.

33 Baur, L., Die Philosophie..., 93 ff.
34 S. Anm. 27.



102 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

III

Die meisten Interpretationen der Lichtthematik bei Grosseteste
haben anerkannt, daß diese Lehre einen zweiten Höhepunkt seiner

Philosophie ausmacht, aber sie haben das Nebeneinander von Kosmologie

und Erkenntnislehre, des Naturlichts und der Illumination des

Geistes, einfach hingenommen. Auch bei E. Gilson bilden diese beiden
Bereiche eine Art von Diptychon, das durch die Lichtmetaphysik
adäquat dargestellt werden soll35. Der Frage, ob und wie die zwei Bereiche

zusammengehören, also die Kohärenzfrage, ist bisher wenig beachtet
worden. Erst bei P. Gieben in seiner ungedruckten Doktorarbeit36,
sowie bei K. Hedwig in seinem ausgezeichneten Buch Sphaera Lucis
wurde die tragende Schicht, die Metaphysik, thematisiert und angemessen

behandelt37. Als Hauptschwierigkeit erweist sich dabei einerseits
die Fülle der Lichtmotive, denen bei Grosseteste eine metaphysische
Fundierung zukommt, andererseits die fehlende systematische
Durchführung der Lichtmetaphysik selbst. Anders gesagt : eine angemessene
Darstellung ist erst bei der Betrachtung des Ganzen möglich. Wer nicht
in allen Schriften gesucht hat, weiß nicht einmal, was eigentlich
herauszusuchen wäre. Dabei wird dann deutlich, daß Grosseteste auch für
die Erkenntnislehre die Lichtmetaphysik heranzieht : im ausführlichen
Kommentar zu den Analytica Posteriora spielt sie die entscheidende
Rolle.

Die Erforschung der Erkenntnistheorie Grossetestes hat meines
Erachtens lange darunter gelitten, daß man eine Nebenfrage — nämlich
die Frage, ob die Abstraktion oder die Illumination den Schlüssel der
Erkenntnis abgibt - zu einer Hauptfrage gemacht hat38. Grosseteste

3 5 Gilson, E., Laphilosophie au moyen-âge, des originespatristiques à lafin du XIV siècle,

Paris 19473, 470-473.
36 Gieben, S., De Metaphysica Lucis apud Rohertum Grosseteste, Gregoriana, Rom

1953.
37 S. Anm. 1.
38 Es handelt sich um eine opinio communis der Philosophiehistoriker, so daß weitere

Literaturhinweise entfallen können. Eine wichtige Quelle für diesen Ansatz war aber der
bekannte Aufsatz von Gilson, E., <Pourquoi S. Thomas a critiqué S. Augustin), in : Arch.
Hist. Doctr. Litt. M.A. 1 (1926—27) 5—127. Die These Gilsons wird übernommen u.a. von
Lynch, L.E., <The doctrine of divine ideas and illumination in Robert Grosseteste,
Bishop of Lincoln), in: Med. Stud. 3 (1941) 163-173; Miano, V., <La theoria della
conoscenza in Roberto Grossatesta) (n.c. 1170, m. 1235), in: Giornale di Metafisica 8

(1954) 60-88. Auch in der neueren Literatur findet sich dieser Gesichtspunkt, zwar nicht



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 103

selbst betont dagegen die Identität der rationes cognoscendi mit den ratio-
nes essendi als die wesentliche Voraussetzung intellektueller Erkenntnis.
Die Metaphysik ist bei den Denkern des Mittelalters niemals der

Erkenntnisfrage untergeordnet worden, sondern sie hat — in allen
Schulen — ihre Priorität behauptet.

Grosseteste stellte sich die Aufgabe, durch die Kommentierung der

Analytica Posteriora39 die aristotelische Erkenntnislehre seinen
lateinischen Zeitgenossen zu vermitteln. Er findet in ihr eine Fülle von
Denkanstößen und will keineswegs die Prinzipien des Aristoteles
widerlegen oder bekämpfen. Anders verhält es sich mit dem
Physikkommentar, der die These der Ewigkeit der Welt scharf verurteilt40. In
den Analytiken findet Grosseteste keinen einzigen skandalösen Satz,

sondern er legt den Text ohne Korrekturen aus. Er übernimmt die
Lehre, daß die Sinneswahrnehmung das ganze Material liefert, aus dem
der Intellekt dann die Universalien abhebt. Er teilt die kritische
Meinung des Aristoteles der platonischen Ideenlehre gegenüber. Er hat
keinerlei Schwierigkeit mit der aristotelischen Auffassung, daß die
Form das potentiell Erfaßbare in jedem Ding sei. Er beschreibt den

Prozeß, durch den das universale aus der Sinneserfahrung gewonnen
wird als inductio und als abstractio ; die Induktion bezieht sich auf die

Herleitung des universalen Begriffs aus den einzelnen Dingen, während
die Abstraktion die Wesensbestimmung ohne die individualisierenden
Akzidentien angibt. Kurzum, Grosseteste bestreitet keinen der Grundsätze,

die er kommentierend weitergibt. Wir finden zwar — wie Gilson
betont — in seinem Kommentar den aktiven Intellekt nirgends erwähnt,
aber merkwürdig ist diese Tatsache an sich nicht, da der Begriff des

intellectus agens im aristotelischen Text nicht vorliegt41. A fortiori stellt
Grosseteste niemals Abstraktion und Illumination als angeblich
entgegengesetzte Erkenntniswege dar.

«

mehr neuscholastisch, sondern eher empirisch geprägt : Serene, E.M., <Robert Grosseteste

on induction and demonstrative science>, in : Synthese 40 (1979) 97-115 ; Marrone,
S.P., William ofAuvergne and Robert Grosseteste. New Ideas of Truth in the Early
Thirteenth Century, Princeton/New Jersey 1983.

39 Hg. v. Rossi, P., s. Anm. 9.
40 Commentarius, Liber VIII; vgl. dazu Dales, R.C., <Robert Grosseteste's treatise De

FinitateMotus et Temporis>, in: Traditio 19 (1963) 245-266; Vgl. Hexaemeron, I. VIII, 2,
58-59.

41 Gilson, E., <Pourquoi S. Thomas...), 91-92; 97-98.



104 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Wenn wir von einigen vergleichsweise wenig bedeutenden Ideen

Augustins und des Boethius absehen, die Grosseteste übernimmt42, so
läßt sich ohne weiteres zeigen, daß die im Kommentar dargestellte
Erkenntnislehre mit der Lehre des Aristoteles übereinstimmt. Das, was
Grosseteste von sich aus hinzufügt, ist die Koinzidenz der principia
cognoscendi und der principia essendi im schöpferischen Licht. Die Schau

dieser Prinzipien geht natürlich weit über Aristoteles hinaus (worüber
Grosseteste sich auch vollkommen im klaren ist), denn letztlich zielt sie

auf eine Metaphysik der absoluten Einheit hin. Der Kommentar - so

scheint es - will die aristotelische Erkenntnislehre ergänzen, nicht sie

verkürzen : die aristotelische Lehre gilt für den faktischen Zustand der

Menschheit, deren Blick durch die Einwohnung der Seele im Körper
und das Dunkel der Sünde getrübt ist. In diesem Zustand muß die
Erkenntnis mühsam gewonnen und geprüft werden. Im ersten Licht
dagegen, das zugleich die erste Ursache ist, fallen Erkenntnisgründe
und Seinsgründe zusammen. Diese Identität ist von sich her einem
geschaffenen Intellekt durchaus einsichtig, sofern er der Schau des

ersten Lichts fähig wäre: ein solcher Intellekt würde vollendet vom
Licht durchstrahlt, so daß er alles - auch sich selbst und die Gesamtheit
der Seienden — in diesem allumfassenden Grund von Sein und Intelli-
gibilität sehen würde. Im status des irdischen Lebens sind wir aber keine
reinen Geister. Daher bleibt für uns das, was von sich her zuhöchst

intelligibel und lichthaft ist, unsichtbar.

Damit wird keineswegs bestritten, daß Grosseteste an der Notwendigkeit

der illuminatio auch für den jetzigen Zustand der Erkenntnis
festhält. Ich zitiere dazu eine Stelle aus dem Kommentar:

« Die Dinge werden sicher genannt durch den Vergleich, den sie zur
Erkenntnis oder zum geistigen Sehen haben. Ich sage also, daß es ein
geistiges Licht gibt, das sich auf das Intelligible und auf das Auge des

Geistes ausgießt. Dieses Licht steht zum inneren Auge und zum Intel-
ligiblen in ähnlichem Verhältnis wie die körperhafte Sonne zum
körperlichen Auge und zu den sichtbaren körperlichen Dingen. Je mehr ein
intelligibles Ding dieses geistige Licht aufzunehmen vermag, um so
mehr ist es für das innere Auge sichtbar. Und umso mehr vermag ein
intelligibles Ding dieses Licht aufzunehmen, je mehr es dem Wesen

42 Vgl. zur Aktivität der Sinnesorgane im Sinneserkenntnisvorgang (Augustinus) und
zur Unterscheidung von sensus und ratio (Boethius), in: McEvoy, J., The Philosophy
344.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 105

dieses Lichtes ähnlich ist. Also werden die Dinge, die dieses Licht in
höherem Grade aufzunehmen vermögen, von der Spitze des Geistes

vollkommener durchschaut, weil ja diese Geistesspitze auch eine
geistige Ausstrahlung ist. Und diese vollkommenere Durchdringung ist
auch eine größere Sicherheit.»43

In diesem Abschnitt finden wir ein optisches Modell des

Erkenntnisvorganges. Das intelligible Licht aktiviert sowohl das Objekt wie
auch das erkennende Subjekt, ähnlich wie die Sonne in den Farben und
im Auge wirksam ist. Diese Parallele muß strikt verstanden werden.
Das Auge ist von sich aus aktiv und von derselben Natur wie das

Sonnenlicht, das beim Akt des Sehens im Auge selbst mitwirkt. Mit den
Farben ist es ähnlich, da die Farbe eine incorporatio oder eine
Materialisierung des Lichts ist : als aktive, strahlende Natur, ist die Farbe aber
doch auf den Sonnenstrahl angewiesen, der ihre immanente Tätigkeit
erst zur vollen Kraft bringt, damit sie durch das lichterfüllte Medium
wirken kann44.

Wenn man das Verhältnis der Sonne zum Auge und zu den Farben

analog auf den Erkenntnisakt überträgt, kann man folgendes sagen : der
Intellekt ist im Erkenntnisakt auf das erste Licht angewiesen, ähnlich
wie das Auge auf die Sonne. Der Intellekt ist eine Ausstrahlung der lux
prima und daher von sich her strahlend und aktiv. Gerade in seiner

Tätigkeit ist er auf die ewig tätige Lichtquelle angewiesen, weil alles,

was ist, aus dem ersten Licht ausstrahlt und auf Grund dieser
Seinsbegründung durch das kreative Licht selbst ausstrahlt. Das Intelligible
und das Formhafte im Objekt verhält sich zur seinsstiftenden Urquelle
des Lichts ähnlich wie die Farbe zur Sonne. Was immer eine Farbe an

Tätigkeit besitzt, ist vom Licht her empfangen und aktuiert. Ähnlich
verhält es sich mit der intelligiblen Form : durch sie und in der ihr
immanenten Intelligibilität drückt sich die Wirkung des zuhöchst
Intelligiblen aus. Wenn man daher von der Ersten Ursache des Seins und der

Intelligibilität absieht, verliert sich die intelligible Form ins Nichts.
Hier wird nun verständlich, warum Grosseteste in seinen Schriften

so wenig mit dem aristotelischen Begriff des intellectus agens anfangen
konnte. Bei Aristoteles sind actio und passio komplementäre Begriffe,
während Grosseteste jede actio unmittelbar auf einprimum agens bezieht :

43 Commentarius, hg. v. Rossi, P., 240—241 ; auch 279.
44 De colore, in: Die Werke..., 78—79.



106 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

die kreatürliche Tätigkeit setzt eine absolute Tätigkeit voraus. In der

Sprache des Aristoteles hätte Grosseteste nur sagen können: sowohl
Gott als auch der kreatürliche Geist sind intellectus agens4S.

IV

Wir können uns jetzt der zentralen These der Lichtmetaphysik
zuwenden : Deus est lux. Gott ist Licht. Explizite Quellen dieser These
sind bei Grosseteste die Bibel und der heilige Augustinus, für den Gott
das Licht im eigentlichen, nicht nur in einem übertragenen Sinn ist46.

Grosseteste übernahm diese Idee, versuchte sie konsequent durchzudenken

und dabei ihre Anwendung auf die Schöpfung, auf die Anthropologie

und auf das Geheimnis der Trinität zu untersuchen.
Einen der aufschlußreichsten Ansätze für die Deutung des Satzes,

daß Gott Licht ist, bildet die Einführung des Begriffes der Form, eben

weil Gott alsforma omnium oderprimaforma gedacht werden kann. Aber
gerade die Form wird von Grosseteste mit dem Licht gleichgesetzt.

Die Materie und die Form können nur komplementär gedacht
werden, denn eine formlose Materie ist schlechthin undenkbar47. Erst
durch die <Kraft> (vis) der Form gelangt die Materie ins Sein. Jede Form
ist aliquodgenus lucis, das etwas <manifestiert> (manifestativa). Wenn wir
nun nach den Möglichkeitsbedingungen des Werdens als einem Übergang

ins Sein fragen, wird uns die Identifizierung von Licht und Form
als Entelechie verständlich48. Der Übergang von der Potenz in den
Seinsakt wäre ohne die Nachbildungsfähigkeit einer schon existierenden

und wirkenden Form undenkbar.
Aber gerade diese Replikation seiner selbst ist, was die Lichtform

auszeichnet. Eine schon existierende und wirkende Form schafft durch

replicatio eine ihr ähnliche Form, genauso wie die Eins durch
Selbstentfaltung die Zahlen erzeugt, die aber aus der Einheit nicht herausfallen,

da jede Zahl eins mit sich ist.

Für Grosseteste, der über die Einheit der Schöpfung nachdenkt, ist
diese Einheit — sei es die Einheit des Individuums oder des materiellen
Universums — als Konsequenz der Form zu fassen. Omnis enimforma ad

45 Vgl. dazu bei McEvoy, J., The Philosophy..., 346-351.
46 Vgl. Hedwig, K., Sphaera Lucis..., 33-44.
47 Hexaemeron, I. XVIII, 3, 78; vgl. IV. 1, 2, 122.
48 Vgl. Gieben, S., Das Licht..., 374.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 107

unitatis regulam cogitur; forma trahit et tendit ad unitatem. Die Form
drängt nach Einheit49. Hier wird deutlich, daß Grosseteste die Begriffe
<Licht> und <Sein> in Richtung ihrer völligen Gleichsetzung denkt,
Form, Einheit, Licht und Sein — aber Grosseteste macht im Hexaemeron

noch einen weiteren Schritt in der Analyse des Seienden. Bei der Frage,
ob das Licht eine Substanz oder ein Akzidens sei, stehen zwei, wie er
meint, große Autoritäten in Gegensatz zueinander : Augustinus behauptet,

Licht sei eine Substanz, währendJohannes Damascenus das Licht als

Akzidens auffaßt50. In der Antwort Grossetestes wird deutlich, daß das

Licht ein analoger Begriff ist, der ohne die Einheit seines Inhalts zu

verlieren, auf verschiedene Seinsbereiche angewendet werden kann.
Mit Augustinus darf man die feinste, wirkungsvollste körperliche
Substanz, Licht nennen. Aber dennoch ist das Licht zugleich Substanz und
eine akzidentelle Qualität, die von der generativen Kraft der Substanz

ausgeht und daher Bewegung genannt wird.
Von Natur aus vervielfältigt das Licht die eigene Substanz51. Sobald

es da ist, entfaltet es sich und strahlt in alle Richtungen aus. In seiner

eigensten Natur ist das Licht also die Nachbildungsfähigkeit seiner
selbst (sui ipsius generativitas). Es breitet sich aus, indem es sich
vervielfältigend weiterzeugt und das erzeugte Licht bringt, sobald es da ist, aus
sich anderes hervor und so weiter. Die Erhellung eines Raumes oder
eines Ortes müssen wir uns daher als die ständige Selbstausbreitung
eines Lichtpunktes in Form einer Kugel vorstellen. Die Eigenschaft des

Lichtes, alles lichtend aufzuhellen, ist nichts anderes als diese

Selbstvervielfältigung. Als äußerst feiner Körper (suhtilissimum) ist das Licht
fast dem Geist vergleichbar. Das Licht, weil einfach, ist in sich schön
und ist die Ursache aller körperlichen Schönheit. Nicht nach Weise der

zusammengesetzten Dinge, die ihre Schönheit erst durch Proportion
ihrer Teile erreichen, ist Licht schön, sondern weil es simplex und unita
ist, einfach und eins. Grosseteste beschließt die Analyse mit folgenden
Worten : [lux] in rebus corporalibus summe Trinitatisper exemplum demon-

stracio manifestissima. Dieser Gedanke, daß nämlich das Licht von allen
körperlichen Dingen die höchste Ähnlichkeit mit der Trinität besitzt,
leitet zur Trinitätslehre des Hexaemerons über.

'''Hexaemeron IV. III, 1, 124-125.
50 Hexaemeron II. X, 2—3, 98.
51 Die Eigenschaften des Lichts werden zusammenfassend von Grosseteste im Hexaemeron

II. X, 1, 97—98 analysiert.



108 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

Dem Satz <Gott ist Licht> kommt eine zentrale Bedeutung beim
Versuch zu, die Dreieinheit zu verstehen. Daß Gott als Trinität lebt,
läßt sich folgern, weil er Licht ist52.

Wie alle christlichen Theologen muß auch Grosseteste den Versuch
unternehmen, die Einfachheit Gottes mit der Lehre der drei Personen
ineins zu denken. Daß Gott in sich selbst absolutes Sein ist53, daß in
Gott kein aliud aliquid, keine Andersheit der Natur, keine Selbstnegation

ist, steht von Anfang an fest. Gott ist Selbstgleichheit (sui ad se

omnimoda similitude)u daher simplicitas, Einfachheit. Wie aber wäre
diese Selbstidentität mit der Differenz der Personen in einem einzigen
Gedanken zu denken, wenn nicht durch die Vermittlung des

Lichtbegriffes Das Licht ist vollkommen einfach, ohne jegliche Zusammensetzung,

dennoch zeugt es, gerade indem es ist, was es ist, durch die

Replikation seiner selbst etwas sich Ähnliches, mit dem es eins ist —

Licht von Licht. Die Einheit von lux-splendor-fervor, die wir im
körperlichen Licht finden, bietet uns eine Analogie für die Dreieinheit
Gottes, eine Analogie, die nur durch die Reflexivität des menschlichen
Geistes übertroffen wird. Aber im Vergleich mit dem wahren Ebenbild
Gottes {imago) nimmt das körperliche Licht auch als summa similitudo,
als höchste Ähnlichkeit Gottes, doch nur die zweite Stelle ein55.

Der Hervorgang der zweiten Person aus dem Vater ist als Ausstrahlung

und Zurückstrahlung zu verstehen : « Einer bringt einen Zweiten
aus sich selbst hervor ; der Zweite aber spiegelt sich im Ersten wieder
zurück und bringt seine eigene Widerspiegelung aus sich selbst in den

Ersten zurück. Der Erste wird sogar durch den Zweiten in sich selber

widerspiegelt, und diese Widerspiegelung geht vom Ersten und vom
Zweiten zugleich hervor.»56

Die Natur Gottes als infinitas, als absolute Seinsfülle, der durch die

Schöpfung nichts Neues hinzugefügt wird, kann daher nur als unendlich
dynamische Natur gedacht werden. Die Seinsfülle verbleibt in ihrer

52 <Quod autem Deus sit in personis trinus... inde sequitur quod Deus est lux>,
Hexaemeron VIII. III, 1, 220.

53 <... ipsum esse, nec aliud aliquid est quam esse vel ens>, Hexaemeron IV. I, 1,
121.

54 Hexaemeron IV. XVII, 2, 198.
55 Hexaemeron VIII. IV, 7 - V, 1, 223-224.
56 <Unus enim de se exprimit secundum; secundus autem se reflectit in primum et

exprimit de se suam reflectionem in primum. Immo etiam primus per secundum in se

ipsum reflectitur, proceditque hec reflectio a primo simul et secundo. > Hexaemeron VIII.
III, 5, 222.



Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste 109

Einfachheit als actus purus oder esse — oder auch < Licht > —, so daß die

Dynamik nicht als Ergänzung, sondern als die unerschöpfliche Intelli-
gibilität der göttlichen Seinsfülle zu verstehen ist, eine Intelligibilität,
die Manifestieren und Manifestiertsein zugleich ist.

Wenn wir die verschiedenen Eigenschaften des Lichts betrachten,
die uns ein entferntes Bild der Trinität geben, so ist die Fülle der Motive
erstaunlich breit : das Licht ist eine Substanz, und daher als Sein und als

Selbstidentität zu denken ; am Licht sind Dasein und Selbstreproduktion

untrennbar, ähnlich wie in Gott esse, generatio und spiratio-, das

Licht strahlt und im Strahlen erhellt es sich selbst und die Dinge
zugleich, ähnlich wie in der Trinität das Sein und die Widerspiegelung
der Seinsintelligibilität nicht ohne einander denkbar sind.

Wir dürfen zudem nicht vergessen, daß für Grosseteste das materielle

Licht die Ursache und Form aller sichtbaren Schönheit ist. Daher
deutet das Licht auf die pulchritudo quae rapit in sui amorem et compre-
hensionem^1, also auf die göttliche Schönheit, die uns zur Liebe und zum
Verstehen anleitet.

Nun noch drei Schlußbemerkungen zur Lichtmetaphysik Grossetestes:

1. Erst in seinem Alter zeigt sich bei Grosseteste ein starker Einfluß
des Pseudo-Dionysius. Dieser hat das Interesse des alten Bischofs für die

Theologie der mystischen Erfahrung neu belebt. Wie reagiert nun die

Lichtmetaphysik auf die dionysische Auffassung der Verborgenheit
Gottes und der Dunkelheit der mystischen Einung Grosseteste hatte
bis dahin der Meinung Augustins zugestimmt, die visio Dei sei eine
unmittelbare Schau der Gottheit, facie adfaciem. In seinem Kommentar
bestreitet er deshalb die von Dionysius vorgeschlagene Auffassung der

Theophanien, zeigt sich aber von der Negativen Theologie tief
beeindruckt. Nach seiner Theorie sind aber Nebel, excessus und Dunkelheit
(caligo) in der Mystik so zu verstehen, daß die gereinigte Seele gleichsam
wie Moses auf dem Berg steht, in voller Vergessenheit ihrer selbst und
aller Dinge, wartend bis der Geliebte sich ihr zeigt58. Grosseteste läßt

57 Hexaemeron VIII. IV, 1, 222.
58 Grosseteste, Comm. in Mjsticam Theologiam, hg. v. Gamba, U., (s. Anm. 16); dazu

ders., < Roberto Grossatesta traduttore e commentatore del « De Mystica Theologia » dello
Pseudo-Dionigi Areopagita >, in : A evum 18 1944) 100-132 ; vgl. auch Grosseteste, Sermo :
Ecclesia Sancta Célébrât, hg. v. McEvoy, J., Rech. Théol. anc. med. 47 (1980) 131-187; hier
160-168.



110 Ein Paradigma der Lichtmetaphysik: Robert Grosseteste

dennoch keinen Zweifel daran, daß dieser Zustand des totalen Unwis-
sens die unvermeidliche Voraussetzung und Vorbereitung ist für die
unmittelbare Schau des göttlichen Lichtes, das aber superlucidum,
unvorstellbar hell ist, so daß es das Auge der Seele blendet. Gott ist zwar Licht,
aber er wohnt in unzugänglichem Licht>.

2. Ist nun Grossetestes Denken als Lichtmetaphysik oder aber als

eine Metaphorik des Lichtes zu verstehen59, d.h. als Überführung der

Metaphorik in eine quasi-Metaphysik Ich meine, ersteres ist der Fall.
Gewiß ist die Erfahrungsbasis des Lichtgedankens bei Grosseteste

immer spürbar, das physische Licht also. Aber in seinem neuplatoni-
sierenden Transzendenzdenken ist eine Umkehrung der Begriffe nicht
nur erlaubt, sondern gefordert. Wer das Prinzip als Ursprung und
Ursache aller Dinge denkt, muß auch für das geschaffene Licht sagen,
daß es in seiner Substanz und Wirkung das wahre Sein des Ursprungs
widerspiegelt.

3. Das Denken Grossetestes ist ein Beispiel für den von Dialektik
geprägten Neuplatonismus. Auch wenn diese Prägung seiner Philosophie

keineswegs so auffallend ist wie bei Cusanus, ist sein Denken im
Grunde doch dialektisch. Damit ist vor allem der Versuch gemeint, im
Denken und Nachdenken die Dynamik des Hervorgehens einer Vielfalt
aus einer seinsstiftenden Einheit, aber auch umgekehrt der Rückkehr
aller Dinge zum Ersten zurückzuverfolgen. Es ist der Versuch, an der
wirklichen Bewegung der Seienden denkend, fühlend und handelnd so

weit wie möglich teilzunehmen.

Derfolgende Text wurde als Gastvorlesung aufEinladung der Leitung des Institutsfür
Philosophie der Ludwig-Maximilian Universität München am 9. Juli 1985 vorgetragen.

Mein aufrichtiger Dankgilt derAlexander von Humboldt-Stiftung (Bonn für die

Gewährung eines Forschungsstipendiums sowie Professor Dr. Werner Beierwaltes, dem

ich viel verdanke. Ich bedanke mich auch bei Johannes Baar, S.J. und Dr. Klaus

Hedwig, die den deutschen Text verbessert haben.

59 Zum Begriff der Lichtmetaphysik siehe die immer noch interessanten Bemerkungen

von Baeumker, C., <Der Piatonismus im Mittelalter», BGPbM, III, 2,1908,139-179,
der diesen Begriff erstmals formulierte.


	Ein Paradigma der Lichtmetaphysik : Robert Grosseteste

