
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Das theologische Argument
und der Paradigmenwechsel

Anmerkungen zum bioethischen Gespräch

Wissenschaften sind in beständiger Bewegung. Nicht nur ihr
Informationsmaterial schwillt beständig an, auch ihre Fragestellungen unterliegen

dem Gesetz wachsender Komplexität. Mit gutem Grund läßt sich
darum von offenen Systemen sprechen. Allerdings ist mit diesem Hinweis

der Tatbestand noch nicht hinreichend umschrieben. Denn auch
die Geltungsvoraussetzungen eines Systems, die fraglos angenommenen
Axiome, müssen sich kritischer Nachfrage aussetzen. Werden sie einem
erkannten Problemstand noch gerecht? Zwischen beiden Phasen
wissenschaftlicher Arbeit besteht eine Wechselwirkung. Methodologische
Überlegungen nehmen an diesem Prozeß teil.

Die Moraltheologie macht von den allgemeinen wissenschaftstheoretischen

Gesetzlichkeiten keine Ausnahme. Das mindert ihre
Autonomie keineswegs. Immer dann, wenn Problemüberhänge auftauchen,

überdenkt sie die Funktionstüchtigkeit ihres Instrumentariums,
die Stringenz ihrer Argumentationsgänge sowie das Gesamtspektrum
der eingebrachten Denkvoraussetzungen. Sie macht sozusagen Inventur.

Dafür gibt es in ihrer Geschichte unverdächtige Beispiele. Darum
sollte man sich hüten, die gegenwärtige Situation des bioethischen
Gesprächs zu dramatisieren.

Jede Wissenschaft sucht sich angesichts neuer Situationen ihrer
Tradition zu vergewissern. Die Gemeinschaft der Forscher hat nicht
alle Elemente der Vergangenheit gleichzeitig im Blick. Es kann durchaus

sein, daß ein gegenwärtig erreichter Konsens die vorgegebene



66 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Denktradition nur sehr unvollkommen in sich integriert. Unvermeidlich

taucht darum die Frage auf, ob die traditionellen Erklärungs- und

Verstehenspotentiale bereits vollständig ausgeschöpft sind. Erst wenn
sich dies herausstellen sollte, kann berechtigterweise von einem
Paradigmenwechsel die Rede sein. Ein zurückhaltender Umgang mit dem

Wort tut allerdings not. Unter Paradigma versteht man gemeinhin das

Ensemble all jener Denkvoraussetzungen, durch die ein Problemhorizont

eröffnet und Lösungsmöglichkeiten angezeigt werden. Es ist die
methodisch reflektierte und relevante Entsprechung zum hermeneuti-
schen Vorverständnis1. In der wissenschaftstheoretischen Diskussion
ist seine Bedeutung ambivalent. Man kann neue Paradigmen entdek-

ken, und das geschieht auf dem Weg einer diskontinuierlichen
Entwicklung. Man kann aber auch traditionelle Paradigmen, die verschüttet

waren, wiederentdecken. Die Ambivalenz stammt aber auch aus den

unabgeklärten erkenntnistheoretischen Voraussetzungen. So muß der
katholische Moraltheologe sich kritisch fragen, ob er sich mit dem

Entstehungskontext des Wortes und seiner Problematik vollendet
identifiziert. Kommt er vielleicht ohne den Begriff aus?

Der Moraltheologe operiert an verschiedenen Fronten. Das

kompliziert seine Reflexion. Als Theologe muß er den Erkenntnisfortschritt
der empirischen Humanwissenschaften zur Kenntnis nehmen. Als
Moralist darf er den lebendigen Kontakt mit der Theologie nicht
gefährden. Schließlich versteht er seine Disziplin als theologische
Wissenschaft. Er muß besorgt sein, den Anschluß an den herrschenden

theologischen Problem- und Reflexionsstand nicht zu verlieren. Er darf
nicht Gefahr laufen, seine Problematik mit einem möglicherweise

unangemessenen Instrumentarium anzugehen. Das könnte ihm den

Vorwurf einhandeln, Pseudoprobleme zu kultivieren. Wissenschaftlichkeit

erweist sich aber bekanntlich in der Fähigkeit, die rechten

Fragen zu stellen.
In den folgenden Überlegungen soll versucht werden, auf diese

Problematik ein wenig Licht zu werfen. Den Ausgangspunkt bildet das

theologische Argument. Seine Funktionstüchtigkeit und seine Grenzen
im Kontext des bioethischen Gesprächs bleiben zu bestimmen. Dem
schließen sich einige Gedanken über den verantwortlichen Umgang des

Theologen mit dem naturrechtlichen Argument an. Die hermeneuti-

1 Vgl. Th.S. Kuhn, The structure of scientific revolutions, Chicago 21970. -
R. Porty, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton University Press 1979.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 67

sehe Vermittlung von Glaube und sittlicher Vernunft ist also gefragt.
Schließlich mögen einige ausgewählte Beispiele der Illustrierung
dienen.

I. GÜLTIGKEIT UND GRENZEN DES THEOLOGISCHEN ARGUMENTS

1. Die Eigenart sittlicher Wahrheit

Um die Bedeutung des theologischen Arguments frei von
Mißverständnissen einzuordnen, ist die Eigentümlichkeit sittlicher Wahrheit
zu bedenken. Sittliche Wahrheit ist ursprünglich nicht Objekt-, sondern

Projektwahrheit. Als solche wird sie von der sittlichen Vernunft nicht
abgelesen, sondern entworfen. Im Zuge dieses Entwurfs werden
Lebens- und Handlungsziele entdeckt und der Erprobung durch die

Mächtigkeit der Freiheit unterworfen. Sittliche Wahrheit verlangt
hingebenden Lebenseinsatz. Das ist eine Forderung der Selbstachtung.
Wenn von der Autonomie sittlicher Vernunft die Rede ist, dann

konsequent in diesem Sinne.
Der normative Diskurs bettet sich in diesen Entdeckungsvorgang

ein. Er hält einen erreichten Einsichtsstand fest, verobjektiviert ihn und
setzt ihn so der rationalen Kontrolle durch die sittliche
Kommunikationsgemeinschaft aus. Aber er wird zugleich durch den genannten
Entdeckungsvorgang in Bewegung gehalten. Hier tut hermeneutische

Anstrengung not. Die verstehende Vermittlung zwischen sittlichen
Wertvorstellungen und anthropologischen Leitvorstellungen muß so

rekonstruiert werden, daß sie den sicheren Grund für weitergehende
Entwürfe abgeben kann. Ein rein deduktives Denken erscheint
angesichts dessen als unzureichend; das ihm zugrundeliegende
Wissenschaftsideal nimmt von der Notwendigkeit der Hermeneutik keine
Kenntnis. Aber auch das Wesen der sittlichen Wahrheit, die sich nicht
auf das Paradigma einer mathematischen Wahrheit bringen läßt, wird
so verkannt. Die Präzision einer ethischen Aussage verlangt andere
Maßstäbe2.

2 Eine Ubersicht über das Wissenschaftsideal der Aufklärung bei A. Wolkinger,
Moraltheologie und josephinische Aufklärung. Anton Luby (1749—1802) und sein
Verhältnis zum Naturrecht, zur mathematischen Methode und zum ethischen Rigorismus
Qansenismus), Graz 1985.



68 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

2. Das theologische Argument und die Tiefenhermeneutik

Mit dieser programmatischen These ist der Bogen zum theologischen

Argument geschlagen. Eine theologische Tiefenhermeneutik ist

verlangt. Die beherrschende Frage lautet, welches normativ relevante
Selbstverständnis den Glaubenden auf Grund seines Glaubens
auszeichnet. Die moraltheologische Reflexion hat dort anzusetzen, wo der
Glaube anthropologisch greifbar wird. Wissenschaftliches Sprechen
von Gottes verpflichtendem Willen muß sich anthropologisch verantworten

lassen.

Hier schält sich bereits eine Denkvoraussetzung für alles folgende
heraus: Es gibt keinen unmittelbaren Rekurs auf Gottes verpflichtenden

Willen. Der katholische Moraltheologe vertritt keinen unreflek-
tierten Moralpositivismus, Offenbarung nimmt für ihn den Rang eines

Reflexionsbegriffs ein3. Und ebensowenig versteht er den von Gott
ausgehenden Anspruch als eine heteronome Instanz, die in Konkurrenz
zu verantwortlicher menschlicher Selbstbestimmung stünde. Ein
hochkomplexer theologischer Verstehensvorgang läuft vielmehr ab. Er
gründet in der Lehre von der Analogie des Seins. Sie war und ist
fürderhin der «articulus stantis et cadentis theologiae catholicae». Das

gilt unbeschadet eines gegenteiligen Eindrucks, der sich hier und da auf
Grund einer verkürzten, vielleicht gar unachtsamen Sprechweise
einstellen könnte. Texte katholischer Theologen und zumal des kirchlichen

Lehramts müssen im Licht selbstverständlicher katholischer

Denkvoraussetzungen gelesen und interpretiert werden4.

3. Das Ungenügen der Heiligen Schrift

Man kann innerhalb der katholischen Moraltheologie allgemeiner
Zustimmung sicher sein, wenn man auf das inhaltliche und methodische

Ungenügen der Heiligen Schrift verweist. Die Heilige Schrift ist
kein Handbuch der Moraltheologie. Sie beansprucht auch keineswegs,
ein ethisches System vorzulegen. Sie erzählt, reflektiert und interpretiert

3 Vgl. H. Verweyen, Fundamentaltheologie - eine Zwischenbilanz, in: Theologische

Revue 82 (1986) 89—102.
4 So kann es weder in Lehramtsdokumenten noch bei katholischen Theologen ein

anthropomorphes Gottesbild geben oder gar die Vorstellung eines Gottes, der in
Konkurrenz zu menschlicher Selbstzugelastetheit und Selbstentfaltung treten könnte.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 69

vielmehr die Geschichte der Offenbarung. Ihre ethischen Aussagen
sind in diese geschichtliche Bewegung eingelassen. Sie sind gleichfalls
kontextbezogen, zumal wenn Probleme der normativen Ethik behandelt

werden. Und bisweilen liegen nur Gelegenheitsaussagen vor.
Schon für den eigenen Entstehungskontext gilt, daß nicht zu allen
Problemen innerweltlicher Lebensgestaltung Stellung bezogen wird.
Um so mehr muß dies im Blick auf die heutige, weitaus komplexere
Weltwirklichkeit der Fall sein. Hinzu kommt, daß die Heilige Schrift,
zumindest ausdrücklich, keine methodischen Hilfen anbietet. Komplexe

ethische Argumentationen werden nicht lehrbuchhaft vordemonstriert.

Das ist auch nicht ihre Absicht. Unrealistische Erwartungshaltungen

müssen darum zurückgeschraubt werden5.
Diesem Notstand läßt sich auch nicht durch eine Hermeneutik von

Einzeltexten begegnen. Gewiß ist Textexegese unverzichtbar, allein sie

ist nicht alles. Das würde auch dann gelten, wenn in ihr das
Erkenntnisinteresse des Moraltheologen leitend sein sollte. Schließlich geht
dem biblischen Autor das geforderte Problembewußtsein ab. Ein
Grundgesetz der Hermeneutik ist darum in Erinnerung zu rufen : Man
darf von einem Text keine Antworten erwarten, die er weder geben
kann noch auch will. Natürlich bedeutet das in unserem Fall keinen

prinzipiellen Verzicht auf das Schriftargument; nur muß man umfassender

ansetzen, wenn man sich seiner bedienen will.
Zunächst ist der einzelne Text aus seiner Vereinzelung zu lösen. Er

ist in den Kontext seiner Vor- und Nachgeschichte hineinzustellen.
Texte sprießen ja nicht wie Pilze aus dem Boden, ihr Entstehen wurde
durch eine lange Vorgeschichte ermöglicht. Einsicht und Erfahrung
stehen an ihrer Wurzel. Der biblische Autor ist Glied einer Generationenkette,

deren Verstehens- und Interpretationspotential in ihm einen
Öffentlichkeitsstatus erhält. Aber diese Tradition ist zugleich
unabgeschlossen. An ihr wird weiter gearbeitet. Texte üben eine Wirkungsgeschichte

aus. Sie werden unter je wechselnden Umständen je neu
bedacht. Und sie werden weiterentwickelt. Das heißt nicht nur Anpassung

an neue Erfordernisse. Vielmehr entdeckt der zugrundeliegende
Einsichtsvorgang fortschreitend jene leitenden Anliegen, die an der
Wurzel traditioneller Aussagen stehen. Der Plan Gottes mit dem
Menschen enthüllt sich im Verlauf einer wechselvollen Geschichte.

5 Vgl. F. Böckle, Moraltheologie und Exegese heute, in: K. Kertelge (Hg.), Ethik
im Neuen Testament, Freiburg 1984, 199—200.



70 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Der Hermeneut ist gehalten, in diese Geschichte einzudringen. Er
muß ihre Tendenzen zu erkennen und weiterzuentwickeln suchen. So

gesehen ist Hermeneutik mehr als die Rekonstruktion der geschichtlichen

Entstehungsbedingungen einer Einsicht. Sie versucht vielmehr
eine Einsichtsgeschichte schöpferisch weiterzutreiben. Dazu läßt sich

von vergangenen Autoren lernen. Man macht sich ihr Selbstverständnis

zu eigen und erwirbt sich zugleich Kenntnisse über ihr methodisches

Vorgehen. Hier liegt eine unverzichtbare Voraussetzung für ein
autonomes Umgehen mit Problemen der Gegenwart6.

4. Die normative Relevanz des Glaubens

Das bezeichnete hermeneutische Vorgehen ist von der Erwartung
getragen, daß der Glaube normativ relevant sei. Gemeint ist selbstverständlich

der Glaubensinhalt. Auch hier bedarf es einer Klarstellung.
Wiederum wird man innerhalb der katholischen Moraltheologie
allgemeiner Zustimmung sicher sein, wenn man sich der oftmals formulierten

These anschließt, wonach sich aus Inhalten der Wortoffenbarung
nicht im Direktverfahren sittliche Handlungsnormen herleiten lassen.

Die geschichtliche Tatsache der Naturrechtstradition innerhalb der
katholischen Moraltheologie ist für diese Behauptung der beste Beweis.
Dabei sei vom Wert der einander ablösenden Naturrechtstheorien
sowie von der Überzeugungskraft einzelner naturrechtlicher
Argumente einmal abgesehen7.

In der Gegenwart ist oftmals die Rede von der maieutischen Funktion

des Glaubens im Gegenüber zur sittlichen Vernunft. Man setzt

voraus, daß das subjektive Erkenntnisprinzip die durch den Glauben
erleuchtete sittliche Vernunft ist. Darüber gibt es keine Diskussion.

Fraglich bleibt indessen, wie man sich diese Erleuchtung vorzustellen
habe, und welche Erwartungen man an sie knüpfen dürfe. Das ist ein
Kernproblem der moraltheologischen Erkenntnis- und Methodenlehre.

Was versteht man genauerhin unter der maieutischen Funktion?
Gemeint ist: Der Glaube versetzt die sittliche Vernunft in den Stand,

6 K. Demmer, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orientierter
Fundamentalmoral, Düsseldorf 1980.

7 Eine Zusammenfassung der Diskussion um die Kontroverse zwischen autonomer
Moral und Glaubensethik bei H. Gleixner, Die Relevanz des christlichen Glaubens für
die Ethik, in: Theologie und Glaube 76 (1986) 307—323.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 71

die rechten Fragen zu stellen. Das ist sinnvollerweise nur dann möglich,
wenn der Glaube ein normativ relevantes Vorverständnis erzeugt. Der
Fragende muß um die Sinnhaftigkeit seiner Frage wissen, ein Problemhorizont

muß ihm eröffnet sein. Er muß aber auch, zumindest in groben
Umrissen, um die Richtung wissen, in der die Antwort zu suchen ist.

Der Glaube setzt der sittlichen Vernunft Wegmarken.
Es mag unmittelbar einleuchten, wenn hier moraltheologische

Anfragen an das Offenbarungsverständnis aufkommen. Zu diesem
Thema gibt es in der katholischen Moraltheologie einen Nachholbedarf.

Ein kohärentes und auf das Erkenntnisinteresse des Moraltheologen

zugeschnittenes Modell von Offenbarungstheologie ist vorzulegen.
In ihm müßte die Vermittlung von theologischer und anthropologischer

Kategorie gleichsam die Leitidee darstellen8. Es müßte aufscheinen,

wie Tatsache und Inhalt der Offenbarung dem Glaubenden zu
denken geben. Gewiß werden sittliche Handlungsnormen nicht formell
geoffenbart, das ist nicht die Sinnspitze des Offenbarungsgeschehens.
Wohl aber erzeugt die Offenbarung ein Selbst- und Weltverhältnis des

Glaubenden, welches an der verborgenen Wurzel sittlicher Einsichtsprozesse

und normativer Argumentationsgänge anwesend ist. Die
sittliche Vernunft schwebt nicht voraussetzungslos und selbstgenügsam im
freien Raum. Sie bindet sich vielmehr an anthropologische Vorgaben.
Zwischen Glaubenswahrheiten, anthropologischen Implikationen und
sittlichen Wahrheiten wird ein Entsprechungsverhältnis eingesehen.
Dabei fällt den anthropologischen Implikationen eine Vermittlungsfunktion

zu. Ein komplexer Prozeß ist also am Werk, der durch
Verstehen wie Deuten vorangetrieben wird. Das theologische Argument in
der Moraltheologie greift auf ihn zurück.

5. Einige Beispiele

Grundelemente einer theologischen Anthropologie nehmen den

Rang offener Sinngehalte ein. Sie treten nicht mit dem Anspruch eines
lückenlosen und detaillierten anthropologischen Systems auf. Eher sind
sie als Bruchstücke zu bezeichnen. Dennoch markieren sie Schwerpunkte,

an denen sich die rationale Argumentation orientiert. Sie wollen
auch nicht als Exklusivgehalte, die prinzipiell nur dem Glaubenden

8 Hier sei auf einen Grundgedanken der Theologie K. Rahners verwiesen.



72 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

zugänglich sind, verstanden sein. Unter ihnen sind vielmehr Abstufungen

vorzunehmen. Sie hegen der Vernunft nicht eindimensional und
flächenhaft vor, ihre Einsichtigkeit bekommt vielmehr das Gesetz der
Gradualität zu spüren. Manche sind der Vernunft unmittelbar einsichtig,

für andere wird das schwieriger nachzuweisen sein. In ihrer
Gesamtheit und in ihrem Zueinander bilden sie jedenfalls ein

Koordinatensystem, innerhalb dessen die sittliche Vernunft operiert. So wird
ein geschichtliches Profil erzeugt, das im Verlauf weiterer Konkretion
handlungsrelevant aufgeschlüsselt werden muß.

Gedacht ist zuerst an die unzerstörbare Würde der Person, die sich

in der Einmaligkeit ihrer Geschichte offenbart. Sie gründet in der Lehre

von der Schöpfung nach dem Bild und Gleichnis Gottes und der
Neuschöpfung in Jesus Christus. Hier liegt die theologische Begründung des

Autonomieprinzips. Natürlich lassen sich aus einer solchen Prämisse

nicht unmittelbar normative Sätze ableiten. Aber leitende Anliegen
zeichnen sich dennoch ab. Sie lassen sich als Tendenz auf Unverfügbarkeit

charakterisieren. Sittliche Normen nehmen angesichts dessen

eine Schutzfunktion wahr. Ihre Rationalität stammt aus einem
eingesehenen Entsprechungsverhältnis zur anthropologischen Option. Ein
Kriterium von mittlerer Reichweite ist gegeben : es liegt zwischen
universalem Prinzip und Handlungsnorm9.

Es sei auch an die fundamentale Gleichheit und Brüderlichkeit
unter allen Menschen erinnert. Wenn Gott sich in Jesus Christus in die
menschliche Daseinsweise hinein entäußert, wenn er sich also dem
Menschen gleichmacht, dann macht er auf unüberholbare Weise alle
Menschen untereinander gleich. Das Ereignis der Inkarnation ist das

geschichtliche Einheitsprinzip der Menschheit. Gleichheit als

anthropologische Kategorie ist alles andere als eine Selbstverständlichkeit, sie

läßt sich nicht unmittelbar durch einen Rekurs auf die gemeinsame
menschliche Natur begründen. Letztere ist in ihrem anthropologischen
Bedeutungsgehalt vielmehr ambivalent. Das entscheidende
Interpretationskriterium stammt aus der getroffenen anthropologischen Option.
Wiederum wird so der sittlichen Vernunft ein Denkanstoß gegeben.
Zumal im Kontext der Institutionenlehre muß herausgefunden werden,
was sinnvolle Verwirklichung von Gleichheit bedeutet. Eine Tendenzaussage

ist gegeben, die es zu entschlüsseln gilt.

9 Es darf also auch hier keine Überforderung vorgenommen werden. Dennoch ist die
materiale Füllung imstande, dem Konkretisierungsprozeß die Richtung anzuzeigen.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 73

Ebenfalls gibt die Theologie der Geschichte zu denken. Keine
Anthropologie ohne eine korrespondierende Geschichtskonzeption.
Wenn Gott sich dem Menschen in einem geschichtlichen Ereignis
mitteilt, wenn also durch ein Ereignis endgültiger Sinn gestiftet wird,
dann kann es fortan keine geschichtliche Situation mehr geben, die sich

prinzipiell einer Sinngebung durch den Menschen entzöge. Das erzeugt
eine Grundhaltung der Gefaßtheit angesichts geschichtlicher
Widerfahrnisse, ja auch extremer Belastungssituationen. Gottes gnädige
Vorsehung über die Geschichte findet im Lebensschicksal Jesu ihre
eindeutigste Bezeugung. Auf den Glaubenden kommt die Aufgabe zu, sich

mit der Geschichte Jesu denkerisch auseinanderzusetzen. Die biblische
Vorbildethik muß sich dem Filter theologischer Reflexion aussetzen.

Das Ostergeschehen liefert einen Verstehens- und Interpretationsschlüssel

für das Bestehen des eigenen Todes samt all seiner geschichtlichen

Antizipationen. Für den Christen ist der Tod nicht endgültige
Katastrophe, sondern Durchgang zum ewigen Leben. Darum kann es

keine geschichtliche Situation geben, die nicht unter der umwandelnden

Kraft der christlichen Hoffnung stünde. Es gibt weder eine Flucht

vor dem Tod noch eine solche aus dem Leben. Für den Christen sind
vielmehr Tod und Leben wurzelhaft miteinander versöhnt. Der Christ
ist ermächtigt, den Tod auf der Höhe des Lebens zu umfassen.

Diese wenigen Beispiele zeigen schon, daß die sittliche Vernunft
des Christen innerhalb eines anthropologischen Koordinatensystems
operiert, das durch die Wirkungsgeschichte des Glaubens erstellt wurde.

Das Zusammenwirken der anthropologischen Implikationen
erwirkt die Umrisse eines Projekts, das in seinen Details von der
autonomen sittlichen Vernunft aufgeführt werden muß10.

6. Uberwindung von Engführungen

Eingangs wurde die sittliche Wahrheit als Projektwahrheit bezeichnet.

Sie wird von der sittlichen Vernunft entdeckt und gesetzt. Die
Objektivität ihres Anspruchs bindet sich an dies Ineinander von Ent-

10 Die Vermittlungsfunktion der anthropologischen Implikationen wird nur
ungenügend berücksichtigt in den Beiträgen des Kongresses deutschsprachiger Moraltheologen,

K. Golser (Hg.), Christlicher Glaube und Moral, Innsbruck 1986. Die Thematik ist

von der Fragestellung der autonomen Moral und der Glaubensethik bestimmt. Man
bemüht sich nicht genügend, den Kontrast zu überwinden, indem man die denkerischen
Vorentscheidungen selbstkritisch reflektiert.



74 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

decken und Setzen. Das läßt die Erleuchtungsfunktion des Glaubens

gegenüber der sittlichen Vernunft besser verstehen. Der Glaube tritt
nicht mit dem Anspruch auf, eine ausgefaltete Sittenlehre vorzulegen.
Er liefert auch kein inhaltliches Spezifikum. Eine solche Position würde
sich dem Verdacht eines doppelten Reduktionismus aussetzen. Ein
erster läge im stillschweigend unterstellten Verständnis sittlichen
Erkennens : Sittliches Erkennen wäre aufdas Ablesen einer vorgegebenen
objektiven Ordnung reduziert, die schöpferisch entdeckende Dimension

bliebe unbeachtet. Aber auch das eingebrachte Modell von
Offenbarung müßte sich kritischer Nachfrage aussetzen. Dominierend wäre
das instruktionstheoretische Modell : Offenbarung wäre verstanden als

Mitteilung satzhaft formulierter Wahrheiten, normative Sätze nicht

ausgenommen. Angesichts dessen müßten die bisherigen Überlegungen
erkennen lassen, daß die anthropologischen Implikationen des Glaubens

ein schöpferisch kritisches Erkenntnispotential entstehen lassen,
das sich der sittlichen Vernunft mitteilt11.

Das gibt Gelegenheit, auf eine weitere Engführung aufmerksam zu
machen. Sie gehört unmittelbar der handlungstheoretischen Ordnung
an und betrifft darum den normativen Diskurs nur mittelbar. Gedacht
ist an das Zuordnungsverhältnis von Motivation und Intention. Bisweilen

trifft man auf die Meinung, der Glaube liefere die motivale Struktur
des Handelns. Mithin bestimme er die Gutheit des Handelns. Die
Verantwortung für die Richtigkeit werde hingegen an die autonome
sittliche Vernunft delegiert. Sie entwirft Intentionen. Diese Position sei

nicht global in Frage gestellt. Dennoch birgt sie die Gefahr unnötiger
und mißverständlicher Vereinfachungen. Möglicherweise wird nicht
genügend gesehen, daß Motivationen und Intentionen in einem
wechselseitigen Bedingungsverhältnis zueinander stehen. Sie besitzen einen
gemeinsamen Referenzpunkt: das Koordinatensystem theologischer
Anthropologie. In ihm sind Glaube und Vernunft auf der Ebene eines

erkenntnisleitenden Vorverständnisses miteinander vermittelt. Die
sittliche Vernunft des Glaubenden erwirkt einen christlichen Intentio-
nalitätszusammenhang, der sich nachfolgend in Einzelintentionen, also

in konkrete Handlungsziele umsetzt. Hier wird also die Grundlage für
die Richtigkeit des Handelns erstellt. Erst vor diesem Hintergrund läßt
sich die eigentümliche Funktion von Motivationen verstehen. Motiva-

11 Das wird bedacht bei J. Fuchs, Christian Morality. Biblical Orientation and
Human Evaluation, in: Gregorianum 67 (1986) 745—763.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 75

tionen können nur dann auf die Gutheit des Handelnden, also auf seine

sittliche Gesinnung, einwirken, wenn ihnen als Bedingung ihrer
eigenen Möglichkeit entsprechende Intentionen vorgegeben sind.
Motivationen aus dem Glauben verlangen nach Intentionen, die aus der
durch den Glauben erleuchteten sittlichen Vernunft kommen. Anders

vermögen sie ihre Wirksamkeit nicht zu entfalten. Und umgekehrt
verlangen Intentionen nach den entsprechenden Motivationen, damit
sie sich in die Tat umsetzen lassen. Natürlich können beide im Einzelfall
auseinandertreten. Der normative Diskurs geht aber immer von der

Zuordnung beider aus12.

7. Hermeneutik des kirchlichen Lehramts

Interventionen des kirchlichen Lehramts zu Fragen der Moral sind
in diese Perspektive hineinzustellen. Oftmals erfolgt der Rekurs auf die
Personwürde oder auf ein christliches Menschenbild. Ein kurzschlüssiger

und allzu selbstsicherer Umgang mit diesen Begriffen ist zu vermeiden.

Hermeneutische Anstrengung tut not, wenn man zu inhaltlich
gefüllten Aussagen kommen will. Ist die Entsprechung zwischen dem
christlichen Glauben und den gezogenen sittlichen Konsequenzen
immer so eindeutig, wie sie sich den Anschein gibt? Auch innerhalb der
Gemeinschaft der Glaubenden gibt es einen legitimen ethischen
Pluralismus13.

Der jeweilige Einsatzgrad eingebrachter Autorität bleibt ebenfalls

zu klären. Normalerweise wird er aus dem Charakter des jeweiligen
Dokuments und aus der verwandten Sprache ersichtlich. Zu denken ist
aber auch an die vielfältigen Denkvoraussetzungen, die in kirchenamtliche

Dokumente eingehen und Fragestellung wie Ergebnis mitbestimmen.

Welche philosophischen Prämissen sind anwesend, und warum
werden sie gemacht Werden sie dem zu lösenden moralischen Problem

12 Motivationen aus dem Glauben setzen Intentionen voraus, die aus der durch den
Glauben erleuchteten sittlichen Vernunft stammen. In vielen Punkten mag faktisch
zwischen dem Glaubenden und dem Nicht-Glaubenden eine inhaltliche Übereinstimmung

bestehen. Je personaler aber die jeweils zu verwirklichenden Einzelgüter, um so
mehr hängt die Richtigkeit des Handelns auch von der Mächtigkeit der Freiheit ab. Die
normative Ethik kommt dann an ihre Grenze. Man denke an die Übernahme von Leiden,
an den Einsatz für Ideale oder Lebensziele o. ä. Die hier zu treffenden Güterabwägungen
lassen sich normativ gar nicht fassen.

13 Gaudium et spes, art. 43.



76 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

gerecht oder bleiben sie hinter dem Anspruch der Sache 2urück? Werden

Grundbegriffe der philosophischen Anthropologie immer konsequent

und kohärent verwendet? Gedacht ist zumal an die Schlüsselbegriffe

Person und Natur. Denn sie spielen im bioethischen Gespräch
eine entscheidende Rolle. Sie stehen im Schnittpunkt von philosophischer

und empirischer Anthropologie. Operiert die theologische Reflexion

möglicherweise mit einer inhaltlichen Bedeutung dieser Begriffe,
die dem naturwissenschaftlichen Forschungsstand schon nicht mehr
gerecht wird? Hier ist das vertrauensvolle Gespräch zwischen dem
kirchlichen Amt und dem Moraltheologen gefordert.

Man sieht, die Hermeneutik von Lehramtsdokumenten verlangt
einen komplexen Reflexionsprozeß. Und das gilt unbeschadet der Frage
nach dem jeweiligen geschichtlichen Entstehungskontext eines
Dokuments. Letzterer darf indessen nicht ausgeklammert werden, er liefert
gleicherweise Aufschlüsse über leitende Anliegen kirchenamtlicher
Stellungnahmen.

II. DER UMGANG MIT DEM NATURRECHTLICHEN ARGUMENT

1. Die Natur als Gottes gute Schöpfung

Der naturrechtlich argumentierende Theologe versteht die Natur
als Gottes gute Schöpfung. Der Mensch steht ihr nicht distanziert
gegenüber. Als Geschöpf Gottes ist er in sie eingebettet und durch sie

konditioniert. Er hat aber zugleich einen Gestaltungsauftrag an ihr zu

erfüllen. Theologisch verantwortetes Sprechen von der Schöpfung hält
immer beide Aspekte im Blick. Das normativ relevante Verständnis der

Schöpfung ist nicht allein an das Konstatieren von Tatsachen, sondern

zugleich an eine anthropologisch fundierte Deutungsleistung
geknüpft.

Diese theologische Qualifizierung der Schöpfung erlaubt es keineswegs,

daß Ergebnisse der Naturwissenschaften und theologische
Aussagen in eine unmittelbar konkurrierende oder bestätigende Beziehung
gebracht werden. Zwischen beiden läuft ein komplexer Vermittlungsvorgang

ab. Ihn gilt es in seinen wesentlichen Strukturen zu
kennzeichnen.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 77

Das Vorstellungsmodell einer totalen Beziehungslosigkeit wäre der
Einheit der Wirklichkeit nicht angemessen und würde die Theologie
notgedrungen entweltlichen. Gesicherte naturwissenschaftliche
Forschungsergebnisse müssen vielmehr philosophisch und theologisch
reflektiert werden. Aber umgekehrt gilt gleichfalls die Forderung, daß

der Naturwissenschaftler seine stillschweigend eingebrachten
philosophischen und vielleicht gar theologischen Prämissen kritisch zur Kenntnis

nehme und aufdecke. Schließlich gibt es nirgends eine voraussetzungslose

Wissenschaft: jede Wissenschaft ist in einen historischen

Erfahrungsraum eingeschlossen.
So gesehen läßt sich die Rolle des Theologen einigermaßen leicht

bestimmen. Gesicherte naturwissenschaftliche Erkenntnisse sind — wie

gesagt — in den theologischen Verstehens- und Interpretationsrahmen
einzubauen. Dabei ist sich der Theologe bewußt, daß es grundsätzlich
keinen Widerspruch zwischen Glaube und Wissen gibt. Allerdings kann
ein solcher zwischen wissenschaftlichen und theologischen Theoriebildungen

aufbrechen. Um hier Klarheit zu gewinnen, ist der jeweilige
Theoriestatuts zu berücksichtigen14. Wie begründet sind naturwissenschaftliche

Theorien Allein mit dieser Frage ist es nicht getan. Der
Theologe muß sich vor der Gefahr einer unkritischen Überinterpretation

von Fakten hüten. Was läßt sich aus Fakten begründeterweise
schließen? Das sind allgemein akzeptierte Postulate des interdisziplinären

Gesprächs. Die gleichen Fragen sind aber auch an die eigene
Adresse zu richten. Denn was sind sittliche Handlungsnormen anderes
als begründete ethische Theorien Wie begründet sind sie eigentlich,
wenn ihre naturwissenschaftlich zugänglichen Voraussetzungen
geprüft werden

So wird der Theologe zunächst einmal in die Rolle des Lernenden
versetzt. Schließlich kann man von Gott nur richtig denken, wenn man
von seiner Schöpfung richtig denkt. Die Naturwissenschaften geben
dem Theologen zu denken. Wie das geschieht, bleibt noch zu klären.
Die Ergebnisse der Naturwissenschaft sind nicht einem reinen
Informationsmaterial vergleichbar, das sich unveränderlichen metaphysischen

Denk- und Deutekategorien ungehindert subsumieren ließe.
Vielmehr ist umfassender anzusetzen. Ergebnisse der naturwissenschaftlichen

Forschung verändern, wiewohl phasenverschoben und oft-

14 W. Korff, Wege empirischer Argumentation, in: A. Hertz u. a. (Hg.), Handbuch
der christlichen Ethik I, Freiburg-Gütersloh 1978, 83ff.



78 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

mais reflex nicht zur Kenntnis genommen, das Selbstverständnis des

Menschen. Zwischen den verschiedenen Wahrheitsebenen besteht ein
bewegtes Interferenzverhältnis. Wenn die naturwissenschaftlich
zugänglichen Prämissen ethischer Theoriebildung eine geschichtliche
Veränderung durchmachen, dann sind Rückwirkungen auf die ethische
Reflexion die natürliche Folge15.

Auf den Moraltheologen kommt hier eine denkerische Herausforderung

von außergewöhnlicher Brisanz zu. Er muß sich fragen, ob sein
Verständnis von normativer Natur womöglich in Paradigmen gründet,
die dem erreichten Stand naturwissenschaftlicher Forschung schon
nicht mehr entspricht. Schließlich vertritt er ja keinen extrinsezistischen

Moralpositivismus. Gottes bindender Wille tritt ihm nicht dort entgegen,

wo das naturrechtliche Argument in seiner ganzen Komplexität an
seine geschichtlichen Grenzen stößt. Gott ist kein Lückenbüßer
angesichts der unvermeidlichen Riskierungen ethischer Theoriebildungen.
Und ebenso wenig ist er ein Konkurrent verantwortlicher humaner
Selbstzugelastetheit. Die klassische Lehre von der Analogie des Seins

müßte einen solchen Verdacht von vornherein zurückweisen. Er ist in
der katholischen Theologie nicht denkmöglich. Man kann sich nicht
mit Berufung auf den Glauben der denkerischen Verantwortung
entziehen.

Dennoch liefert der Glaube dem Denken einen Deutungsrahmen,
wie er im vorhergehenden Abschnitt beschrieben wurde. Der Theologe
muß versuchen, stattgefundene Entwicklungen naturwissenschaftlicher

Forschung in ihren anthropologischen Auswirkungen zu bedenken.

Enthalten sie womöglich Gefahren für seine bislang zugrundeliegende

Leitvorstellung umfassend gelungenen guten Lebens? Oder
zeichnen sich Chancen höherer Lebensqualität ab Es wird unmittelbar
einleuchten, daß angesichts einer solchen Herausforderung nur das

Ineinander von Einsicht und Erfahrung weiterhelfen kann.

2. Die Entwicklung eines Paradigmas : das Totalitätsprinzip

Die Geschichte der Moraltheologie liefert unverdächtige Beispiele
für eingetretene Veränderungen. Man hat aus dem Fortschritt
medizinischer Technik gelernt und die Kriterien ethischer Theoriebildung

" J. Ladrière, La science, le monde et la foi, Tournai 1972.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 79

differenziert. Die Entwicklung des Totalitätsprinzips mag hier als

Modellfall dienen. Dabei sei die Frage offengelassen, ob hier wirklich
ein Paradigmenwechsel vorliegt, oder ob ein geltendes Paradigma
ausgeweitet wurde. Eine gewisse Diskontinuität ist zumindest nicht von
der Hand zu weisen16.

Am Anfang stand, wie aus der moraltheologischen Literatur leicht
zu erheben, ein physizistisch und individualistisch reduziertes Verständnis

des Totalitätsprinzips. Leitend war das Axiom «pars propter totum ».

Als erlaubt angesehen wurde der therapeutische Eingriff in ein krankes

Organ oder in eine kranke Funktion. Dies unter der Bedingung, daß
keine andere Möglichkeit bestand, das Wohl des Gesamtorganismus als

eines Funktionsganzen zu sichern. In diesem Zusammenhang wurde
eine strikt zu interpretierende Entsprechung zwischen dem eingesetzten
Mittel und dem angestrebten Ziel gefordert. Gemeint war nicht nur die
Nutzen—Schaden-Kalkulation. Vielmehr mußten Mittel und Ziel der

gleichen Seinsebene angehören : Der körperlichen Krankheit entsprach
der körperliche Eingriff.

Das wurde in der Folgezeit anders. Einige Etappen der Weiterentwicklung

seien kurz angedeutet. Pius XII. selbst gab dazu Anstöße. So

gestattete er den Eingriff in ein gesundes Organ aus prophylaktischen
Gründen oder auch im Rahmen einer Schmerztherapie. Eine erste

Ausweitung zeichnete sich also bereits ab. Aber auch die moraltheologische

Reflexion hatte begonnen, sich um ein flexibleres Zuordnungsverhältnis

zwischen eingesetztem Mittel und intendiertem Ziel zu
bemühen. Erinnert sei an die durch Neurochirurgie und Organtransplantation

ausgelösten Diskussionen. Das intendierte therapeutische
Ziel ließ sich schon nicht mehr in individualistische und physizistische
Kategorien fassen. Es lag jetzt auf der Ebene ganzmenschlicher und
auch interpersonaler Güter und Beziehungen. Die früher geltende
strikte Entsprechung der Ebenen wurde nun nicht mehr eingehalten.
Die Übergänge wurden vielmehr fließend. Dem bliebe allerdings
hinzuzufügen, daß eine solche Flexibilität nur möglich wurde, weil die
medizinische Erfahrung die Nicht-Existenz bislang präsumierter
Gefahren erweisen konnte. Das leitende Anliegen des Totalitätsprinzips,
nämlich der Schutz des menschlichen Gesamtwohls, konnte unter
gewandelten Bedingungen auch eine gewandelte Gestalt annehmen.

16 A.M. Hamelin, Das Prinzip vom Ganzen und seinen Teilen und die freie
Verfügung des Menschen über sich selbst, in: Concilium 2 (1966) 362—368.



80 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Aber auch die Tradition dachte nicht so starr, wie dies aufden ersten
Blick erscheinen könnte. Schon in den klassischen Handbüchern der

Moraltheologie tauchen Ansätze eines erweiterten Verständnisses des

Totalitätsprinzips auf. So wurde das Opfer der eigenen leiblichen
Integrität erlaubt, wenn es unvermeidbares Mittel zur Erlangung der Freiheit

war. Man denke an das in den Handbüchern zitierte Beispiel des

Gefangenen, der sich die angekettete Hand abschlägt, um der Haft
entfliehen zu können17.

Vor diesem geschichtlichen Hintergrund erstaunt es nicht, wenn
auch in jüngster Vergangenheit diskontinuierliche Ausweitungen des

Totalitätsprinzips zu verzeichnen sind. Das geschah in Parallele mit der

Entwicklung des Therapiebegriffs. Als Beispiel diene die vor Zeiten
breit diskutierte Behandlung der Schwangerschaftsphobie durch
Verabreichung von Kontrazeptiva. Oder man denke an die Hysterektomie
eines geschädigten Uterus mit dem Ziel, ein eheliches Leben ohne
fortwährende Angst vor Schwangerschaftskomplikationen zu ermöglichen.

Beide Male wird ein Abwägungsprozeß vollzogen, der Güter
unterschiedlicher Ordnungen umgreift. Das ist allerdings nur legitim,
wenn man die gewandelten anthropologischen Voraussetzungen im
Blick auf eheliche Sexualität in die Betrachtung einbezieht. Die
Vergleichbarkeit oder Unvergleichbarkeit von Gütern ist in jedem Fall der
Widerschein eines eingebrachten Vorverständnisses.

3. Die anthropologischen Auswirkungen

Dieser Lernprozeß, der durch den medizinisch-technischen
Fortschritt in Gang gesetzt wurde, ließ die eigenen philosophisch-anthropologischen

Kategorien besser verstehen. Man drang tiefer in ihren
vollen Bedeutungsgehalt ein. Als Beispiel mag der zugrundeliegende
Personbegriff dienen. Es konnte sich ein Personverständnis durchsetzen,

welches den Aspekt der Substanz mit jenem der Relation
verschmolz. Natürlich hat dieser Vorgang sein Fundament in der Tradition

: Daß Person Substanz in Relation ist, hat man auch vorher gewußt.
Aber die Akzente werden nun eindeutiger gesetzt. Und auf den
Moraltheologen kommt die Notwendigkeit zu, zwischen beiden Aspekten
einen neuen Ausgleich zu finden, einen Ausgleich näherhin, der sowohl

17 M. Zalba, Theologiae Moralis Summa II, Matriti 1953, 265.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 81

dem technischen Fortschritt als auch den anthropologischen Prämissen

Rechnung trägt.
So wird sichtbar, daß der Begriff Person als Schlüsselkategorie

metaphysischer Anthropologie einen praktischen Bedeutungswandel
durchmacht. Gleiches gilt konsequenterweise für die Zuordnung von
Person und Natur. Eingriffsmöglichkeiten des Menschen in seine Natur
sind breiter anzusetzen, weil das zugrundeliegende Verständnis von
Person und Natur flexibler verstanden wird. Und dies auf Grund einer
Wechselwirkung zwischen naturwissenschaftlicher und
philosophischanthropologischer Fragestellung. Beide führen kein selbstgenügsames
Eigendasein ; sie stehen in einem Verhältnis der Interferenz zueinander.
Hier ist weiteres Nachfragen geboten.

4. Der Theologe als Gebender

Bislang war die Rede vom Theologen in der Rolle des Lernenden.
Der kritische Umgang mit dem naturrechtlichen Argument in der

Moraltheologie verlangt allerdings, daß auch die Gegenbewegung zum
Zuge komme. Der Moraltheologe ist nicht nur der Lernende; er hat
auch zu geben. Er wird durch die Ergebnisse der empirischen
Humanwissenschaften nicht nur zum Nachdenken gezwungen; er gibt auch
dem Naturwissenschaftler zu denken. Er leistet einen autonomen und
aktiven Beitrag zum interdisziplinären Gespräch.

Um das Gewicht dieses Beitrags zu würdigen, tut eine kurze Besinnung

auf die Eigenart des naturrechtlichen Arguments und das

zugrundeliegende Verständnis normativer menschlicher Natur not. An die
empirische Natur wird ein anthropologisch gegründetes Projekt
herangetragen. Letzteres ist nicht hinreichend aus der empirischen Natur
herleitbar. Es transzendiert sie. Nicht die faktisch vorfindliche Natur
des Menschen ist normativ. Nur die im Licht eines anthropologischen
Projekts verstandene und gedeutete menschliche Natur verdient diese

Qualifizierung18.
Das ist aufschlußreich für den Kontakt des Moraltheologen mit dem

Naturwissenschaftler, sobald das naturrechtliche Argument zur Debatte

18 Zusammenfassend H. Rotter, Zwölf Thesen zur heilsgeschichtlichen Begründung

der Moral, in: Ders. (Hg.), Heilsgeschichte und ethische Normen, Freiburg 1984,
101, 112f.



82 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

steht. Der Moraltheologe hat der Gefahr eines Naturalismus zu begegnen.

Er muß bedenken, daß die faktische Natur zwar Hinweise gibt, die
zu einer verstehenden und deutenden Stellungnahme herausfordern,
daß sie in ihrer vorfindlichen Gestalt aber keinesfalls normativ ist. Das
nicht beachten hieße, einen naturalistischen Fehlschluß begehen. Die
normative Natur wird durch eine Interferenz von Konstatieren,
Verstehen und Deuten konstituiert. Anders gewendet : Es gibt eine Phase

des notwendigen Lernens aus der Natur, aber darüber ist die Phase des

Verstehens und Deutens nicht zu vergessen. Metaempirische Kriterien
treten in den Diskurs ein.

Dem Menschen ist eine Gestaltungsverantwortung gegenüber seiner

Natur aufgetragen. Sie nimmt ihren Anfang im Verstehen und
Deuten. Ein anthropologisches Vorverständnis projiziert sich in die
faktische Natur hinein. Es entscheidet über die jeweils anstehende
ethische Problematik. Zugleich bestimmt es den Gang der Reflexion
und zeigt die Richtung an, in der die Ergebnisse zu suchen sind. Das
Vorverständnis macht die Natur sprechend. So kann es durchaus

geschehen, daß gleiche Phänomene im Licht unterschiedlicher Prämissen

auch unterschiedlich verstanden und interpretiert werden. Für den

Moraltheologen als Theologen bedeutet dies, daß sein Verständnis von
normativer Natur den Filter theologischer Anthropologie zu passieren
hat. Geschieht dies nicht, so macht er sich eines ontologischen und
methodischen Reduktionismus schuldig.

5. Die Naturfinalität

Als Beispiel sei auf die vielmals zitierte Naturfinalität hingewiesen.
Was bedeutet sie für die Stringenz eines ethischen Arguments Um die

Frage recht zu beantworten, bedarf es eines Hinweises auf die unmittelbare

Vergangenheit. In der Folgegeschichte von Humanae Vitae
überwog unzweideutig ein akzentuiert personalistisches Verständnis
der normativen menschlichen Natur. Als bindend galt, unter Hinweis
auf die Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» (15) die Natur der

geistbegabten Person. Man war bestrebt, sich jedwedem Verdacht eines

naturalistischen Fehlschlusses zu entziehen. Nun ließe sich darüber
streiten, ob in Humanae Vitae ein solcher Fehlschluß wirklich begangen

wurde, ja ob er unter den Bedingungen scholastischer Erkenntnistheorie

und Ontologie überhaupt eine legitime Denkmöglichkeit dar-



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 83

stellt. Eher wurde ein ganz bestimmtes Konzept von ehelicher
Geschlechtlichkeit an die empirische Natur herangetragen, um dann im
nachhinein von ihr bestätigt zu werden19. Aber das zu behandeln würde
hier zu weit führen. Wichtig erscheint vielmehr die Beobachtung, daß
in der Gegenwart das Pendel zurückzuschlagen scheint. Die Umrisse
eines Neo-Naturalismus zeichnen sich ab. Und das nicht nur bei
Naturwissenschaftlern, sondern auch bei Ethikern und Moraltheologen. Auf
diesen Punkt sei kurz eingegangen.

Es besteht eine, vielleicht uneingestandene Tendenz, die Natur zu
anthropomorphisieren. Man meint Naturfinalitäten zu entdecken und
konstruiert dann das Argument, der Mensch sei keineswegs verpflichtet,

natürlicher zu sein als die Natur selbst. Die Natur sei die Lehrmeisterin

des Menschen. Nun kann ein solcher Satz durchaus recht
verstanden werden. Alles hängt vom Verständnis und Gebrauch des

Wortes «sinnvoll» ab. Die konkrete Füllung hängt von unterstellten
Voraussetzungen ab. Diese sind erkenntnistheoretischer und anthropologischer

Art.
Zum besseren Verständnis sei auf das oftmals zitierte «Prinzip der

Abundanz» in der Natur hingewiesen: Die Natur gehe verschwenderisch

mit menschlichem Leben um. Und die hohe Zahl der Spontanabgänge

könne diese Behauptung belegen. Wo liegt nun der Naturalismus
des Argumentierens? Er wäre anwesend, sollte man der Natur
stillschweigend eine eugenische Finalität unterstellen, eine Finalität näher-
hin, die schwergeschädigtes Leben planmäßig eliminiert. Die naturalistische

Folgerung, die dann gezogen würde, ließe sich so formulieren:
Wenn naturale Prozesse in die Hand des Menschen übergehen, wenn
also menschliches Leben seiner Verfügungsgewalt ausgesetzt ist, dann

gelten für ihn die gleichen Kriterien, wie sie sich aus der Natur erheben
lassen. Seine Verfügungsmöglichkeiten über menschliches Leben werden

also gleichfalls durch das Prinzip der Abundanz bestimmt. Wenn
also die Natur in der Ausübung ihrer eugenischen Finalität versagt,
dann darf der Mensch ihr zu Hilfe kommen und ihre Finalitäten
durchsetzen.

Hier kommen allerdings schwerwiegende Fragen auf. Liegt ein
sinnvolles Nachahmen vor, oder handelt es sich um einen schlechten

19 Man denke an die Auseinandersetzung um die zu respektierende Offenheit auf
Zeugung, obwohl man doch genau wußte, daß nicht jeder eheliche Akt effektiv ein
Zeugungsakt ist. Auch in der offiziellen kirchlichen Ehelehre traten Phänomen und
Deutung auseinander.



84 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Naturalismus? Naturale Vorgänge wie der Spontanabortus geben dem

Moraltheologen zwar zu denken, aber sie liefern keine unmittelbar
praktikablen Kriterien für den verantwortlichen Umgang mit menschlichem

Leben. Die autonome sittliche Vernunft hat in einem eigenständigen

Reflexionsgang Kriterien zu entwickeln, die von metaempirischen

anthropologischen Leitvorstellungen inspiriert sind. Was
versteht man unter diesen gegebenen Voraussetzungen unter sinnvollem
Leben und Uberleben? Im Licht eines solchen Vorverständnisses werden

dann naturale Prozesse auf ihre anthropologische Relevanz hin
befragt und zugleich interpretiert. Ein dialektischer Prozeß läuft also ab.

Der Mensch lernt von der Natur und projiziert zugleich anthropologische

Finalitäten in sie hinein. Der Begriff Naturfinalität setzt sich aus

beiden Phasen zusammen; nur so ist er ethisch relevant.
Auch die theologische Dimension des Problems ist gefragt. Wenn

die Natur als gute Schöpfung Gottes verstanden wird, dann lautet die

Frage, wie sich vor diesem Hintergrund das «Prinzip der Abundanz»
erklären lasse. Ein erster Zweifel könnte am Wortgebrauch aufkommen.

Wird das Wort zu Recht gebraucht? Trifft es genau den Tatbestand?

Liegt vielleicht gar ein insgeheimer Anthropomorphismus vor?
Darum zunächst ein Hinweis auf die Wirklichkeit selbst. Die Natur geht
nicht verschwenderisch mit menschlichem Leben um. Jene Embryonen,

die durch Spontanabortus verloren gehen, sind auf Grund
chromosomaler Aberrationen so sehr geschädigt, daß ihnen die Uberlebensfähigkeit

fehlt. Sie werden nicht im Sinne einer eugenischen Finalität
eliminiert. Die Natur geht auch nicht unachtsam mit ihnen um; sie sind
schlicht und einfach unfähig zu überleben. Der ganze Vorgang wäre
bestenfalls eine Anfrage an ein möglicherweise naives Verständnis von
Gottes guter Schöpfung wert. Das Theodizeeproblem wäre um eine

molekularbiologische Variante bereichert. Gott hat nicht die beste aller
denkbaren Welten geschaffen. Menschliches Leben ist in allen Stadien
seiner Entwicklung und in allen Situationen seines Daseins hochgradig
riskiert. Aus dieser Tatsache läßt sich unmittelbar noch gar nichts über
die moralische Berechtigung künstlich provozierter Risiken ableiten.
Wollte man das versuchen, so beginge man eine offenkundige
Uberinterpretation von Fakten. Wenn man indessen die These übernimmt,
daß der Mensch ein anthropologisch gegründetes Projekt an die Natur
heranträgt, dann ändert sich die Perspektive. Denn ein Projekt enthält
Zielvorstellungen. Das würde in diesem Fall bedeuten: Der Mensch
tritt seiner Natur gegenüber mit dem Auftrag, sie zu humanisieren und



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 85

zu kultivieren, das heißt, ihre immanenten Risiken zu mildern. Hier
liegt sein praktisch gewendetes Verständnis von Gottes guter Schöpfung.

Letztere ist nicht auf das Vorstellungsmodell einer vorfindlichen
Gegebenheit zu bringen; sie beinhaltet einen Auftrag an den Menschen.
Es mag aus diesem Grunde als vereinfachend erscheinen, wenn man die
These formuliert, angesichts neuer Erkenntnisse der Molekularbiologie
habe der Mensch seine naive Vorstellung von Gottes guter Schöpfung
zu korrigieren. Eine solche Forderung besteht nur dann zu recht, wenn
der Mensch zugleich seine Einstellung zur Schöpfung korrigiert. Beide

Aspekte sind ineinander verschränkt. Denn Gottes Schöpfung läßt sich
nicht ausschließlich mit Hilfe kosmologischer Kategorien erfassen;

anthropologische Kategorien im Sinne eines Verstehens, Deutens und
Gestaltens der Welt müssen hinzutreten. Erst unter dieser Voraussetzung

werden Güterabwägungen möglich, die zwischen Risikomilderung

und Risikoübernahme einen verantwortbaren Ausgleich herstellen

können.
Im Licht dieser Grundsatzüberlegungen lassen sich dann die

konkreten Probleme angehen. Für gewöhnlich ruft man das «Prinzip der
Abundanz» an, wenn das verbrauchende Humanexperiment mit
Embryonen im Früheststadium gerechtfertigt werden soll. Die entscheidende

Frage lautet: Gibt das «Prinzip der Abundanz» den Ausschlag,
wenn es abzuwägen gilt zwischen dem Gut des wissenschaftlichen
Fortschritts, das sich zum Nutzen der kommenden Generationen
auswirken wird, und dem Gut des Lebens der Embryonen, die geplant in
eine Situation mit tödlichem Ausgang gebracht werden? Nun könnte
man einwenden, die Frage sei ohnehin falsch formuliert, denn das Gut
des wissenschaftlichen Fortschritts und das Gut des Lebens seien
inkommensurable Güter. Ein Abwägen verbiete sich darum von
vornherein. Ein solcher Einwand ist allerdings nicht stichhaltig. Gewiß liegt
es im Wesen inkommensurabler Güter, daß zwischen ihnen kein Abwägen

möglich ist. Und ebenfalls ist richtig, daß Fortschritt und Leben,
beide je für sich genommen, solch inkommensurable Güter darstellen.
Aber das ist nur eine Scheinantwort, denn in Wirklichkeit werden gar
nicht Fortschritt und Leben miteinander verglichen, sondern vielmehr
jenes Leben, dem der Fortschritt dient, und jenes andere Leben, das dem
Fortschritt geopfert wird. Das wirkliche Abwägen findet zwischen
Leben und Leben statt. Wenn man argumentiert, Leben und Fortschritt
seien inkommensurable Güter, dann will man in Wirklichkeit sagen,
das gewissere und stärkere Recht liege bei dem gegenwärtig vorliegen-



86 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

den Leben und nicht beim Leben kommender Generationen. Anders

gewendet: Die Gründe für ein verbrauchendes Humanexperiment sind
nicht ausreichend. Die Fraglichkeit des Prinzips der Abundanz könnte
eine solche negative Antwort noch verstärken. Rechtfertigende Gründe
müßten woanders gesucht werden, nämlich beim fragwürdigen Personstatus.

6. Der Zufall

Ein anderes Beispiel, das zu denken gibt, ist das unkritische
Operieren mit dem Wort Zufall. Es wird vom Naturwissenschaftler und

vom Geisteswissenschaftler nicht gleichsinnig gebraucht. Das Wort
wird immer dann in die Debatte geworfen, wenn vom sogenannten
Naturexperiment die Rede ist20. Allerdings ist nicht immer klar, was

man in diesem Zusammenhang unter Zufall versteht. Denkt man an die
Abwesenheit des Kausalitätsgesetzes, so wie es von der klassischen
mechanischen Physik verstanden wurde? Das würde weder dem

Philosophen noch dem Theologen Schwierigkeiten bereiten. Was man
schon seit geraumer Zeit auf dem Gebiet der Quantenphysik vertritt,
das würde nur auf die Ebene der Molekularbiologie übertragen.
Zwischen Ursache und Wirkung läßt sich kein in allem voraussagbares
Verhältnis angeben. Das Zusammenspiel von Gesetzlichkeiten und
Fakten unterliegt einer Unbestimmtheitsrelation. Sogar im Bereich der
modernen Chaosforschung werden nicht prinzipiell alle Gesetzlichkeiten

geleugnet. Man gesteht nur ein, daß man nicht alle Gesetzlichkeiten
kennt, beziehungsweise, daß es noch an den geforderten Paradigmen
fehlt, um Gesetzlichkeiten erkennen zu können. Das Wort Zufall ist in
seiner Bedeutung also präzise umschrieben.

Die Situation würde sich allerdings grundlegend ändern, wenn der
Naturwissenschaftler das Wort als Leugnung des philosophischen
Kausalprinzips verstehen würde. Man würde dann die metaphysisch
notwendige Verbindung von Ursache und Wirkung leugnen. Sollte dies

zutreffen, dann überschritte der Naturwissenschaftler allerdings seine

Kompetenz. Er vollzöge einen direkten Sprung von der naturwissenschaftlichen

auf die metaphysische Ebene und gewänne daraus unmit-

20 Das ist gemeint im Blick auf die Entwicklungsgeschichte des Menschen, aber auch

angesichts des Austausches von Gen-Fragmenten.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 87

telbar theologische Einsichten, nämlich, die Leugnung der Lehre von
der Schöpfung. An dieser Stelle muß sich der Naturwissenschaftler die
Kritik durch den Philosophen und den Theologen gefallen lassen. Denn
seine Konsequenzen sind nicht durch naturwissenschaftliche Erkenntnisse

gedeckt; sie entstammen einer stillschweigenden philosophischen
Vorentscheidung.

Im übrigen bliebe anzumerken, daß der Zufall keine unmittelbar
operable ethische Kategorie darstellt. Hier liegt eine direkte Entsprechung

zum Wort Risiko vor. Es ist Aufgabe des menschlichen Geistes,

Ordnung in die Natur hineinzutragen. Es fällt unter seinen treuhänderischen

Umgang mit der Natur, den Zufall auszuschließen oder ihn
doch zumindest beherrschbar zu machen. Dazu bedarf es aber wieder

anthropologischer Kategorien. Sofern eine anthropologisch begründete
Güterhierarchie eingebracht wird, läßt sich darüber nachdenken, welche

Risikomarge im eigenen Umgang mit der Natur übernommen
werden darf.

7. Der Personstatus des frühen Embryo

Im Blick auf den verfügenden Umgang mit menschlichem Leben in
seinem Früheststadium wird auf den zweifelhaften Personstatus
hingewiesen. Denn dem frühen Embryo geht die eindeutige biologische
Individualität ab; sie ist aber unverzichtbare Voraussetzung für Personsein.

Gemeinhin wird die Definition des Boethius zitiert: persona est

naturae rationalis individua substantia. Nun muß man allerdings bedenken,

daß der Entstehungskontext dieser Definition mit der modernen
bioethischen Problematik nichts zu tun hat. Die Gefahr einer
Uberinterpretation ist darum zu vermeiden. Die Definition hat nur dann einen
Wert, wenn man von der undiskutierten Berechtigung eines Substanzdenkens

ausgeht. Das leitende Paradigma für Person ist Substanz. Die

gezogenen Konsequenzen sind dann eindeutig: Mit der Fraglichkeit
gegebener individueller Substanz ist auch die Person fraglich. Das gilt
im Blick auf die Möglichkeit der Mehrlingsbildung, aber auch
angesichts der Chimärenbildung21.

21 Unter Chimärenbildung ist hier die Verschmelzung befruchteter Eizellen verstanden,

die verschiedenen Befruchtungsvorgängen entstammen. Solche Fälle sind beobachtet.



88 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Nun ließe sich nachfragen, ob mit einem solchen Argument bereits
alle Denkmöglichkeiten ausgeschöpft sind. Zunächst bliebe zu bedenken,

daß der klassische Substanzbegriff von der Physik nicht mehr

geteilt wird. Warum sollte dies nicht auch für die Molekularbiologie
gelten? Dem könnte sich die Frage anschließen, ob das vorherrschende
Substanzdenken nicht durch ein Prozeßdenken zu ergänzen wäre. Es

gibt einen linearen Prozeß wachsender Individuierung, der durch ein
immanentes Prinzip vorangetrieben wird. Die Riskiertheit dieses

Prozesses sei keinesfalls geleugnet. Wird dieses Prinzip durch ein anderes

ersetzt, wenn die biologische Individuierung endgültig erreicht ist?

Oder ist es das gleiche vorher und nachher? Angesichts dieser Frage
bleibt ein klassisches metaphysisches Axiom in Erinnerung zu rufen:
entia non sunt multiplicanda sine necessitate. Dieses Axiom vor Augen,
ließe sich die Schlußfolgerung ziehen: Der ablaufende Prozeß der

Individuierung ist in seiner Ganzheit zu respektieren, weil das zugrundeliegende

Wirkprinzip das gleiche ist. Hier eine Segmentierung vornehmen
zu wollen, könnte sich dem Vorwurf eines Denkens in mechanistischen

Kategorien aussetzen. Die Begründung des Lebensschutzes kommt
nicht aus dem jeweils erreichten Grad der biologischen Individuierung,
sondern aus dem Wirkprinzip, das den Prozeß trägt und vorantreibt.
Der Prozeß als ganzer ist zu respektieren, weil sein Prinzip das gleiche zu
allen Stadien der Entwicklung ist22.

Aus diesem Grunde erscheint die Rede von einem phasenspezifischen

Lebensschutz der Sache nicht vollendet angemessen. Sie hätte nur
dann einen Sinn, wenn das Abwägen mit vergleichbaren Gütern
ansteht. Der phasenspezifische Schutz hängt von der VorzugsWürdigkeit
höherer oder doch zumindest dringlicherer Güter ab. Sein Bedeutungsgehalt

ist also funktional im Blick auf eine Güterabwägung. Mithin wird
die ganze Frage zurückgegeben an jenen Grund, der einen phasenspezifischen

Schutz rechtfertigen kann. Wenn er im wissenschaftlichen
Fortschritt liegt, kommen die früheren Überlegungen wiederum zum
Tragen.

Das theologische Problem der Beseelung hängt von der überzeugenden

Lösung der anthropologischen Prämissen ab. Läßt sich die
Beseelung nicht auch als Prozeß denken? Fällt sie nicht mit der fort-

22 Gewiß gibt es phasenspezifische Unterschiede im Umgang mit menschlichem
Leben. Aber sie haben nichts mit dem Verbrauchen des Lebens zu tun, sondern mit je
unterschiedlichen Graden der Gewährung von Autonomie. Sie stehen also immer im
Dienst am jeweiligen Individuum.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 89

schreitenden Individuierung zusammen? Mit dem gleichen Recht, mit
dem man von einer Beseelung im Augenblick definitiver biologischer
Individualität spricht, kann man auch vom Modell einer prozeßhaften
Beseelung ausgehen. Welchen Namen verdient das Prinzip, das den

vorausgehenden Individuierungsprozeß steuert? Gilt nicht auch hier
das Axiom: entia non sunt multiplicanda sine necessitate?

Schlußbemerkungen

Z,u Beginn wurde die Frage aufgeworfen, ob die Moraltheologie aus
der allgemeinen epistemologischen Diskussion lernen könne. Sie kann

nur mit einem entschiedenen Ja beantwortet werden. Allerdings lassen

sich Modelle der Naturwissenschaften nicht kurzschlüssig auf die

Moraltheologie übertragen. Die sittliche Wahrheit besitzt ihre eigene
Autonomie. Mithin folgen auch ethische Theoriebildungen ihren
eigenen Gesetzlichkeiten.

Mit dem Wort Paradigmenwechsel sollte man zurückhaltend umgehen.

Die Gefahr eines Abgleitens ins Modische liegt nahe. Für gewöhnlich

wird es genügen, von Entwicklungen und Differenzierungen innerhalb

eines angenommenen Paradigmas zu sprechen. Sie liegen auf dem
Feld der sogenannten Normalwissenschaft. Und sollten wirklich einmal
Paradigmenwechsel stattfinden, so wurden sie von langer Hand und
Schritt für Schritt von der Normalwissenschaft vorbereitet. Das gilt
auch im bioethischen Gespräch. Die angeführten Beispiele sollten eher

zur Vorsicht mahnen. Der Fortschritt der Naturwissenschaften kann
bisher angenommene Paradigmen auch bestätigen; traditionelle
Argumentationsgänge lassen sich überzeugender als bislang darstellen und
entwickeln. Nun wurden nur einige Beispiele ausgesucht. Es wäre über
die Gesamtbreite der bioethischen Fragestellung hinweg kritisch zu
untersuchen, ob sich irgendwo zu recht von einem Paradigmenwechsel
sprechen ließe.




	Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

