Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel
Autor: Demmer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kraus DEMMER

Das theologische Argument
und der Paradigmenwechsel

Anmerkungen zum bioethischen Gesprich

Wissenschaften sind in bestindiger Bewegung. Nicht nur ihr Infor-
mationsmaterial schwillt bestindig an, auch ihre Fragestellungen unter-
liegen dem Gesetz wachsender Komplexitit. Mit gutem Grund 148t sich
darum von offenen Systemen sprechen. Allerdings ist mit diesem Hin-
weis der Tatbestand noch nicht hinreichend umschrieben. Denn auch
die Geltungsvoraussetzungen eines Systems, die fraglos angenommenen
Axiome, miissen sich kritischer Nachfrage aussetzen. Werden sie einem
erkannten Problemstand noch gerecht? Zwischen beiden Phasen wis-
senschaftlicher Arbeit besteht eine Wechselwirkung. Methodologische
Uberlegungen nehmen an diesem ProzeR teil.

Die Moraltheologie macht von den allgemeinen wissenschafts-
theoretischen Gesetzlichkeiten keine Ausnahme. Das mindert ihre
Autonomie keineswegs. Immer dann, wenn Problemiiberhinge auftau-
chen, iiberdenkt sie die Funktionstiichtigkeit ihres Instrumentariums,
die Stringenz ihrer Argumentationsginge sowie das Gesamtspektrum
der eingebrachten Denkvoraussetzungen. Sie macht sozusagen Inven-
tur. Dafiir gibt es in ihrer Geschichte unverdichtige Beispiele. Darum
sollte man sich hiiten, die gegenwirtige Situation des bioethischen
Gesprichs zu dramatisieren.

Jede Wissenschaft sucht sich angesichts neuer Situationen ihrer
Tradition zu vergewissern. Die Gemeinschaft der Forscher hat nicht
alle Elemente der Vergangenheit gleichzeitig im Blick. Es kann durch-
aus sein, dal3 ein gegenwirtig erreichter Konsens die vorgegebene



66 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Denktradition nur sehr unvollkommen in sich integriert. Unvermeid-
lich taucht darum die Frage auf, ob die traditionellen Erklirungs- und
Verstehenspotentiale bereits vollstindig ausgeschépft sind. Erst wenn
sich dies herausstellen sollte, kann berechtigterweise von einem Para-
digmenwechsel die Rede sein. Ein zuriickhaltender Umgang mit dem
Wort tut allerdings not. Unter Paradigma versteht man gemeinhin das
Ensemble all jener Denkvoraussetzungen, durch die ein Problemhori-
zont erdffnet und Losungsmoglichkeiten angezeigt werden. Es ist die
methodisch reflektierte und relevante Entsprechung zum hermeneuti-
schen Vorverstindnis!. In der wissenschaftstheoretischen Diskussion
ist seine Bedeutung ambivalent. Man kann neue Paradigmen entdek-
ken, und das geschieht auf dem Weg einer diskontinuierlichen Ent-
wicklung. Man kann aber auch traditionelle Paradigmen, die verschiit-
tet waren, wiederentdecken. Die Ambivalenz stammt aber auch aus den
unabgeklirten erkenntnistheoretischen Voraussetzungen. So muf3 der
katholische Moraltheologe sich kritisch fragen, ob er sich mit dem
Entstehungskontext des Wortes und seiner Problematik vollendet iden-
tifiziert. Kommt er vielleicht ohne den Begriff aus?

Der Moraltheologe operiert an verschiedenen Fronten. Das kom-
pliziert seine Reflexion. Als Theologe muB er den Erkenntnisfortschritt
der empirischen Humanwissenschaften zur Kenntnis nehmen. Als
Moralist darf er den lebendigen Kontakt mit der Theologie nicht
gefihrden. SchlieBlich versteht er seine Disziplin als theologische Wis-
senschaft. Er mul3 besorgt sein, den Anschlu3 an den herrschenden
theologischen Problem- und Reflexionsstand nicht zu verlieren. Er darf
nicht Gefahr laufen, seine Problematik mit einem méglicherweise
unangemessenen Instrumentarium anzugehen. Das kénnte ihm den
Vorwurf einhandeln, Pseudoprobleme zu kultivieren. Wissenschaft-
lichkeit erweist sich aber bekanntlich in der Fihigkeit, die rechten
Fragen zu stellen.

In den folgenden Uberlegungen soll versucht werden, auf diese
Problematik ein wenig Licht zu werfen. Den Ausgangspunkt bildet das
theologische Argument. Seine Funktionstiichtigkeit und seine Grenzen
im Kontext des bioethischen Gesprichs bleiben zu bestimmen. Dem
schlieBen sich einige Gedanken iiber den verantwortlichen Umgang des
Theologen mit dem naturrechtlichen Argument an. Die hermeneuti-

! Vgl. Th.S. Kunn, The structure of scientific revolutions, Chicago 21970. —
R. Porrty, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton University Press 1979.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 67

sche Vermittlung von Glaube und sittlicher Vernunft ist also gefragt.
SchlieBlich mégen einige ausgewihlte Beispiele der Illustrierung
dienen.

I. GULTIGKEIT UND GRENZEN DES THEOLOGISCHEN ARGUMENTS

1. Die Eijgenart sittlicher Wabrheit

Um die Bedeutung des theologischen Arguments frei von Millver-
stindnissen einzuordnen, ist die Eigentiimlichkeit sittlicher Wahrheit
zu bedenken. Sittliche Wahrheit ist urspriinglich nicht Objekt-, sondern
Projektwahrheit. Als solche wird sie von der sittlichen Vernunft nicht
abgelesen, sondern entworfen. Im Zuge dieses Entwurfs werden
Lebens- und Handlungsziele entdeckt und der Erprobung durch die
Michtigkeit der Freiheit unterworfen. Sittliche Wahrheit verlangt hin-
gebenden Lebenseinsatz. Das ist eine Forderung der Selbstachtung.
Wenn von der Autonomie sittlicher Vernunft die Rede ist, dann kon-
sequent in diesem Sinne.

Der normative Diskurs bettet sich in diesen Entdeckungsvorgang
ein. Er hilt einen erreichten Einsichtsstand fest, verobjektiviert ihn und
setzt ihn so der rationalen Kontrolle durch die sittliche Kommunika-
tionsgemeinschaft aus. Aber er wird zugleich durch den genannten
Entdeckungsvorgang in Bewegung gehalten. Hier tut hermeneutische
Anstrengung not. Die verstehende Vermittlung zwischen sittlichen
Wertvorstellungen und anthropologischen Leitvorstellungen mul3 so
rekonstruiert werden, dal3 sie den sicheren Grund fiir weitergehende
Entwiirfe abgeben kann. Ein rein deduktives Denken erscheint ange-
sichts dessen als unzureichend; das ihm zugrundeliegende Wissen-
schaftsideal nimmt von der Notwendigkeit der Hermeneutik keine
Kenntnis. Aber auch das Wesen der sittlichen Wahrheit, die sich nicht
auf das Paradigma einer mathematischen Wahrheit bringen 146t, wird
so verkannt. Die Prizision einer ethischen Aussage verlangt andere
MaBstibe 2.

? Eine Ubersicht iiber das Wissenschaftsideal der Aufklirung bei A. WOLKINGER,
Moraltheologie und josephinische Aufklirung. Anton Luby (1749-1802) und sein Ver-
hiltnis zum Naturrecht, zur mathematischen Methode und zum ethischen Rigorismus
(Jansenismus), Graz 1985.



68 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

2. Das theologische Argument und die Tiefenbermenentik

Mit dieser programmatischen These ist der Bogen zum theologi-
schen Argument geschlagen. Eine theologische Tiefenhermeneutik ist
verlangt. Die beherrschende Frage lautet, welches normativ relevante
Selbstverstindnis den Glaubenden auf Grund seines Glaubens aus-
zeichnet. Die moraltheologische Reflexion hat dort anzusetzen, wo der
Glaube anthropologisch greifbar wird. Wissenschaftliches Sprechen
von Gottes verpflichtendem Willen muf3 sich anthropologisch verant-
worten lassen.

Hier schilt sich bereits eine Denkvoraussetzung fiir alles folgende
heraus: Es gibt keinen unmittelbaren Rekurs auf Gottes verpflichten-
den Willen. Der katholische Moraltheologe vertritt keinen unreflek-
tierten Moralpositivismus, Offenbarung nimmt fiir ihn den Rang eines
Reflexionsbegriffs ein®. Und ebensowenig versteht er den von Gott
ausgehenden Anspruch als eine heteronome Instanz, die in Konkurrenz
zu verantwortlicher menschlicher Selbstbestimmung stiinde. Ein hoch-
komplexer theologischer Verstehensvorgang liuft vielmehr ab. Er
griindet in der Lehre von der Analogie des Seins. Sie war und ist
fiilrderhin der «articulus stantis et cadentis theologiae catholicae». Das
gilt unbeschadet eines gegenteiligen Eindrucks, der sich hier und da auf
Grund einer verkiirzten, vielleicht gar unachtsamen Sprechweise ein-
stellen kénnte. Texte katholischer Theologen und zumal des kirchli-
chen Lehramts missen im Licht selbstverstindlicher katholischer
Denkvoraussetzungen gelesen und interpretiert werden®.

3. Das Ungeniigen der Heiligen Schrift

Man kann innerhalb der katholischen Moraltheologie allgemeiner
Zustimmung sicher sein, wenn man auf das inhaltliche und methodi-
sche Ungeniigen der Heiligen Schrift verweist. Die Heilige Schrift ist
kein Handbuch der Moraltheologie. Sie beansprucht auch keineswegs,
ein ethisches System vorzulegen. Sie erzihlt, reflektiert und interpretiert

3 Vgl. H. VERweYEN, Fundamentaltheologie — eine Zwischenbilanz, in: Theologi-
sche Revue 82 (1986) 89-102.

4 So kann es weder in Lehramtsdokumenten noch bei katholischen Theologen ein
anthropomorphes Gottesbild geben oder gar die Vorstellung eines Gottes, der in Kon-
kurrenz zu menschlicher Selbstzugelastetheit und Selbstentfaltung treten kénnte.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 69

vielmehr die Geschichte der Offenbarung. IThre ethischen Aussagen
sind in diese geschichtliche Bewegung eingelassen. Sie sind gleichfalls
kontextbezogen, zumal wenn Probleme der normativen Ethik behan-
delt werden. Und bisweilen liegen nur Gelegenheitsaussagen vor.
Schon fiir den eigenen Entstehungskontext gilt, daB3 nicht zu allen
Problemen innerweltlicher Lebensgestaltung Stellung bezogen wird.
Um so mehr muB3 dies im Blick auf die heutige, weitaus komplexere
Weltwirklichkeit der Fall sein. Hinzu kommt, daB3 die Heilige Schrift,
zumindest ausdriicklich, keine methodischen Hilfen anbietet. Kom-
plexe ethische Argumentationen werden nicht lehrbuchhaft vordemon-
striert. Das ist auch nicht ihre Absicht. Unrealistische Erwartungshal-
tungen miissen darum zuriickgeschraubt werden’.

Diesem Notstand 1af3t sich auch nicht durch eine Hermeneutik von
Einzeltexten begegnen. Gewil} ist Textexegese unverzichtbar, allein sie
ist nicht alles. Das wiirde auch dann gelten, wenn in ihr das Erkennt-
nisinteresse des Moraltheologen leitend sein sollte. SchlieBlich geht
dem biblischen Autor das geforderte ProblembewuBtsein ab. Ein
Grundgesetz der Hermeneutik ist darum in Erinnerung zu rufen: Man
darf von einem Text keine Antworten erwarten, die er weder geben
kann noch auch will. Natiirlich bedeutet das in unserem Fall keinen
prinzipiellen Verzicht auf das Schriftargument; nur mul3 man umfas-
sender ansetzen, wenn man sich seiner bedienen will.

Zunichst ist der einzelne Text aus seiner Vereinzelung zu 16sen. Er
ist in den Kontext seiner Vor- und Nachgeschichte hineinzustellen.
Texte sprieBen ja nicht wie Pilze aus dem Boden, ihr Entstehen wurde
durch eine lange Vorgeschichte ermdéglicht. Einsicht und Erfahrung
stehen an ihrer Wurzel. Der biblische Autor ist Glied einer Generatio-
nenkette, deren Verstehens- und Interpretationspotential in ihm einen
Offentlichkeitsstatus erhilt. Aber diese Tradition ist zugleich unabge-
schlossen. An ihr wird weiter gearbeitet. Texte iiben eine Wirkungsge-
schichte aus. Sie werden unter je wechselnden Umstinden je neu
bedacht. Und sie werden weiterentwickelt. Das heif3t nicht nur Anpas-
sung an neue Erfordernisse. Vielmehr entdeckt der zugrundeliegende
Einsichtsvorgang fortschreitend jene leitenden Anliegen, die an der
Wurzel traditioneller Aussagen stehen. Der Plan Gottes mit dem Men-
schen enthiillt sich im Verlauf einer wechselvollen Geschichte.

’ Vgl. F. BockLE, Moraltheologie und Exegese heute, in: K. KErTELGE (Hg.), Ethik
im Neuen Testament, Freiburg 1984, 199-200.



70 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Der Hermeneut ist gehalten, in diese Geschichte einzudringen. Er
mul ihre Tendenzen zu erkennen und weiterzuentwickeln suchen. So
gesehen ist Hermeneutik mehr als die Rekonstruktion der geschichtli-
chen Entstehungsbedingungen einer Einsicht. Sie versucht vielmehr
eine Einsichtsgeschichte schopferisch weiterzutreiben. Dazu 1aB3t sich
von vergangenen Autoren lernen. Man macht sich ihr Selbstverstindnis
zu eigen und erwirbt sich zugleich Kenntnisse tiber ihr methodisches
Vorgehen. Hier liegt eine unverzichtbare Voraussetzung fiir ein auto-
nomes Umgehen mit Problemen der Gegenwart®.

4. Die normative Relevanz des Glaubens

Das bezeichnete hermeneutische Vorgehen ist von der Erwartung
getragen, dal3 der Glaube normativ relevant sei. Gemeint ist selbstver-
stindlich der Glaubensinhalt. Auch hier bedarf es einer Klarstellung.
Wiederum wird man innerhalb der katholischen Moraltheologie allge-
meiner Zustimmung sicher sein, wenn man sich der oftmals formulier-
ten These anschlieBt, wonach sich aus Inhalten der Wortoffenbarung
nicht im Direktverfahren sittliche Handlungsnormen herleiten lassen.
Die geschichtliche Tatsache der Naturrechtstradition innerhalb der
katholischen Moraltheologie ist fiir diese Behauptung der beste Bewesis.
Dabei sei vom Wert der einander ablésenden Naturrechtstheorien
sowie von der Uberzeugungskraft einzelner naturrechtlicher Argu-
mente einmal abgesehen’.

In der Gegenwart ist oftmals die Rede von der maieutischen Funk-
tion des Glaubens im Gegeniiber zur sittlichen Vernunft. Man setzt
voraus, daf3 das subjektive Erkenntnisprinzip die durch den Glauben
erleuchtete sittliche Vernunft ist. Dariiber gibt es keine Diskussion.
Fraglich bleibt indessen, wie man sich diese Erleuchtung vorzustellen
habe, und welche Erwartungen man an sie kniipfen diirfe. Das ist ein
Kernproblem der moraltheologischen Erkenntnis- und Methodenleh-
re. Was versteht man genauerhin unter der maieutischen Funktion?
Gemeint ist: Der Glaube versetzt die sittliche Vernunft in den Stand,

¢ K. DEMMER, Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orientierter
Fundamentalmoral, Diisseldorf 1980.

7 Eine Zusammenfassung der Diskussion um die Kontroverse zwischen autonomer
Moral und Glaubensethik bei H. GLEIXNER, Die Relevanz des christlichen Glaubens fiir
die Ethik, in: Theologie und Glaube 76 (1986) 307-323.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 7

die rechten Fragen zu stellen. Das ist sinnvollerweise nur dann méglich,
wenn der Glaube ein normativ relevantes Vorverstindnis erzeugt. Der
Fragende muB um die Sinnhaftigkeit seiner Frage wissen, ein Problem-
horizont muf3 ihm eréffnet sein. Er muf3 aber auch, zumindest in groben
Umrissen, um die Richtung wissen, in der die Antwort zu suchen ist.
Der Glaube setzt der sittlichen Vernunft Wegmarken.

Es mag unmittelbar einleuchten, wenn hier moraltheologische
Anfragen an das Offenbarungsverstindnis aufkommen. Zu diesem
Thema gibt es in der katholischen Moraltheologie einen Nachholbe-
darf. Ein kohirentes und auf das Erkenntnisinteresse des Moraltheolo-
gen zugeschnittenes Modell von Offenbarungstheologie ist vorzulegen.
In ihm miiBte die Vermittlung von theologischer und anthropologi-
scher Kategorie gleichsam die Leitidee darstellen®. Es miiBte aufschei-
nen, wie Tatsache und Inhalt der Offenbarung dem Glaubenden zu
denken geben. Gewil werden sittliche Handlungsnormen nicht formell
geoffenbart, das ist nicht die Sinnspitze des Offenbarungsgeschehens.
Wohl aber erzeugt die Offenbarung ein Selbst- und Weltverhiltnis des
Glaubenden, welches an der verborgenen Wurzel sittlicher Einsichts-
prozesse und normativer Argumentationsginge anwesend ist. Die sitt-
liche Vernunft schwebt nicht voraussetzungslos und selbstgentigsam im
freien Raum. Sie bindet sich vielmehr an anthropologische Vorgaben.
Zwischen Glaubenswahrheiten, anthropologischen Implikationen und
sittlichen Wahrheiten wird ein Entsprechungsverhiltnis eingesehen.
Dabei fillt den anthropologischen Implikationen eine Vermittlungs-
funktion zu. Ein komplexer Prozel ist also am Werk, der durch Ver-
stehen wie Deuten vorangetrieben wird. Das theologische Argument in
der Moraltheologie greift auf ihn zuriick.

5. Einige Beispiele

Grundelemente einer theologischen Anthropologie nehmen den
Rang offener Sinngehalte ein. Sie treten nicht mit dem Anspruch eines
lickenlosen und detaillierten anthropologischen Systems auf. Eher sind
sie als Bruchstiicke zu bezeichnen. Dennoch markieren sie Schwerpunk-
te, an denen sich die rationale Argumentation orientiert. Sie wollen
auch nicht als Exklusivgehalte, die prinzipiell nur dem Glaubenden

8 Hier sei auf einen Grundgedanken der Theologie K. Rahners verwiesen.



72 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

zuginglich sind, verstanden sein. Unter ihnen sind vielmehr Abstufun-
gen vorzunehmen. Sie liegen der Vernunft nicht eindimensional und
flichenhaft vor, ihre Einsichtigkeit bekommt vielmehr das Gesetz der
Gradualitit zu spiiren. Manche sind der Vernunft unmittelbar einsich-
tig, fir andere wird das schwieriger nachzuweisen sein. In ihrer
Gesamtheit und in ihrem Zueinander bilden sie jedenfalls ein Koordi-
natensystem, innerhalb dessen die sittliche Vernunft operiert. So wird
ein geschichtliches Profil erzeugt, das im Verlauf weiterer Konkretion
handlungsrelevant aufgeschliisselt werden mulB.

Gedacht ist zuerst an die unzerstdorbare Wiirde der Person, die sich
in der Einmaligkeit ihrer Geschichte offenbart. Sie griindet in der Lehre
von der Schopfung nach dem Bild und Gleichnis Gottes und der Neu-
schopfung in Jesus Christus. Hier liegt die theologische Begriindung des
Autonomieprinzips. Natiirlich lassen sich aus einer solchen Primisse
nicht unmittelbar normative Sitze ableiten. Aber leitende Anliegen
zeichnen sich dennoch ab. Sie lassen sich als Tendenz auf Unverfiig-
barkeit charakterisieren. Sittliche Normen nehmen angesichts dessen
eine Schutzfunktion wahr. Thre Rationalitit stammt aus einem einge-
sehenen Entsprechungsverhiltnis zur anthropologischen Option. Ein
Kriterium von mittlerer Reichweite ist gegeben: es liegt zwischen uni-
versalem Prinzip und Handlungsnorm?.

Es sei auch an die fundamentale Gleichheit und Briiderlichkeit
unter allen Menschen erinnert. Wenn Gott sich in Jesus Christus in die
menschliche Daseinsweise hinein entiullert, wenn er sich also dem
Menschen gleichmacht, dann macht er auf uniiberholbare Weise alle
Menschen untereinander gleich. Das Ereignis der Inkarnation ist das
geschichtliche Einheitsprinzip der Menschheit. Gleichheit als anthro-
pologische Kategorie ist alles andere als eine Selbstverstindlichkeit, sie
1dBt sich nicht unmittelbar durch einen Rekurs auf die gemeinsame
menschliche Natur begriinden. Letztere ist in threm anthropologischen
Bedeutungsgehalt vielmehr ambivalent. Das entscheidende Interpreta-
tionskriterium stammt aus der getroffenen anthropologischen Option.
Wiederum wird so der sittlichen Vernunft ein Denkanstol3 gegeben.
Zumal im Kontext der Institutionenlehre muf herausgefunden werden,
was sinnvolle Verwirklichung von Gleichheit bedeutet. Eine Tendenz-
aussage ist gegeben, die es zu entschliisseln gilt.

? Es darf also auch hier keine Uberforderung vorgenommen werden. Dennoch ist die
materiale Fiillung imstande, dem KonkretisierungsprozeB die Richtung anzuzeigen.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 73

Ebenfalls gibt die Theologie der Geschichte zu denken. Keine
Anthropologie ohne eine korrespondierende Geschichtskonzeption.
Wenn Gott sich dem Menschen in einem geschichtlichen Ereignis
mitteilt, wenn also durch ein Ereignis endgiiltiger Sinn gestiftet wird,
dann kann es fortan keine geschichtliche Situation mehr geben, die sich
prinzipiell einer Sinngebung durch den Menschen entzége. Das erzeugt
eine Grundhaltung der GefaBtheit angesichts geschichtlicher Wider-
fahrnisse, ja auch extremer Belastungssituationen. Gottes gnidige Vor-
sehung iiber die Geschichte findet im Lebensschicksal Jesu ihre ein-
deutigste Bezeugung. Auf den Glaubenden kommt die Aufgabe zu, sich
mit der Geschichte Jesu denkerisch auseinanderzusetzen. Die biblische
Vorbildethik muf3 sich dem Filter theologischer Reflexion aussetzen.

Das Ostergeschehen liefert einen Verstehens- und Interpretations-
schliissel fiir das Bestehen des eigenen Todes samt all seiner geschicht-
lichen Antizipationen. Fiir den Christen ist der Tod nicht endgiiltige
Katastrophe, sondern Durchgang zum ewigen Leben. Darum kann es
keine geschichtliche Situation geben, die nicht unter der umwandeln-
den Kraft der christlichen Hoffnung stiinde. Es gibt weder eine Flucht
vor dem Tod noch eine solche aus dem Leben. Fiir den Christen sind
vielmehr Tod und Leben wurzelhaft miteinander verséhnt. Der Christ
ist ermichtigt, den Tod auf der Hohe des Lebens zu umfassen.

Diese wenigen Beispiele zeigen schon, dal3 die sittliche Vernunft
des Christen innerhalb eines anthropologischen Koordinatensystems
operiert, das durch die Wirkungsgeschichte des Glaubens erstellt wur-
de. Das Zusammenwirken der anthropologischen Implikationen er-
wirkt die Umrisse eines Projekts, das in seinen Details von der auto-
nomen sittlichen Vernunft aufgefiihrt werden muf3'°.

6. Uberwindung von Engfiibrungen

Eingangs wurde die sittliche Wahrheit als Projektwahrheit bezeich-
net. Sie wird von der sittlichen Vernunft entdeckt und gesetzt. Die
Objektivitit ihres Anspruchs bindet sich an dies Ineinander von Ent-

1? Die Vermittlungsfunktion der anthropologischen Implikationen wird nur unge-
niigend beriicksichtigt in den Beitrigen des Kongresses deutschsprachiger Moraltheolo-
gen, K. Govuser (Hg.), Christlicher Glaube und Moral, Innsbruck 1986. Die Thematik ist
von der Fragestellung der autonomen Moral und der Glaubensethik bestimmt. Man
bemiiht sich nicht geniigend, den Kontrast zu {iberwinden, indem man die denkerischen
Vorentscheidungen selbstkritisch reflektiert.



74 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

decken und Setzen. Das lifit die Erleuchtungsfunktion des Glaubens
gegeniiber der sittlichen Vernunft besser verstehen. Der Glaube tritt
nicht mit dem Anspruch auf, eine ausgefaltete Sittenlehre vorzulegen.
Er liefert auch kein inhaltliches Spezifikum. Eine solche Position wiirde
sich dem Verdacht eines doppelten Reduktionismus aussetzen. Ein
erster lige im stillschweigend unterstellten Verstindnis sittlichen Ex-
kennens: Sittliches Erkennen wire auf das Ablesen einer vorgegebenen
objektiven Ordnung reduziert, die schopferisch entdeckende Dimen-
sion bliebe unbeachtet. Aber auch das eingebrachte Modell von Offen-
barung miifite sich kritischer Nachfrage aussetzen. Dominierend wire
das instruktionstheoretische Modell: Offenbarung wire verstanden als
Mitteilung satzhaft formulierter Wahrheiten, normative Sitze nicht
ausgenommen. Angesichts dessen miiBten die bisherigen Uberlegungen
ertkennen lassen, daB3 die anthropologischen Implikationen des Glau-
bens ein schopferisch kritisches Erkenntnispotential entstehen lassen,
das sich der sittlichen Vernunft mitteilt!!.

Das gibt Gelegenheit, auf eine weitere Engfiihrung aufmerksam zu
machen. Sie gehért unmittelbar der handlungstheoretischen Ordnung
an und betrifft darum den normativen Diskurs nur mittelbar. Gedacht
ist an das Zuordnungsverhiltnis von Motivation und Intention. Biswei-
len trifft man auf die Meinung, der Glaube liefere die motivale Struktur
des Handelns. Mithin bestimme er die Gutheit des Handelns. Die
Verantwortung fiir die Richtigkeit werde hingegen an die autonome
sittliche Vernunft delegiert. Sie entwirft Intentionen. Diese Position sei
nicht global in Frage gestellt. Dennoch birgt sie die Gefahr unnétiger
und miBverstindlicher Vereinfachungen. Méglicherweise wird nicht
geniigend gesehen, dall Motivationen und Intentionen in einem wech-
selseitigen Bedingungsverhiltnis zueinander stehen. Sie besitzen einen
gemeinsamen Referenzpunkt: das Koordinatensystem theologischer
Anthropologie. In ihm sind Glaube und Vernunft auf der Ebene eines
erkenntnisleitenden Vorverstindnisses miteinander vermittelt. Die
sittliche Vernunft des Glaubenden erwirkt einen christlichen Intentio-
nalititszusammenhang, der sich nachfolgend in Einzelintentionen, also
in konkrete Handlungsziele umsetzt. Hier wird also die Grundlage fiir
die Richtigkeit des Handelns erstellt. Erst vor diesem Hintergrund 1483t
sich die eigentiimliche Funktion von Motivationen verstehen. Motiva-

! Das wird bedacht bei ]. Fucns, Christian Morality. Biblical Orientation and
Human Evaluation, in: Gregorianum 67 (1986) 745-763.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 75

tionen kénnen nur dann auf die Gutheit des Handelnden, also auf seine
sittliche Gesinnung, einwirken, wenn ihnen als Bedingung ihrer
eigenen Moglichkeit entsprechende Intentionen vorgegeben sind. Mo-
tivationen aus dem Glauben verlangen nach Intentionen, die aus der
durch den Glauben erleuchteten sittlichen Vernunft kommen. Anders
vermogen sie ihre Wirksamkeit nicht zu entfalten. Und umgekehrt
verlangen Intentionen nach den entsprechenden Motivationen, damit
sie sich in die Tat umsetzen lassen. Natiirlich kénnen beide im Einzelfall
auseinandertreten. Der normative Diskurs geht aber immer von der
Zuordnung beider aus'?.

7. Hermeneutik des kirchlichen Lebramts

Interventionen des kirchlichen Lehramts zu Fragen der Moral sind
in diese Perspektive hineinzustellen. Oftmals erfolgt der Rekurs auf die
Personwiirde oder auf ein christliches Menschenbild. Ein kurzschliissi-
ger und allzu selbstsicherer Umgang mit diesen Begriffen ist zu vermei-
den. Hermeneutische Anstrengung tut not, wenn man zu inhaltlich
gefiillten Aussagen kommen will. Ist die Entsprechung zwischen dem
christlichen Glauben und den gezogenen sittlichen Konsequenzen
immer so eindeutig, wie sie sich den Anschein gibt? Auch innerhalb der
Gemeinschaft der Glaubenden gibt es einen legitimen ethischen Plu-
ralismus?!?,

Der jeweilige Einsatzgrad eingebrachter Autoritit bleibt ebenfalls
zu kliren. Normalerweise wird er aus dem Charakter des jeweiligen
Dokuments und aus der verwandten Sprache ersichtlich. Zu denken ist
aber auch an die vielfiltigen Denkvoraussetzungen, die in kirchenamt-
liche Dokumente eingehen und Fragestellung wie Ergebnis mitbestim-
men. Welche philosophischen Primissen sind anwesend, und warum
werden sie gemacht? Werden sie dem zu l6senden moralischen Problem

12 Motivationen aus dem Glauben setzen Intentionen voraus, die aus der durch den
Glauben erleuchteten sittlichen Vernunft stammen. In vielen Punkten mag faktisch
zwischen dem Glaubenden und dem Nicht-Glaubenden eine inhaltliche Ubereinstim-
mung bestehen. Je personaler aber die jeweils zu verwirklichenden Einzelgiiter, um so
mehr hingt die Richtigkeit des Handelns auch von der Michtigkeit der Freiheit ab. Die
normative Ethik kommt dann an ihre Grenze. Man denke an die Ubernahme von Leiden,
an den Einsatz fiir Ideale oder Lebensziele o. 4. Die hier zu treffenden Giiterabwigungen
lassen sich normativ gar nicht fassen.

13 Gaudium et spes, art. 43.



76 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

gerecht oder bleiben sie hinter dem Anspruch der Sache zuriick? Wer-
den Grundbegriffe der philosophischen Anthropologie immer konse-
quent und kohirent verwendet? Gedacht ist zumal an die Schliissel-
begriffe Person und Natur. Denn sie spielen im bioethischen Gesprich
eine entscheidende Rolle. Sie stehen im Schnittpunkt von philosophi-
scher und empirischer Anthropologie. Operiert die theologische Refle-
xion moglicherweise mit einer inhaltlichen Bedeutung dieser Begriffe,
die dem naturwissenschaftlichen Forschungsstand schon nicht mehr
gerecht wird? Hier ist das vertrauensvolle Gesprich zwischen dem
kirchlichen Amt und dem Moraltheologen gefordert.

Man sieht, die Hermeneutik von Lehramtsdokumenten verlangt
einen komplexen Reflexionsprozef3. Und das gilt unbeschadet der Frage
nach dem jeweiligen geschichtlichen Entstehungskontext eines Doku-
ments. Letzterer darf indessen nicht ausgeklammert werden, er liefert
gleicherweise Aufschliisse tiber leitende Anliegen kirchenamtlicher
Stellungnahmen.

II. DER UMGANG MIT DEM NATURRECHTLICHEN ARGUMENT

1. Die Natur als Gottes gute Schopfung

Der naturrechtlich argumentierende Theologe versteht die Natur
als Gottes gute Schopfung. Der Mensch steht ihr nicht distanziert
gegeniiber. Als Geschopf Gottes ist er in sie eingebettet und durch sie
konditioniert. Er hat aber zugleich einen Gestaltungsauftrag an ihr zu
erfiillen. Theologisch verantwortetes Sprechen von der Schopfung hilt
immer beide Aspekte im Blick. Das normativ relevante Verstindnis der
Schépfung ist nicht allein an das Konstatieren von Tatsachen, sondern
zugleich an eine anthropologisch fundierte Deutungsleistung ge-
kniipft.

Diese theologische Qualifizierung der Schépfung erlaubt es keines-
wegs, dall Ergebnisse der Naturwissenschaften und theologische Aus-
sagen in eine unmittelbar konkurrierende oder bestitigende Beziehung
gebracht werden. Zwischen beiden liuft ein komplexer Vermittlungs-
vorgang ab. Thn gilt es in seinen wesentlichen Strukturen zu kenn-
zeichnen.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 77

Das Vorstellungsmodell einer totalen Beziehungslosigkeit wire der
Einheit der Wirklichkeit nicht angemessen und wiirde die Theologie
notgedrungen entweltlichen. Gesicherte naturwissenschaftliche For-
schungsergebnisse miissen vielmehr philosophisch und theologisch
reflektiert werden. Aber umgekehrt gilt gleichfalls die Forderung, dal
der Naturwissenschaftler seine stillschweigend eingebrachten philoso-
phischen und vielleicht gar theologischen Primissen kritisch zur Kennt-
nis nehme und aufdecke. SchlieBlich gibt es nirgends eine vorausset-
zungslose Wissenschaft: jede Wissenschaft ist in einen historischen
Erfahrungsraum eingeschlossen.

So gesehen 146t sich die Rolle des Theologen einigermaflen leicht
bestimmen. Gesicherte naturwissenschaftliche Erkenntnisse sind — wie
gesagt — in den theologischen Verstehens- und Interpretationsrahmen
einzubauen. Dabei ist sich der Theologe bewuBt, dal es grundsitzlich
keinen Widerspruch zwischen Glaube und Wissen gibt. Allerdings kann
ein solcher zwischen wissenschaftlichen und theologischen Theoriebil-
dungen aufbrechen. Um hier Klarheit zu gewinnen, ist der jeweilige
Theoriestatuts zu beriicksichtigen'4. Wie begriindet sind naturwissen-
schaftliche Theorien? Allein mit dieser Frage ist es nicht getan. Der
Theologe muB sich vor der Gefahr einer unkritischen Uberinterpreta-
tion von Fakten hiiten. Was 4Bt sich aus Fakten begriindeterweise
schlieBen ? Das sind allgemein akzeptierte Postulate des interdiszipli-
niren Gesprichs. Die gleichen Fragen sind aber auch an die eigene
Adresse zu richten. Denn was sind sittliche Handlungsnormen anderes
als begriindete ethische Theorien? Wie begriindet sind sie eigentlich,
wenn ihre naturwissenschaftlich zuginglichen Voraussetzungen ge-
priift werden ?

So wird der Theologe zunichst einmal in die Rolle des Lernenden
versetzt. Schlieflich kann man von Gott nur richtig denken, wenn man
von seiner Schépfung richtig denkt. Die Naturwissenschaften geben
dem Theologen zu denken. Wie das geschieht, bleibt noch zu kliren.
Die Ergebnisse der Naturwissenschaft sind nicht einem reinen Infor-
mationsmaterial vergleichbar, das sich unverinderlichen metaphysi-
schen Denk- und Deutekategorien ungehindert subsumieren lieSe.
Vielmehr ist umfassender anzusetzen. Ergebnisse der naturwissen-
schaftlichen Forschung verindern, wiewohl phasenverschoben und oft-

"' W. KorrF, Wege empirischer Argumentation, in: A. HErTZ u. a. (Hg.), Handbuch
der christlichen Ethik I, Freiburg-Giitersloh 1978, 83ff.



78 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

mals reflex nicht zur Kenntnis genommen, das Selbstverstindnis des
Menschen. Zwischen den verschiedenen Wahrheitsebenen besteht ein
bewegtes Interferenzverhiltnis. Wenn die naturwissenschaftlich zu-
gianglichen Primissen ethischer Theoriebildung eine geschichtliche
Verinderung durchmachen, dann sind Riickwirkungen auf die ethische
Reflexion die natiirliche Folge .

Auf den Moraltheologen kommt hier eine denkerische Herausfor-
derung von auBergewShnlicher Brisanz zu. Er mul sich fragen, ob sein
Verstindnis von normativer Natur womdoglich in Paradigmen griindet,
die dem erreichten Stand naturwissenschaftlicher Forschung schon
nicht mehr entspricht. SchlieBlich vertritt er ja keinen extrinsezistischen
Moralpositivismus. Gottes bindender Wille tritt ihm nicht dort entge-
gen, wo das naturrechtliche Argument in seiner ganzen Komplexitit an
seine geschichtlichen Grenzen stéBt. Gott ist kein Liickenbiiler ange-
sichts der unvermeidlichen Riskierungen ethischer Theoriebildungen.
Und ebenso wenig ist er ein Konkurrent verantwortlicher humaner
Selbstzugelastetheit. Die klassische Lehre von der Analogie des Seins
miifite einen solchen Verdacht von vornherein zuriickweisen. Er ist in
der katholischen Theologie nicht denkméglich. Man kann sich nicht
mit Berufung auf den Glauben der denkerischen Verantwortung ent-
zichen.

Dennoch liefert der Glaube dem Denken einen Deutungsrahmen,
wie er im vorhergehenden Abschnitt beschrieben wurde. Der Theologe
muB versuchen, stattgefundene Entwicklungen naturwissenschaftli-
cher Forschung in ihren anthropologischen Auswirkungen zu beden-
ken. Enthalten sie woméglich Gefahren fiir seine bislang zugrundelie-
gende Leitvorstellung umfassend gelungenen guten Lebens? Oder
zeichnen sich Chancen héherer Lebensqualitit ab ? Es wird unmittelbar
einleuchten, daB3 angesichts einer solchen Herausforderung nur das
Ineinander von Einsicht und Erfahrung weiterhelfen kann.

2. Die Entwicklung eines Paradigmas: das Totalititsprinzip
Die Geschichte der Moraltheologie liefert unverdichtige Beispiele
fir eingetretene Verinderungen. Man hat aus dem Fortschritt medi-

zinischer Technik gelernt und die Kriterien ethischer Theoriebildung

13 J. LADRIERE, La science, le monde et la foi, Tournai 1972,



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 79

differenziert. Die Entwicklung des Totalititsprinzips mag hier als
Modellfall dienen. Dabei sei die Frage offengelassen, ob hier wirklich
ein Paradigmenwechsel vorliegt, oder ob ein geltendes Paradigma aus-
geweitet wurde. Eine gewisse Diskontinuitit ist zumindest nicht von
der Hand zu weisen'®.

Am Anfang stand, wie aus der moraltheologischen Literatur leicht
zu erheben, ein physizistisch und individualistisch reduziertes Verstind-
nis des Totalitdtsprinzips. Leitend war das Axiom « pars propter totum ».
Als erlaubt angesehen wurde der therapeutische Eingriff in ein krankes
Organ oder in eine kranke Funktion. Dies unter der Bedingung, daf3
keine andere Moglichkeit bestand, das Wohl des Gesamtorganismus als
eines Funktionsganzen zu sichern. In diesem Zusammenhang wurde
eine strikt zu interpretierende Entsprechung zwischen dem eingesetzten
Mittel und dem angestrebten Ziel gefordert. Gemeint war nicht nur die
Nutzen—Schaden-Kalkulation. Vielmehr muBlten Mittel und Ziel der
gleichen Seinsebene angehoren : Der korperlichen Krankheit entsprach
der korperliche Eingriff.

Das wurde in der Folgezeit anders. Einige Etappen der Weiterent-
wicklung seien kurz angedeutet. Pius XII. selbst gab dazu AnstéBe. So
gestattete er den Eingriff in ein gesundes Organ aus prophylaktischen
Griinden oder auch im Rahmen einer Schmerztherapie. Eine erste
Ausweitung zeichnete sich also bereits ab. Aber auch die moraltheolo-
gische Reflexion hatte begonnen, sich um ein flexibleres Zuordnungs-
verhiltnis zwischen eingesetztem Mittel und intendiertem Ziel zu
bemiihen. Erinnert sei an die durch Neurochirurgie und Organtrans-
plantation ausgelésten Diskussionen. Das intendierte therapeutische
Ziel lieB sich schon nicht mehr in individualistische und physizistische
Kategorien fassen. Es lag jetzt auf der Ebene ganzmenschlicher und
auch interpersonaler Giiter und Beziehungen. Die frither geltende
strikte Entsprechung der Ebenen wurde nun nicht mehr eingehalten.
Die Uberginge wurden vielmehr flieBend. Dem bliebe allerdings hin-
zuzufiigen, daB3 eine solche Flexibilitit nur moéglich wurde, weil die
medizinische Erfahrung die Nicht-Existenz bislang prisumierter Ge-
fahren erweisen konnte. Das leitende Anliegen des Totalitdtsprinzips,
nimlich der Schutz des menschlichen Gesamtwohls, konnte unter
gewandelten Bedingungen auch eine gewandelte Gestalt annehmen.

16 A.M. HAMELIN, Das Prinzip vom Ganzen und seinen Teilen und die freie Ver-
fiilgung des Menschen iiber sich selbst, in: Concilium 2 (1966) 362-368.



80 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Aber auch die Tradition dachte nicht so starr, wie dies auf den ersten
Blick erscheinen konnte. Schon in den klassischen Handbiichern der
Moraltheologie tauchen Ansitze eines erweiterten Verstindnisses des
Totalitdtsprinzips auf. So wurde das Opfer der eigenen leiblichen Inte-
gritit erlaubt, wenn es unvermeidbares Mittel zur Erlangung der Frei-
heit war. Man denke an das in den Handbiichern zitierte Beispiel des
Gefangenen, der sich die angekettete Hand abschligt, um der Haft
entflichen zu kénnen!’,

Vor diesem geschichtlichen Hintergrund erstaunt es nicht, wenn
auch in jingster Vergangenheit diskontinuierliche Ausweitungen des
Totalitdtsprinzips zu verzeichnen sind. Das geschah in Parallele mit der
Entwicklung des Therapiebegriffs. Als Beispiel diene die vor Zeiten
breit diskutierte Behandlung der Schwangerschaftsphobie durch Ver-
abreichung von Kontrazeptiva. Oder man denke an die Hysterektomie
eines geschidigten Uterus mit dem Ziel, ein eheliches Leben ohne
fortwihrende Angst vor Schwangerschaftskomplikationen zu ermogli-
chen. Beide Male wird ein Abwigungsproze3 vollzogen, der Giiter
unterschiedlicher Ordnungen umgreift. Das ist allerdings nur legitim,
wenn man die gewandelten anthropologischen Voraussetzungen im
Blick auf eheliche Sexualitit in die Betrachtung einbezieht. Die Ver-
gleichbarkeit oder Unvergleichbarkeit von Giitern ist in jedem Fall der
Widerschein eines eingebrachten Vorverstindnisses.

3. Die anthropologischen Auswirkungen

Dieser Lernproze3, der durch den medizinisch-technischen Fort-
schritt in Gang gesetzt wurde, lieB3 die eigenen philosophisch-anthro-
pologischen Kategorien besser verstehen. Man drang tiefer in ihren
vollen Bedeutungsgehalt ein. Als Beispiel mag der zugrundeliegende
Personbegriff dienen. Es konnte sich ein Personverstindnis durchset-
zen, welches den Aspekt der Substanz mit jenem der Relation ver-
schmolz. Natiirlich hat dieser Vorgang sein Fundament in der Tradi-
tion: Dal3 Person Substanz in Relation ist, hat man auch vorher gewuf3t.
Aber die Akzente werden nun eindeutiger gesetzt. Und auf den Moral-
theologen kommt die Notwendigkeit zu, zwischen beiden Aspekten
einen neuen Ausgleich zu finden, einen Ausgleich niherhin, der sowohl

17 M. ZALBA, Theologiae Moralis Summa II, Matriti 1953, 265.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 81

dem technischen Fortschritt als auch den anthropologischen Primissen
Rechnung trigt.

So wird sichtbar, dal3 der Begriff Person als Schliisselkategorie
metaphysischer Anthropologie einen praktischen Bedeutungswandel
durchmacht. Gleiches gilt konsequenterweise fiir die Zuordnung von
Person und Natur. Eingriffsméglichkeiten des Menschen in seine Natur
sind breiter anzusetzen, weil das zugrundeliegende Verstindnis von
Person und Natur flexibler verstanden wird. Und dies auf Grund einer
Wechselwirkung zwischen naturwissenschaftlicher und philosophisch-
anthropologischer Fragestellung. Beide fiihren kein selbstgeniigsames
Eigendasein; sie stehen in einem Verhiltnis der Interferenz zueinander.
Hier ist weiteres Nachfragen geboten.

4. Der Theologe als Gebender

Bislang war die Rede vom Theologen in der Rolle des Lernenden.
Der kritische Umgang mit dem naturrechtlichen Argument in der
Moraltheologie verlangt allerdings, daf3 auch die Gegenbewegung zum
Zuge komme. Der Moraltheologe ist nicht nur der Lernende; er hat
auch zu geben. Er wird durch die Ergebnisse der empirischen Human-
wissenschaften nicht nur zum Nachdenken gezwungen; er gibt auch
dem Naturwissenschaftler zu denken. Er leistet einen autonomen und
aktiven Beitrag zum interdiszipliniren Gesprich.

Um das Gewicht dieses Beitrags zu wiirdigen, tut eine kurze Besin-
nung auf die Eigenart des naturrechtlichen Arguments und das zugrun-
deliegende Verstindnis normativer menschlicher Natur not. An die
empirische Natur wird ein anthropologisch gegriindetes Projekt heran-
getragen. Letzteres ist nicht hinreichend aus der empirischen Natur
herleitbar. Es transzendiert sie. Nicht die faktisch vorfindliche Natur
des Menschen ist normativ. Nur die im Licht eines anthropologischen
Projekts verstandene und gedeutete menschliche Natur verdient diese
Qualifizierung?8,

Das ist aufschluBreich fiir den Kontakt des Moraltheologen mit dem
Naturwissenschaftler, sobald das naturrechtliche Argument zur Debatte

18 Zusammenfassend H. RoTTeR, Zwolf Thesen zur heilsgeschichtlichen Begriin-
dung der Moral, in: DErs. (Hg.), Heilsgeschichte und ethische Normen, Freiburg 1984,
101, 112f.



82 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

steht. Der Moraltheologe hat der Gefahr eines Naturalismus zu begeg-
nen. Er mul3 bedenken, daB3 die faktische Natur zwar Hinweise gibt, die
zu einer verstehenden und deutenden Stellungnahme herausfordern,
daB sie in ihrer vorfindlichen Gestalt aber keinesfalls normativ ist. Das
nicht beachten hiel3e, einen naturalistischen Fehlschlul3 begehen. Die
normative Natur wird durch eine Interferenz von Konstatieren, Ver-
stehen und Deuten konstituiert. Anders gewendet: Es gibt eine Phase
des notwendigen Lernens aus der Natur, aber dariiber ist die Phase des
Verstehens und Deutens nicht zu vergessen. Metaempirische Kriterien
treten in den Diskurs ein.

Dem Menschen ist eine Gestaltungsverantwortung gegeniiber sei-
ner Natur aufgetragen. Sie nimmt ihren Anfang im Verstehen und
Deuten. Ein anthropologisches Vorverstindnis projiziert sich in die
faktische Natur hinein. Es entscheidet iiber die jeweils anstehende
ethische Problematik. Zugleich bestimmt es den Gang der Reflexion
und zeigt die Richtung an, in der die Ergebnisse zu suchen sind. Das
Vorverstindnis macht die Natur sprechend. So kann es durchaus
geschehen, daf3 gleiche Phinomene im Licht unterschiedlicher Pramis-
sen auch unterschiedlich verstanden und interpretiert werden. Fiir den
Moraltheologen als Theologen bedeutet dies, daB3 sein Verstindnis von
normativer Natur den Filter theologischer Anthropologie zu passieren
hat. Geschieht dies nicht, so macht er sich eines ontologischen und
methodischen Reduktionismus schuldig,

5. Die Naturfinalitit

Als Beispiel sei auf die vielmals zitierte Naturfinalitit hingewiesen.
Was bedeutet sie fiir die Stringenz eines ethischen Arguments? Um die
Frage recht zu beantworten, bedarf es eines Hinweises auf die unmit-
telbare Vergangenheit. In der Folgegeschichte von Humanae Vitae
tiberwog unzweideutig ein akzentuiert personalistisches Verstindnis
der normativen menschlichen Natur. Als bindend galt, unter Hinweis
auf die Pastoralkonstitution « Gaudium et spes» (15) die Natur der
geistbegabten Person. Man war bestrebt, sich jedwedem Verdacht eines
naturalistischen Fehlschlusses zu entziehen. Nun lieBe sich dariiber
streiten, ob in Humanae Vitae ein solcher FehlschluB3 wirklich began-
gen wurde, ja ob er unter den Bedingungen scholastischer Erkenntnis-
theorie und Ontologie iiberhaupt eine legitime Denkméoglichkeit dar-



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 83

stellt. Eher wurde ein ganz bestimmtes Konzept von ehelicher Ge-
schlechtlichkeit an die empirische Natur herangetragen, um dann im
nachhinein von ihr bestitigt zu werden'®. Aber das zu behandeln wiirde
hier zu weit fithren. Wichtig erscheint vielmehr die Beobachtung, daf3
in der Gegenwart das Pendel zuriickzuschlagen scheint. Die Umrisse
eines Neo-Naturalismus zeichnen sich ab. Und das nicht nur bei Natur-
wissenschaftlern, sondern auch bei Ethikern und Moraltheologen. Auf
diesen Punkt sei kurz eingegangen.

Es besteht eine, vielleicht uneingestandene Tendenz, die Natur zu
anthropomorphisieren. Man meint Naturfinalititen zu entdecken und
konstruiert dann das Argument, der Mensch sei keineswegs verpflich-
tet, natiirlicher zu sein als die Natur selbst. Die Natur sei die Lehrmei-
sterin des Menschen. Nun kann ein solcher Satz durchaus recht ver-
standen werden. Alles hingt vom Verstindnis und Gebrauch des
Wortes «sinnvoll» ab. Die konkrete Fiillung hingt von unterstellten
Voraussetzungen ab. Diese sind erkenntnistheoretischer und anthropo-
logischer Art.

Zum besseren Verstindnis sei auf das oftmals zitierte «Prinzip der
Abundanz» in der Natur hingewiesen: Die Natur gehe verschwende-
risch mit menschlichem Leben um. Und die hohe Zahl der Spontanab-
ginge konne diese Behauptung belegen. Wo liegt nun der Naturalismus
des Argumentierens? Er wire anwesend, sollte man der Natur still-
schweigend eine eugenische Finalitit unterstellen, eine Finalitit nidher-
hin, die schwergeschidigtes Leben planmiBig eliminiert. Die naturali-
stische Folgerung, die dann gezogen wiirde, lieBe sich so formulieren:
Wenn naturale Prozesse in die Hand des Menschen iibergehen, wenn
also menschliches Leben seiner Verfiigungsgewalt ausgesetzt ist, dann
gelten fiir ihn die gleichen Kriterien, wie sie sich aus der Natur erheben
lassen. Seine Verfiigungsmoglichkeiten iiber menschliches Leben wer-
den also gleichfalls durch das Prinzip der Abundanz bestimmt. Wenn
also die Natur in der Ausiibung ihrer eugenischen Finalitit versagt,
dann darf der Mensch ihr zu Hilfe kommen und ihre Finalitdten durch-
setzen.

Hier kommen allerdings schwerwiegende Fragen auf. Liegt ein
sinnvolles Nachahmen vor, oder handelt es sich um einen schlechten

' Man denke an die Auseinandersetzung um die zu respektierende Offenheit auf
Zeugung, obwohl man doch genau wuBte, daB nicht jeder eheliche Akt effektiv ein
Zeugungsakt ist. Auch in der offiziellen kirchlichen Ehelehre traten Phinomen und
Deutung auseinander.



84 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Naturalismus? Naturale Vorginge wie der Spontanabortus geben dem
Moraltheologen zwar zu denken, aber sie liefern keine unmittelbar
praktikablen Kriterien fiir den verantwortlichen Umgang mit menschli-
chem Leben. Die autonome sittliche Vernunft hat in einem eigenstin-
digen Reflexionsgang Kriterien zu entwickeln, die von metaempiri-
schen anthropologischen Leitvorstellungen inspiriert sind. Was ver-
steht man unter diesen gegebenen Voraussetzungen unter sinnvollem
Leben und Uberleben? Im Licht eines solchen Vorverstindnisses wer-
den dann naturale Prozesse auf ihre anthropologische Relevanz hin
befragt und zugleich interpretiert. Ein dialektischer Proze(3 lduft also ab.
Der Mensch lernt von der Natur und projiziert zugleich anthropologi-
sche Finalititen in sie hinein. Der Begriff Naturfinalitit setzt sich aus
beiden Phasen zusammen; nur so ist er ethisch relevant.

Auch die theologische Dimension des Problems ist gefragt. Wenn
die Natur als gute Schopfung Gottes verstanden wird, dann lautet die
Frage, wie sich vor diesem Hintergrund das «Prinzip der Abundanz»
erkliren lasse. Ein erster Zweifel konnte am Wortgebrauch aufkom-
men. Wird das Wort zu Recht gebraucht? Trifft es genau den Tatbe-
stand? Liegt vielleicht gar ein insgeheimer Anthropomorphismus vor?
Darum zunichst ein Hinweis auf die Wirklichkeit selbst. Die Natur geht
nicht verschwenderisch mit menschlichem Leben um. Jene Embryo-
nen, die durch Spontanabortus verloren gehen, sind auf Grund chro-
mosomaler Aberrationen so sehr geschidigt, daB ihnen die Uberlebens-
tihigkeit fehlt. Sie werden nicht im Sinne einer eugenischen Finalitit
eliminiert. Die Natur geht auch nicht unachtsam mit thnen um; sie sind
schlicht und einfach unfihig zu iiberleben. Der ganze Vorgang wire
bestenfalls eine Anfrage an ein méglicherweise naives Verstindnis von
Gottes guter Schopfung wert. Das Theodizeeproblem wire um eine
molekularbiologische Variante bereichert. Gott hat nicht die beste aller
denkbaren Welten geschaffen. Menschliches Leben ist in allen Stadien
seiner Entwicklung und in allen Situationen seines Daseins hochgradig
riskiert. Aus dieser Tatsache 146t sich unmittelbar noch gar nichts iiber
die moralische Berechtigung kiinstlich provozierter Risiken ableiten.
Wollte man das versuchen, so beginge man eine offenkundige Uberin-
terpretation von Fakten. Wenn man indessen die These iibernimmt,
dal3 der Mensch ein anthropologisch gegriindetes Projekt an die Natur
herantrigt, dann dndert sich die Perspektive. Denn ein Projekt enthilt
Zielvorstellungen. Das wiirde in diesem Fall bedeuten: Der Mensch
tritt seiner Natur gegeniiber mit dem Auftrag, sie zu humanisieren und



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 85

zu kultivieren, das heil3t, ihre immanenten Risiken zu mildern. Hier
liegt sein praktisch gewendetes Verstindnis von Gottes guter Schép-
fung. Letztere ist nicht auf das Vorstellungsmodell einer vorfindlichen
Gegebenheit zu bringen; sie beinhaltet einen Auftragan den Menschen.
Es mag aus diesem Grunde als vereinfachend erscheinen, wenn man die
These formuliert, angesichts neuer Erkenntnisse der Molekularbiologie
habe der Mensch seine naive Vorstellung von Gottes guter Schépfung
zu korrigieren. Eine solche Forderung besteht nur dann zu recht, wenn
der Mensch zugleich seine Einstellung zur Schopfung korrigiert. Beide
Aspekte sind ineinander verschrinkt. Denn Gottes Schépfung 146t sich
nicht ausschlieBlich mit Hilfe kosmologischer Kategorien erfassen;
anthropologische Kategorien im Sinne eines Verstehens, Deutens und
Gestaltens der Welt missen hinzutreten. Erst unter dieser Vorausset-
zung werden Giiterabwigungen moglich, die zwischen Risikomilde-
rung und Risikolibernahme einen verantwortbaren Ausgleich herstel-
len kénnen.

Im Licht dieser Grundsatziiberlegungen lassen sich dann die kon-
kreten Probleme angehen. Fiir gewohnlich ruft man das «Prinzip der
Abundanz» an, wenn das verbrauchende Humanexperiment mit Em-
bryonen im Friiheststadium gerechtfertigt werden soll. Die entschei-
dende Frage lautet: Gibt das «Prinzip der Abundanz» den Ausschlag,
wenn es abzuwigen gilt zwischen dem Gut des wissenschaftlichen
Fortschritts, das sich zum Nutzen der kommenden Generationen aus-
wirken wird, und dem Gut des Lebens der Embryonen, die geplant in
eine Situation mit toédlichem Ausgang gebracht werden? Nun kénnte
man einwenden, die Frage sei ohnehin falsch formuliert, denn das Gut
des wissenschaftlichen Fortschritts und das Gut des Lebens seien
inkommensurable Giiter. Ein Abwigen verbiete sich darum von vorn-
herein. Ein solcher Einwand ist allerdings nicht stichhaltig, Gewil3 liegt
es im Wesen inkommensurabler Giiter, dal3 zwischen ihnen kein Abwi-
gen moglich ist. Und ebenfalls ist richtig, dal3 Fortschritt und Leben,
beide je fiir sich genommen, solch inkommensurable Giiter darstellen.
Aber das ist nur eine Scheinantwort, denn in Wirklichkeit werden gar
nicht Fortschritt und Leben miteinander verglichen, sondern vielmehr
jenes Leben, dem der Fortschritt dient, und jenes andere Leben, das dem
Fortschritt geopfert wird. Das wirkliche Abwigen findet zwischen
Leben und Leben statt. Wenn man argumentiert, Leben und Fortschritt
seien inkommensurable Giiter, dann will man in Wirklichkeit sagen,
das gewissere und stirkere Recht liege bei dem gegenwiirtig vorliegen-



86 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

den Leben und nicht beim Leben kommender Generationen. Anders
gewendet: Die Griinde fiir ein verbrauchendes Humanexperiment sind
nicht ausreichend. Die Fraglichkeit des Prinzips der Abundanz kénnte
eine solche negative Antwort noch verstirken. Rechtfertigende Griinde
miilten woanders gesucht werden, nimlich beim fragwiirdigen Person-
status.

6. Der Zufall

Ein anderes Beispiel, das zu denken gibt, ist das unkritische Ope-
rieren mit dem Wort Zufall. Es wird vom Naturwissenschaftler und
vom Geisteswissenschaftler nicht gleichsinnig gebraucht. Das Wort
wird immer dann in die Debatte geworfen, wenn vom sogenannten
Naturexperiment die Rede ist?°. Allerdings ist nicht immer klar, was
man in diesem Zusammenhang unter Zufall versteht. Denkt man an die
Abwesenheit des Kausalititsgesetzes, so wie es von der klassischen
mechanischen Physik verstanden wurde? Das wiirde weder dem Phi-
losophen noch dem Theologen Schwierigkeiten bereiten. Was man
schon seit geraumer Zeit auf dem Gebiet der Quantenphysik vertritt,
das wiirde nur auf die Ebene der Molekularbiologie tibertragen. Zwi-
schen Ursache und Wirkung 146t sich kein in allem voraussagbares
Verhiltnis angeben. Das Zusammenspiel von Gesetzlichkeiten und
Fakten unterliegt einer Unbestimmtheitsrelation. Sogar im Bereich der
modernen Chaosforschung werden nicht prinzipiell alle Gesetzlichkei-
ten geleugnet. Man gesteht nur ein, da3 man nicht alle Gesetzlichkeiten
kennt, beziehungsweise, dal3 es noch an den geforderten Paradigmen
fehlt, um Gesetzlichkeiten erkennen zu kénnen. Das Wort Zufall ist in
seiner Bedeutung also prizise umschrieben.

Die Situation wiirde sich allerdings grundlegend 4ndern, wenn der
Naturwissenschaftler das Wort als Leugnung des philosophischen Kau-
salprinzips verstehen wiirde. Man wiirde dann die metaphysisch not-
wendige Verbindung von Ursache und Wirkung leugnen. Sollte dies
zutreffen, dann berschritte der Naturwissenschaftler allerdings seine
Kompetenz. Er vollzége einen direkten Sprung von der naturwissen-
schaftlichen auf die metaphysische Ebene und gewinne daraus unmit-

20 Das ist gemeint im Blick auf die Entwicklungsgeschichte des Menschen, aber auch
angesichts des Austausches von Gen-Fragmenten.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 87

telbar theologische Einsichten, nimlich, die Leugnung der Lehre von
der Schopfung. An dieser Stelle muB sich der Naturwissenschaftler die
Kritik durch den Philosophen und den Theologen gefallen lassen. Denn
seine Konsequenzen sind nicht durch naturwissenschaftliche Erkennt-
nisse gedeckt; sie entstammen einer stillschweigenden philosophischen
Vorentscheidung.

Im iibrigen bliebe anzumerken, dafl der Zufall keine unmittelbar
operable ethische Kategorie darstellt. Hier liegt eine direkte Entspre-
chung zum Wort Risiko vor. Es ist Aufgabe des menschlichen Geistes,
Ordnung in die Natur hineinzutragen. Es fillt unter seinen treuhinde-
rischen Umgang mit der Natur, den Zufall auszuschlieBen oder ihn
doch zumindest beherrschbar zu machen. Dazu bedarf es aber wieder
anthropologischer Kategorien. Sofern eine anthropologisch begriindete
Giiterhierarchie eingebracht wird, 148t sich dariiber nachdenken, wel-
che Risikomarge im eigenen Umgang mit der Natur {ibernommen
werden darf.

7. Der Personstatus des friithen Embryo

Im Blick auf den verfiigenden Umgang mit menschlichem Leben in
seinem Fritheststadium wird auf den zweifelhaften Personstatus hinge-
wiesen. Denn dem frithen Embryo geht die eindeutige biologische
Individualitit ab; sie ist aber unverzichtbare Voraussetzung fiir Person-
sein. Gemeinhin wird die Definition des Boethius zitiert: persona est
naturae rationalis individua substantia. Nun muf3 man allerdings beden-
ken, daB3 der Entstehungskontext dieser Definition mit der modernen
bioethischen Problematik nichts zu tun hat. Die Gefahr einer Uberin-
terpretation ist darum zu vermeiden. Die Definition hat nur dann einen
Wert, wenn man von der undiskutierten Berechtigung eines Substanz-
denkens ausgeht. Das leitende Paradigma fiir Person ist Substanz. Die
gezogenen Konsequenzen sind dann eindeutig: Mit der Fraglichkeit
gegebener individueller Substanz ist auch die Person fraglich. Das gilt
im Blick auf die Moglichkeit der Mehrlingsbildung, aber auch ange-
sichts der Chimirenbildung?!.

21 Unter Chimirenbildung ist hier die Verschmelzung befruchteter Eizellen verstan-
den, die verschiedenen Befruchtungsvorgingen entstammen. Solche Fille sind beobach-
tet.



88 Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

Nun lief3e sich nachfragen, ob mit einem solchen Argument bereits
alle Denkmoglichkeiten ausgeschopft sind. Zunichst bliebe zu beden-
ken, dal3 der klassische Substanzbegriff von der Physik nicht mehr
geteilt wird. Warum sollte dies nicht auch fiir die Molekularbiologie
gelten? Dem kénnte sich die Frage anschlieBen, ob das vorherrschende
Substanzdenken nicht durch ein ProzeBdenken zu erginzen wire. Es
gibt einen linearen Proze wachsender Individuierung, der durch ein
immanentes Prinzip vorangetrieben wird. Die Riskiertheit dieses Pro-
zesses sei keinesfalls geleugnet. Wird dieses Prinzip durch ein anderes
ersetzt, wenn die biologische Individuierung endgiiltig erreicht ist?
Oder ist es das gleiche vorher und nachher? Angesichts dieser Frage
bleibt ein klassisches metaphysisches Axiom in Erinnerung zu rufen:
entia non sunt multiplicanda sine necessitate. Dieses Axiom vor Augen,
lieBe sich die SchluBfolgerung ziehen: Der ablaufende Prozel3 der Indi-
viduierung ist in seiner Ganzheit zu respektieren, weil das zugrundelie-
gende Wirkprinzip das gleiche ist. Hier eine Segmentierung vornehmen
zu wollen, kénnte sich dem Vorwurf eines Denkens in mechanistischen
Kategorien aussetzen. Die Begriindung des Lebensschutzes kommt
nicht aus dem jeweils erreichten Grad der biologischen Individuierung,
sondern aus dem Wirkprinzip, das den Prozel3 trigt und vorantreibt.
Der Prozef als ganzer ist zu respektieren, weil sein Prinzip das gleiche zu
allen Stadien der Entwicklung ist?2.

Aus diesem Grunde erscheint die Rede von einem phasenspezifi-
schen Lebensschutz der Sache nicht vollendet angemessen. Sie hitte nur
dann einen Sinn, wenn das Abwigen mit vergleichbaren Giitern
ansteht. Der phasenspezifische Schutz hingt von der Vorzugswiirdigkeit
hoherer oder doch zumindest dringlicherer Giiter ab. Sein Bedeutungs-
gehalt ist also funktional im Blick auf eine Giiterabwigung. Mithin wird
die ganze Frage zuriickgegeben an jenen Grund, der einen phasenspe-
zifischen Schutz rechtfertigen kann. Wenn er im wissenschaftlichen
Fortschritt liegt, kommen die fritheren Uberlegungen wiederum zum
Tragen.

Das theologische Problem der Beseelung hingt von der iberzeu-
genden Losung der anthropologischen Primissen ab. Lift sich die
Beseelung nicht auch als Proze3 denken? Fillt sie nicht mit der fort-

22 Gewil3 gibt es phasenspezifische Unterschiede im Umgang mit menschlichem
Leben. Aber sie haben nichts mit dem Verbrauchen des Lebens zu tun, sondern mit je
unterschiedlichen Graden der Gewihrung von Autonomie. Sie stehen also immer im
Dienst am jeweiligen Individuum.



Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel 89

schreitenden Individuierung zusammen? Mit dem gleichen Recht, mit
dem man von einer Beseelung im Augenblick definitiver biologischer
Individualitit spricht, kann man auch vom Modell einer prozeBhaften
Beseelung ausgehen. Welchen Namen verdient das Prinzip, das den
vorausgehenden Individuierungsprozef3 steuert? Gilt nicht auch hier
das Axiom: entia non sunt multiplicanda sine necessitate?

SchlufBbemerkungen

Zu Beginn wurde die Frage aufgeworfen, ob die Moraltheologie aus
der allgemeinen epistemologischen Diskussion lernen kénne. Sie kann
nur mit einem entschiedenen Ja beantwortet werden. Allerdings lassen
sich Modelle der Naturwissenschaften nicht kurzschliissig auf die
Moraltheologie iibertragen. Die sittliche Wahrheit besitzt ihre eigene
Autonomie. Mithin folgen auch ethische Theoriebildungen ihren
eigenen Gesetzlichkeiten.

Mit dem Wort Paradigmenwechsel sollte man zuriickhaltend umge-
hen. Die Gefahr eines Abgleitens ins Modische liegt nahe. Fiir gewohn-
lich wird es gentigen, von Entwicklungen und Differenzierungen inner-
halb eines angenommenen Paradigmas zu sprechen. Sie liegen auf dem
Feld der sogenannten Normalwissenschaft. Und sollten wirklich einmal
Paradigmenwechsel stattfinden, so wurden sie von langer Hand und
Schritt fiir Schritt von der Normalwissenschaft vorbereitet. Das gilt
auch im bioethischen Gesprich. Die angefiihrten Beispiele sollten eher
zur Vorsicht mahnen. Der Fortschritt der Naturwissenschaften kann
bisher angenommene Paradigmen auch bestitigen; traditionelle Argu-
mentationsginge lassen sich iiberzeugender als bislang darstellen und
entwickeln. Nun wurden nur einige Beispiele ausgesucht. Es wire tiber
die Gesamtbreite der bioethischen Fragestellung hinweg kritisch zu
untersuchen, ob sich irgendwo zu recht von einem Paradigmenwechsel
sprechen lieBe.






	Das theologische Argument und der Paradigmenwechsel

