Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Le recours & l'autorité des Péres de I'Eglise dans une controverse
ecclésiologique de la France du XVlle siecle

Autor: Bavaud, George

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760936

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BavauDp

Le recours a I'autorité
des Peres de I’Eglise
dans une controverse ecclésiologique
de la France du XVII€ siecle

C’est 4 travers la controverse entre le Pasteur Claude d’une part, et
les deux catholiques Nicole et Bossuet! d’autre part, que nous abordons
ce theme de I’autorité des Peres de I’Eglise dans le débat d’ordre ecclé-
siologique au XVII® siecle. Nous pensons cependant que ce travail,
malgré ses limites, permet de rejoindre une mentalité théologique qui
déborde le cadre restreint que nous nous sommes fixé.

Dans la controverse ecclésiologique entre catholiques et protestants,
trois questions importantes, parmi d’autres, sont étudiées. La premiére
concerne le probléme de ’appartenance au Peuple de Dieu, la seconde a
pour objet 'origine du ministere, la troisitme veut examiner quelle est
I'authentique Eglise de Jésus-Christ.

C’est dans la réponse 2 ces trois questions que la doctrine des Peres
est mentionnée, surtout de la part du protestant Claude, dans le but de
montrer aux catholiques qu’ils ne sont pas fideles a I’Eglise ancienne.

Le Pasteur maintient que, pour son Eglise, la seule regle de foi est
IEcriture sainte. Mais, dans un but apologétique, il déclare: «Si nous
discutons quelquefois des Péres, ce n’est que par condescendance pour

! Claude a rédigé un premier ouvrage intitulé: La défense de la Réformation contre le livre
intitulé Préjugéz légitimes contre les calvinistes. Quervilly 1673. Or, 'ouvrage que Claude
entend réfuter a été écrit par Nicole, I’'ami d’Arnauld. Le second livre publié par le Pasteur
Claude a pour titre: Réponse au livre de Monsieur I’Evesque de Meaux intitulé Conférence avec
M. Claude. Charenton 1683. Bossuet avait entrepris cette conférence avec le Pasteur pour
clarifier la pensée de Mademoiselle de Duras qui hésitait 2 demander son entrée dans
’Eglise catholique.



50 Le recours 4 I'autorité des Peres de ’Eglise

ceux de ’Eglise romaine, pour agir sur leur propre principe et non pour
soumettre notre conscience a la parole des hommes. »?

Cependant, il est instructif de voir comment on comprend la pensée
des Peres dans cette controverse ecclésiologique.

LA QUESTION DE L’APPARTENANCE A L’EGLISE DU CHRIST

A l’époque de la Réforme, une controverse est née entre catholiques
et protestants sur la nature de la «foi morte» dont parle saint Jacques?>.
Pour les premiers, elle demeure un don de Dieu*, pour les seconds, elle
est purement humaine’. Pour les premiers, cette foi morte est un fon-
dement imparfait, mais réel d’appartenance a ’Eglise du Christ. Pour les
seconds, le non-justifié n’est pas vraiment un membre de I’Eglise du
Christ.

Or Claude recourt a 'autorité de saint Augustin pour justifier sa
position : « Ce Pére ne reconnait pour la vraie Eglise... que les seuls vrais
fideles et les vrais justes par opposition aux méchants, aux mondains, aux
infideles. »¢ Le Pasteur renvoie au De Baptismo, 1, XVII, 26: « Aussi, que
les méchants paraissent vivre dans I’Eglise ou se trouvent nettement en
dehors, ce qui est chair est chair; qu’ils demeurent sur 1’aire avec leur
stérilité ou que la tentation survenant comme la tempéte les emporte au
dehors, ce qui est paille est paille. Et toujours on reste séparé de I'Unité
de cette Eglise qui n’a ni tache ni ride, méme quand on se méle a
I’assemblée des saints, si I’on a ’endurcissement de la chair. »’

Dans un autre ouvrage, Claude renvoie au De Baptismo, VI, 111, 58:
« Les méchants nullement convertis 4 une vie meilleure possedent donc

2 La défense de la Réformation... p. 262.

3 Jac. 2,17,

4 Au Concile de Trente, 4 la 6° Session, on a proclamé: «Si quelqu’un dit qu’en
perdant la grice par le péché, on perd du méme coup la foi, ou que la foi qui demeure n’est
pas la vraie foi, admis qu’elle n’est plus vivante, ou encore que celui qui a la foi sans la
charité n’est pas un chrétien, qu’il soit anathéme. » Canon 28. Traduction G. Dumeige, La
Foi catholique, Paris 1961, n. 610.

5 Cf. Calvin, Institution chrétienne: 111, 11, 9 et III, XVII, 11.

¢ La défense de la Réformation... p. 267.

7 Traduction Finaert, (Euvres de Saint Augustin, 29, Bibliothéque Augustinienne,
Desclée de Brouwer, 1964, p. 113-115.

8 Réponse au livre de Monsieur I'Evesque de Meaux... p. 205.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII® siecle 51

et donnent et recoivent le baptéme ; grice aux Ecritures canoniques et
aux écrits de Cyprien en personne, nous ’avons assez démontré, je
pense. Ces méchants n’appartiennent pas a la sainte Eglise de Dieu, tout
en paraissant étre dedans. »

Claude mentionne également le De Baptismo, VII, L, 98°. Saint
Augustin cite un passage de la lettre 69, V, 1-2 de saint Cyprien,
adressée 2 Magnus: «I1 n’habite pas dans la maison de Dieu, c’est-a-dire
dans ’Eglise du Christ, o I'on ne réside que dans ’'union de cceur et de
sentiment, selon la parole de I’Esprit-Saint dans les Psaumes: Diex qu:
Jfait babiter dans la maison ceux qui possédent I’union de sentiment.» (Cyprien
fait allusion au pécheur).

Cependant, Claude concéde que dans la communauté visible, des
baptisés hypocrites peuvent apparaitre comme de vrais croyants et il
ajoute: «Par jugement de charité, on prend pour vrais fideles indiffé-
remment tous ceux qui sont dans ce corps. »'® Mais ce point de vue doit
étre complété par une nouvelle considération: «Par le jugement de
réflexion... on reconnait que le froment est mélé avec 'ivraie... On
corrige donc cette premiére notion et on appellera cette société, I’ Eglise
visible mélée. »'!

Or, de nouveau, pour justifier cette doctrine de 1’Eglise mélée, Claude
recourt a saint Augustin: De Doctrina christiana 111, XXXII, 45: «On ne
saurait dire non seulement que les hypocrites seront avec lui dans
’éternité, mais méme qu’ils sont avec lui maintenant, bien qu’ils parais-
sent étre dans I’Eglise. Cette régle pourrait, de ce chef, étre intitulée
<’Eglise méléey. »'?

Pour commenter ce théme de '« Eglise mélée », Claude se réfere au
De Baptismo, VI1I, L1, 99: «Oui, la Maison de Dieu comprend les bons
fideles et les saints serviteurs de Dieu répandus partout et engagés par les
liens de I'unité d’esprit dans la méme communion des sacrements, qu’ils
se connaissent de vue ou non. Il y en a d’autres que je déclare dans la
Maison, sans qu’ils appartiennent a la structure de la Maison et sans
participer a la justice qui porte des fruits et procure la paix; on dit de
méme que la paille se trouve dans le froment. »

9 Ibidem, p. 56.

10 Tbidem, p. 73.

11 Tbidem, p. 73-74.

12 Traduction Combes et Farges, (Euvres de Saint Augustin, 11, Bibliothéque Augus-
tinienne, Desclée de Brouwer, 1948, p. 401.



52 Le recours a lautorité des Peres de ’Eglise

Bossuet, sans se référer, sur ce point, 4 saint Augustin explicitement,
se rapproche de son adversaire pour considérer les justes comme la
partie la plus noble de I’Eglise, pourvu cependant que I’on ne parle pas
d’une Eglise invisible séparée de I’Eglise visible:

«Cette Eglise lavée dans I'eau, et purifiée par le baptéme, cette
Eglise sanctifiée par la parole de vie, soit par celle de la prédication, soit
par celle qui est employée dans les sacrements, cette Eglise est sans
doute I’Eglise visible. La sainte société des prédestinés n’en est pas
exclue, 2 Dieu ne plaise; ils en font la plus noble partie; mais ils sont
compris dans ce tout... I les faut donc regarder dans ce passage (cf.
Eph. 5,27), non comme faisant un corps a part, mais comme faisant la
plus belle et la plus noble partie de cette société extérieure.»'3

Cependant, ni Claude, ni Bossuet ne se sont demandé le motif
profond qui pousse saint Augustin, dans le De Baptismo, a souligner avec
tant de force que seuls les justes appartiennent a ’Eglise qu’il aime
appeler la Colombe'. Les Donatistes ne considérent pas comme valides
les baptémes administrés par les hérétiques et ils s’appuient sur I’autorité
de saint Cyprien. Or, les ministres pécheurs mais catholiques n’ont pas
plus le Saint-Esprit que les ministres dissidents. Et pourtant, le sacre-
ment est recu validement dans I’Eglise méme si le prétre est indigne.
Telle est, aux yeux de saint Augustin, la conviction de saint Cyprien. La
controverse conduisait ’évéque d’Hippone a montrer la ressemblance
profonde qui unit le dissident et le catholique pécheur. Etant privés 'un
et ’autre du Saint-Esprit, ils sont en dehors de la vraie Eglise, mémesi le
second est encore iz doma. Cependant, la position de saint Augustin n’est
pas simplement le fruit de la polémique. Si 'on considére I’Eglise
comme la communauté des chrétiens dont la vie est orientée vers la
gloire, les pécheurs au sens fort, c’est-a-dire les non-justifiés, n’en font
pas partie, puisque leur adhésion a une fin mauvaise les ordonne a la
damnation tant qu’ils n’ont pas regu la grice du repentir.

'3 Conférence avec M. Claude sur la matiére de I'Eglise. (Euvres complétes, Edition
Méquignon-Gaume, Lille, Besancon, 1846, t. 8, p. 171, col. 2.
Y4 Cf. De Baptismo, 1, XI, 15.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII¢ siecle 53

L’ORIGINE DU MINISTERE

Claude estime que les Réformateurs ont été dans 'obligation de
reconstituer le ministére, puisque, dans leur grande majorité les évéques
ont refusé la Réformation. Pour justifier les initiatives prises par Luther,
Zwingli, Calvin et leurs disciples, le Pasteur établit une comparaison
entre ’Eglise et la société civile.

Dieu est la source premiére de 'autorité des magistrats puisque c’est
Lui qui créa ’homme dans une nature qui ne peut s’épanouir que dans
une société bien réglée. De méme, c’est le Christ qui est a 'origine de
I’Eglise puisque la foi qui lie les croyants est divine. Mais par quelle
médiation les chefs d’Etat recoivent-ils leur fonction? Par celle des
citoyens. De méme, les ministres obtiennent leur mission par Iinter-
médiaire des croyants qui forment le Peuple de Dieu.

«Dans la société civile, c’est la nature et non le magistrat qui unit les
hommes... Le magistrat est produit par la raison de 'ordre et par la
nécessité de la conservation de la société... Ici de méme, la foi et la grace
assemblent les hommes dans une société religieuse et ce sont elles qui
font I’Eglise et puis le ministére nait ensuite par la raison et 'ordre et
pour aider a la conservation de I’Eglise; et ainsi naturellement, c’est
I’Eglise qui produit le ministére ordinaire et non le ministére ordinaire
qui produit ’Eglise. L’Eglise fut le fruit du ministére extraordinaire des
apOtres et des évangélistes. »'’

Dans cette perspective, I'imposition des mains ne peut d’aucune
maniére étre considérée comme un sacrement. Claude évoque en ces
termes la consécration d’un ministre. Ce sont «des solennités ou céré-
monies extérieures qui servent a rendre la vocation plus publique, plus
majestueuse et plus authentique, comme le jetine, la priere, exhorta-
tion, la bénédiction et 'imposition des mains.»'®

Or, pour étayer sa thése sur 'origine du ministére, Claude évoque la
doctrine de saint Augustin: « Que le troupeau élise lui-méme un pasteur
et qu’il le consacre par des priéres ardentes en le rendant le dépositaire

15 La défense de la Réformation... p. 341.
16 Ibidem, p. 358.



54 Le recours a I'autorité des Peres de I’Eglise

des droits du ministere qui résident dans le corps des fideles a qui
Jésus-Christ, selon saint Augustin, a donné la puissance des clefs. »!’

Claude évoque les textes de ’Evéque d’Hippone qui décrivent
Pierre comme le représentant de I’Eglise. « L’Eglise qui est fondée sur le
Christ a regu de lui en Pierre les clefs du Royaume des cieux, c’est-a-dire
le pouvoir de lier et de délier les péchés. »'8

Le Pasteur renvoie aussi au De Baptismo, VII, L1, 99: «Ily en a qui
sont dans la Maison de Dieu que le Christ déclare bétie sur la pierre, qui
est appelée I'unique Colombe, ’Epouse belle, sans tache ni ride, le
Jardin fermé, la Fontaine scellée... la maison qui a regu aussi les clés avec
le pouvoir de lier et de délier.»'?

Pour mieux montrer que le témoignage n’est pas isolé, Claude pré-
cise : « Ceux qui ont lu les écrits de saint Cyprien, Evéque de Carthage,
ne peuvent ignorer que ce grand saint ne gouvernit son Eglise par les
suffrages communs non seulement de tout son clergé, mais aussi de tout
son peuple. »2°

Le Pasteur a bien vu que ’Eglise ancienne agissait d’'une maniére
beaucoup plus communautaire que I’Eglise catholique du XVII® siecle.
Mais, comme le phénomeéne se produit souvent lors de polémiques, il ne
se pose pas cette question préliminaire a propos de '’exégése augustien-
ne: Pourquoi I’Evéque d’Hippone attribue-t-il 2 toute ’Eglise le pou-
voir des clefs?

De fait, Augustin, en commentant les paroles du Christ en _Jean 20,
23: «Recevez I’Esprit-Saint», voit dans la charité de ’Eglise 'instru-
ment dont se sert le Christ pour pardonner les péchés: « C’est la charité
de I’Eglise, qui par le Saint-Esprit s’est répandue dans nos ceeurs, qui
remet les péchés de ceux qui participent a cet amour; elle retient les
fautes de ceux qui n’y participent pas.»?' Dans cette perspective, on
comprend facilement que toute I’Eglise a recu le pouvoir des clefs
puisque la charité relie entre eux tous les baptisés qui sont justifiés. Dans

17 Ibidem, p. 319.

'8 Tract. in Joan. 124, 5. La défense de la Réformation... p. 350. Claude évoque aussi le
Tract. in Joan. 50, 12.

!9 Traduction citée, p. 563.

%0 La défense de la Réformation... p. 355. 1l évoque la Lettre XIX, 2: «Il convient en
effet, 4 la modération et a la discipline et 4 la vie méme que nous devons tous mener, que
les chefs assemblés avec le clergé, en présence de ceux du peuple qui ne sont point
tombés... puissent régler toute chose, apres 'examen d’une délibération commune.»
Traduction Bayard, Correspondance, Belles Lettres, Paris 1925, p. 53.

2 Tract. in Joan. 121, 4.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII® siecle 55

le De Baptismo, 111, X V1, 21, il écrit : « Quant a 'imposition des mains, il
n’en est pas comme du baptéme et on peut la renouveler; qu’est-ce, en
effet, sinon une pri¢re dite sur un homme ?»?* Saint Augustin semble
faire allusion, 2 la fois 4 I'imposition des mains qui suit le baptéme et
celle qui réconcilie les pénitents. Mais, 4 la différence de la scolastique, il
ne voit pas dans cette liturgie la réalisation d’une « causalité instrumen-
tale», mais 'exaucement de la priere de toute I’Eglise. Cependant,
ailleurs, il mentionne son réle d’évéque: « Nous avons, nous aussi ces
clefs car nous lions, nous délions; et vous aussi, vous liez, vous aussi,
vous déliez. Celui qui est li€ est séparé de votre société et quand il est
séparé de votre société, il est lié par vous, et quand il est réconcilié, il est
délié par vous, parce que Dieu est aussi prié par vous pour lui. »??

Aussi Claude ne peut pas s’appuyer sur la doctrine de saint Augustin
pour justifier son enseignement sur 'origine du ministere. Certes, aux
yeux de ’Evéque d’Hippone, toute ’Eglise a recu le pouvoir des clefs,
mais c’est dans le domaine de la réconciliation des pécheurs, non dans la
transmission de I’épiscopat ou du presbytérat. Lorsque Augustin évoque
’ordination, il la rapproche du baptéme dont le ministre principal est le
Christ lui-méme:

«L’un et l'autre est un sacrement et l'un et l'autre est donné a
I’homme en vertu d’une consécration, soit quand il recoit le baptéme,
soit quand il recoit I'ordre ; et c’est pourquoi il n’est pas permis, dans
’Eglise catholique, de les réitérer ni I'un ni l'autre. »*

Bossuet a bien saisi la pensée de saint Augustin sur le pouvoir des
clefs: « Ces vrais fideles, connus de Dieu seul, animent tout le ministére
ecclésiastique: un petit nombre de ces saints cachés suffit souvent a
rendre efficaces les prieres de toute une Eglise; la conversion des
pécheurs sera souvent aussitdt ’effet de leurs gémissements secrets, que
le fruit des prédications les plus éclatantes. C’est pourquoi saint Augus-
tin attribue les salutaires effets du ministere a ces bonnes dmes, pour
lesquelles et par lesquelles le Saint-Esprit est pleinement dans ’Eglise.
Mais que la puissance ecclésiastique pour cela dépende d’eux, c’est ce
que saint Augustin, ni aucun des saints docteurs n’a jamais pensé; et
M. Claude, qui les cite, ne les entend pas.»?’

22 Traduction citée, p. 213.

23 Sermo Guef. 16, 2.

24 Contra epistulam Parmeniani 11, X111, 28. Traduction Finaert, Euvres de Saint
Awugustin, 28, Bibliothéque Augustinienne, Desclée de Brouwer 1963, p. 341.

25 Réflexions sur un écrit de M. Claude., Edition citée, p. 225, col. 1.



56 Le recours a 'autorité des Peres de ’Eglise

OU SE TROUVE LA VRAIE EGLISE DU CHRIST ?

Claude connait bien la doctrine de la prescription utilisée par les
Peéres de I’Eglise. Cet argument prétend montrer I'authenticité de telle
communauté ecclésiale en tel lieu par I’évidence d’un fait incontestable :
soit par la communion avec les Eglises «apostoliques», c’est-a-dire
fondées par les Apotres et attestant la succession de leurs évéques, soit
par la communion avec ’ensemble des Eglises répandues dans 'univers.
Le Pasteur parle des Péres qui «ont mis avant la multitude, I’étendue, le
corps des pasteurs, la succession et les autres avantages. » 2

Claude estime que cette argumentation ne peut avoir une portée
universelle. Voici comment il commente la position de saint Augustin:
« L’argument de saint Augustin ne concluait que parce que les donatistes
demeuraient d’accord que sa communion était orthodoxe. »?” Et il pré-
cise encore : « Selon saint Augustin, ’étendue visible peut étre quelque-
fois une marque de la vraie Eglise... savoir lorsque la vraie et pure
doctrine est répandue partout parce que c’est alors un temps de fructs-
fication pour ’Eglise. »

Or, au XVII¢ siecle, ces conditions ne sont pas remplies puisque, de
part et d’autre, on s’accuse non pas seulement de schisme mais d’hérésie.
L’argument de prescription ne peut donc pas avoir une valeur univer-
selle. Et Claude de préciser, en fonction de I’époque ou il vit:

«Que la vraie Eglise orthodoxe doit étre visiblement répandue par
toutes les nations, il faudrait conclure qu’il n’y a plus de vraie Eglise
orthodoxe au monde. »?*

Claude nous demande de nous référer a la crise arienne. A cette
époque, nous dit-il, 2 propos des défenseurs du Concile de Nicée:
«Quand ils ont agi contre les Ariens qui enseignaient une fausse doc-
trine, ils n’ont eu garde d’employer ces sortes d’arguments ; au contraire,
il se sont rétraints (sic) a chercher I’Eglise 1a ou était la vraie doctrine et
la vraie foi et ils n’ont fait nulle considération ni du corps des Pasteurs,
ni de la multitude, ni des chaires, ni des conciles. »3° Le seul argument

26 La défense de la Réformation... p. 309.
7 Ibidem, p. 282.
%8 Ibidem, p. 283.
# Ibidem, p. 277.
30 Ibidem, p. 309.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII¢ siecle 57

valable en toute circonstance pour découvrir quelle est la vraie Eglise
consiste a juger la valeur des confessions de foi de chaque communauté
ecclésiale, a la lumiere de la Parole de Dieu.

La crise arienne prouve, selon Claude, la faiblesse de la these
catholique valorisant l'autorité de I’Eglise: «Cette expérience des
Ariens fait voir encore évidemment qu’on ne peut attribuer I’infailli-
bilité 4 ce qu’on appelle ’Eglise représentative, c’est-a-dire, au corps des
Pasteurs. »!

Il conclut : « C’est donc se figurer des chimeres que de s’imaginer que
la voie d’instruire par l'autorité de I’Eglise soit plus courte que celle
d’instruire par les objets mémes. »*2

Or, au XVI¢siecle, déclare Claude, les Réformateurs ont eu la méme
attitude que les défenseurs de la foi de Nicée. Par fidélité a la vérité
attestée par I’Ecriture, ils se sont séparés des catholiques-romains,
comme Athanase, Hilaire et Ambroise ont rompu la communion avec
les Ariens.

Le Pasteur cite un extrait d’une lettre de saint Hilaire: «Je vous
exhorte que vous vous donniez de garde de I’ Antéchrist. Ne soyez point
épris d’une folle amour pour des murailles, ne respectez plus I’Eglise de
Dieu dans des toits et dans des édifices, ne mettez plus en avant, pour de
si frivoles considérations, le nom de paix. Je trouve pour moi plus de
sareté dans les montagnes, dans les foréts, dans les lacs, dans les prisons,
dans les gouffres, car c’est 12 que I’Esprit de Dieu animait les prophétes.
Séparez-vous donc d’Auxentius, c’est un Ange de Satan, un ennemi du
Christ, un persécuteur découvert, un violateur de la foi, qui a fait a
I’Empereur une profession de foi trompeuse, dans laquelle il a joint le
blasph¢me 4 la tromperie. Qu’il assemble contre moi tant de Synodes
qu’il voudra, qu’il me fasse déclarer hérétique, comme il a déja fait
souvent, qu’il me prescrive par autorité publique, qu’il excite contre moi
tant qu’il lui plaira la colére des puissances, il ne me sera jamais autre
qu'un Démon parce qu’il est Arien. Je n’aurai jamais de paix qu’avec
ceux qui suivant Parrété de nos Péres a Nicée, anathématiseront les
Ariens et reconnaitront Jésus-Christ pour le vrai Dieu. »??

3! Ibidem, p. 34.

32 Réponse au livre de Monsieur I’Evesque de Meaux... p. 587.

3 Liber contra Auxentium, 12; P. L. 10, col. 616—-617. Nous avons transcrit la tra-
duction que reproduit Claude, qui cite le texte dans La défense de la Réformation...

p. 205.



58 Le recours a l'autorité des Péres de I’Eglise

Les protestants, au début de la Réformation, étaient en petit nom-
bre. Mais il en était de méme des défenseurs de Nicée lorsque Athanase
était persécuté. Claude cite un passage tiré d’une ceuvre de saint Gré-
goire de Naziance:

«Ignorez-vous que la foi, quelque misérable et abandonnée qu’elle
soit, est mille fois plus précieuse que I'impiété dans ’éclat et dans
’abondance ? Est—ce que vous préfériez la multitude des Cananéens 4 un
seul Abraham, ou tous les habitants de Sodome a un seul Lot ou tous les
Madianites 2 un seul Moise? Cependant, vous savez que ces saints
hommes étaient des étrangers et des voyageurs, parmi ces peuples.
Dites-moi, je vous prie, si les trois cents qui laperent ’eau avec Gédéon,
n’étaient pas plus a estimer que tous ces milliers qui I’abandonnérent
lichement; si les serviteurs d’Abraham qui étaient en petit nombre
n’étaient pas a préférer a tous ces rois qui, avec des armées innombra-
bles, ne laisserent pas d’étre vaincus? Mais encore, dites-moi, je vous
prie, comment entendez-vous ce qui est dit? Quand le nombre des
enfants d’Israél serait comme le sable de la mer, le seul reste sera sauvé et
cet autre passage: Je me suis réservé sept mille qui n’ont pas fléchi le
genou devant Baal? La chose ne va pas comme vous I'imaginez; non
sans doute ; car Dieu ne prend pas plaisir a la multitude. Pour vous, vous
comptez vos milliers; mais Dieu compte ceux qui acquiérent son
salut. » 34

Ainsi, lors de la crise arienne, les Péres ne recourent pas a 'argument
que saint Augustin développera face aux donatistes: 'universalité des
vrais croyants qui contraste avec le caractére local de l'erreur.

Cependant, les catholiques faisaient aux protestants une sérieuse
objection: Ou se trouvait la véritable Eglise avant la Réformation?
Calvin répondit par la thése de I’Eglise invisible des prédestinés®’. Mais
Claude tient a enraciner la communauté des élus dans ’Eglise latine
d’avant la Réformation. Ces vrais croyants gardaient la communion
avec les ministres catholiques dans la mesure ou ces évéques ensei-
gnaient encore la vérité. En revanche, leur esprit et leur cceur se sépa-
raient de ces ministres quand I’erreur était préchée. Claude se réfere de
nouveau 2 la crise arienne. Certains abusaient des formules de saint
Hilaire et d’autres Peres pour affirmer qu’a cette époque I’Eglise de
Jésus-Christ avait disparu:

34 Oratio 42, 7-8; P. G. 36, col. 468. Défense de la Réformation... p. 179.
35 [nstitution chrétienne. Lettre i Francois 1.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII® siecle 59

Ecoutons d’abord le Pasteur Claude pour entendre ensuite un extrait
de ’Epitre 93 de saint Augustin.

Claude estime que Nicole «a abusé de quelques expressions exagé-
rées dont Calvin s’est servi, et des termes de notre Confession de foi,
pour nous imputer de croire une extinction entie¢re de I’Eglise». Or,
remarque le Pasteur, «les donatistes abusaient de méme de quelques
passages de saint Hilaire, ou ce saint exagere I’état lamentable de I’Eglise
de son temps, sous la domination des Ariens; d’ou ils concluaient que
saint Hilaire avait cru que I’Eglise avait entierement défailli. »3¢

Claude montre la réaction de saint Augustin: « L’Eglise est quelque
fois obscurcie et comme couverte de nuages par le grand nombre des
scandales, lorsque les méchants tournent leur arc pour tirer dans 'obs-
curité de la lune, contre ceux qui sont droits de cceur. Mais alors méme,
elle est éminente en ses plus fermes défenseurs. Et s’il nous est permis de
faire quelque distinction dans les paroles que Dieu dit 2 Abraham: <Ta
postérité sera comme les étoiles du ciel et comme le sable qui est sur le
bord de la mer», je dirai qu’il faut entendre par les étoiles quelques peu
de personnes plus fermes et plus illustres que les autres et par le sable la
multitude des infirmes et des charnels, qui dans un temps de tranquillité
parait paisible et libre, mais qui est quelque fois couverte des flots des
tribulations et des tentations. Tel était le temps dont Hilaire parle dans
ses écrits, que vous employez artificieusement pour éluder tant de
témoignages divins que je vous mets en avant, comme si I’Eglise était
périe dans toute la terre. Vous pourriez, de méme dire, qu’il 0’y avait
plus d’Eglises dans la Galatie lorsque I'apétre disait: <O Galates insen-
sés, qui vous a tant encorcelés, qu’aprés avoir commencé par l'esprit,
vous finissiez par la chair>. Car c’est 4 peu pres ainsi que vous calomniez
le savant Hilaire, sous prétexte qu’il censurait les négligents et les
timides, pour qui il avait comme des douleurs d’enfantement jusqu’a ce
que Jésus-Christ fat formé en eux. Qui est-ce qui ne sait que, dans le
temps de larianisme, plusieurs simples, trompés par des expressions
obscures, s’imaginaient que les Ariens croyaient la méme chose qu’eux;
que d’autres céderent a la crainte et, par dissimulation, consentirent en
apparence 4 ’hérésie, ne cheminant pas de droit pied dans la voie de la
vérité de ’Evangile..... Quoiqu’il en soit, il y en eut encore quelques-uns
de fermes qui furent assez éclairés pour reconnaitre les pieges des
hérétiques. Ils furent, 4 la vérité, peu en nombre en comparaison des

36 La défense de la Réformation... p. 290.



60 Le recours a l'autorité des Peres de I’Eglise

autres ; mais néanmoins, quelques-uns d’eux souffrirent généreusement
I’exil pour la cause de la foi et les autres se tinrent cachés dega et dela par
toute la terre. Cest ainsi que I’Eglise qui croit dans toutes les nations, se
conserve dans les froments du Seigneur. »37

Ainsi la crise arienne est interprétée par Claude de deux manieres.
D’une part, il voit en elle le signe que la majorité des évéques peut trahir
la vérité évangélique. D’autre part, elle atteste «que Dieu a toujours
conservé de vrais fideles dans la communion méme de I’Eglise corrom-
pue ». 8

Pour expliquer la présence de vrais croyants dans I’Eglise corrom-
pue du moyen 4ge, Claude utilise le theme de la «séparation négative »*°
qui manifeste comment les élus ne consentaient pas aux erreurs «pa-
pistes ». Il se réfere & saint Augustin qui écrit: «Si pour le bien de la paix,
afin de ne pas arracher le blé en arrachant avant le temps 'ivraie, la
nécessité contraint ’homme juste a vivre parmi les injustes, qu’il se
tienne loin de I’injustice et c’est en toute paix qu’il invoque le nom du
Seigneur. Par le fait méme, il s’écarte des injustes et sort de leur milieu et
établit d’avec eux pour 'instant présent une séparation de cceur qui lui
vaudra pour la fin d’étre séparé d’eux également de corps. »#°

Aux yeux de Claude, les vrais croyants, avant la Réformation,
s’écartaient de cceur, non seulement de l’injustice, mais encore des
erreurs préchées par les ministres.

Bossuet, cependant, apporte une critique a la thése du Pasteur:
«Quand Luther parut, et que Zwingle innova, il faudrait que leurs
disciples eussent fait cette déclaration : Voila ce que nous avons toujours
cru; nous avons toujours eu le caeur éloigné de la foi romaine, et du pape,
et des évéques, et de la présence réelle, et de la messe, et de la confes-
sion.... Ou sont ceux qui ont parlé de cette sorte ? M. Claude en pourra-
t-il nommer un seul ? Au contraire, ne voit-on pas tous ces réformés, a
toutes les pages de leurs livres, parler comme retirés nouvellement des
ténebres de la papauté, et Luther se glorifier 4 leur téte d’avoir été le
premier 2 annoncer ’Evangile; tous ces réformés lui applaudir, a la
réserve de Zwingle qui lui disputait cet honneur; lui cependant recon-
naitre qu’il avait été le moine de la meilleure foi, le prétre le plus attaché

37 Epitre 93, 30-31; P. L. 33, col. 336-337. La défense de la Réformation... p. 290—
291.

38 Ibidem, p. 291.

39 Ibidem, p. 115, p. 126.

0 Contra Epistulam Parmeniani 11, X1, 25. La défense de la Réformation... p. 270.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII® si¢cle 61

a son sacrifice, en un mot, /e plus 2élé de tous les papaux ? Les autres ne
tiennent-ils pas le méme langage ? Ou sont-ils donc ces vrais fidéles de
M. Claude, qui non seulement n’osaient déclarer leur foi tant qu’ils
étaient dans le sein de ’Eglise romaine, mais qui, apres en étre sortis,
n’ont osé dire qu’ils avaient toujours tenu dans leur cceur la méme
foi?»4l

Pour justifier la rupture que les Réformateurs ont opérée avec Rome,
un autre adversaire de Bossuet, le Pasteur Paul Ferry, cite un texte tiré de
I’ Opus imperfectum sur saint Matthieu, attribué a saint Jean Chrysostome.
L’auteur de ce commentaire explique l'attitude des Apoétres qui se
séparent de la Jérusalem terrestre: « Nous sommes sortis d’avec eux de
corps, et eux, d’avec nous, de foi. Nous avons laissé par-devers eux les
fondements des parois, eux nous ont laissé les fondements des Ecritures;
nous sommes sortis d’eux selon le regard des hommes, eux sont sortis
d’entre nous selon le jugement de Dieu. Car celui, dit-il, ne sort pas de
’Eglise qui en sort de corps, mais celui qui quitte d’esprit les fondements
de la vérité ecclésiastique.»*2

Avant de citer ce passage, le Pasteur Ferry avait écrit: « Nous avons
donc fait comme le Peuple romain qui, pour fuir la tyrannie du gou-
vernement, se retira de la Ville au Mont sacré et n’y retourna qu’il ne fat
assuré par de bonnes Lois d’en étre garanti a ’avenir. Nous avons laissé
la Ville, mais comme il disait, nous avons emporté la Cité. Nous avons
abandonné les murailles, mais nous avons emmené I’Eglise. » %3

Ainsi, selon le Pasteur, ’histoire du XVI€ siécle voit se renouveler
une rupture; celle qui survint au I¢* siécle, qui brisa les liens entre la
Synagogue et le Nouveau Peuple de Dieu. La Réformation rompt les
liens avec Rome, mais c’est dans le but de rejoindre I’Eglise apostoli-
que.

Cependant, aux yeux du Pasteur Claude, la rupture avec Rome ne fut
pas totale. En effet, lorsqu’il évoque les textes de saint Augustin
condamnant les schismes, il déclare: « Dans la doctrine de ce Pere, ily a
une certaine séparation qu’on ne peut jamais faire, sous quelques pré-
texte que ce soit, sans étre schismatique et qu’il y en a une autre qu'on
peut faire légitimement et qu’il est méme quelquefois nécessaire de
faire. »*4

v Réflexcions sur un écrit de M. Claude, Edition citée, p. 220-221.

42 Opus imperfectum. Hom. 46; P. G. 56, col. 896.

43 Catéchisme général de la Réformation de la religion, Geneve 1656, p. 142,
44 La défense de la Réformation... p. 270.



62 Le recours a I'autorité des Peres de I’Eglise

Claude précise son interprétation d’Augustin: «Il a distingué deux
liens extérieurs qui nous unissent les uns avec les autres, le premier est
celui de la vocation extérieure et générale au christianisme, le second,
celui de la participation a de mémes sacrements et 2 de mémes assem-
blées. C’est ce premier lien que saint Augustin veut qu’il soit inviolable
non seulement a I’égard des fideles entre eux, mais aussi a ’égard des
méchants et des hérétiques.... méme lorsqu’on les excommunie. »#°

Or, selon Claude, telle a été la faute des Donatistes: « Ils s’étaient si
absolument séparés d’elle (I’Eglise) qu’ils ne la reconnaissaient plus
pour chrétienne en nulle maniére. »%¢

Le Pasteur Claude commente par cette distinction la déclaration
d’Augustin: Praecidendae unitatis nulla est justa necessitas. Mais, dans ce
passage, ’Evéque d’Hippone ne parle pas des rapports entre catholiques
et donatistes. Il évoque la situation du chrétien dans I’Eglise qui, en
communion avec le ministere ecclésiastique, ou bien tolere les mé-
chants ou bien accepte la sentence ecclésiale qui excommunie le cou-
pable:

«Les méchants ne peuvent aucunement compromettre spirituelle-
ment les bons qui les supportent précisément pour ne pas se séparer
spirituellement des bons, quand, 2 I'’examen, I'intérét de sauvegarder la
paix refréne ou retarde la rigueur de la discipline. Celle-ci reprend ses
droits quand il est manifeste que le tribunal ecclésiastique peut, sans
craindre de provoquer la blessure d’un schisme, punir une faute en vue
d’une correction salutaire. » 4’

L’interprétation donnée par Claude ne correspond pas 2 la pensée
explicite d’ Augustin, mais elle est précieuse dans la mesure ou le Pasteur
refuse de suivre I'esprit sectaire des donatistes et reconnait donc 2
I’Eglise de Rome «la vocation extérieure et générale au christianisme »,
méme si ailleurs il déclare que, depuis le Concile de Trente, on ne pcut
plus étre sauvé dans la communion romaine *8.

Notre conclusion sera bréve: Le Pasteur Claude transpose dans le
cadre d’une controverse ecclésiologique différente de celle qu’ont

4 Ibidem, p. 270.

46 Ibidem, p. 271.

47 Contra Epistulam Parmeniani 11, X1, 25. La défense de la Réformation... p. 270.

48 «Ils (les protestants) ont eu raison de considérer le parti qui a suivi si opinidtrement
ces Prélats (de Trente) comme un corps ou une société de laquelle on ne pouvait plus dire:
C’est 1a ou Dieu nourrit et entretient ses vrais fideles et ses élus.» Réponse au livre de
Monsieur I’Evesque de Meaux... p. 130.



dans une controverse ecclésiologique de la France du XVII€ siecle 63

connue les Peres, en particulier saint Augustin, les textes de 'antiquité
chrétienne qui servent a justifier ses theéses. Ainsi, par exemple, dans
I’évocation de la crise arienne, Claude n’a pas mentionné la diversité des
situations. Au I'V€ siecle, c’est sous la pression impériale que beaucoup
d’évéques se résignent a signer des formulaires dont plusieurs sont plus
équivoques que formellement ariens. Au X VI siécle, c’est tout a fait
librement que les Réformateurs considérent I’Eglise de leur baptéme
comme la communauté de I’ Antéchrist. La crise causée par la Réforme,
sur le plan ecclésiologique, atteint une radicalité beaucoup plus profonde
que celle qu’ont connue saint Athanase et saint Hilaire.






	Le recours à l'autorité des Pères de l'Église dans une controverse ecclésiologique de la France du XVIIe siècle

