
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Vergöttlichung
des Menschen

Autor: Schönborn, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Schönborn op

Über die richtige Fassung
des dogmatischen Begriffs

der Vergöttlichung des Menschen*

I. EXPOSÉ DER FRAGE

«Gott wurde Mensch, damit der Mensch Gott werde» — dieses Wort
kann geradezu als Grundsatz der altkirchlichen Soteriologie gelten1.
Scholastik2, Reformation3 und Mystik4 halten an djesem Satze fest.

* Dieser Text wurde auf der Plenarsitzung der Internationalen Theologen-Kommission
des Jahres 1980 als Arbeitspapier vorgelegt.
1 Dieses Axiom ist in der gesamten Väterliteratur zu belegen. Hier können nur- eher

willkürlich - einige Stellen angeführt werden : Irenaus, haer. V, praef. : « Das Wort Gottes,
Jesus Christus unser Herr, ist wegen seiner übergroßen Liebe das geworden, was wir sind,
damit er uns zu dem mache, was er selber ist»; vgl. ferner III, 18,7; 19,1 : «Dazu ist das

Wort Gottes Mensch geworden und der Sohn Gottes zum Menschensohn, damit der
Mensch das Wort in sich aufnehme und, an Kindesstatt angenommen, zum Sohn Gottes
werde»; IV, 33,4: «Wie könnte der Mensch zu Gott gehen, wäre Gott nicht zum
Menschen gekommen?»; Bei Athanasius ist das Axiom besonders häufig: formelhaft knapp
etwa in Inc. 54,3: Aùtôç yàp èvav0pW7tr|aev, ïvaf]g£îç 0EO7toit|6ü)gsv (PG 25,192 B); auch

aus der lateinischen Tradition stellvertretend Augustinus, in der Form, die die lateinische
Tradition bevorzugt: Mirum proinde nobiscum egit mutua participatione commercium:
nostrum erat, unde mortuus est ; illius erit, unde vivamus : PLS 2, 546. Aus der syrischen
Tradition: Patriarch TimotheusI, Ep. 14, CSCO,Script. Syri t. 31, 74,1 : «... incarnationem
Verbi, deificationem humanitatis ».

2 Thomas zitiert Augustinus (De Trin. I, 13): «Talis erat ilia susceptio quae Deum
hominem faceret, et hominem Deum»: S Th. III, q. 16, a. 7, obj. 2 (Der Text betrifft
unmittelbar nur Christus).

3 Das gilt zumindest für den frühen Luther: Sermo in Natali Christi, 1515, WA 1, 28,
25—28 : Sicut verbum Dei caro factum est, ita certe oportet et quod caro fiat verbum. Nam
ideo verbum fit caro, ut caro fiat verbum. Ideo Deus fit homo, ut homo fiat Deus et sic
de omnibus aliis, quae sunt in Deo et nobis, in quibus omnibus nostra assumsit ut conferret
nobis sua ...; cf. WA 5, 167, 40ff.



4 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Warum kommt es in neuerer Zeit immer wieder zu energischer Kritik
an der «Vergöttlichungslehre»? Ist Hans Küngs Frage in seinem Buch
«Christsein»: «Will aber heute noch ein vernünftiger Mensch Gott
werden?»5 repräsentativ für ein «modernes Lebensgefühl», im Unterschied

zur Frühzeit des Christentums, in der die «Parole» von der

Vergöttlichung noch zündete?6 Karl Rahner meint zu Küngs Frage:
« Mich hat diese skeptische Frage im ganzen Buch eigentlich am meisten
schockiert». Rahner sieht in ihr eine «Gleichgültigkeit gegen die
zentrale Botschaft des Neuen Testaments, daß im Pneuma und im seligen
Besitz Gottes in radikaler Unmittelbarkeit die letzte Bestimmung des

Menschen gegeben ist». «Diese Lehre von einer radikalen Unmittelbarkeit

zu Gott, von der Selbstmitteilung Gottes, von Gnade und
unmittelbarer Gottesschau, von (sagen wir es trotz allem Verdacht auf
<hellenistische> Theologie) <Vergöttlichung>» gehört nach Rahner zum
Zentralen des christlichen Glaubens7.

Woher stammt die Kritik an der Lehre von der Vergöttlichung des

Menschen? Ich nenne im Folgenden drei Gründe, die gewiß nicht
erschöpfend sind. Die christologischen Bezüge der Vergöttlichungslehre

werden dabei vorerst ausgeklammert. Es wird sich freilich bald

zeigen, daß gerade auch christologische Optionen für gewisse Kritiken
an der Vergöttlichungslehre maßgebend sind. Dies soll im 2. Kapitel
dieser Arbeit zur Sprache kommen. Im 3. Kapitel wird versucht, die

patristische Vergöttlichungslehre in großen Zügen darzulegen.

I. 1. Kritik aus mangelnder Kenntnis

Die Kritik an der Vergöttlichungslehre dürfte in vielen Fällen
schlicht einer mangelnden Kenntnis oder einem falschen Verständnis
dessen entspringen, was in der großen Vätertradition unter theopoiêsis

4 MeisterEckhart-. War umbe ist got mensche worden Dar umbe, daz ich got geboren
würde der selbe... Allez, daz der sun hât er von sinem vater, wesen und natûre, daz wir der
selbe eingeborene sun sîn: Deutsche Werke (ed. J. Quint), 2, 84,1-11 ; «Die Vergottung,
die bewirkt, daß der Mensch aus Gnaden werden kann, was Gott von Natur ist... ist bei
Eckhart radikal das Einzige, das sich lohnt»: A. Haas, Sermo mysticus. Studien zu
Theologie und Sprache der deutschen Mystik, Fribourg/Schweiz, 1979, 171. Vgl. auch
Angelus Silesius, Der cherubinische Wandersmann, III, 20.

5 Christsein, München, 1975, 433.
6 Ibid.
7 In: Diskussion um Hans Küngs «Christsein», Mainz, 1976, 109.



der Vergöttlichung des Menschen 5

bzw. tbeôsis verstanden wurde8. Eine Darlegung der Väterlehre kann
hier wohl manche Mißverständnisse beseitigen. In Kapitel III wird
hierzu einiges gesagt werden.

I. 2. Kritik aus historisch-relativierender Sicht

Das mangelnde Verständnis für die Väterlehre von der Vergöttlichung

beruht vielfach nicht auf mangelnder Kenntnis, sondern auf
einem bestimmten Geschichtsverständnis.

Die bekannteste und wohl wirksamste Kritik kam von Autoren wie
Ritsehl, Harnack, Seeberg, Loofs, die in der Vergöttlichungslehre «ont
voulu voir la preuve la plus éclatante d'une hellénisation du Christianisme

qui se serait opérée au détriment du moralisme religieux prêché

par Jésus»9. Harnack vertritt hier die prononcierteste Position. Nach
ihm ist die «Vergottung» diejenige Erlösungsvorstellung, welche in der

griechischen Kirche souverän im Vordergrund steht10. «Die griechischen

Theologen hatten letztlich nur für die Vergottungshoffnung ein
Interesse»11. Dieses Interesse entspringt freilich nicht dem genuinen
Evangelium, sondern einer «allmählichen Gräzisierung des Christentums»12.

Heidnisch-spätantike Unsterblichkeitssehnsucht sei
eingeströmt in die Hoffnungen und Vorstellungen des griechischen
Christentums. Harnack sieht, im Gefolge Ritschis13, den Inhalt der

Vergottung im Erlangen der àcpBapma, der Unvergänglichkeit. In der

griechisch-christlichen Vergottungshoffnung wirke «der egoistische
Wunsch» des Heiden «nach unsterblicher Dauer»14.

8 Die Literatur zum Thema ist nicht übermäßig umfangreich. Ohne Anspruch auf
Vollständigkeit seien einige wichtige Titel genannt: K. Bornhäuser, Die Vergottungs-
lehre des Athanasius und Johannes Damascenus, Gütersloh, 1903; O. Faller, Griechische

Vergottung und Christliche Vergöttlichung, in: Gregorianum 6 (1925), 405-435;
J. Gross, La divinisation du chrétien d'après les Pères grecs, Paris, 1938; I.-H. Dalmais,
Art. « Divinisation », II. La Patristique grecque, in : DS III, 1376—1389 ; Die Arbeiten von
Myrrha Lot-Borodin, teilweise zusammengefaßt in dem Buch: La déification de

l'homme selon la doctrine des Pères grecs, Paris, 1970, teilweise in ihrem Buch Nicolas
Cabasilas, ed. de l'Orante, Namur, 1958.

9J. Gross, op. cit., (A. 8), 4.
10 Das Wesen des Christentums, Akad. Ausg. Leipzig, 145.
11 Lehrbuch der Dogmengeschichte II, 65.
12 Dogmengeschichte, Tübingen, 19145, 105.
13 Vgl. die Einleitung von Ritschis Rechtfertigung und Versöhnung.
14 Das Wesen des Christentums, 147.



6 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Die ganze Brisanz der Harnack'schen Kritik kommt aber davon, daß

nach seiner Sicht die Zentraldogmen der Trinität und der Inkarnation
keinen anderen inneren Entstehungsgrund haben als jenen «egoistischen

Wunsch der Heiden». Denn nur der Gottmensch kann als Erlöser
das tpapgaKOV rfjç àOavaaiaç reichen; daraus folgt dann: «Die Lehren

von der wesensgleichen Trinität... und von der Gottmenschheit des

Erlösers stehen und fallen mit der Vorstellung von der Erlösung als

einer wesenhaften Vergottung durch Unsterblichkeit»15. Da es für
Harnack erwiesen ist, daß die Vergottungsvorstellung eine Hellenisie-

rung des Christentums darstellt, bleibt nur die Konsequenz, daß die
Lehren von Trinität und Gottmenschheit Christi mit der notwendigen
Enthellenisierung des Christentums fallen müssen.

Harnacks Sicht der Vergöttlichung wurde vielfach kritisiert, die

Einseitigkeit seiner These von der «physischen Erlösung» gleich einem

«pharmakologischen Prozeß» wurde aufgewiesen (vgl. unten, III. 2),
seine Hellenisierungsthese ist in vieler Hinsicht historisch nicht haltbar.
Dennoch wirken die von ihm brilliant formulierten Thesen nach. Diese

Nachwirkung zeigt sich unseres Erachtens vor allem in der Tendenz zur
historischen Relativierung: was damals «zündende Parole» (H. Küng)
war, was damals als «berauschender Satz» empfunden wurde (Harnack),
daß nämlich Gott Mensch wurde, «damit wir Götter würden»16, das sei

heute fremd geworden, und stoße auf Unverständnis: «Unser Problem
heute ist nicht so sehr die Vergöttlichung, sondern die Vermenschlichung
des Menschen»11. So wird die Vergpttlichungslehre auf eine zeit- und

kulturbedingte Sehnsucht nach Unsterblichkeit reduziert und einem

global als «unser» bezeichnetem Weltverständnis entgegengesetzt, das

die Menschwerdung des Menschen erstrebt. Der Hinweis auf die
«anthropologische Wende» der Neuzeit genügt dann vielfach, um die
Vergöttlichungslehre dem vergangenen hellenisierten Christentum
zuzuweisen.

Es ist hier nicht möglich, den hermeneutischen Voraussetzungen
solcher Entgegensetzungen nachzugehen. Hier genügt der Hinweis auf
die einfache, aber oft vergessene Tatsache: «Die Frage der geschicht-

15 Ibid., 146.
16 Dogmengeschichte, 120.
17 H. Küng, Christsein, 433. Dieses Motiv kehrt bei Küng ständig wieder: vgl.

Menschwerdung Gottes, Freiburg, 1970, 610: Jesus habe «die Menschlichkeit unseres
Gottes offenbart, die wahre Menschwerdung Gottes um der Menschwerdung des

Menschen willen»; vgl. ibid., 14, 602, 604; dazu neuerdings L. Weimer, Die Lust an Gott
und seiner Sache, Freiburg, 1981, 62 f.



der Vergöttlichung des Menschen 7

liehen Entwicklung läßt die andere Frage nach der philosophischen und

religiösen Wahrheit zunächst ganz außer Betracht»18. Mit der Helleni-
sierungsthese ist höchstens gesagt, wie sich die Vergöttlichungslehre
entwickelt hat (obwohl selbst hier kräftige Korrekturen anzubringen
sind), nicht aber, wie es um ihren Wahrheitsgehalt steht.

Ein zweiter Hinweis verdient ausführlichere Behandlung: es ist gar
nicht ausgemacht, daß die Frage der Vergöttlichung keine Frage unserer

Zeit sei, ja es kann sich herausstellen, daß sie eine Menschheitsfrage ist,
die sich heute nicht weniger dringlich stellt als zur Zeit, da die
inspirierten Autoren die Urversuchung des Menschen in die Worte faßten:
«Eritis sicut Deus», und gleichzeitig die Schöpfungsabsicht Gottes darin
sahen, daß der Mensch nach seinem Bild und Gleichnis erschaffen sei

(Gn 1, 26).
Wir wenden uns daher im Folgenden etwas ausführlicher

philosophischen und theologischen Motiven zu, aus denen heraus Kritik am

Vergöttlichungsgedanken geübt wird. Es wird sich dabei zeigen, daß
diese Motive sich weitgehend schon seit der Antike in der abendländischen

Denktradition finden (auf die sich die folgenden Darlegungen
notgedrungenermaßen beschränken).

I. 3. Kritik aus philosophisch-theologischen Motiven

Leszek Kolakowski, der polnische Philosoph und ehemalige Marxist,
schließt sein monumentales Werk über die «Hauptströmungen des

Marxismus» mit dem lapidaren und vernichtenden Urteil: «Die
Selbstvergötterung des Menschen, welcher der Marxismus philosophischen
Ausdruck verlieh, endet wie alle individuellen und kollektiven Versuche

der Selbstvergötterung: sie erweisen sich als der farcenhafte Aspekt
der menschlichen Unzulänglichkeit»19. Die Farce der Selbstvergötterung

hat nach Kolakowski im Marx'schen Denken vor allem zwei
Stützen: 1. Marx sieht «die totale und vollkommene Versöhnung des

Menschen mit sich selbst und mit der Natur vor»20: im Kommunismus
hat «der Mensch... den Status des zufälligen Seins hinter sich
gelassen»21. 2. Diese totale Versöhnung ist das Werk des Menschen. Kola-

18 O. Faller, op. cit.. (A. 8), 419.
"J Bd. III, München, 1979, 575.
20 Op. cit., Bd. I, München, 1977, 160.
21 Ibid., Bd. III, 206.



8 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

kowski charakterisiert die Marx'sche Soteriologie im Unterschied zur
christlichen wie folgt : « Die Erlösung ist ein rein menschliches Werk, ist

Selbsterlösung, sie ist weder das Werk Gottes noch das der Natur,
sondern ausschließlich das Werk des kollektiven Prometheus, der
grundsätzlich fähig ist, über alles seine Herrschaft auszuüben und die

eigenen Existenzbedingungen gänzlich in seine Gewalt zu bringen. In
diesem Sinn ist die Freiheit des Menschen sein kreatives Schaffen, der

Siegeszug eines Konquistadoren, der die Natur und sich selber
erobert»22.

Kolakowski, der sich heute zu einem skeptischen, undogmatischen,
dem Christentum nahen Humanismus bekennt, geht auch den Wurzeln
der Marx'schen Selbstvergötterung des Menschen nach. So meint er
etwa vom utopischen Marxismus Ernst Blochs: Bloch «förderte die in
ihm (sc. dem Marxismus) verborgene (und für Marx selbst verborgene)
neuplatonische Wurzel zutage. Er ließ den Zusammenhang zwischen
dem Marx'schen Glauben an eine künftige totale Versöhnung des

Menschen mit sich selbst und der Tradition der neuplatonischen Gnosis
deutlich werden, die sich, über Hegel vermittelt, im Marxismus
wiederfand. Er entfaltete das heilsgeschichtliche Motiv, das bei Marx selbst

undeutlich zum Ausdruck kam und daher unterschätzt werden konnte,
das aber die ganze Marx'sche Idee in Bewegung versetzte ; dieses Motiv
war eben der Glaube an eine künftige Identität des (wahren) Wesens des

Menschen mit der empirischen Existenz, oder schlicht die Verheißung:
Eritis sicut dei. Insofern hatte Bloch recht, wenn er den Marxismus mit
jener gnostischen Sekte in Beziehung brachte, welche die Schlange aus

dem Buch der Genesis verehrte und glaubte, sie und nichtJehova sei der
wahre Träger der großen Verheißung»23.

Gnostisch ist dann das Motiv, daß es nicht eigentlich um die
Vergöttlichung des Menschen gehe, sondern um ein Zu-sich-Kommen
Gottes: «Im Ende erweist sich die ganze Philosophie Blochs als eine

Theogonie, als phantastische Projektion eines werdenden Gottes; <die

wirkliche Genesis ist nicht am Anfang, sondern am Ende>»24. Das
Werk des Menschen ist theogonisch: «die latenten Hoffnungen des

Seins», «den in der Natur schlummernden Gott» zu wecken.
Kolakowski erinnert zurecht daran: «Einer christlichen Philosophie muß

22 Ibid., 473.
23 Ibid., 487.
24 Ibid., 477, mit Verweis auf «Das Prinzip Hoffnung», Frankfurt, 1967, 1628.



der Vergöttlichung des Menschen 9

Blochs Gedanke als ein Ausdruck wahnwitziger Hoffart erscheinen»25.

Weniger phantastisch, weniger rhapsodisch, aber aus denselben

Quellen gnostischen Denkens gespeist ist die «Religionsphilosophie»
von Ernst Fromm, die den bezeichnenden Titel trägt: «Ihr werdet sein

wie Gott»26. Fromm deutet die biblische Urgeschichte in den alten
Bahnen des Prometheus-Mythos. «Von Anfang seiner Existenz an ist
der Mensch der Rebell, der die potentielle Gottheit in sich trägt». Nach
Fromms Grundthese «befreit er sich in dem Maß, wie er sich entfaltet,
immer mehr von der Oberhoheit Gottes, und um so mehr kann er wie
Gott werden» (23). Das biblische Gottesbild deutet Fromm emanzipa-
torisch: nicht Abhängigkeit und Gottesfurcht, sondern: «Der Mensch
wird Gottes Partner und fast seinesgleichen» (40). «Der Mensch muß

völlig unabhängig werden, und das heißt auch unabhängig von Gott»
(53) — und gerade so wie Gott werden. Gewiß liegt hier eine Grenze der

Vergöttlichung: «Der Mensch kann wie Gott werden, aber er kann nicht
Gott werden» (57). Doch wird die Differenz sogleich relativiert:
«Jedoch ist es sicher bemerkenswert, daß es rabbinische Äußerungen gibt,
aus denen hervorgeht, der Unterschied zwischen Gott und Mensch
könne beseitigt werden» (57). Fromm liest aus der jüdischen Tradition
eine Utopie unendlichen Fortschritts heraus: «Der Mensch erscheint
hier als Ebenbild Gottes, das die Fähigkeit zu einer Weiterentwicklung
hat, der keine Grenzen gesetzt sind» (58). Diese Entwicklung ist in die
Hand des Menschen gelegt, er ist «Gestalter seiner Geschichte» (94),
«Gott greift nicht in sie ein» (99), auch wenn ihre Gesetze die Gesetze

Gottes sind. So folgt: «Wenn der Mensch die Gesetze der Geschichte
versteht, dann versteht er Gott. Politisches Handeln ist religiöses
Handeln» (99). Der Prozeß der Geschichte beginnt mit dem Nein-sagen,
dem «ersten Akt der Freiheit»(!) (73). Der Mensch ist wach geworden
und frei. « Im Prozeß der Geschichte gebiert der Mensch sich selbst. Er
wird zu dem, was er potentiell ist, und erlangt das, was ihm die Schlange
— das Symbol der Weisheit und Rebellion — versprochen hat und was der

patriarchalische, eifersüchtige Gott Adams nicht wollte: daß der
Mensch Gott selbst gleich würde» (101).

25 Ibid., 487.
26 Amerik. Original: You shall be as Gods, New York, 1966, dt. «Die Herausforderung

Gottes und des Menschen», Zürich, 1970; wir zitieren nach der Taschenbuchausgabe

Hamburg, 1980, mit dem Titel: «Ihr werdet sein wie Gott» (Seitenverweise im
Text).



10 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Erstaunliche Lebendigkeit des alten gnostischen Mythos bei den

«Propheten» unserer Tage! Angesichts dieser fragwürdigen Anthropologie

wird man auch der von Fromm mit Schwung (und Erfolg)
propagierten Entgegensetzung von Haben und Sein vorsichtig begegnen,
scheint sie doch wahres Sein des Menschen allzu theogonisch zu
sehen.

Die Idee, daß der Mensch in seinem wahren Wesen Gott gleich und
Gott ist, ein Gottsein hat, das er sich geschichtlich erst erarbeiten muß,
indem er sein wahres Wesen aus allen Entfremdungen herauskämpft
oder das er gewinnt, indem er es erkennt und sich dessen bewußt wird,
gehört zu den wirksamsten, prägensten Ideen unserer Zeit. Die Flut an

neognostischer Literatur müßte die Theologen viel stärker beunruhigen
und ihnen bewußt machen, wie sehr die christliche Verkündigung
heute mit einer diffusen, polymorphen, schwer faßbaren aber allgegenwärtigen

Gnosis konfrontiert ist, der nur eine einfache, klare Darlegung
der geoffenbarten Wahrheit entgegengesetzt werden kann.

Es bedürfte der Geistesgröße eines heiligen Irenäus, wollte man die

wichtigsten gegenwärtigen Strömungen neognostischen Denkens sichten

und kritisch mit dem christlichen Glauben konfrontieren. Es sei

hier — eher zufällig — exemplarisch eines dieser Werke kurz beleuchtet,

von denen die Regale der Buchhandlungen voll sind und die sich meist

gleichen wie ein Ei dem anderen. Es sind die «Studies in Truth» des

Amerikaners Roy E. Davis, Schüler eines indischen Meisters27.

Meditation, wie sie Davis lehrt, ist «Weg zur Selbstverwirklichung».
Diese besteht in nichts anderem als dem wachen Bewußtsein, «daß Du
ein göttliches Wesen bist» (9). Nicht um «Vereinigung mit Gott» geht
es. Diese zu erreichen «ist nicht erforderlich, da die Seele bereits eine
Manifestation Gottes ist. Alles, was für die Seele erforderlich ist, ist das

Gefühl des Getrenntseins zu löschen, welches der Grund für das Ego
ist» (49). «So meditiere regelmäßig, bis Du Dein Gefühl des Getrenntseins

von Gott verlierst »(51). Dieses zu erkennende wahre Selbst ist das

«Gott-Bewußtsein»: «Hier ist die Wahrheit: Du bist nicht ein Mensch,
der versucht, Einheit mit Gott zu erreichen, Du bist Gott individualisiert
und versuchst, Dich an Dein wahres Wesen zu erinnern» (72). Wer zu diesem

Bewußtsein gelangt, legt das «Massenbewußtsein» des «gewöhnlichen
Menschen» ab, wird vom «Menschensohn» zu einem «Sohn Gottes»

27 Zitate nach der dt. Ausgabe: Wahrheitsstudien, Verlag CSA, Frankfurt, 1979

(Seitenverweise im Text).



der Vergöttlichung des Menschen 11

(69). Das Fehlen des Gott-Bewußtseins ist Schuld daran, daß die

gewöhnlichen Menschen «noch immer Gefühle von Armut, Begrenzung

und Krankheit beibehalten» (76). «Jede Begrenzung kommt aus
dem Unterbewußtsein des Menschen» (95). «Kann Gott krank sein?
Als ein Strahl Gottes solltest Du immer vollkommene Gesundheit
genießen» (96). Nur «der gewöhnliche Mensch» ist «ein selbstgefangener

Mensch» (113). Anders der zum wahren Bewußtsein erwachte:
«Je länger wir in der Erkenntnis unseres göttlichen Wesens verweilen,
desto schneller vollzieht sich die innere Umwandlung» (121). Diese
Umwandlung wird auch als Gnade bezeichnet: «Gnade ist der durch
den Menschen wirkende Geist Gottes, der ihn erneuert und umwandelt»

(74). Aus den wenigen Zitaten ist freilich schon klar geworden,
daß Gnade hier einen völlig anderen Sinn hat als in der christlichen
Tradition. Dennoch wird — analog zur alten gnostischen Literatur — die
Hl. Schrift zitiert, so daß der naive Leser den Eindruck gewinnen kann,
hier spreche ein christlicher Lehrer. Müßte die christliche Verkündigung

angesichts dieser gnostischen Flut nicht eindringlich und klar das

unterscheidend Christliche gegen die Neugnosis herausstellen?
Der göttliche Mensch, der nicht erst vergöttlicht wird durch ein

ungeschuldetes Gnadengeschenk Gottes, sondern der seinem innersten
Wesen nach göttlich ist, ist allgegenwärtig im Denken, Empfinden, in
den Sehnsüchten der Neuzeit. Dies ließe sich an verschiedenen

geschichtlichen Querschnitten zeigen: an den Vorstellungen vom
menschlichen Schöpfertum28, an den eschatologischen Ideen29. Besonders

aufschlußreich ist hier die weitverzweigte Strömung des Genie- und
Heldenkultes. Aus der Fülle an Literatur zu diesem Strang unseres Themas

30 seien, ohne Anspruch auf vollkommene Repräsentativität, zwei
Werke erwähnt, die weite Verbreitung fanden und die beide am Rande
des Christlichen stehen: Thomas Carlyle's Heroes and Hero-Worship
(1840) und das exzentrische, aber einflußreiche Werk des jungverstorbenen

Otto Weininger: Geschlecht und Charakter (1903).
28 Vgl. die sehr anregende Studie von V. Rüfner, Homo secundus Deus. Eine

geistesgeschichtliche Studie zum menschlichen Schöpfertum, in: Ph Jb 63 (1955), 248-
291.

29 Unerschöpflich ist hierzu das monumentale Frühwerk von H. U. von Balthasar,
Apokalypse der deutschen Seele. Studien zu einer Lehre von letzten Haltungen, Salzburg-
Leipzig, 1937-39, 3 Bde.

30 Neben der Arbeit von V. Rüfner (A. 28) vor allem Edgar Zilsel. Die Entstehung
des Geniebegriffs, 1926, und Jochen Schmidt, Die Geschichte des Genie-Gedankens in
der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, 2 Bde, Darmstadt,
Wissensch. Buchges. 1985.



12 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Es bedürfte gewiß einer sehr viel differenzierten Behandlung dieses

Themenkreises, als dies hier möglich ist. Carlyle's Heroenkult müßte

genauer geschichtlich situiert werden. Seine Sicht kann hier nur mit
wenigen Zitaten angedeutet werden31.

Für Carlyle ist die Geschichte primär Heroengeschichte. «On Great
Man» sagt er: «They were the leaders of men, these great ones; the
modellers, patterns, and in a wide sense creators, of what soever the

general mass of men contrived to do or to attain... the soul of the whole
world's history, it may justly be considered, were the history of these»

(9). «I said, the Great Man was always lightning out of Heaven; the rest
of men waited for him like fuel, and then they too would flame»
(66)32.

In den geschichtlichen, sich wandelnden Erscheinungsformen des

Heroischen, als Gottheit, als Prophet, als Priester oder Poet, als

«Gelehrter» (im Sinne Fichtes) oder als König, manifestiert sich «the
essence of our being»: Carlyle nennt es mit Novalis: Der Mensch ist —

mehr als alles in der Natur — «enblem to us of the Highest God»; «the

true Shekina is Man!» «The Highest Beeing reveals himself in man»;
und noch begeisterter: « We are the miracle of miracles, — the great
inscrutable mystery ofGod» (16). So ist denn der Held in der Geschichte
«a messenger he, sent from the Infinite Unknown with tidings to us»

(42). Das zeichnet den «inspirierten» Helden aus: «The hero is he who
lives in the inward sphere of things, in the True, Divine and Eternal,
which exists always, unseen to most, under the Temporary, Trivial»
(125). Carlyle beruft sich zustimmend auf Fichtes «Uber das Wesen des

Gelehrten»; in seinem Gefolge gibt er diesem Attribute, die in der
biblischen Überlieferung göttlich sind: «In the true literary Man there is

thus ever, acknowledged or not by the world, a sacredness : he is the light
of the world: the world's Priest: — guiding it like a sacred Pillar of Fire,
in its dark pilgrimage through the waste of time» (126). Ähnliches sagt

Carlyle vom Dichter, wieder unter Berufung auf deutsche Autoren:
«They say, that the Poet had an infinitude in him; communicates an
Unendlichkeit» (70). Diese Mitteilung «is not the result of habits or
accidents, but the gift ofNature herself»: Und diese Gabe der Natur ist,

31 Wir zitieren Carlyle's «On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History» nach
der Ausgabe in Cassell's National Library, London, 1894.

32 Cf. ibid., 18: «All this I liken to dry dead fuel, waiting for the lightning out of
heaven that shall kindle it. The great man, with his free force direct out of God's own
hand, is the lightning».



der Vergöttlichung des Menschen 13

«to discern the inner heart of things» (87). Die Heroen werden somit zu
den schöpferischen Organen der göttlichen All-Natur: «Der Mensch
beginnt, die Attribute Gottes an sich zu ziehen»33.

Otto Weiningers34 Genie-Theorie, die der Carlyles in manchem
verwandt ist, sei als weiteres Beispiel aus der vielfältigen Literatur der

«Geniereligion»35 erwähnt: «Genial ist ein Mensch dann zu nennen,
wenn er in bewußtem Zusammenhange mit dem Weltganzen lebt. Erst
das Geniale ist somit das eigentlich Göttliche im Menschen» (215).
«Das Ich des Genies muß demnach selbst die universale Apperzeption
sein,... : der bedeutende Mensch hat dieganze Welt in sich, der Genius ist der

lebendige Mikrokosmos ...er ist alles» (212 f) ; «So blickt der Genius, in
dem das Ich wie das All, als das All lebt, auch in die Natur und ins
Getriebe aller Wesen als ein Ganzes... Aus der Idee des Ganzen heraus, in
welchem der Genius fortwährend lebt, erkennt er den Sinn der Teile. Er
wertet darum alles, alles in sich, alles außerhalb seiner, wertet es nach
dieser Idee» (213). Aber nicht nur dies: Weiningers Bestimmung des

Genies entspricht der Goethes, der meint, «daß Genie diejenige Kraft
des Menschen sei, welche durch Handeln und Tun Gesetz und Regel
gibt»36. Genialität ist «identisch mit höherer, weil allgemeinerer
Bewußtheit... Darum ist zugleich Universalität das Kennzeichen des

Genies» (136f.). Daraus folgt weiter: «Der Genius ist der eigentlich
zeitlose Mensch» (168), ist er doch wegen seiner Universalität gerade
nicht auf «seine Zeit» beschränkt. So ist es nur konsequent anzunehmen,

«daß der zeitlose Mensch jener ist, der die Geschichte schafft»

(171): «Dieser... schafft die Geschichte, weil er nicht in sie gebannt ist,
sondern außerhalb ihrer steht» (172). Nicht bloß, daß der geniale
Mensch derjenige ist, « der alles weiß, ohne es gelernt zu haben » 137) ; er
ist, dank des «göttlichen Funkens» (169) selbst im höchsten Sinne

Schöpfer: «Der bedeutende Mensch zeugt die Zeit» (173). Gewiß, diese

letzte Aufgipfelung, diese Vergöttlichung des genialen Menschen wird
noch einmal eingeschränkt: «Genialität ist ein innerer Imperativ, nie
bei einem Menschen je gänzlich vollzogene Tatsache» (226), doch ist es

durchaus kohärent, wenn Weiningers Genie-Vision letztlich auf eine

Aufhebung der Menschheit in die Gottheit hinausläuft. Die tiefe Sehn-

33 R. Guardini, Der Mensch und der Glaube, 1934, 251.
34 Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung, Wien—Leipzig,

1903.
35 So der Titel eines Werkes von E. Zilsel, Wien—Leipzig, 1918.
36 Dichtung und Wahrheit, 19. Buch.



14 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

sucht nach dieser Aufhebung verbindet sich bei Weininger nicht zufällig

mit einer provokant-manichäischen Verwerfung eben jener Sexualität,

als deren wirksamer Enttabuisierer er in die Geschichte eingegangen

ist: «Der Mensch ist im tiefsten Grunde nur deshalb unfrei und
determiniert neben seiner Freiheit und Spontaneität, weil er auf diese

unsittliche Weise (sc. die sexuelle) entstanden ist» (458). Was letztlich
die allen Menschen gemeinsame Genialität bei den meisten unaktuali-
siert läßt (vgl. 217), ist eben das Verhaftetbleiben in der zeitlichen,
kontingenten, «eckelhaften» (458) Herkunft aus — dem Koitus. Alle
Sexualität erniedrigt (459). Perpetuierung der Menschheit durch
Zeugung? «Daß die Menschheit ewig bestehe, das ist gar kein Interesse der
Vernunft ; wer die Menschheit verewigen will, der will ein Problem und
eine Schuld verewigen, das einzige Problem, die einzige Schuld, die es

gibt.» Zufällige Endlichkeit — das ist die Schuld! «Das Ziel ist ja gerade
die Gottheit, und Aufhören der Menschheit in der Gottheit; das Ziel ist
die reine Scheidung zwischen Gut und Böse, zwischen Etwas und
Nichts» (458).

So endet der «geniale» Entwurf des jungen Weininger mit dem alten
manichäischen Aufrufzur völligen Enthaltsamkeit (457) : die Sehnsucht
nach der All-Verwirklichung des genialen Menschen («erst der geniale
Mensch ist ganz Mensch»; 217) ist gepaart mit der tiefen Abscheu vor
der endlichen, konkreten, geschlechtlichen Wirklichkeit des

Menschen: eine weitere Variante der Vergottung als Ablegen der negativ
gesehenen Endlichkeit!

Die Entlarvung des Geniekultes konnte nicht ausbleiben. «Qui fait
l'ange, fait la bête». Daß vieles am Heroenkult schlichtes Wunschdenken

war, Ausgeburt großer (oder auch weniger großer) Sehnsüchte,

Projektion menschlicher Größenwünsche, ist immer wieder ironisch
vermutet worden. Durch die Psychoanalyse bekam diese Kritik ein
«wissenschaftliches» Fundament37. Gerade Weiningers Verknüpfung von

37 Schon vor der psychoanalytischen Kritik haben psychiatrische Studien zur
Entmystifizierung des Genie-Kultes beigetragen. Klassisch geworden sind die Studien von
Cesare Lombroso : « Der anscheinend paradoxeste Teil meiner Theorie vom Genie (ist)
der Satz, daß eine seiner Vorbedingungen eine krankhafte Beschaffenheit des menschlichen

Geistes oder eine Entartungsform darstellt» (Studien über Genie und Entartung.
Leipzig O. j. (1910), 13) ; « Das Genie ist also das Resultat eines Abartungsprozesses » (ibid.
31): Das «göttliche» Genie — ein armer Kranker!
Zur Satire einladend ist, was und wie O. Spengler in: Der Mensch und die Technik,
München, 1931, träumte: «Selbst Gott sein, das ist mein Erfindertraum»: Die Satire ist
glänzend ausgeführt bei Th. Haecker, Was ist der Mensch? Ullstein - Tb 232, 1959,
100.



der Vergöttlichung des Menschen 15

Genialitätswunsch und Sexualitätsverneinung bietet eine Musterbestätigung

des psychoanalytischen Verdachts. Diese Kritik ist freilich selber
nicht immer der Trivialität entgangen. Ihre eigenen Voraussetzungen
konnte sie bisher nur sehr wenig reflektieren. Da es sich hierbei um eine
der heute gesellschaftlich wirksamsten «Entlarvungen» der
Vergöttlichungshoffnungen handelt, müssen wir uns mit ihr auseinandersetzen.
Wieder soll dazu ein für unser Thema wichtiges Werk aus einer weiten
Literaturfülle herausgegriffen werden: die pointierte These des
deutschen Psychoanalytikers Horst E. Richter, Der Gotteskomplex. Richter
ist Analytiker Freud'scher Richtung. Seine These ist in vieler Hinsicht
allzu vereinfachend. Dennoch betrifft sie unser Thema ganz wesentlich.
Richter meint, im «Gotteskomplex» geradezu die Wurzel aller
gegenwärtigen Übel gefunden zu haben. Er ist davon überzeugt, daß die

Entwicklung des Abendlandes «viele Züge des von der Psychoanalyse
beschriebenen Reaktionsmusters der Flucht aus narzißtischer
Ohnmacht in die narzißtische Omnipotenz» trage (23). Der mittelalterliche
Mensch habe Gott gegenüber «das Gefühl kindlichen Beschütztseins»

gehabt (22), freilich um den Preis «blinden Gehorsams», «vollständiger
Unmündigkeit und Passivität» (23): Geborgenheit als Abhängigkeit:
das Aufkommen der Neuzeit sei im Tiefsten ein «rasanter Umschlag ins

Gegenteil » : wachsendes Mißtrauen, immer höherer Anspruch vollständiger

Selbstbestimmung, damit aber auch wachsende Ängste vor der

göttlichen Rache, und, dies ist der Teufelskreis des Gotteskomplexes,
noch größere Überkompensation durch «narzißtische Selbstsicherung»

:

Der «Gotteskomplex» sucht sie in einer immer größeren Leugnung der

eigenen Abhängigkeit und Ohnmacht, einem immer größeren Allmachtswahn:

«Das Selbstbewußtsein des Menschen fließt mit dem göttlichen
Selbstbewußtsein zusammen und dies ist der entscheidende Schritt zur
libidinösen Selbstvergötterung» (95 f.).

Richter liest nun die Geistesgeschichte der Neuzeit als die wachsende

«Identifizierung mit der göttlichen Allwissenheit und Allmacht»
(23). Er sieht die Sucht zur Naturbeherrschung in psychoanalytischer
Perspektive: in ihr herrscht eine «hintergründige und neurotische

Dynamik», die heute die Menschheit in einen «kollektiven
Selbstzerstörungsprozeß» hineinzureissen droht. Er konstatiert aber auch eine

38 H. E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die
Allmacht des Menschen, Hamburg, 1979.



16 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

weitgehende Unfähigkeit, dies zu sehen: «Die Angst, sich die seit dem
Mittelalter verdrängte infantile Abhängigkeitsposition einzugestehen,
ist fatalerweise immer noch viel größer als die Angst, mit einem objektiv
selbstmörderischen Größenwahn unterzugehen» (31).

Mögen H.E.Richters philosophiegeschichtliche Analysen auch
allzu summarisch sein, sein Buch spricht dennoch ein «Kulturgefühl»
an, gibt ihm einen plausiblen Namen: der Gotteskomplex, das

Allmächtig-wie-Gott-sein-Wollen ist schuld an der bedrohlichen Zeitlage.
Denn ist die gegenwärtige Stimmung, zumindest in den reichen Ländern

des Westens, nicht die Bestätigung dessen, was Mephisto in Goethes

Faust dem Schüler spöttisch zuruft, ihm werde bei seiner Gottähnlichkeit

noch einmal bange werden ?39 Menschwerdung des Menschen
ist daher ein plausibleres Lernziel als Vergöttlichung. Was H. E. Richter
als Therapie des «Gotteskomplexes» vorschlägt, ist gewiß sympathisch,
ist plausibel: Bescheidung, Gewinnen «eines menschlichen Maßes
zwischen Ohnmacht und Allmacht» (228). Pascal's Wort dient ihm als

Leitmotiv: «Machen wir uns unsere Bedeutung klar; wir sind etwas und
sind nicht alles» (88). Nach dem Rausch der Vergöttlichungsträume
bliebe die ernüchterte Besinnung auf die eigene Begrenztheit. Wie soll
diese Bescheidung aussehen? Richter wählt das Bild des Kreises: Das
Leben nicht «als eine Linie, die nach Möglichkeit immer höher und
letztlich in die Unendlichkeit führen sollte», sondern als Kreis, als

Zyklus: weg von dem linearen Fortschritt; am Lehenskreis «wäre jeder
Punkt gleich sinnvoll. Und das Sterben wäre die Vollendung des

Kreises, zu jeder Zeit mitbedacht» (230): Der Mensch könnte sich

jeweils als das bejahen, was er ist, und nicht immer nur als das, was er
hofft zu werden, oder als das, was er — vielleicht — einmal war» (235).
Bescheidung ins Jetzt, in die volle Gegenwart — «dann gäbe es nicht die

ewigen Frustrationen des Noch-Nicht und des Nicht-Mehr» (230).
Diese Therapie des «Gotteskomplexes wirkt sehr plausibel. Sie ist

jedoch zu simpel, um wahr zu sein : zu stark gehört zum menschlichen
Leben die Spannung von Noch-Nicht,Jetzt und Nicht-Mehr, samt ihren
«Frustrationen», als daß die hier vertretene Bescheidung dem menschlichen

Sehnen gerecht würde: Sehnsucht nach Unsterblichkeit, nach
vollendetem Glück, nach unzerstörbarem Leben ist nicht identisch mit
narzißtischem Allmachtswahn. Die psychoanalytische «Entlarvung»

39 Vgl. dazu die schöne Studie von Oskar Walzel, Das Prometheussymbol von
Shaftesbury zu Goethe, München, 19322; H. U. von Balthasar, Apokalypse der
deutschen Seele, Bd. I, 139—157.



der Vergöttlichung des Menschen 17

des Unendlichkeitsstrebens, der Vergöttlichungssehnsucht kann zwar
die narzißtische Fehlform herausstellen, sie kann die universelle Persistenz

dieses Strebens freilich nur dann erklären, wenn sie mit Freud

Religion als «Neurose der Menschheit» auffaßt und damit den

«Gotteskomplex» universalisiert. Die Beweislast dafür, daß jede Sehnsucht
nach Vergöttlichung Narzißmus ist, müßten dann aber die «Entlarver»
selber tragen.

Es ist gelegentlich versucht worden, die psychoanalytische
Vergöttlichungskritik theologisch zu untermauern. Vielleicht kommen wir der

theologischen Frage nach der Vergöttlichung näher, wenn wir auf diesen

Versuch eingehen. Er ist vor allem durch J. Pohiers Thesen

bekanntgeworden40. Die radikale Kritik an jeder Idee der Vergöttlichung

des Menschen wird bei Pohier über die Psychoanalytische
Narzißmuskritik hinaus von einer philosophischen Option getragen: «Gott
ist nicht der Mensch, und der Mensch ist nicht Gott» (139, 165). Die
Andersheit, die Unterschiedenheit zwischen Gott und Mensch,
zwischen Unendlichem und Kontingentem ist nicht Mangel, ist kein zu
überwindendes Negativum, sondern ist gottgewollt und das ist der Sinn

von Schöpfung: «Der Glaube an einen Schöpfergott ist also eine Kunde
von der Unterschiedenheit» (167). Kontingenz ist ebe^i «keine Wunde,
sondern Natur» (156). Das verneint aber jenes «Christentum, gemäß
dessen Vorstellung Gottes machtvoller Heilsplan den Menschen
unsterblich und ohne Sünde gestalten wird» (167). Solche Befreiung von
Tod und Sünde wäre ja Aufhebung der Kontingenz, jener Kontingenz,
zu deren Wahrheit Tod, Geschlechtlichkeit und Schuldhaftigkeit gehören

(156). Indem «jenes Christentum» sich einen Gott konstruiert, der
dies alles aufhebt, dessen Plan es ist, diese Kontingenz aufzulösen, verrät
es Gottes Gottsein. Der Grund dieses im Christentum so virulenten
Verrates: Gott nicht wahrhaben wollen als den Ursprung eben dieser

Kontingenz von Tod, Geschlecht und Schuld. Diesem Christentum ist
Heil immer «Tilgung der Kontingenz» (157), «Aufhebung dieses

Andersseins» (150): es will nicht wahrhaben, daß Gott die Andersheit
will, daß Gott nicht einen Menschen will, der « ein engelgleiches Leben »

(151) führt oder gar gottgleich wird. Es ist dann auch kohärent, wenn
Pohier den Sinn der Auferweckung Jesu nicht darin sieht, «daß wir
unsterblich und ohne Sünde werden können» (168): dieses Heil lehnt

40 J. Pohier, Quand je dis Dieu, Paris, 1977. Wir zitieren nach der dt. Ausgabe: Wenn
ich Gott sage, Ölten—Freiburg, 1980.



18 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Pohier ab als «Auflösung... der Menschlichkeit des Menschen» (141 f.).
Wäre diese Unsterblichkeit das Ziel des Planes Gottes, dann hieße das,

daß Gott die Weltlichkeit der Welt und die Menschlichkeit des

Menschen nicht hebt (143); dann wäre «diese geschichtliche und konkrete
Daseinsweise... eigentlich nicht wirklich das, was Gott für Mensch und
Welt wollte (143). Alle diese Vergöttlichungsideen entspringen
menschlichen Wunschvorstellungen, nicht Gottes Plan: Der Mensch
«unterwirft Gott seinem eigenen Plan. Weil er selbst nicht den Mut
aufbringt, in der eigenen Wohnung zu bleiben, schreibt er Gott die
Absicht zu, eine andere Wohnung zu bereiten» (157).

«Der Tod wird nicht mehr sein, noch Tränen, noch Schreie, noch
Leid, denn die alte Welt wird vergangen sein» (161) — dieses

Hoffnungsbild — es ist immerhin das der Hl. Schrift — ist eine Verfälschung
der Wirklichkeit. Denn, so bekennt der Autor: «Ich weiß, daß ich die
Wirklichkeit verfälsche, daß ich den Menschen und Gott verfälsche,
wenn ich denke, Gott könne machen, daß ich nicht mehr dem Leid,
dem Schmerz, der Schuld und dem Tod ausgesetzt sei, und daß diese

Befreiung Aufgabe Gottes sein müsse» (171 f). Jesus ist nicht der
Helfershelfer des Menschen, der unsterblich werden will (333): Wer
solches sucht, «vergeudet, was Gott heute ist, was er heute sein kann, was

Jesus gestern war» (328)41. So bleibt nach Pohier als ganzer Sinn nur ein
radikales Heute: die radikale Kontingenz des Menschen, ihre Signatur
durch Tod, Geschlecht und Sünde inbegriffen, ist «ein Kommen Gottes

» 179), ist seine Gegenwart. Ein Mehr als diese Kontingenz zu suchen

wäre Verrat an Gott und am Menschen42.

Dieses «Pathos der Endlichkeit»4} hat schon bedeutendere,
tiefschürfendere Vertreter gekannt! Man hat den «Geist der Neuzeit» als

ganzen gelegentlich als eine Art Vergöttlichung der Endlichkeit kenn-

41 Ähnliche Ideen bezüglich der «Christusvergeudung» finden sich in dem
exzentrisch-trivialen Buch von W. Reich, Christusmord, Ölten—Freiburg i. Br., 1978 : Christus
wird als Chiffre für Leben, «Lebensstrom» eingesetzt.

42 Auch D. Solle formuliert gegen die Vergöttlichung den Narzißmusverdacht: Sie
sei «narzißtischer Wunsch nach Unmittelbarkeit des sich in Gott unsterblich und
allmächtig setzenden Ich, das es nicht nötig hat, < sein Leben kreuzigen zu lassen > », Leiden,
19784, 161. Vom reformatorischen Ansatz her wird gegen die Vergöttlichungslehre
polemisiert etwa bei E. Käsemann, für den die Rechtfertigung die neue Freiheit bedeutet,
nicht mehr Gott gleich sein zu wollen, sondern ihm zu gehorchen (Exegetische Versuche
und Besinnungen 1,94). Es bleibt beim grundsätzlichen Auseinanderhalten von Gott und
Mensch ; Heil beginnt « mit der Offenbarung der Gottheit Gottes und der Notwendigkeit
der Menschwerdung des Menschen» (ebd., II, 189—191).

43 F.-J. von Rintelen, Philosophie der Endlichkeit, 1951, 40.



der Vergöttlichung des Menschen 19

zeichnen wollen44 ; die pathetisch angenommene Endlichkeit, die radikale

Ablehnung von Unsterblichkeit und jenseitiger Vollendung
kommt letztlich einer Absolutsetzung des Endlichen gleich: «Das Endliche

ist das Absolute» 45. So mündet die radikale Ablehnung der
Vergöttlichung doch wieder in einer Art Selbstvergöttlichung. GabrielMarcel

hat in diesem Pathos der eigenen Endlichkeit wohl zu Recht nicht
einen «excès d'humilité», sondern einen «orgueil sacrilège» gesehen46.
Radikale Endlichkeit als versteckte Form der Selbstvergöttlichung ist
wohl auch die Deutung des Menschen als rein geschichtliches Wesen:
« Das historische Bewußtsein von der Endlichkeit jeder geschichtlichen
Erscheinung... von der Relativität jeder Art von Glauben ist der letzte
Schritt zur Befreiung des Menschen zu seiner Souveränität»47. Der
radikal endliche Mensch ist der völlig souveräne Mensch.

Die Frage der Vergöttlichung erweist sich nicht als Marginalie der

Theologiegeschichte : wir stoßen auf sie von allen Seiten des neuzeitlichen

Denkens her. Mehr noch: es geht nicht nur um eine typisch
neuzeitliche Fragestellung. Wir dürfen uns an der Weisung der Hl.
Schrift orientieren, die uns den Menschen von Anfang an hineingestellt
zeigt in die Spannung zwischen der gottgewollten Gottebenbildlichkeit
und dem Versucherwort: «Ihr werdet sein wie Gott>>.

Die Vergöttlichungslehre gehört nicht in den begrenzten Raum
hellenistisch gefärbter oder geprägter Theologie : sie gehört bleibend zur
Frage nach der Gottebenbildlichkeit des Menschen, nach dem Ziel
seiner Erschaffung und dem Modus seiner Erlösung. Am Beginn der
-Neuzeit hat Pico della Mirandola in seinem De dignitate hominis klar
formuliert, wo der Mensch in seiner Freiheit von Gott hingestellt
ist:

Gott schufdich als ein Wesen weder himmlisch noch irdisch, damit du dein
eigener freier Bildner und Überwinder seiest. Du kannst zum Tier entarten
und zum gottähnlichen Wesen dich wiedergebären... Du allein hast ein
Wachsen nach freiem Willen, du hast Keime eines allartigen Lebens in
dir48.

44 So meinte O. Karrer (Das Religiöse in der Menschheit und das Christentum,
1934, 143), «der Geist der Neuzeit» sei eine «im Quantitativen und im Dynamischen
liegende Gleichartigkeit unseres Seins mit Gott».

45 So kennzeichnet H. U. von Balthasar Heideggers Verständnis des «Geworfenseins»:

Apokalypse der deutschen Seele, Bd. III, 260.
46 Homo Viator, 1944, 83.
47 W. Dilthey, Gesammelte Schriften VII, Leipzig, 1927, 290.
48 Nach der etwas freien Übersetzung von J. Burckhardt, Die Kultur der Renaissance

in Italien, 1908, II, 74, 314.



20 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Hier ist Vergöttlichung weder Auflösung des Menschseins noch

Hybris der Selbstvergöttlichung (auch wenn Pico oft so gedeutet
wurde49). Schon mehr als ein Jahrtausend zuvor hat Hippolyt am Schluß
seiner großen Streitschrift gegen die heidnischen Philosophien die
christliche Sicht der Vergöttlichung dargelegt, in deutlicher Abgrenzung

gegen ein Weltbild, dem es plausibler war, im Menschen eine
Emanation des Göttlichen zu sehen. Als Mensch von Gott geschaffen, ist
er nicht wesenhaft Gott und ist doch zu einer Gemeinschaft mit Gott
berufen, die ihn — als Menschen — vergöttlicht:

Gott schuf den Menschen als Herrn aller Dinge ; dies war kein Fehlgriff, als

hätte er in Wirklichkeit einen Gott oder Engel schaffen wollen - ich will
nicht irreführen nein, wirklich wollte er einen Menschen schaffen. Wenn

er nämlich dich zum Gott machen wollte, konnte er es ; du hast das Beispiel
des Logos; da er einen Menschen machen wollte, machte er dich zum
Menschen ; wenn du aber auch Gott werden willst, so gehorche dem, der
dich geschaffen... Der Mensch ist mit freier Selbstbestimmung ausgestattet
und hat das Wollen und Nichtwollen in seiner Hand und ist zu beidem

fähig... Christus ist der Gott über alles, der beschloß, die Sünde von dem
Menschen abzuwaschen und aus dem alten Menschen einen neuen zu
machen, er, der ihn am Anfang sein Bild (vgl. Gn 1,26) genannt hatte;
wenn du seinen erhabenen Vorschriften folgst und des Guten guter
Nacheiferer wirst, so wirst du ihm ähnlich (ôpoioç) und von ihm geehrt. Denn
Gott, der auch dich zu seiner Ehre zum Gott gemacht hat, ist nicht
arm50.

Angesichts der Flut von Ideen, die dem christlichen Menschenbild
fremd sind oder gar entgegenstehen, ist es heute Aufgabe der Theologie,
in solch einfacher, unbestechlicher Klarheit die Grundwahrheiten des

Glaubens darzulegen. Die große Plausibilität, die die neugnostischen
Ideen weithin genießen, ist ein Hinweis darauf, wie isoliert und
«weltfremd» das christliche Menschenbild heute dasteht. Umso wichtiger ist

es, ähnlich wie zur Zeit des hl. Irenaus, in schlichter Sprache zu sagen,

49 In seinem «Pic de la Mirandole» (Paris 1977) hat H. de Lubac gezeigt, wie tief
diese Sicht der Vergöttlichung in der Vätertradition verwurzelt ist.

50 Philosophumena X, 33-34, ed. Wendland III, 290-292; PG 16, 3450-54; dt.
Übers. K. Preysing, BKV 287-290; vgl. ebd: «Du wirst (sc. in der ewigen Vollendung)
ein Vertrauter Gottes und Miterbe Christi, der nicht mehr Begierlichkeit, Leidenschaften
und Krankheit unterworfen ist. Du wirst Gott. Was für Leiden du auch als Mensch
ausgestanden hast, die hat Gott dir gegeben, weil du Mensch bist ; was immer aber Gott
zusteht, dies hat Gott dir zu gewähren versprochen, wenn du vergöttlicht, unsterblich
geworden bist.»



der Vergöttlichung des Menschen 21

was der christliche Glaube über den Menschen lehrt, über seinen

Ursprung und sein Ziel, über sein Bild-Gottes-Sein und über seine

gnadenhafte Vergöttlichung. Hier können die frühen Kirchenväter uns
Vorbild sein, die einer heidnischen Umwelt in einfacher Klarheit die

«Regel der Wahrheit» vorgelegt haben.

II. DIE CHRISTOLOGISCHEN BEZÜGE DER VERGÖTTLICHUNGSLEHRE

Was christlich Vergöttlichung heißt und was nicht, wird erst in
seiner ganzen Eigenart, aber auch in seinem Geltungsanspruch deutlich,

wenn wir uns den christologischen Bezügen des Problems zuwenden.

Jaroslav Pelikan meint:

The full clarification of the term « deification » had to await the resolution of
the conflict over the deity of Christ; the Church could not specify what it
meant to promise that man would become divine until it had specified what
it meant to confess that Christ had allways been divine51.

Was heißt freilich bekennen, daß Christus immer göttlich war? Die
innertheologische Kritik an der Vergöttlichungslehre setzt vielfach
gerade hier an: Ist eine vom ersten Moment der Empfängnis an ganz
und vollkommen vergöttlichte Menschheit Christi wirklich noch eine
Menschheit? Das große Ringen um die Christologie geht seit der
Aufklärung vor allem um diese Frage: Kann ein vergöttlichter Jesus wirklich

Mensch sein? D. Fr. Strauß hat mit seinem Spott über diese

Vorstellung nicht gespart:

Da steht dieser Gottessohn als ein vom Himmel gefallenes Palladium in
menschlicher Gestalt, als eine von der Gottheit zugerichtete Maschine, in
welcher alle geistigen Wirkungen durch einen übernatürlichen Mechanismus

zu Stande kommen. Was den Menschen groß, edel und erhaben macht,
Freiheit und Selbstthätigkeit, kommt ihm nicht zu ; nichts von alle dem, was
Großes und Herrliches durch ihn zu Stande kommt, kann ihm selbst
zugerechnet werden52.

51 The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine, Vol. I, 155;
vgl. auch A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Freiburg, 1979, Bd. I,
539.

52 Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und im
Kampfe mit der modernen Wissenschaft, Tübingen, 1840—41, Bd. II, 52.



22 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Es tut nichts zur Sache, daß diese Christologie nicht die orthodox-
chalkedonensische ist. Wichtig ist hier, daß die vollkommene Göttlichkeit

Jesu damals — und wohl oft im Laufe der Geschichte — als Widerspruch

und Konkurrenz zur vollkommenen Menschlichkeit Jesu
empfunden wurde. Gewiß läßt sich hier eine positive Sorge heraushören : die

Sorge darüber, daß die christologische Anwendung der
Vergöttlichungslehre das Humanum Christi bedrohe und verkürze. Dieses

berechtigte und von Chalkedon her notwendige Anliegen hat sich freilich

unter dem Einfluß der historischen Kritik und ihrer
Voraussetzungen zu einem weitgehenden Unverständnis für die altkirchliche
Christologie entwickelt. Die Rede vom Scheitern der Zwei-Naturen-
Lehre ist hierfür bezeichnend53. Sie ist schon im 19. Jahrhundert fast

zum Gemeinplatz der protestantischen Theologie geworden, heute
droht sie zum Gemeingut katholischer Christologie zu werden.

Neben den oft ungeklärten Voraussetzungen der historisch-kritischen

Lektüre dürfte die Reaktion gegen die lutherisch-orthodoxe Sicht
der Idiomenkommunikation im 19. Jahrhundert dazu geführt haben,
daß man um der echten Menschlichkeit Christi willen den Verzicht auf
die vorösterliche Vergöttlichung der Menschheit postuliert. Dies
geschieht bei den «Kenotikern» in der Weise, daß eine Verbergung oder

gar Entäußerung der göttlichen Eigenschaften Christi angenommen
wird, um einem vollen Menschsein Christi Platz zu lassen. Der breite
Strom protestantischer (und heute z. T. auch katholischer) Christologie
verzichtet freilich weitgehend auf die Inkarnationslehre, zumindest
insofern, als nur selten der Versuch unternommen wird, in aller
Deutlichkeit die acta, dicta et passa Jesu als gottmenschliche zu verstehen.
Zum Teil wird die Inkarnation offen dem Bereich des Mythos
zugewiesen 54. Wo dies nicht geschieht, wird es dennoch selten gewagt, die
irdische Geschichte Jesu als konkrete gottmenschliche Geschichte des

ewigen Sohnes zu lesen. Zu stark wirkt die Befürchtung nach, hier
werde Menschsein zur bloßen «Livrée» der Gottheit.

Eine Verdeutlichung der patristischen Vergöttlichungslehre könnte
dazu beitragen, daß die Christologie wieder stärker exegetische
Untersuchungen und kirchliche Lehre zu integrieren vermag. Die nachchal-
kedonensische Christologie mit ihrem Bemühen um die Wahrung des

Humanum in Christus hat ja auch entscheidend zu einer Klärung der

53 Vgl. unseren Beitrag: «Aporie der Zweinaturenlehre». Überlegungen zur
Christologie von Wolfhart Pannenberg, in: FZPhTh 24 (1977), 428—445.

54 The Myth of God Incarnate, ed. by John Hick, London, 1977.



der Vergöttlichung des Menschen 23

Yergöttlichungslehre geführt, wodurch sowohl die Gefahr überwunden
wurde, die Unterscheidung zwischen Gott und Geschöpf zu vernachlässigen

als auch die Gefahr einer Trennungschristologie, die die Realität

der Inkarnation aushöhlt.

III. GRUNDZÜGE DER PATRISTISCHEN VERGÖTTLICHUNGSLEHRE

Die folgenden Darlegungen bezwecken keine möglichst vollständige

dogmengeschichtliche Darstellung. Sie beschränken sich auf drei
Themenkreise, die teilweise auch Etappen der Lehrentwicklung darstellen.

Der Hauptakzent liegt aber auf den systematisch-theologischen
Fragestellungen. Die drei Themenkreise artikulieren sich folgendermaßen:

Die arianische Krise hat das Ganze des christlichen Glaubens
erschüttert. Eines der großen Argumente gegen die arianische Reduktion

von Logos und Pneuma auf die geschöpfliche Ebene war das der

Vergöttlichung. Logos und Pneuma könnten nicht den Gläubigen
vergöttlichen, wären sie selber nicht «eines Wesens mit dem Vater». In
diesem ersten Themenkreis wird verständlicherweise die «göttliche
Seite» der Vergöttlichung besonders bedacht. Die Teilhabe am göttlichen

Wesen (vgl. 2Pe 1,4) steht im Vordergrund. In den christologi-
schen Kontroversen des 5. bis 7. Jahrhunderts geht es dagegen mehr um
die «menschliche Seite» der Vergöttlichung, insofern hier um die rechte

Situierung des Humanum in Christus gerungen wird. Die Art und Weise
der Vergöttlichung der Menschheit Christi steht im Vordergrund. Der
dritte Themenkreis greift die Ergebnisse der beiden ersten auf: Soll

Vergöttlichung der Menschheit Christi nicht — monophysitisch — ein
passives «Durchglühtwerden» vom Feuer der Gottheit, sondern auch

eine Verwirklichung der Gottessohnschaft in einer menschlichen Freiheit

sein, so hat das Folgen für die gnadenhafte Vergöttlichung des

Gläubigen, für das Mitwirken des Menschen und für die Art ihrer
Verwirklichung.



24 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

III. 1. Die Vergöttlichung im Kontext der arianischen Kontroverse

Wir gehen nicht auf die Anfänge der christlichen Vergöttlichungslehre

ein55, sondern beginnen mit dem 4. Jahrhundert, mit den ersten

expliziteren Darlegungen dieser Lehre bei Athanasius und den Kappa-
dokiern, wobei wir gelegentlich auf die vornizänischen Väter
zurückverweisen.

Eine erste methodisch wichtige Feststellung drängt sich auf:

«Vergöttlichung» wird im 4. Jahrhundert so selbstverständlich als das Ziel
des Heilswerkes Christi gesehen, daß sie zu einem der Hauptargumente

gegen die Arianer werden konnte. In der 2. Rede gegen die Arianer
formuliert Athanasius dieses Argument in klassischer Form:

Wäre der Logos als bloßes Geschöpf Mensch geworden, dann wäre der

Mensch nichtsdestoweniger geblieben wie er war, nämlich ohne Verbindung

mit Gott... Ferner aber blieb der Mensch, wenn der Sohn ein Geschöpf

war, trotzdem sterblich, weil ohne Verbindung mit Gott. Denn ein

Geschöpf konnte die Geschöpfe nicht mit Gott verbinden... und es kann
wohl auch nicht ein Teil der Schöpfung das Heil werden für die Schöpfung,
da auch dieser der Rettung bedurfte... Doch so hat der Logos den entstandenen

Leib angenommen, um diesen als Schöpfer zu erneuern, in sich zu

vergöttlichen und so uns alle nach seiner Ähnlichkeit in das Reich des

Himmels einzuführen. Doch in Verbindung mit einem Geschöpf wäre der
Mensch wieder nicht vergöttlicht worden, wenn der Sohn nicht wahrer
Gott wäre... Deshalb hat eine solche Verbindung (sc. von Logos und Sarx)

stattgefunden, damit er mit der göttlichen Natur den natürlichen Menschen
in Verbindung brächte und dessen Heil und Vergöttlichung gesichert
wäre56.

Zitieren wir gleich noch einen Text aus den Serapion-Briefen des

Athanasius, in denen dieses Prinzip die Göttlichkeit des Hl. Geistes
beweisen soll:

Es wird gesagt, daß wir alle durch den Geist an Gott teilhaben (cf. 1 Kor
3,16—17). Wenn der Heilige Geist aber ein Geschöpf wäre, so würde uns
durch ihn keine Gemeinschaft mit Gott zuteil... Wenn er aber vergöttlicht, ist
unzweifelhaft, daß seine Natur göttlich ist''1.

55 Die Arbeiten von J. Gross und I.-H. Dalmais (A. 8) bieten die wichtigste
Information.

56 Ar. 2, 67-70. (Übers. A. Stegmann, BKV2, 214—218).
57 Ep. Serap. I, 24. (Übers. A. Stegmann, BKV2, 436f.); PG 26, 585C-588A.



der Vergöttlichung des Menschen 25

In beiden Texten ist vorausgesetzt, daß auch die arianischen Gegner
darin mit Athanasius übereinstimmen, daß die Vergöttlichung letztes
Ziel aller Heilsveranstaltungen Gottes ist. Die Selbstverständlichkeit
dieser Voraussetzung gibt zu denken. Basilius faßt sie in dem einen Wort
zusammen: «Das höchste von allem, was begehrt werden kann, (ist) die

Vergöttlichung»58. Selbstverständlich scheint es für diese Epoche zu
sein, daß der Inbegriff alles Erstrebenswerten die «Verähnlichung mit
Gott»59 ist. Das Evangelium bringt die Antwort auf diese Sehnsucht, ist
es doch nichts anderes als die Verheißung der Vergöttlichung für alle,
die es gläubig annehmen60.

Vergöttlichung ist also das Ziel des Planes Gottes, ist auch das Ziel
der menschlichen Sehnsucht: darin war man sich in der Alten Kirche
einig. Diese Selbstverständlichkeit erklärt u.E. die weite Verbreitung
des Arguments der Vergöttlichung in der Beweisführung für die Gottheit

Christi: Nur wer Gott ist, kann vergöttlichen61.
Der antiarianische Gebrauch der Vergöttlichungslehre zeigt aber

nicht nur, wie tief im 4. Jahrhundert die christliche Heilsvorstellung
vom Thema der Vergöttlichung bestimmt ist, er hat auch zu Präzisierungen

dieser Lehre geführt, die gerade für die heutigen Kritiken an ihr
bedeutsam sind. Diese Präzisierungen sehen wir vor allem in zwei
wesentlichen Punkten gegeben: 1. Wenn nur Gott vergöttlichen kann,
dann kann sich der Mensch nicht selbst vergöttlichen, dann kann er aber

auch sein höchstes Verlangen, sofern dies die Vergöttlichung ist, nicht
selber stillen; dann ist aber Vergöttlichung Gnade. 2. Dann kann sie

auch inhaltlich genauer bestimmt werden: sie führt nicht zur
Wesensidentität mit Gott, sondern zu einer noch näher zu bestimmenden
Teilhabe an Gott.

Es ist immer wieder gesagt worden, der christliche Osten
unterscheide sich u.a. dadurch vom christlichen Westen, daß er «Vergöttlichung»

einsetze, wo der Westen von Gnade spricht. Man hat die «sehr
unterschiedliche» Entwicklung der beiden Traditionen betont62. Ohne

58 Spir. 9, 23, PG 32, 109C.
59 Die Begriffsgeschichte der «Verähnlichung mit Gott» von Piaton bis zu den

Vätern studiert H. Merki, 'Opoiiocnç 9ecö, Fribourg, 1952.
60 Cf. Maximus Conf., Qu. Thal. 61 ; PG 90, 637.
61 Wir beschränken uns auf einige Stellenhinweise: Irenäus, haer. IV, 33, 4; V, 9, 1 ;

Origenes, princ. IV, 1,1; Gregor von Nazjanz, or. 31, 4 u. 28; 34, 12; 40, 42; 41, 9 u. 11 ;

Diadochus, ascens.; PG 65, 1145D; Cyrill v. AI.; PG 75, 284B; 333C; 597AC; 1088B-
1089D, u.a.m.

62 Cf. I.-H. Dalmais, Art. Divinisation in : DS III, 1389 ; ähnlich, und zu schematisch



26 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

solche Unterschiede leugnen zu wollen, möchten wir doch die
Gemeinsamkeiten stärker hervorheben.

Der Sprachgebrauch der griechischen Väter zeigt eine wie
selbstverständliche Verbindung von Gnade und Vergöttlichung. Athanasius

stellt Theopoiêsus und Châris als Synonyme nebeneinander63. Unablässig
wird betont, die Théosis sei «katà Chdrin»64. Umgekehrt wird die Gnade

mit dem Adjektiv «vergöttlichend» gekennzeichnet65. Maximus spricht
von der Vergöttlichung als einer «übernatürlichen Gnade»66. Der
Gnadencharakter der Vergöttlichung wird mit aller Deutlichkeit hervorgehoben,

wenn Maximus immer wieder betont, daß kein Geschöpf von
sich aus der Vergöttlichung fähig ist, da keines Gott erfassen kann67:

«Dies kann nur durch Gottes Gnade geschehen»68. Dieser Gnadencharakter

der Vergöttlichung hindert nicht, daß die Vergöttlichung als das

einzige Ziel betrachtet wird, das die menschliche Natur erfüllen kann :

für sie, auf sie hin ist der Mensch erschaffen69. Wir können vorerst die

Frage hintanstellen, welchen Anteil die menschliche Freiheit und der

menschliche Wille an der Erlangung dieses Zieles hat. Vorerst genügt
es, die Gnadenhaftigkeit der Vergöttlichung zu betonen.

Ch. Dumont, Katholiken und Orthodoxe am Vorabend des Konzils, in: E.v.Jvänka
(Hrsg.), Seit neunhundert Jahren getrennte Christenheit, Wien 1962, 116: «Der Westen
zeigte immer eine größere Empfänglichkeit für den Abstieg Gottes zum Menschen als für
die Erhöhung des Menschen zu Gott. Ohne den engen Zusammenhang aufzuheben,
könnte man mit anderen Worten sagen: Für den Westen ist Christus eher der Gott-
Mensch, für den Osten der Mensch-Go«. Daraus folgt, daß man die im Westen dominierende

Frömmigkeit als eine Spiritualität der Menschwerdung, die des Ostens als eine
Spiritualität der Vergöttlichung (Theiosis) bezeichnen könnte».

63 Ar. III, 53; PG 26, 433B.
64 Auch hier kann nur eine sehr beschränkte Stellenauswahl geboten werden : Basilius,

Eun. 3, 5; PG 29, 665BC; ep. 8, 3; PG 32, 249C; Ps.-Procopius, Pr. 18, 11; PG 87,
1408A; Sophronius v. Jer.\ PG 87, 3284BC; Zahlreiche Belege für Maximus gibt
W. Völker, Maximus Confessor als Meister des geistlichen Lebens, Wiesbaden, 1965,
478. A. 3—6. Augustinus spricht nicht anders : Ex gratia sua deificatos, non de substantia sua

natos; PL 36, 565; Gregor der Gr. gebraucht den Ausdruck, in dem er das ex gratia
deificatum für Christus ablehnt: Moralia 18, 83; PL 76, 88C; Thomas v. Aquin lehrt, daß
kein Geschöpf die Gnade verursacht : Sic enim necesse est quod solus Deus deificet : S Th,
I—II, q. 112, a. 1; cf. auch Gregor Palamas, Cap. 93; PG 150, 1188.

65 So Gregor Palamas, Triad. 3, I, 34, ed. Meyendorff, 625.
66 Qu. Thal. 60; PG 90, 625A.
67 Amb. Io. 20; PG 91, 1237; Qu. Thal. 40; PG 90, 396B; Opusc. I; PG 91,

33C.
68 Qu. Thal. 22; PG 90, 321A; vgl. J. Pelikan, op.cit., (A. 51), Bd. II, llf.;

L. Thunberg, Microcosm and Mediator, Lund, 1965, 457f.
69 Qu. Thal. 60; PG 90, 621A.



der Vergöttlichung des Menschen 27

Vergöttlichung ist völlig ungeschuldete Gnade : damit ist bereits die
wesentliche inhaltliche Bestimmung der Vergöttlichung ausgesagt,
zumindest in negativer Abgrenzung: Wer durch Gnade vergöttlicht und
Gott wird, ist nicht der Natur, dem Wesen nach Gott. Maximus
formuliert Inhalt und Grenze der Vergöttlichung in lapidarer Kürze: «Alles,

was Gott ist, ausgenommen die Identität des Wesens, wird der, der
durch die Gnade vergöttlicht wird»70. Alles, außer dem absolut Unmit-
teilbaren: im Wesen Gott zu sein. An diesem «Alles» halten Ost- wie
Westkirche gleicherweise fest als dem eigentlichen Inhalt des Heils,
dem Ziel von Schöpfung und Erlösung; die Realität dieser Teilgabe an
«allem, was Gott ist», ist immer wieder, von Athanasius bis Gregor
Palamas, der Maßstab, an dem Verkürzungen des christlichen
Heilsverständnisses gemessen werden.

Wir haben gesehen, wie Athanasius die wahre Gottheit Christi mit
diesem soteriologischen Motiv begründet. Noch bei Gregor Palamas ist
dieses Motiv maßgebend: seine umstrittene Unterscheidung von Gottes
Usia und den göttlichen Energien hat letzlich dieses positive Anliegen.
J. Pelikan faßt Gregors Lösung zusammen :

A way had to be found, Palamas maintained, to preserve the reality of
salvation as deification without implying the absurd and blasphemous idea
that those who were deified became «god by nature»... The absurdity and
the blasphemy were avoided by the teaching that «the deifying gift of the

Spirit is not the superessential ousia of God, but the deifying activity
(enérgeia) of the superessential ousia of god71.

Die palamitische Unterscheidung will die Unmitteilbarkeit Gottes
aufrecht erhalten, wie sie die ostkirchliche Liturgie besingt72, und doch
Gnade als vergöttlichende Teilgabe Gottes selbst verstehen. So proble-

70 Amb. Io. 41 ; PG 91, 1308. Vgl. die nicht unähnliche Formulierung bei Wilhelm von

St. Thierry : Quibus enim potestas data est filios Dei fieri, data est potestas, non quidem ut
sint Deus, sed sint tarnen quod Dens est, sint sancti, futuri plene beati, quod Deus est (Ep. ad
Fr. de Monte Dei; PL 184, 348B). Vgl. auch Luther, im Weihnachtssermo von 1514:
Efficimur autem verbum vel verbo similes, i.e. peccatores et mendaci, sed non peccator et
mendax, sicut nos non Deus efficimur nec Veritas, sed divini et veraces vel divinae
consortes naturae, quando assumimus verbum et per fidem ei adhaeremus. Cf. ferner
Alexander von Haies: Sic humana natura Deo adjuncta Deus per omnia dicitur esse, non
quod deficiat esse natura sed quod deitatis participationem accipiat ut solus Deus in ea esse
videatur (II Sent. d. VIII, 12 zitiert aus Johannes Scotus Eriugena, De div. naturae I, 10.

71 The Christian Tradition, II, 267 (mit Verweis auf Triaden 3.3.8; ed.

Meyendorff, 709 — 711 und Triaden 3. 1. 34; Meyendorff, 625).
72 Vgl. den Beginn der Anaphora der Chrysostomusliturgie: «...Denn Du bist Gott,

der Unaussprechliche, unergründlich, unsichtbar und unfaßbar ...».



28 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

matisch diese Lösung ist, so unaufgebbar ist doch das Anliegen, dem sie

gerecht zu werden versucht: in der Vergöttlichung teilt sich Gott selbst

mit, ohne daß es freilich zu einer Wesensidentität zwischen Gott und
Mensch kommt.

«Alles außer das Wesen»: Heißt das, daß in der Vergöttlichung alle

Eigenschaften Gottes zu Eigenschaften des Menschen werden? Wird
hier die Vergöttlichung nicht zur Aufhebung der Geschöpflichkeit
Spätestens hier wird es notwendig, zur Klärung der Vergöttlichungslehre

nicht nur den «Anteil» des Vergöttlichenden zu betrachten,
sondern auch den des Vergöttlichten. Denn die Vergöttlichungslehre will
nicht nur dem christlichen Glaubensanspruch gerecht werden, daß

Gott selber sich in seinem Heil mitteilt, sondern auch Wesen und Ziel
des Menschen verdeutlichen. Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit des

Menschen73 ist das notwendige Korrelat zur Vergöttlichungslehre.
Geschöpflichkeit des Menschen wird hier nicht als radikale Endlichkeit,

aber auch nicht als «Krypto-Göttlichkeit» ausgelegt, sondern als

für das Menschsein konstitutive Offenheit auf Teilhabe am Leben Gottes

selbst74. Gewiß besteht immer wieder die Gefahr, daß die Vergöttlichung

als Flucht aus der Geschöpflichkeit selbst erscheint. Die enge
Zusammengehörigkeit von Gottebenbildlichkeit und Vergöttlichung
macht jedoch deutlich, daß die Vergöttlichung im Wesentlichen
Verwirklichung der Gottebenbildlichkeit des Menschen ist, in der Weise
der Verähnlichung mit Gott, der Angleichung an Gott75. Erst in dieser

Perspektive wird deutlich, wie Vergöttlichung nicht Auflösung der

Geschöpflichkeit ist. Es wird zugleich deutlich, daß «Endlichkeit» nicht

genügt, um die Geschöpflichkeit des Menschen zu bestimmen.

73 Die wichtigste Literatur zur patristischen Auslegung von Gn 1, 26 bei
A. Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Freiburg, 1979, 102, A. 287.

Vgl. auch Cl. Westermann, Genesiskommentar, Exkurs zu Gn 1, 26f.
74 Gregor von Njssa hat dies in der Großen Katechese dargelegt: «Weil der Mensch

zum Genuß der göttlichen Güter geschaffen ist, mußte er in seiner Natur etwas
Verwandtes (ti ouyyevéç) mit dem besitzen, an dem teilzunehmen er bestimmt war. Darum
ward er mit Leben, Vernunft und Weisheit und überhaupt mit allen gotteswürdigen
Gaben herrlich ausgestattet, damit er durch jedes dieser Geschenke Verlangen trage nach
dem, was ihm verwandt (xö oiicelov) ist... All dies will der Bericht über die Weltentstehung

in einem einzigen Wort zusammenfassen indem er erklärt, der Mensch sei nach
<dem Bilde Gottes > geschaffen worden (Gn 1, 26£); denn in der Ähnlichkeit, die bis zur
Ebenbildlichkeit sich erhebt, ist dieganze Reihe der Eigenschaften enthalten, welche dergöttlichen
Natur zukommen » ; PG 45, 21D; Übers, nach K. Weiss. BKV2, 13.

75 Vgl. H. Merki, op. cit. (A. 59).



der Vergöttlichung des Menschen 29

Von den ersten nachapostolischen Schriften an werden Unsterblichkeit,

UnVergänglichkeit, Unzerstörbarkeit als die Gnadengaben
gesehen, durch die der Mensch «Gottes teilhaftig» wird76. Theophil von
Antiochien zum Beispiel spricht vom Lohn der Unsterblichkeit als

einem Gott-Werden (génetai theös), das dem zuteil wird, der sich durch
den Gehorsam gegen Gottes Gebote der Unsterblichkeit entgegenstreckt77.

Sehnsucht nach der «göttlichen Ewigkeit» ist keine Flucht aus

der Menschlichkeit, sondern entspricht der eigensten Absicht des

Schöpfers, der dieses Verlangen der menschlichen Natur eingestiftet
hat78.

Allgemeiner wird die Vergöttlichung inhaltlich als Teilhabe79 an
Gott bestimmt; sie ist Wiederherstellung und Vollendung der in der

Geschöpflichkeit grundgelegten Verwandtschaft (cruyyevsia) mit
Gott80. Sie verwirklicht sich als eine reale koinonia mit Gott81, als ein
Gott-Anhaften (ouvacpij)82; sie wird schließlich geradezu als Vereinigung

mit Gott beschrieben83. Dergestalt ist die Vergöttlichung als

wirkliches Gott-Werden aus Gnade verstanden. So wird die in
Joh 10, 34f. zitierte Stelle aus Ps 82, 6 («Ich habe gesagt: Götter seid

ihr») ausgelegt84.

76 Texte bei I.-H. Dalmais, op. cit. (A. 8), 1376—77.
77 Autol. 2, 27; PG 6, 1096A.
78 Gregor von Nyssa (an der A. 74 zitierten Stelle) : « Da nun zu den der göttlichen

Natur zukommenden Gütern die Ewigkeit gehört, so durfte auch dieses Gut nicht völlig
in der Ausrüstung (KaxaaKeupv) unserer Natur fehlen, vielmehr mußte sie Unsterblichkeit
besitzen (es ist hier vom Urständ des Menschen die Rede), damit sie durch eine ihr
angeborene Kraft imstande sei, das über sie Erhabene zu erkennen und Verlangen (èv
SJttOupiçt) zu haben nach der göttlichen Ewigkeit».

79 Vgl. Cyrill v. AI.; PG 72, 908D-909A; 74, 1924B; 75, VtöCD-Johannes v. Dam.,
f. o. 4, 15 ; PG 94, 1164B: «Durch die Teilhabe an Gott wird der Mensch aus Gnade, was
(Christus) von Natur aus ist».

80 Vgl. E. Weigl, Die Heilslehre des hl. Cyrill von Alexandrien, Mainz, 1905, 60 u.

226f.; vgl. den Text A. 74; vgl. auch Cyrill v. AI.; PG 73, 1048A; 1032C; 74, 20B.
81 Origenes, Cels. III, 28 ; PG 11, 958D : Durch die Inkarnation wurde die menschliche

Natur in Jesus und in uns göttlich x(i Ttpôç to 08iöxspov Kotvcovfa. Die eucharistische
Synaxis vollendet unsere Vergöttlichung als rf]v ttpoç tö év f|pcbv Kotvcoviav Kai auvaÇiv:
Ps.-Dionysius, e. h. III, 1 ; PG 3, 425B.

82 Athanasius, Ar. I, 70 ; PG 26,296B (cf. A. 56) : die ouvaipfj der menschlichen Natur
mit der göttlichen «garantiert» deren Vergöttlichung.

83 Vgl. die berühmte Definition der Vergöttlichung zu Beginn der «Kirchlichen
Hierarchie» des Ps.-Dionysius: "H 8è Oéoktiç ècrtiv T] xpôç 0eöv cbç scpiKTOv cwpogoicoaiç ts
Kai ëvaKnç: h. e. 1, 3; PG 3, 376A.

84 Die Auslegungsgeschichte dieser Stelle ergäbe einen guten Querschnitt durch die
Vergöttlichungslehre. Die Stelle wird unzählige Male zitiert.



30 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

«Vergöttlichung» ist kein biblischer Begriff. Seine latente Nähe zum
neuplatonischen Emanatismus hat immer wieder zur Zurückhaltung in
seinem Gebrauch geführt. Die klarste Verdeutlichung hat der Begriff
der Vergöttlichung wohl dadurch erfahren, daß er mit dem paulinisch-
neutestamentlichen Begriff der Adoptivsohnschaft, der uioöema, ineins

gesetzt wurde. Christliche Theopoiêsis ist kein abstraktes, «anonymes»
Gottwerden. Theopoiêsis ist Hjiopoiêsis:

Im Heiligen Geist verherrlicht der Logos die Schöpfung, indem er sie durch

Vergöttlichung und Annahme an Sohnes statt (theopoiôn kai hyiopoiôn)
dem Vater zuführt85.

Gerade die antiarianische Position hat geholfen, die Vergöttlichung
in aller Deutlichkeit als Gnade der Sohnschaft herauszustellen:
Athanasius betont unentwegt, daß wir im Unterschied zu dem dem Väter
wesensgleichen Sohn «nicht von Natur, sondern durch Annahme
Söhne genannt werden»86. Nicht (puoet, sondern Géaet Gott und Sohn
Gottes werden: dies kann geradezu als Kurzformel für die patristische
Vergöttlichungslehre gelten87.

Im Kontext der arianischen Kontroverse hat die Lehre von der

Vergöttlichung entscheidende Klärungen erfahren: Ist es einmal zum
klaren Glaubensbekenntnis geworden, daß Sohn und Geist keine
halbgöttlichen Zwischenwesen sind, sondern «eines Wesens mit dem
Vater», dann kann auch die durch sie verliehene Vergöttlichung nicht
mehr als emanative, degradierte Teilhabe am unmitteilbaren Einen
verstanden werden, sondern nur als unmittelbare gnadenhafte Teilgabe
am Leben Gottes selbst. In diesem Sinn kann man von einer «enthel-
lenisierenden» Wirkung dieser Periode sprechen.

85 Athanasius, ep. Serap. I, 25; PG 26, 589B; dazu vgl. U. Bornhäuser, op. cit.,
(A. 8), 24: Das ukmotoOgeOa ist «nach dem Sprachgebrauch des Athanasius durchaus

gleichbedeutend mit OeottotoOgeOa». Vgl. dieselbe Formel bei Cyrill von AI., Thes. 4;
PG 75, 45A; vgl. Lampe, s.v. uiotioiéco.

86 Ar. 2, 59; PG 26, 273.
87 Athanasius, Ar. 2, 59; PG 26, 272C; Cyrill v. Jer., catech. 3, 14, u.a. Belege bei

Lampe, s.v. Oémç; dazu ferner Maximus; PG 91, 697A; Amb. Io. 20; PG 91, 1237A;
ep. 9; PG 91, 445C; myst. 24; PG 91, 712A; Opusc. I; PG 91, 32C. Die mittelalterliche
Weiterführung bei E. H. Kantorowicz, Deus per naturam, deus per gratiam. A note on
mediaeval political theology, in: Harv. Theol. Rev. 45 (1952), 253-277.



der Vergöttlichung des Menschen 31

III. 2. Vergöttlichung im Kontext der christologischen Kontroversen

Der Logos Gottes ist Mensch geworden, damit du von einem Menschen

lernst, wie der Mensch Gott werden kann88.

Wie kann ein Mensch Gott werden und doch Mensch bleiben? Wie
kann Gott Mensch werden und doch Gott bleiben Diese beiden Fragen

stehen im Zentrum der großen christologischen Auseinandersetzungen

vom 5. bis zum 8. Jahrhundert. Schon früh haben einzelne

Theologen die Gefahr gesehen, eine falsch verstandene
Vergöttlichungslehre könnte in Gegensatz zur Schöpfungslehre geraten. So

betont Methodius von Olymp (gegen Origenes?): «Christus ist nicht
gekommen, um die menschliche Natur zu verwandeln oder zu ändern,
sondern um sie zurückzuführen, wo sie am Anfang, vor dem Fall war,
zur Unsterblichkeit»89. Wird die menschliche Natur durch die Vergöttlichung

nicht doch verwandelt? Die christologische Reflexion der großen

Väterzeit hat sich dieser Frage immer entschiedener angenommen,
aus dem Wissen, daß «die Vergöttlichung der Menschennatur Christi
das theologische Fundament» für unsere Vergöttlichung darstellt90.

Das aber war (der Grund seiner Geburt), daß du Stolzer gerettet würdest,
der du deshalb die Gottheit verachtest, weil sie dein Ausgedehntsein
angenommen hat, indem sie sich mittels der Geistseele dem Fleische verband ;

so ist dieser von unten (stammende) Mensch Gott geworden, da er Gott
vermischt wurde und eins (mit ihm) geworden ist. Dabei hat der stärkere

Teil (sc. die Gottheit) obsiegt, damit ich ebensosehr Gott werde, wie jener
Mensch geworden ist91.

In diesem Text des Gregor von Nazianz kann man eine geradezu
klassische Formulierung dessen finden, was lange Zeit als «physische

Erlösungslehre » 92 bezeichnet wurde: Die Erlösung wird hier, so scheint

es, direkt mit der Inkarnation gleichgesetzt und als Grund dafür die

88 Clemens v. Al., Protr. I; PG 8, 64D.
89 De res. 1,49 ; ed. Bonwetsch 303, 6—8 ; vgl. Adv. Porphyr. I, 3 ; 503,13—22. Daß die

Vergöttlichung die Natur des Menschen nicht verändert, betonen die Väter immer
wieder: Cyrill v. AI., dial. 1; PG 75, 676B; Maximus, Qu. Thai. 22, Scholion; PG 90,
321D; Johannes v. Dam., f.o. 2, 12; PG 94, 924A, u.a.m.

90 A. Grillmeier, op. cit., (A. 73), 539.
91 Gregor v. Naz., Or, 29, 19; PG 36, 100A; Übers. A. Grillmeier, op. cit., 539.
92 Zur Geschichte des Problems der «physischen Erlösungslehre» vgl. R. Hübner,

Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa. Untersuchungen zum Ursprung der
physischen Erlösungslehre, Leiden, 1974, 3—25.



32 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

«Vermischung»93 der Menschheit Christi mit seiner Gottheit angegeben.

In einer solchen «Vermischung» obsiegt notwendigerweise das

stärkere Element: da dieses unendlich ist, wird das «schwächere»
Element, die Menschheit, so vergöttlicht, daß sie von der Gottheit absorbiert

wird «wie ein Tropfen Essig im Meer»94. Auch bei Athanasius
wird die Vergöttlichung des Menschen (im Sinne der als Einheit
aufgefaßten Menschennatur) dadurch verwirklicht, daß sie durch die
Inkarnation mit dem Logos eine innige Verbindung (cnjvo«pf|)

eingeht95.

Vier Einwände seien erwähnt, die gegen diese Ausprägung der chri-
stologischen Vergöttlichungslehre erhoben wurden und werden:

Der erste Einwand ist wohl der am wenigsten zutreffende : die starke

Betonung der vergöttlichenden Wirkung der Inkarnation vermindere
ungebührend die Heilsbedeutung von Kreuz und Auferstehung. Diese
erscheinen nur noch als Anhang zu etwas, das bereits grundsätzlich
geschehen ist96. Dieser Einwand beruht im letzten wohl auf einer
problematischen Entgegensetzung von Inkarnation und Ostermysterium,
deren Voraussetzungen uns erst in den folgenden Einwänden begegnen
werden97.

Den zweiten Einwand formuliert Maximus Confessor in der ihm
eigenen Klarheit: Wird «physische Erlösung» verstanden als ein
Zusammenhaften, eine ouvacpf| naturhafter Art, so wird dadurch die
Transzendenz Gottes in Frage gestellt. Gewiß ist dies nicht die Absicht
der Kappadokier oder der Alexandriner. Die Vorliebe für Bilder naturhafter

Synthesen (Feuer — Eisen; Tropfen — Meer; Leib — Seele) zeigt
jedoch nur, daß hier ein Problem der Klärung harrt.

93 Besonders bei Gregor von Nyssa «ist die Einheit (in Christus) grundsätzlich in
Kategorien der <Vermischung> erklärt»: A. Grillmeier, op. cit. (A. 73), 534; cf.
J.-R. Bouchet, Le vocabulaire de l'union et du rapport des natures chez saint Grégoire de
Nysse, in: Rev. Thom., 68, (1968), 533-582.

94 Belege aus Gregor von Nyssa bei Grillmeier, a.a.O.
95 Ar. II, 70; PG 26, 296B.
96 Wir stimmen W. Kaspar nicht zu, wenn er meint: «Läßt man... die gott-menschli-

che Person Jesu durch die Inkarnation ein für allemal konstituiert sein, dann haben
Geschichte und Geschick Jesu, vor allem Kreuz und Auferstehung keine konstitutive
Bedeutung mehr... Damit ist das biblische Zeugnis verkürzt» (Jesus der Christus, Mainz,
1974, 44).

97 J.-P. Jossua hat am Beispiel des hl. Irenaus und Leos des Gr. gezeigt, daß die Väter,
die die Inkarnation besonders betonen, es durchaus nicht aufKosten des Ostermysteriums
tun: Le Salut - incarnation ou mystère pascal, Paris, 1968.



der Vergöttlichung des Menschen 33

Die Idee einer Art physischen Prädominanz des Stärkeren macht aus

Gott eine korrelierbare Größe, die letztlich nicht nur das «schwächere
Element» beherrscht, sondern auch von ihm beherrscht wird98.
Vergöttlichung kann also schon deshalb nicht eine sogeartete Prädominanz
des Göttlichen über das Menschliche sein, weil dies der Transzendenz
Gottes zuwiderliefe. Hier zeigt sich die unaufgebbare Bedeutung des

patristischen Axioms, der Logos sei in der Inkarnation geworden, was er
nicht war, und doch geblieben, was er war99. Die Gültigkeit dieses

Axioms wäre eigens zu bedenken angesichts der heutigen Diskussion
um die Unveränderlich/zeit Gottes : Die großen theologischen Bemühungen

der Väterzeit haben gerade dies erbracht, die Menschwerdung mit
der Transzendenz Gottes zusammenzudenken und so dem Sog einer
Mythologisierung der Inkarnation zu widerstehen. Es wäre eigens zu

fragen, inwiefern die Rede vom «Geschichtlichwerden» Gottes nicht
eine Wiederkehr solcher Mythologisierung darstellt100.

Der dritte Einwand folgt notwendig aus dem zweiten : die «physische
Erlösungslehre» bedroht die menschliche Wirklichkeit Christi und in der

Folge auch die der vergöttlichten Menschen. So ist es etwa für Gregor
von Nyssa schwer, die Vergöttlichung der Menschheit Christi nicht als

Aufhebung seiner menschlichen Eigenschaften zu deuten: «Das

Fleisch, vermischt mit der Gottheit, bleibt nicht innerhalb seiner

eigenen Begrenzung und Eigenschaften, sondern ist hinaufgeholt in die
Höhen der überformenden, alles transzendierenden Natur»101: nach
der Himmelfahrt «ist das Fleisch nicht mehr in seinen Eigenschaf-

98 Maximus schränkt den Gebrauch des Leib-Seele-Paradigmas deutlich ein : denn
«die Seele herrscht über den Körper, ohne es zu wollen; sie wird aber auch von ihm
beherrscht» (PG 91, 488D); dazu K.-H. Uthemann, Das anthropologische Modell der
hypostatischen Union bei Maximus Confessor. Zur innerchalkedonensischen Transformation

eines Paradigmas, in : F. Heinzer - C. Schönborn, Maximus Confessor. Actes du
Symposium sur Maxime le Confesseur, Fribourg/Schweiz 1982, 223—233.

99 Auch hier können wir nur eine kleine Auswahl an Textbelegen bieten : Gregor von
Naz., Or. Theol. 4. 19: «Was er war, ist er geblieben, und was er nicht war, ist er
geworden» (Ubers. J. Barbel, Fünf Theologische Reden, 161); vgl. den Kommentar von
Maximus; PG 91, 1040AD; vgl. ferner Proclus v. CP; PG 65, 843—846; Romanos der
Melode, Hymn. XIII; SC 110, 151 ; Augustinus, En. in Ps 85; CCL 39, 1176f. ; Leo d. Gr. ;

PL 54, 191 f., 763-767; Maximus; PG 90, 592D—593A; vgl. auch R. Cantalamessa,
Incarnazione e immutabilità di Dio, in : Riv. di phil. neo-scholastica, 68 (1975), 631-648 ;

M. Gervais, Incarnation et immutabilité divine, in: Rev. Sc. Rel. 50 (1976), 215—243.
100 F.-M. Léthel formuliert es treffend : «Il y a très réellement une histoire humaine

du Verbe Incarné, mais non une histoire divine»: Théologie de l'Agonie du Christ, Paris,
1979, 111.

101 A. Grillmeier, op. cit., (A. 73), 541.



34 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

ten»102, aber schon vom Augenblick der wunderbaren Empfängnis
Christi an ist diese Vergöttlichung vollkommen103, wenn sie auch nicht
offenbar ist. Es liegt ganz auf dieser Linie, wenn in der neuchalkedoni-
schen Christologie die Auffassung vertreten wird, Christi Leib sei schon

vor der Auferstehung, von der Empfängnis an unvergänglich gewesen.
Dieser Aphthartodoketismus wirkt noch bei Johannes von Damaskus

nach, dem die Verklärung Christi keine Veränderung am Leib Christi
bedeutet, sondern an den Augen derJünger, denen es gewöhnlich nicht
möglich war, die Doxa des vergöttlichten Leibes Christi zu sehen104.

Grillmeier sieht die Ursache all dieser Verkürzungen des vere homo

letzlich darin, daß immer wieder versucht wurde (und wird), «das

Verständnis von der Einheit in Christus auf der Ebene von Natur zu

Natur..., beide Male als solche genommen», aufzubauen105.

Die antiochenische Reaktion auf diese Verkürzung ist wohl deshalb

gescheitert, weil sie die Lösung auf derselben Ebene gesucht hat106: um
einer menschlichen Seele, menschlichen Vollzügen, um einem
unverkürzten vere homo Raum zu geben, wird die strenge Logoshegemonie

gesprengt. Es gelingt den Antiochenern nur schwer, diesen «ganzen
Menschen» in seiner Einheit mit dem Logos zu sehen. Solange die
Einheit «von Natur zu Natur» gesucht wurde, mußte «Vergöttlichung»
einer Auflösung des Menschseins Christi gleichkommen. Ist das mit ein
Grund, warum die Antiochener die Vergöttlichungsterminologie wenig

gebrauchen?
Dieses Dilemma wirkt u. E. noch im großen christologischen

Umbruch des 19. Jahrhunderts nach, der wiederum die heutigen christologischen

Debatten mitbestimmt. Im Ringen um ein «menschliches
Personleben Jesu»107 sehen viele Theologen keinen anderen Weg als den,
dieses Personleben nicht dem Logos selbst, sondern einer «menschlichen

Persönlichkeit», einem «menschlichen Subjekt», einer «persönlichen

Menschennatur in Christo»108 zuzuschreiben. Man sieht nicht

102 Gregor von Nyssa, Apoll. 53; PG 45, 1253B.
103 Ders., Apoll. 54-55; PG 45, 1256BD; 1257C.
10< Horn, in Transf. ; PG 96, 564—65 ; cf. im gleichen Sinn die Texte von VI. Lossky,

La théologie mystique de l'Eglise d'Orient, Paris, 1944, 143—145, die F.-M. Léthel, op.
cit., (A. 100), 63 zitiert.

105 Op. cit., (A. 73), 541.
106 Das hat meisterhaft A. Grillmeier dargelegt, zuletzt in: Jesus der Christus

(A. 73), 637-660.
107 Fr. Loofs, Art. Christologie, in: RE3, IV, 53, 36.
108 Ibid., 53, 60; 52, 57; 54, 19.



der Vergöttlichung des Menschen 35

mehr, wie dies im Rahmen der Zwei-Naturen-Christologie möglich
sein soll. Es ist bezeichnend, wie ein Fr. Loofs den «völligsten Nonsens»
einer wörtlich verstandenen Luther'schen Ubiquitätslehre (daß Christi
Leib mit «Haut und Haar» in jedem Brot sei) darauf zurückführt, daß
Luthers Gedanken von ihm selber und von seinen Nachfolgern «in das

Schema der Naturenlehre gezwängt wurden»109, und nicht etwa darauf,
daß Luther die altkirchliche Lehre von der Idiomenkommunikation
verzerrt und eine unhaltbare «Vergöttlichung» der Menschheit Christi
gelehrt hat. Unter diesen Voraussetzungen erscheint es als immer
unhaltbarer, die Gottmenschlichkeit für die ganze irdische ExistenzJesu
anzunehmen: wo bliebe bei der lutherisch verstandenen Idiomenkommunikation

noch Platz für echte menschliche Vollzüge, menschliche Freiheit

und menschliches Wollen110, aber auch menschliches Wachsen und
Werden? Die verschiedenen Versuche, dieser Menschlichkeit Raum zu

geben, indem man die konstitutive Einheit von Gott und Mensch in
Christus (hypostatische Union) «lockerte», mußten im 19. Jahrhundert
ebenso scheitern wie im 5. Jahrhundert: der Versuch, Inkarnation als

Prozeß zu deuten, der erst mit der Auferstehung vollendet ist111, gerät
ebenso ins Mythologische wie die Versuche der Kenotiker, durch Kpûtj/tç

Xpfjoecoç (Tübinger Schule) oder durch KÉvfùatç %pï|oecoç (Gießener
Schule) die göttlichen Eigenschaften aus der irdischen Existenz Jesu
auszublenden. Der Ausweg, der seit Schleiermacher immer wieder
versucht wird, «in dem Menschlichen in Christo... das Göttliche
nach(zu)weisen»112, der Weg also einer konsequenten «Christologie
von unten», die von der menschlichen Person Jesu ihren Ausgang
nimmt, scheint die gedanklichen Komplikationen von Zweinaturenlehre,

hypostatischer Union und Idiomenkommunikation zu umgehen.
Er erweist sich aber immer deutlicher als ein Rückfall hinter den

Anspruch der neutestamentlichen Christologie selbst, wie er sich von
den frühesten Hymnen an bekundet.

Was in der «physischen Erlösungslehre» in zum Teil noch suchenden

Formulierungen gesagt wird, ist unaufgebbares Gut des

Christusbekenntnisses: daß Jesus von Nazareth in seiner unleugbaren

109 Ibid., 55, 43-49.
110 Vgl. den Art. Communicatio idiomatum in: RE IV3, 254—261 (D.F. Frank und

R. Seeberg).
111 So vor allem I.A. Dorner, Christliche Glaubenslehre, II, 1, 18862, § 104; dazu

W. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, 19724, 314f.
112 Fr. Loofs, op. cit., (A. 107), 56, 27f.



36 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Menschlichkeit der «präexistente», ewige Sohn des Vaters ist. In dieser

Perspektive ist die Inkarnation selber schon Erlösungstat und
Heilsgeschehen: denn sie ist freie, willentliche Tat des Präexistenten: £K£VO)aev

éauTÔv (Phil 2,7); «Deshalb spricht er bei seinem Eintritt in die Welt:
Siehe, ich komme, deinen Willen zu tun» (Hebr 10,5.9). Hier, im

willentlichen «Annehmen der Knechtsgestalt» (Phil 2,7), im Fleisch-
Werden des Logos (Joh 1,14), hat die Rede der Väter von der Vergöttlichung

der Menschheit Christi ihre Legitimation. In der Reflexion auf
das Willensmoment an diesem Heilsgeschehen hat die patristische
Vergöttlichungslehre auch ihre letzte Vertiefung gewonnen, von der her
erst den bisher besprochenen Einwänden gebührend Rechnung getragen

werden kann.

Der vierte Einwand gegen eine «physische Vergöttlichung» betrifft
das menschliche Wirken und Wollen Christi. Wieweit ist dieses nicht
völlig durch die Prädominanz der Logoshegemonie ausgelöscht? Wieweit

kann in der «Zweinaturenlehre» überhaupt menschliche
Eigenwirksamkeit gedacht werden? Wieweit ist nicht die altkirchliche Chri-
stologie weitgehend (krypto-) apollinaristisch und monotheletisch Es

erweist sich hier als ein folgenreicher Mangel, daß die Auslegung des

Bekenntnisses von Chalkedon durch die Konzilien und Väter des 6. und
7. Jahrhunderts in der neueren Christologie zu sehr vernachlässigt
wurde113; denn besonders der Monotheletismusstreit hat entscheidende

Bedeutung für die letzte, volle Ausgestaltung der Vergöttlichungslehre.

Es war auch hier wieder das soteriologische Anliegen, das den
inneren Antrieb zur weiteren Klärung gab: eine vertiefte Reflexion auf
das in der Erlösung zu Heilende. Theodor von Mopsuestia hat diesen
Gedanken schon ausgesprochen:

Es ist ja offenkundig, daß die Hinneigung zur Sünde im Wollen der Seele

ihren Anfang nimmt, denn auch bei Adam war es zuerst die Seele, die die

Aufforderung zur Übertretung aufnahm, und nicht sein Leib... Also mußte
auch Christus nicht nur einen Leib, sondern auch eine Seele annehmen...

n4.

113 Es wäre lohnend, die Beurteilung des 6. Ökumenischen Konzils in der neueren
Dogmengeschichte zu studieren. Sicher sind Äußerungen wie die folgenden nicht ohne
Wirkung geblieben: «Die Fixierung der dyothelitischen Orthodoxie ist ein bedeutungsloses

Nachspiel (sie der altkirchlichen christologischen Lehrentwicklung» : Fr. Loofs,
op. cit., 53, If. Einige Hinweise in unserem Artikel: 681-1981: Ein vergessenes
Konzilsjubiläum - eine versäumte ökumenische Chance, in: FZPhTh 29 (1982), 157-174.

114 Horn. cat. V, 11 (Tonneau 115-117).



der Vergöttlichung des Menschen 37

Maximus geht nur einen Schritt weiter, wenn er dieses Prinzip über
die Seele hinaus auf den Willen anwendet:

Wenn nämlich Adam (dem Versucher) wollend Gehör schenkte, wollend
schaute und wollend aß, so ist es das Wollen, das in uns zuerst Schaden

gelitten hat. Wenn dies aber so ist und der Logos bei seiner Menschwerdung,

wie diese (die Monotheleten) sagen, das Wollen nicht angenommen
hat, so bin ich der Sünde nicht entronnen und also nicht erlöst, denn was
nicht angenommen ist, ist auch nicht geheilt115.

So mußte denn die Frage auftreten, worin die Vergöttlichung der
Menschheit Christi besteht, wenn sie in ihrem Wirken und Wollen
betrachtet wird. Die naheliegende Lösung war die, ein völliges
Bestimmtwerden des menschlichen durch den göttlichen Willen
anzunehmen. Das soteriologische Motiv erwies hier jedoch deutlich das

Ungenügen einer derartigen Vergöttlichung: denn ein rein passives

Vergöttlichtwerden des menschlichen Willens widerspräche dem
Postulat eines menschlichen Vollzuges des göttlichen Heilswillens: So

formuliert auch das 6. Ökumenische Konzil zu Konstantinopel (681):
«Wie nämlich Christi heiligstes und unbeflecktes Fleisch durch die

Vergöttlichung nicht verschlungen wurde, sondern in dem ihm eigenen
Zustand und Wesen blieb, so ist auch sein menschlicher Wille durch die

Vergöttlichung nicht zerstört worden»116. Worin besteht dann jedoch
diese Vergöttlichung? Diadochus von Photike hat, ganz im Geiste

Chalkedons, eine Lösung gewiesen, die Maximus dann voll entfaltet
hat: Die Vergöttlichung könne nicht in einer Verwandlung der
menschlichen Natur als solcher bestehen: «Denn nicht um sein

Geschöpf zu täuschen ist der Glorreiche Fleisch geworden, sondern um
das (böse) Verhalten (ëÇtv), das die Schlange dem Geschöpf eingesät
hatte, durch die Gemeinschaft mit Ihm völlig zu zerstören: So hat denn
die Menschwerdung des Logos nicht die Natur, sondern das Verhalten
(e^tv) gewandelt»117.

Schöpfungstheologie118 und Inkarnation greifen hier ineinander:

Vergöttlichung kann nicht der Schöpfungsordnung widersprechen,
Menschwerdung kann nicht das Werk des Schöpfers auflösen, sondern

115 Pyrr.; PG 91, 325A.
116 DS 556: zitiert in Gaudium et Spes 23!
117 Ascens., éd. E. des Places; SC 5 bis, 168 PG 65, 1145D-1148A; vgl. schon

Cyrill v. AI. ; PG 74, 433CD.
118 A. Grillmeier betont zu Recht die grundlegende Bedeutung der Schöpfungslehre

für die richtige Situierung der Christologie : op. cit., (A. 73), 771—775.



38 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

nur das des Versuchers. Maximus hat dafür seine berühmte Unterscheidung

von logos und tropos eingeführt: Nicht vom Menschsein müssen wir
geheilt werden (nicht vom logos unserer Natur), sondern von der
herrschenden Weise unseres Menschseins (dem tropos)119 ; Vergöttlichung
heißt nicht Verwandeln des logos der menschlichen Natur, sondern
Erneuern ihres tropos: Gewiß ist diese neue Seinsweise über-natürlich:
der neue tropos des Menschseins geht über alles hinaus, was dem
Menschen von sich aus möglich ist; übernatürlich, und doch dem entsprechend,

was in der geschaffenen Natur des Menschen grundgelegt ist:
seiner Gottebenbildlichkeit.

Diese wird nun freilich streng auf Christus hin gedacht: Vergöttlich-
tes Menschsein Christi heißt vor allem, im konkreten, unverkürzten
Menschsein das auszuprägen, was den innertrinitarischen xpôttoç rfjç
tmàpÇetoç des Sohnes ausmacht: das Sohnsein. Vergöttlichung bedeutet

jetzt nicht mehr ein unbestimmtes Teilhaben an der Gottheit, sondern
eine vollendende Neuprägung des Menschseins nach der «Urform» des

ewigen Sohnes120. «Gottes Sohn als Mensch» — so kann man die Vergöttlichung

des Menschseins Christi kurz formulieren. Maximus hat dieses

vergöttlichte Menschsein als menschlich gelebte Gottessohnschaft
ausgelegt. In dieser Sicht gelingt es Maximus, gerade das zu verwirklichen,
was die Christologie seit Schleiermacher immer wieder versucht: im
Menschlichen Jesu das Göttliche zu sehen; dies gelingt ihm freilich im
Rahmen der Zwei-Naturen-Christologie:

Um unseretwillen uns gleich geworden, sagte Christus, so wie es einem
Menschen entspricht, zu seinem Gott und Vater: «Nicht mein Wille,
sondern dein Wille möge obsiegen», da er, der von Natur aus Gott war, auch als

Mensch den Willen des Vaters erfüllen wollte.
So konnte man erkennen, daß er beiden Naturen nach, aus denen, in denen
und die er war, unser Heil wollte und wirkte: indem er einerseits mit dem
Vater und dem Geist dieses Heil gemeinsam beschloß und anderseits dem

Vater um dieses Heiles willen «gehorsam wurde bis zum Tod, ja bis zum Tod
am Kreuz» (Phil 2,8) und so das große Geheimnis unserer Erlösung durch
das Fleisch wirkte121.

u9 Ygi (jie Texte bei J.-M. Garrigues, Maxime le Confesseur, Paris, 1976, 104—107,
bes. Amb. Io. 42; PG 91, 134ID.

120 Vgl. den Beitrag von F. Heinzer, L'explication trinitaire de l'Economie chez
Maxime le Confesseur, in: Maximus Confessor. Actes du Symposium sur Maxime le
Confesseur. Fribourg, 2—5 septembre 1980, Fribourg, 1982, 159—172.

121 Opusc. ; PG 91, 68CD; diesen Text analysiert ausführlich Fr.-M. Léthel, op. cit.,



der Vergöttlichung des Menschen 39

Die Vergöttlichung des menschlichen Willens Christi erweist sich
also darin, daß derselbe präexistente Sohn Gottes, der «in Gottesgestalt
seiend» — mit seinem göttlichen Willen sich entäußert, diesen
Heilswillen auch als Mensch bis zum Äußersten, dem Kreuz, bejaht und im
Gehorsam durchträgt. Damit gelingt es Maximus, in seltener
Ausgewogenheit Inkarnation und Erlösung in ihrem Zueinander und in ihrer
Verschiedenheit deutlich zu machen: die acta et passa des irdischen
Lebens Jesu haben, über die Inkarnation hinaus, eine unaufgebbare
Heilsbedeutung gerade als menschlich Gewollte; ihr «einzigartiger
schöpferisch-tragender Grund»122 ist freilich bleibend und konstitutiv in der
Inkarnation gegeben: «In der seinshaften und seinsinnersten Zu-Eig-
nung dieses Menschseins an den Sohn als gewollt endliches Mit-sein mit
uns»123. Vergöttlicht ist Jesu Menschsein deshalb von seinem Ursprung
her, weil es in jedem Augenblick, bis hinein in die geringste menschliche

Äusserung, das Menschsein des Sohnes ist.

Ist diese Synthese chalkedonischer Christologie zu subtil, um
standzuhalten? Gewiß ist ihre Höhe reflexiv selten mehr erreicht worden124.

Gibt es jedoch für die Sache der neutestamentlichen Christusbekenntnisse

in ihrer vom Kanon umrissenen Einheit eine prägnantere
Kurzformel als die des Maximus?

Das Ziel (skopos) des Herrn war es, dem Vater als Mensch für uns gehorsam
zu sein bis zum Tod in der Bewahrung des Gebotes der Liebe125.

III. 3. Vergöttlichung im Kontext der mystischen Theologie

Es bleibt uns, als Folgerung aus dem Bisherigen, darzulegen, wie die

Vergöttlichung des Christen zu sehen ist. Da wir damit aber bereits den
Bereich der Christologie verlassen, um den es in diesem Beitrag primär
geht, können wir uns auf einige stichwortartige Hinweise beschränken.
Dabei muß die bunte Vielfalt der patristischen Erträge zu diesem

(A. 100), 86-99; vgl. Amb. Io 41 ; PG 91, 1309 CD: «So erfüllt er als Mensch in Tat und
Wahrheit in einem Gehorsam ohne Übertretung, was er selber als Gott vorausbestimmt
hat».

122 A. Grillmeier, op. cit., (A. 73), 773.
123 Ibid.
124 Fr.-M. Léthel, op. cit., (A. 100), 112, A. 18, hat gezeigt, wie schon das Konzil

von 681 und Johannes Damascenus hinter Maximus zurückbleiben.
125 Asc. 13; PG 90, 921B.



40 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Thema in ein allzu karges Schema von vier Themenkreisen gezwängt
werden: sakramentale, ethische, kontemplative und ekklesiale Vergöttlichung.

a) Sakramentale Vergöttlichung

Die Spannung zwischen der in der Inkarnation selbst schon
gegebenen Vergöttlichung der Menschheit Christi und dem in Kreuz und

Auferstehung vollendeten menschlichen Heilshandeln des Sohnes findet

ihre Entsprechung in der Spannung zwischen sakramentaler und

ethisch-kontemplativer Vergöttlichung. Auch hier zeigt es sich, daß der
eine Aspekt den anderen nicht ausschließt.

Symeon der Neue Theologe ist das treue Echo einer jahrhundertealten
Tradition, wenn er von der Vergöttlichung durch die Taufe spricht:

Vielfältig sind die Gaben Gottes, kein Sterblicher kann sie zählen: der

Übergang von der Finsternis in sein unaussprechliches Licht; seine Kinder
und Söhne und Erben zu werden durch die göttliche Taufe; ihn, Gott selber,

anzuziehen; Glied an ihm zu werden, den Heiligen Geist in uns wohnen zu

haben, der das königliche Siegel ist, mit dem der Herr seine ihm gehörenden
Schafe besiegelt, und, um es kurz zu sagen: ihm gleichgestaltet zu werden:
dies alles und noch vieles andere wird den Getauften sogleich vom Heiligen
Geist verliehen126.

Die grundlegende Vergöttlichung durch die Taufe widerspricht
nicht der besonders deutlich beim Areopagiten formulierten Überzeugung,

daß auch die anderen Sakramente Wege und Mittel der Vergöttlichung

sind127. Der Realismus der «physischen Erlösung» wird besonders

bei der Eucharistie deutlich, in der die Gläubigen am vergöttlichten
Leib Christi vergöttlichenden Anteil erhalten128. Nicht erst bei Ps.-

Dionysios finden wir dann auch ausgesprochen, daß das Priestertum im
Dienst der Vergöttlichung steht; schon Gregor von Nazianz nennt den
Priester einen «Vergöttlicher» (ûeojtotf|aovxa)129.

126 Ep. I (unter den Werken des Johannes v. Dam. publiziert); PG 95, 285B. Zur
vergöttlichenden Wirkung der Taufe, vgl. Ps.-Basilius ; PG 30, 33C ; Ps.-Dionysius ; PG 3,
404A.

127 Gregor von Nyssa, Or. catech. 37; PG 45, 93B-97B ; derselbe Realismus bei Cyrill
von Alexandrien, Gregor von Nazianz etc. ; vgl. etwa auch Prokopius von Gaza : « Kommt
und eßt meinen Leib, der euch nach der Lehre wie Wein erfreut und zur Vergöttlichung
führt. Denn ich habe mein Blut auf wunderbare Weise mit der Gottheit gemischt, zu
eurem Heil»; PG 87, 1301D; Maximus: Die Eucharistie macht aus uns durch Gnade
Götter: Myst. 21 ; PG 91, 697A; 24, 704D.

129 Or. II, 73; PG 35, 481B; Bei Ps.-Dionysios vgl. e.h. I, 2: Der Priester hat den



der Vergöttlichung des Menschen 41

b) Ethischer Aspekt

Wie wenig diese «physische Vergöttlichung» bloß als «automatischer»

oder, wie Harnack meinte, «pharmakologischer Prozeß» verstanden

wurde (gegen eine auch den Leib heilmachende Wirkung der
Sakramente wird man nicht gleich «Magie» beschwören dürfen!), zeigen

die Väter dadurch, daß sie die ethische Dimension der Vergöttlichung

stark betonen. Wir müßten hier die ganze Breite der Väterlehre

von der vergöttlichenden Wirkung der Tugenden darlegen. Es möge
genügen, auf das Prinzip hinzuweisen, das Maximus (im Gefolge von
Irenäus, Gregor von Nyssa und anderen) formuliert hat: «Einen nicht
wollenden Sinn gebiert der Geist nicht (zur Sohnschaft im Geist),
sondern nur einen wollenden gestaltet er um zur Vergöttlichung»13°.

Das Verhältnis von gnadenhafter Vergöttlichung in der Taufe und
freiwollendem Mitwirken an der Vergöttlichung haben die Väter
gelegentlich von der Spannungseinheit von Bild und Ähnlichkeit (Gn 1,26)
her begriffen. So legt es etwa Diadochus von Photike dar:

Durch die Taufe, die uns neu gebiert, verleiht uns die heilige Gnade zwei

Güter, von denen das eine das andere unendlich übersteigt. Das erste
schenkt sie uns sofort, indem sie uns im Wasser selbst erneuert und alle Züge
der Seele, das heißt unser Nach-dem-Bild-Sein, zum Leuchten bringt und

jeden Makel der Sünde auslöscht (vgl. Eph 5,27). Für das zweite aber wartet
sie auf unser Mitwirken, und dieses zweite ist die Ähnlichkeit (tô KOtû'

ô|xoîû3cn.v). Wenn nun unser Geist in viel Erfahrung die Güte des Heiligen
Geistes zu kosten beginnt, so müssen wir wissen, daß die Gnade anfängt,
gleichsam die Ähnlichkeit über dem Bilde aufzutragen wie ein Maler. Wie
nämlich die Portraitmaler zuerst mit einer einzigen Farbe den Umriß des

Menschen zeichnen und sodann allmählich Farbe um Farbe auftragen und
alles genauestens abbilden bis hin zum Aussehen des Haares, so beginnt
auch die Gnade Gottes zuerst in der Taufe mit der Bildhaftigkeit des

Menschen und stimmt sie wieder auf das ab, was der Mensch bei seiner

Erschaffung wurde. Wenn sie dann sieht, daß wir mit unserem ganzen

Dienst, «zu vergöttlichen und an der ihm von Gott verliehenen Vergöttlichung Anteil zu
geben»; PG 3, 372D; vgl. auch Maximus Conf., ep. 31 ; PG 91, 625A (ohne den Begriff
der Vergöttlichung). Ps 81, 6 auf die Priester angewendet: Constit. Apost. II, 26,
übernommen im Catechismus Romanus II, 7, 2. Derselbe Psalmvers (« Ego dixi dii estis ») wird
von Calvin (Inst. Chrét. IV, 20, 4) auf die weltliche Obrigkeit angewendet.

Iî0 Qu. Thal. 6; PG 90, 280D; cf. Amb. Io. 42; PG 91, 1345D, übersetzt bei
F. Heinzer, Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Menschseins Christi bei Maximus
Confessor, Fribourg/Schweiz, 1980, 169. Cf. die Texte bei J. Gaith, La conception de la
liberté chez Grégoire de Nysse, Paris, 1953, 68-72.



42 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Wollen die Schönheit der Ähnlichkeit ersehnen und nackt und demütig in
ihrer Werkstatt stehen, dann läßt sie in uns Tugend um Tugend erblühen
und hebt die Gestalt der Seele empor zu immer größerem Glanz, um ihr so
das Merkmal der Ähnlichkeit zu verleihen... Wenn der Mensch der Tugend
Gottes ähnlich geworden ist, soweit dies dem Menschen überhaupt
verstattet ist, - eben: Gott ähnlich zu werden -, dann trägt auch er die
Ähnlichkeit der göttlichen ayÜ7tr| an sich. So nämlich, wie bei den Portraits das

ganze bunte Blühen der Farben, das auf dem Bild aufgetragen wird, die
Ähnlichkeit mit dem Vorbild bis hin zum Lächeln wahrt, so erweist auch
die Erleuchtung der Liebe, die denen hinzugefügt wird, die durch die

göttliche Gnade nach dem göttlichen Vorbild neu gemalt werden, daß das

Bild die Ähnlichkeit ganz erreicht hat131.

Das Vorbild, dem die Verähnlichung nachstrebt, ist freilich kein
anderes, als Christus selbst: das heißt für uns, «daß die sohnschaftliche
Seinsweise des menschgewordenen Logos zum prägenden Vorbild auch

unseres Menschseins, zur Gestalt unseres erlösten Daseins vor Gott
wird»132. So kann Maximus, in gewagter Formulierung, sagen, Gott
nehme Leib an in unseren Tugenden133. Er gibt dem alten Axiom «Gott
wurde Mensch, damit der Mensch Gott werde», eine neue Wendung im
Sinne einer gegenseitigen Exemplarität:

Man sagt, Gott und der Mensch seien sich gegenseitig Vorbilder
(JtapaöeiyiraTa), und Gott vermenschliche sich dem Menschen aus Liebe zu
ihm in dem Maße, als der Mensch sich selber für Gott durch die Liebe zu

vergöttlichen vermöge. Der Mensch werde so von Gott in seinem Geist in
dem Maß ins Unerkannte entrückt, als der Mensch den von Natur aus

unsichtbaren Gott durch die Tugenden sichtbar macht134.

Die Liebe wirkt solchen Tausch, «sie läßt den Menschen zu Gott
werden und Gott als Mensch erscheinen»135. Aus Liebe stellt Gott sein

Bild in uns wieder her (Taufe); aus Liebe streben wir danach, ihm
ähnlich zu werden (Tugend).

131 Centurie, cap. 89; SC 5bis, 149f. Übers. F. Heinzer, op. cit. (A. 130), 188, A. 66;
Vgl. auch die Übers, von K. S. Frank, Diadochus von Photike. Gespür für Gott, Einsiedeln,

1982, 110-112 Reihe Christliche Meister Bd. 19).
132 F. Heinzer, op. cit. (A. 130), 174.
133 Amb. Th., prol.; PG 91, 1032AB; vgl. die schöne Formulierung in Amb. Io. 7;

PG 91, 1084C: Der Tugendhafte «bildet und formt Gott allein ganz in sich selber aus, so

daß er selbst aus Gnade Gott ist und heißt» (Übers. F. Heinzer, op. cit., 167).
134 Amb. Io. 10; PG 91, 1113BC (Übers. F. Heinzer, op. cit., 189); vgl. auch Amb.

Io. 7; PG 91, 1084CD (Übers. F. Heinzer, 167).
135 Ep. 2; PG 91, 40IB.



der Vergöttlichung des Menschen 43

c) Vergöttlichende Kontemplation

Origenes hat in der Gottesschau den Grund unserer Vergöttlichung
gesehen: «Der voôç, der sich gereinigt und über alles Materielle erhoben
hat, um Gott klar zu schauen, wird durch das Geschaute vergöttlicht (ev
oïç tfecopeï ûeoitoievrai)»136. Der Logos selbst «bliebe nicht <Gott>,

wenn er nicht in unaufhörlicher Schau der väterlichen <Tiefe>

(1 Kor 2,10) verbliebe»137. Der ganze sittliche Weg der ôp.of(0(Jiç mit
Gott als Verwirklichung sohnschaftlicher Existenz mündet in der
unmittelbaren, beseligenden Gottesschau als seinem Ziel. Die vollendete

Vergöttlichung ist Gottesschau138.

Nochmals zeigt sich hier freilich die Tendenz, Vergöttlichung als

Aufhebung der menschlichen, geschöpflichen Wirklichkeit zu sehen.

Wird nicht die vergöttlichende Schau «als ein fortgesetzter Prozeß der
âjtÀrûcnç beschrieben, der sein Ziel erreicht hat, wenn die Seele wie Gott
drtX.f| geworden ist»?139 Muß der menschliche Geist dazu nicht alle
irdischen Eigenschaften, jede Form und Gestalt ablegen, um selber

«einförmig und vollkommen Licht zu werden, indem er den ganz
Einförmigen schaut»?140 Denn, so sagt Maximus, Christus «macht den

(menschlichen) Geist durch die Vergöttlichung zu Licht, zum Abbild
des ersten Lichts»141.

d) Ekklesiale Dimension

Mit dem Ausblick auf die vergöttlichende Gottesschau haben wir
uns dem letzten Ziel der Vergöttlichung zugewandt. Endet der Weg der

Vergöttlichung in einer Auflösung seiner christologischen Konkretion
Ist die Gleichgestaltung mit dem menschgewordenen Sohn nur Wegstufe,

Mittel, das in ein gestaltloses Absolutes überstiegen werden soll
Gewiß hat es solche Tendenzen immer wieder gegeben. Im Blick auf
das Christusmysterium wurde sie jeweils überwunden.

136 Io. 32, 17; PG 14, 817A.
137 Io. 2, 2; PG 14, 109B; dt. nach R. Gögler, Origenes. Das Evangelium nach

Johannes, Einsiedeln, 1959, 143f.
138 Vgl. die anregende Skizze von M. Lot-Borodin in ihrem Werk « La Déification de

l'homme selon la doctrine des Pères grecs», Paris, 1970, 67—183.
139 W. Völker, Maximus Confessor als Meister des geistlichen Lebens, Wiesbaden,

1965, 483.
140 Maximus, carit. 3, 87; PG 90, 1045D.
141 Qu. Thal. 54; PG 90, 525B.



44 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

In einem großartigen Text hat Maximus, Gedanken des Irenaus, des

Gregor von Nyssa (auch Augustins aufgreifend, die Vergöttlichung in
die Perspektive des totus Christus eingebunden und so auch ihre ekkle-
siale und schließlich ihre eschatologische Konkretion deutlich
gemacht:

Wenn Christus als Mensch als Erstlingsfrucht unserer Natur und gleichsam
als Hefe für den ganzen Teig bei Gott dem Vater ist (vgl. 1 Kor 15,20ff.;Kol
1,17-20 ; Rom 8,29) — und zwar im Hinblick auf seine Menschheit, da er ja
als Logos niemals aus dem Bleiben im Vater herausgetreten ist —, so dürfen
wir nicht zweifeln, daß auch wir gemäß seinem eigenen Gebet an den Vater
dort sein werden, wo er selbst als Erstlingsfrucht unseres Geschlechtes ist
(vgl. Joh 14,2—4). Wie er nämlich um unseretwillen, ohne sich zu wandeln,
herabgestiegen und Mensch geworden ist wie wir, mit Ausnahme der
Sünde, und dabei auf übernatürliche Weise die Gesetze der Natur löste, so

werden auch wir in entsprechender Weise um seinetwillen emporsteigen
und ihm gemäß (Kar' auxöv) durch das Geheimnis der Gnade Gott werden,
ohne unsere Natur irgendwie zu wandeln. Und auf diese Weise wird, wie
der weise Lehrer sagt, die obere Welt erfüllt, indem die Glieder des Leibes

entsprechend ihrer Würde um ihr Haupt versammelt werden (vgl. Kol 1,18;

Eph l,22f.). Dabei wird jedes Glied durch die Baukunst (àpyixsKxovia) des

Geistes den Platz erhalten, der ihm zusteht aufgrund der sich aus der

Tugend bemessenden Nähe zum Haupt, und wird sich so harmonisch in den
Leib dessen, der alles in allen zur Vollendung bringt, einfügen und ihn
erfüllen: den Leib, der alles erfüllt und aus allen vollendet wird (vgl. Eph
1,22f.; 4,10.15)142.

Maximus schaut hier in kontemplativer Klarheit alle Aspekte der

Vergöttlichung zusammen, um die es uns in diesem Beitrag gegangen
ist: ihre Christozentrik, ihren gnadenhaften Charakter, ihre sakramentale

wie auch ethische Dimension, schließlich ihre eschatologische
Vollendung. F. Heinzer faßt diesen Ertrag in seinem Kommentar zu
dieser Stelle zusammen:

Die Sicht der Menschheit Christi als Erstlingsfrucht des Menschengeschlechtes

und als Haupt der Glieder weist unsere Vergöttlichung ein in
einen christischen Horizont: vergöttlicht werden heißt Glied werden am
Pleroma des Leibes Christi, heißt Christus vollenden und heißt darum auch

«christusförmig Gott werden» - yevr|aöp.eüa üsoi kcit' aùxov - in der

142 Amb. Io. 31 ; PG 91, 1280C - 81A; Übers. F. Heinzer, op. cit., (a. 130), 174.



der Vergöttlichung des Menschen 45

richtung auf Christus (bç âvûpffmoç, als Mitte des Pleroma, als vollendetes
Vorbild und richtungweisenden Zielpunkt und zugleich Ursprung und
Quell unserer Gottwerdung143.

IV. SCHLUSSFOLGERUNG

Die Frage nach der Vergöttlichung bewegt zutiefst das Denken und
Sehnen, die Utopien und Ängste unserer Zeit. Sie ist keine esoterische

Theologenfrage. Wir sahen an einigen repräsentativen Beispielen, welche

Aktualität ihr zukommt. Dies sollte uns ermutigen, über die
Zeitschranken hinweg die große christliche Lehr- und Lebensüberlieferung
zu befragen, was sie über Wege und Abwege der Sehnsucht nach

Vergöttlichung sagt. Sie weiß von den Abgründen der Selbstvergottung144,
sie weiß aber auch von der Hoffnung auf die beseligende Gemeinschaft
mit Gott, die Vergöttlichung aus Gnade: «Denn was ist denen, die ihrer
gewürdigt werden, begehrenswerter als die Vergöttlichung, durch die
Gott denen, die Götter geworden sind, weil sie mit ihm vereint sind, aus

Güte alles geworden ist»145?

«Was kein Auge geschaut hat, was kein Ohr gehört hat, was in keines

Menschen Herz gestiegen ist: das, was Gott denen bereitet hat, die ihn
lieben» (1 Kor 2,9). Denn dazu hat er uns erschaffen, «damit wir der

göttlichen Natur teilhaftig würden» (1 Petr 1,4) und an seiner Ewigkeit
Anteil erhielten, und ihm gleich würden durch die Vergöttlichung aus

Gnade: denn um der Vergöttlichung willen sind alle Dinge und haben sie Bestand

und wurden die nicht-seienden Dinge geschaffen und hervorgebracht^6.

143 Op. cit., 175.
144 Von Natur aus Gott sein wollen, wird oft, im Anschluß an den biblischen Bericht,

als i&'eUrsünde dargestellt: So bei Athanasius, Ar. 3,17 ; Gregor v.Naz-, Or. 39,13;PG 36,
324C; Maximus; PG 90, 253CD; 257B; 260A; 261C; Germanus von CP, Or. 1; PG 98,
229A ; Johannes v. Dam., f.o. 3, 1; PG 94, 981; Man. 31; PG 94, 1437D; Wilhelm v.

St. Thierry, PL 184, 401A.
145 Maximus, Amb. Io. 7; PG 91, 1088C.
146 Maximus, Ep. 24; PG 91, 609C; cf. Gregor von Naz., Or. 4, 124; PG 35,

664C.



46 Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Résumé français

1. «Le Verbe de Dieu s'est fait homme, pour que l'homme soit fait Dieu»
(Athanase, De Inc. 54,3). Cet axiome de la sotériologie des pères de l'Eglise
est aujourd'hui contesté pour diverses raisons. On lui oppose parfois comme
axiome plus valable pour notre temps: «Dieu s'est fait homme pour rendre
l'homme plus humain».

2. Les temps modernes sont profondément marqués par l'aspiration à la divi¬
nisation. Le homo secundus deus est comme un leitmotif de cette quête.
Aujourd'hui, certains courants de pensée, idéologies, mouvements religieux
exaltent cette aspiration et invitent l'homme à reconnaître sa vraie nature
divine (néognose) ou à se créer lui-même comme sujet de l'histoire par une
pratique démiurgique (culte du «génie», Marxisme). Mais il y a aussi des

courants qui dénoncent cette aspiration comme la source de tous les maux de

notre époque; le désire de divinisation est dévoilé comme démesure narcissique

et comme illusion perilleuse. On lui oppose alors l'acceptation, dans un
esprit de solidarité, d'une finitude radicale et indépassable.

3. La prédication chrétienne ne peut pas taire la vocation de l'homme à la

divinisation, et ceci pour deux raisons: 1. Créé à l'image de Dieu, l'homme
est appelé à une communion de vie avec Dieu qui, seule, réalise les aspirations

ultimes de son cœur: Deus enim solus satiat (Thomas d'Aquin, In Symb.

Apost. 12). 2. L'incarnation du Fils de Dieu ne signifie pas seulement qu'il
«s'est annéanti lui-même en prenant forme d'esclave», mais aussi qu'à
travers son obéissance jusqu'à la croix Dieu l'a exalté au dessus de tout (Phil.
2,5—9). Création et Incarnation ne sont pas la fin de l'œuvre de Dieu, elles

sont finalisées par la communion avec Dieu dans une assimilation parfaite de

l'homme à Dieu.

4. La divinisation de l'homme fait partie du message chrétien sur l'homme et sur
sa fin ultime. Il faut cependant purifier, par un patient effort de Vintellectus

fidei, cette idée de divinisation des fausses orientations qui la guettent
toujours: tentation d'autodivinisation ou tentation de rejetter, avec elle, aussi

l'idée d'une élévation de l'homme par la grâce.

5. La communion au Christ, le don de l'Esprit-Saint, procure au chrétien une
véritable union à Dieu: toute la vie chrétienne en témoigne: Appartenir au

Christ, c'est appartenir à Dieu. Ignace d'Antioche appelle les chrétiens

identiquement Christophoroi et Theophoroi (Ignace, Eph. 9,2). En appliquant
à cette réalité les termes de theopoiêsis ou de theôsis, les pères de l'Eglise n'ont
pas trahit cette spécificité du fait chrétien: être héritier de Dieu, c'est strie-



der Vergöttlichung des Menschen 47

tement don et grâce de Dieu; cela n'empêche pas que ce don de la divinisation

vienne à l'encontre de l'aspiration profonde du cœur de l'homme.

6. Le Christ, Verbe incarné, le Fils éternel fait homme, est à la fois le modèle, la

source et la fin de notre divinisation. Le sens de notre divinisation ne
s'éclaire qu'à la lumière du Mystère du Christ. Le grand effort de clarification
réalisé par les Pères de l'Eglise a porté sur le vere Deus et sur le vere homo: la

divinisation de l'humanité du Christ ne change pas la nature humaine, tout
comme l'Incarnation n'altère pas la nature divine: id quod nonfuit assumpsit et

quodfuit remansit (Augustin, Léon le Grand). Les pères grecs ont eu plus de

difficultés à rendre compte de la vie pleinement humaine du Christ, tout en
maintenant que cette vie humaine est celle du Fils éternelle. Ce n'est qu'avec
le VIe Concile œcuménique que cela a trouvé une expression conciliaire. Dès
lors l'idée de divinisation s'approfondit dans le sens d'une innovation du
mode d'être homme: être divinisé, c'est être homme à la manière du Christ,
c'est être fils dans le Fils.

7. Cette assimilation au Christ se réalise à la fois à travers les sacrements et par
notre coopération (.sjnergeia) volontaire au dessin de Dieu: elle ne se réalisera

pleinement que dans la vision de Dieu. Pour bien situer la doctrine de la
divinisation du chrétien il faut pourtant veiller à ne pas Yisoler: ni de son
«lieu» dans le Christ, ni de son «milieu» ecclésial: la configuration divinisante

au Christ ne se fait pas en dehors du corps du Christ. L'anakephalaiôsis de

tout sous un seul chef, le Christ (Eph. l,22sq.) est la véritable divinisation,
par laquelle Dieu devient «tout en tous» (1 Cor 15,28).

8. L'écoute de l'enseignement des Pères sur la divinisation invite à certains

approfondissements dans les questions actuelles:

- L'incarnation n'a pas comme fin ultime le Oui au monde et à l'homme. A
l'abaissement de Dieu correspond une élévation de l'homme. Cette
élévation est à la fois rédemption (réparation d'une chute) et «sur-élévation»
de notre nature (réalisation de la fin surnaturelle de l'homme).

- Une méditation approfondie du Mystère du Christ, accomplissant
humainement le dessin divin de salut, permet une compréhension plus précise
du mode et de la fin de notre divinisation.




	Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Vergöttlichung des Menschen

