Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 34 (1987)

Heft: 1-2

Artikel: Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Vergottlichung
des Menschen

Autor: Schoénborn, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH SCHONBORN OP

Uber die richtige Fassung
des dogmatischen Begriffs
der Vergottlichung des Menschens+

I. EXPOSE DER FRAGE

«Gott wurde Mensch, damit der Mensch Gott werde» — dieses Wort
kann geradezu als Grundsatz der altkirchlichen Soteriologie gelten!.
Scholastik 2, Reformation? und Mystik* halten an djesem Satze fest.

* Dieser Text wurde auf der Plenarsitzung der Internationalen Theologen-Kommis-
sion des Jahres 1980 als Arbeitspapier vorgelegt.

! Dieses Axiom ist in der gesamten Viterliteratur zu belegen. Hier kénnen nur — eher
willkiirlich — einige Stellen angefiihrt werden: Jrendus, haer. V, praef.: « Das Wort Gottes,
Jesus Christus unser Herr, ist wegen seiner iibergroBen Liebe das geworden, was wir sind,
damit er uns zu dem mache, was er selber ist»; vgl. ferner III, 18,7; 19,1: «Dazu ist das
Wort Gottes Mensch geworden und der Sohn Gottes zum Menschensohn, damit der
Mensch das Wort in sich aufnehme und, an Kindesstatt angenommen, zum Sohn Gottes
werder; IV, 33,4: « Wie konnte der Mensch zu Gott gehen, wire Gott nicht zum Men-
schen gekommen ?»; Bei Azhanasius ist das Axiom besonders hiufig: formelhaft knapp
etwa in Inc. 54,3: AUTdg Yap EvavBpdnnoev, tvafueic Beononddpuev (PG 25, 192 B) ; auch
aus der lateinischen Tradition stellvertretend A ugustinus, in der Form, die die lateinische
Tradition bevorzugt: Mirum proinde nobiscum egit mutua participatione commercium:
nostrum erat, unde mortuus est; illius erit, unde vivamus: PLS 2, 546. Aus der syrischen
Tradition: Patriarch 7imotheus 1, Ep. 14, CSCO, Script. Syri t. 31, 74, 1: «... incarnationem
Verbi, deificationem humanitatis»,

2 Thomas zitiert Augustinus (De Trin. I, 13): «Talis erat illa susceptio quae Deum
hominem faceret, et hominem Deum»: S Th. III, q. 16, a. 7, obj. 2 (Der Text betrifft
unmittelbar nur Christus).

3 Das gilt zumindest fiir den frithen LZather : Sermo in Natali Christi, 1515, WA 1, 28,
25-28: Sicut verbum Dei caro factum est, ita certe oportet et quod caro fiat verbum. Nam
ideo verbum fit caro, ut caro fiat verbum. Ideo Deus fit homo, ut homo fiat Deus ... et sic
de omnibus aliis, quae sunt in Deo et nobis, in quibus omnibus nostra assumsit ut conferret

nobis sua ...; cf. WA 5, 167, 40ff.



4 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Warum kommt es in neuerer Zeit immer wieder zu energischer Kritik
an der « Vergottlichungslehre»? Ist Hans Kiings Frage in seinem Buch
«Christsein»: «Will aber hexte noch ein verniinftiger Mensch Gott
werden?»’ reprisentativ fiir ein «modernes Lebensgefiihl», im Unter-
schied zur Friihzeit des Christentums, in der die «Parole» von der
Vergéttlichung noch ziindete?$ Karl Rahner meint zu Kiings Frage:
«Mich hat diese skeptische Frage im ganzen Buch eigentlich am meisten
schockiert». Rahner sieht in ihr eine «Gleichgiiltigkeit gegen die zen-
trale Botschaft des Neuen Testaments, dafl im Pneuma und im seligen
Besitz Gottes in radikaler Unmittelbarkeit die letzte Bestimmung des
Menschen gegeben ist». «Diese Lehre von einer radikalen Unmittel-
barkeit zu Gott, von der Selbstmitteilung Gottes, von Gnade und
unmittelbarer Gottesschau, von (sagen wir es trotz allem Verdacht auf
<hellenistische> Theologie) <Vergéttlichungy» gehort nach Rahner zum
Zentralen des christlichen Glaubens’.

Woher stammt die Kritik an der Lehre von der Vergéttlichung des
Menschen? Ich nenne im Folgenden drei Griinde, die gewil3 nicht
erschopfend sind. Die christologischen Beziige der Vergéttlichungs-
lehre werden dabei vorerst ausgeklammert. Es wird sich freilich bald
zeigen, dafl gerade auch christologische Optionen fiir gewisse Kritiken
an der Vergottlichungslehre maBBgebend sind. Dies soll im 2. Kapitel
dieser Arbeit zur Sprache kommen. Im 3. Kapitel wird versucht, die
patristische Vergottlichungslehre in groB8en Ziigen darzulegen.

1. 1. Kritik aus mangelnder Kenntnis

Die Kritik an der Vergéttlichungslehre diirfte in vielen Fillen
schlicht einer mangelnden Kenntnis oder einem falschen Verstindnis
dessen entspringen, was in der grofen Vitertradition unter theopozésis

4 Meister Eckbart: War umbe ist got mensche worden ? Dar umbe, daz ich got geboren
wiirde der selbe ... Allez, dazder sun hat er von sinem vater, wesen und natfire, daz wir der
selbe eingeborene sun sin: Deutsche Werke (ed. J. QuiNT), 2, 84, 1-11; « Die Vergottung,
die bewirkt, daB3 der Mensch aus Gnaden werden kann, was Gott von Natur ist ... ist bei
Eckhart radikal das Einzige, das sich lohnt»: A. Haas, Sermo mysticus. Studien zu
Theologie und Sprache der deutschen Mystik, Fribourg/Schweiz, 1979, 171. Vgl. auch
Angelus Silesius, Der cherubinische Wandersmann, 111, 20.

5 Christsein, Miinchen, 1975, 433,

¢ Ibid.

7 In: Diskussion um Hans Kiings « Christsein», Mainz, 1976, 109.



der Vergéttlichung des Menschen 5

bzw. thedsis verstanden wurde®. Eine Darlegung der Viterlehre kann
hier wohl manche Mifverstindnisse beseitigen. In Kapitel III wird
hierzu einiges gesagt werden.

L. 2. Kritik aus historisch-relativierender Sicht

Das mangelnde Verstindnis fiir die Viterlehre von der Vergottli-
chung beruht vielfach nicht auf mangelnder Kenntnis, sondern auf
einem bestimmten Geschichtsverstindnis.

Die bekannteste und wohl wirksamste Kritik kam von Autoren wie
Ritschl, Harnack, Seeberg, Loofs, die in der Vergéttlichungslehre «ont
voulu voir la preuve la plus éclatante d’une hellénisation du Christia-
nisme qui se serait opérée au détriment du moralisme religieux préché
par Jésus»®. Harnack vertritt hier die prononcierteste Position. Nach
ihm ist die « Vergottung» diejenige Erlosungsvorstellung, welche in der
griechischen Kirche souverin im Vordergrund steht!?. «Die griechi-
schen Theologen hatten letztlich nur fiir die Vergottungshoffnung ein
Interesse»'!. Dieses Interesse entspringt freilich nicht dem genuinen
Evangelium, sondern einer «allmihlichen Grizisierung des Christen-
tums»'2, Heidnisch-spitantike Unsterblichkeitssehnsucht sei einge-
sttomt in die Hoffnungen und Vorstellungen des griechischen
Christentums. Harnack sieht, im Gefolge Ritschls!?, den Inhalt der
Vergottung im Erlangen der agBapoia, der Unverginglichkeit. In der
griechisch-christlichen Vergottungshoffnung wirke «der egoistische
Wunsch» des Heiden «nach unsterblicher Dauer» 4.

8 Die Literatur zum Thema ist nicht ibermiBig umfangreich. Ohne Anspruch auf
Vollstindigkeit seien einige wichtige Titel genannt: K. BoRNHAUSER, Die Vergottungs-
lehre des Athanasius und Johannes Damascenus, Giitersloh, 1903; O. FALLER, Griechi-
sche Vergottung und Christliche Vergéttlichung, in: Gregorianum 6 (1925), 405-435;
J. Gross, La divinisation du chrétien d’apres les Peres grecs, Paris, 1938; I.-H. DALMAIs,
Art. «Divinisation», II. La Patristique grecque, in: DS ITI, 1376-1389; Die Arbeiten von
Myrrha Lor-BorobpiN, teilweise zusammengefaB3t in dem Buch: La déification de
’homme selon la doctrine des Peres grecs, Paris, 1970, teilweise in ihrem Buch Nicolas
Cabasilas, ed. de ’Orante, Namur, 1958.

? J. Gross, op. cit., (A. 8), 4.

12 Das Wesen des Christentums, Akad. Ausg. Leipzig, 145.

1 Lehrbuch der Dogmengeschichte II, 65.

12 Dogmengeschichte, Tibingen, 1914°, 105.

13 Vgl. die Einleitung von Ritschls Rechtfertigung und Versé6hnung.

14 Das Wesen des Christentums, 147,



6 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Die ganze Brisanz der Harnack’schen Kritik kommt aber davon, dal3
nach seiner Sicht die Zentraldogmen der Trinitit und der Inkarnation
keinen anderen inneren Entstehungsgrund haben als jenen «egoisti-
schen Wunsch der Heiden». Denn nur der Gottmensch kann als Erloser
das @dppaxov 1fig d0avaciag reichen; daraus folgt dann: «Die Lehren
von der wesensgleichen Trinitit... und von der Gottmenschheit des
Erlosers stehen und fallen mit der Vorstellung von der Erlésung als
einer wesenhaften Vergottung durch Unsterblichkeit»!’. Da es fiir
Harnack erwiesen ist, da3 die Vergottungsvorstellung eine Hellenisie-
rung des Christentums darstellt, bleibt nur die Konsequenz, dal die
Lehren von Trinitit und Gottmenschheit Christi mit der notwendigen
Enthellenisierung des Christentums fallen miissen.

Harnacks Sicht der Vergéttlichung wurde vielfach kritisiert, die
Einseitigkeit seiner These von der «physischen Erlésung» gleich einem
«pharmakologischen ProzeB» wurde aufgewiesen (vgl. unten, IIL 2),
seine Hellenisierungsthese ist in vieler Hinsicht historisch nicht haltbar.
Dennoch wirken die von ihm brilliant formulierten Thesen nach. Diese
Nachwirkung zeigt sich unseres Erachtens vor allem in der Tendenz zur
historischen Relativierung: was damals «ziindende Parole» (H. Kiing)
war, was damals als «berauschender Satz» empfunden wurde (Harnack),
daB nimlich Gott Mensch wurde, «damit wir Gétter wiirden» 9, das sei
heute fremd geworden, und stoBe auf Unverstindnis: « Unser Problem
heute ist nicht so sehr die Vergéttlichung, sondern die Vermenschlichung
des Menschen»'’. So wird die Vergpttlichungslehre auf eine zeit- und
kulturbedingte Sehnsucht nach Unsterblichkeit reduziert und einem
global als «unser» bezeichnetem Weltverstindnis entgegengesetzt, das
die Menschwerdung des Menschen erstrebt. Der Hinweis auf die «an-
thropologische Wende» der Neuzeit geniigt dann vielfach, um die Ver-
gottlichungslehre dem vergangenen hellenisierten Christentum zuzu-
weisen.

Es ist hier nicht méglich, den hermeneutischen Voraussetzungen
solcher Entgegensetzungen nachzugehen. Hier gentigt der Hinweis auf
die einfache, aber oft vergessene Tatsache: «Die Frage der geschicht-

'5 Ibid., 146.

'¢ Dogmengeschichte, 120.

'”H. KNG, Christsein, 433. Dieses Motiv kehrt bei Kiing stindig wieder: vgl.
Menschwerdung Gottes, Freiburg, 1970, 610: Jesus habe «die Menschlichkeit unseres
Gottes offenbart, ... die wahre Menschwerdung Gottes um der Menschwerdung des
Menschen willen»; vgl. ibid., 14, 602, 604 ; dazu neuerdings L. WEIMER, Die Lust an Gott
und seiner Sache, Freiburg, 1981, 62f.



der Vergéttlichung des Menschen 7

lichen Entwicklung 148t die andere Frage nach der philosophischen und
religiosen Wahrheit zunichst ganz auBBer Betracht» '8, Mit der Helleni-
sierungsthese ist hochstens gesagt, wze sich die Vergottlichungslehre
entwickelt hat (obwohl selbst hier kriftige Korrekturen anzubringen
sind), nicht aber, wie es um ihren Wahrheitsgehalt steht.

Ein zweiter Hinweis verdient ausfiihrlichere Behandlung: es ist gar
nicht ausgemacht, daB3 die Frage der Vergéttlichung keine Frage #nserer
Zeit sei, ja es kann sich herausstellen, daf3 sie eine Menschheitsfrage ist,
die sich heute nicht weniger dringlich stellt als zur Zeit, da die inspi-
rierten Autoren die Urversuchung des Menschen in die Worte faf3ten:
« Eritis sicut Deus », und gleichzeitig die Schopfungsabsicht Gottes darin
sahen, daf3 der Mensch nach seinem Bild und Gleichnis erschaffen sei
(Gn 1, 206).

Wir wenden uns daher im Folgenden etwas ausfiihrlicher philoso-
phischen und theologischen Motiven zu, aus denen heraus Kritik am
Vergottlichungsgedanken geiibt wird. Es wird sich dabei zeigen, dal3
diese Motive sich weitgehend schon seit der Antike in der abendlin-
dischen Denktradition finden (auf die sich die folgenden Darlegungen
notgedrungenermaflen beschrinken).

1. 3. Kritik aus philosophisch-theologischen Motiven

Leszek Kolakowski, der polnische Philosoph und ehemalige Marxist,
schlie8t sein monumentales Werk tber die «Hauptstrémungen des
Marxismus» mit dem lapidaren und vernichtenden Urteil: «Die Selbst-
vergotterung des Menschen, welcher der Marxismus philosophischen
Ausdruck verlieh, endet wie alle individuellen und kollektiven Versu-
che der Selbstvergotterung: sie erweisen sich als der farcenhafte Aspekt
der menschlichen Unzulinglichkeit»'?. Die Farce der Selbstvergotte-
rung hat nach Kolakowski im Marx’schen Denken vor allem zwei
Stiitzen: 1. Marx sieht «die Zofale und vollkommene Versohnung des
Menschen mit sich selbst und mit der Natur vor»?°: im Kommunismus
hat «der Mensch ... den Status des zufilligen Seins hinter sich gelas-
sen»?!, 2. Diese totale Verschnung ist das Werk des Menschen. Kola-

'8 O. FALLER, op. cit.. (A. 8), 419.

19 Bd. III, Miinchen, 1979, 575.

20 Op. cit., Bd. I, Miinchen, 1977, 160.
21 Tbid., Bd. III, 206.



8 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

kowski charakterisiert die Marx’sche Soteriologie im Unterschied zur
christlichen wie folgt: « Die Erlésung ist ein rein menschliches Werk, ist
Selbsterlésung, sie ist weder das Werk Gottes noch das der Natur,
sondern ausschlieBlich das Werk des kollektiven Prometheus, der
grundsitzlich fihig ist, tber alles seine Herrschaft auszuiiben und die
eigenen Existenzbedingungen ginzlich in seine Gewalt zu bringen. In
diesem Sinn ist die Freibeit des Menschen sein kreatives Schaffen, der
Siegeszug eines Konquistadoren, der die Natur und sich selber er-
obert»?2,

Kolakowski, der sich heute zu einem skeptischen, undogmatischen,
dem Christentum nahen Humanismus bekennt, geht auch den Wurzeln
der Marx’schen Selbstvergotterung des Menschen nach. So meint er
etwa vom utopischen Marxismus Ernust Blochs: Bloch «férderte die in
ihm (sc. dem Marxismus) verborgene (und fiir Marx selbst verborgene)
neuplatonische Wurzel zutage. Er liel den Zusammenhang zwischen
dem Marx’schen Glauben an eine kiinftige totale Verséhnung des
Menschen mit sich selbst und der Tradition der neuplatonischen Gnosis
deutlich werden, die sich, iiber Hegel vermittelt, im Marxismus wie-
derfand. Er entfaltete das heilsgeschichtliche Motiv, das bei Marx selbst
undeutlich zum Ausdruck kam und daher unterschitzt werden konnte,
das aber die ganze Marx’sche Idee in Bewegung versetzte ; dieses Motiv
war eben der Glaube an eine kiinftige Identitit des (wahren) Wesens des
Menschen mit der empirischen Existenz, oder schlicht die VerheiBung:
ETritis sicut dei. Insofern hatte Bloch recht, wenn er den Marxismus mit
jener gnostischen Sekte in Beziehung brachte, welche die Schlange aus
dem Buch der Genesis verehrte und glaubte, sie und nicht Jehova sei der
wahre Triger der gro8en VerheiBung»?3.

Gnostisch ist dann das Motiv, dal3 es nicht eigentlich um die Ver-
gottlichung des Menschen gehe, sondern um ein Zu-sich-Kommen
Gottes: «Im Ende erweist sich die ganze Philosophie Blochs als eine
Theogonie, als phantastische Projektion eines werdenden Gottes; <die
wirkliche Genesis ist nicht am Anfang, sondern am Ende»»24 Das
Werk des Menschen ist theogonisch: «die latenten Hoffnungen des
Seins», «den in der Natur schlummernden Gott» zu wecken. Kola-
kowski erinnert zurecht daran: «Einer christlichen Philosophie muf3

22 Tbid., 473.
23 Tbid., 487.
%4 Tbid., 477, mit Verweis auf «Das Prinzip Hoffnung», Frankfurt, 1967, 1628.



der Vergéttlichung des Menschen 9

Blochs Gedanke als ein Ausdruck wahnwitziger Hoffart erschei-
nen»?,

Weniger phantastisch, weniger rhapsodisch, aber aus denselben
Quellen gnostischen Denkens gespeist ist die «Religionsphilosophie»
von Ernst Fromm, die den bezeichnenden Titel triagt: «IThr werdet sein
wie Gott»?®. Fromm deutet die biblische Urgeschichte in den alten
Bahnen des Prometheus-Mythos. « Von Anfang seiner Existenz an ist
der Mensch der Rebell, der die potentielle Gottheit in sich tragt». Nach
Fromms Grundthese «befreit er sich in dem Mal, wie er sich entfaltet,
immer mehr von der Oberhoheit Gottes, und um so mehr kann er wie
Gott werden» (23). Das biblische Gottesbild deutet Fromm emanzipa-
torisch: nicht Abhingigkeit und Gottesfurcht, sondern: «Der Mensch
wird Gottes Partner und fast seinesgleichen» (40). «Der Mensch mulf3
vollig unabhingig werden, und das heifit auch unabhingig von Gott»
(53) — und gerade so wie Gott werden. Gewil3 liegt hier eine Grenze der
Vergottlichung: « Der Mensch kann wie Gotz werden, aber er kann nicht
Gott werden» (57). Doch wird die Differenz sogleich relativiert: «Je-
doch ist es sicher bemerkenswert, da3 es rabbinische AuBerungen gibt,
aus denen hervorgeht, der Unterschied zwischen Gott und Mensch
konne beseitigt werden» (57). Fromm liest aus der jidischen Tradition
eine Utopie unendlichen Fortschritts heraus: «Der Mensch erscheint
hier als Ebenbild Gottes, das die Fihigkeit zu einer Weiterentwicklung
hat, der keine Grenzen gesetzt sind» (58). Diese Entwicklung ist in die
Hand des Menschen gelegt, er ist « Gestalter seiner Geschichte» (94),
«Gott greift nicht in sie ein» (99), auch wenn ihre Gesetze die Gesetze
Gottes sind. So folgt: « Wenn der Mensch die Gesetze der Geschichte
versteht, dann versteht er Gott. Politisches Handeln ist religiéses Han-
deln» (99). Der Proze3 der Geschichte beginnt mit dem Neiz-sagen,
dem «ersten Akt der Freiheit»(!) (73). Der Mensch ist wach geworden
und frei. «Im Proze der Geschichte gebiert der Mensch sich selbst. Er
wird zu dem, was er potentiell ist, und erlangt das, was ihm die Schlange
—das Symbol der Weisheit und Rebellion — versprochen hat und was der
patriarchalische, eifersiichtige Gott Adams nicht wollte: dafl der
Mensch Gott selbst gleich wiirde» (101).

25 Ibid., 487.
26 Amerik. Original: You shall be as Gods, New York, 1966, dt. « Die Herausforde-
rung Gottes und des Menschen», Ziirich, 1970; wir zitieren nach der Taschenbuchaus-

gabe Hamburg, 1980, mit dem Titel: «Ihr werdet sein wie Gott» (Seitenverweise im
Text).



10 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Erstaunliche Lebendigkeit des alten gnostischen Mythos bei den
«Propheten» unserer Tage! Angesichts dieser fragwiirdigen Anthropo-
logie wird man auch der von Fromm mit Schwung (und Erfolg) pro-
pagierten Entgegensetzung von Haben und Sein vorsichtig begegnen,
scheint sie doch wahres Sezz des Menschen allzu theogonisch zu
sehen.

Die Idee, daBl der Mensch in seinem wahren Wesen Gott gleich und
Gott ist, ein Gottsein hat, das er sich geschichtlich erst erarbeiten muB,
indem er sein wahres Wesen aus allen Entfremdungen herauskimpft
oder das er gewinnt, indem er es erkennt und sich dessen bewuB3t wird,
gehort zu den wirksamsten, prigensten Ideen unserer Zeit. Die Flut an
neagnostischer Literatur miiite die Theologen viel stirker beunruhigen
und ihnen bewuBt machen, wie sehr die christliche Verkiindigung
heute mit einer diffusen, polymorphen, schwer faBbaren aber allgegen-
wirtigen Gnosis konfrontiert ist, der nur eine einfache, klare Darlegung
der geoffenbarten Wahrheit entgegengesetzt werden kann.

Es bediirfte der Geistesgro3e eines heiligen Irenius, wollte man die
wichtigsten gegenwirtigen Stromungen neognostischen Denkens sich-
ten und kritisch mit dem christlichen Glauben konfrontieren. Es sei
hier — eher zufillig — exemplarisch eines dieser Werke kurz beleuchtet,
von denen die Regale der Buchhandlungen voll sind und die sich meist
gleichen wie ein Ei dem anderen. Es sind die «Studies in Truth» des
Amerikaners Roy E. Davis, Schiiler eines indischen Meisters?’.

Meditation, wie sie Davis lehrt, ist « Weg zur Selbstverwirklichung».
Diese besteht in nichts anderem als dem wachen Bewul3tsein, «dal3 Du
ein gottliches Wesen bist» (9). Nicht um « Vereinigung mit Gott» geht
es. Diese zu erreichen «ist nicht erforderlich, da die Seele bereits eine
Manifestation Gottes ist. Alles, was fiir die Seele erforderlich ist, ist das
Gefiihl des Getrenntseins zu 16schen, welches der Grund fiir das Ego
ist» (49). «So meditiere regelmiBig, bis Du Dein Gefiihl des Getrennt-
seins von Gott verlierst» (51). Dieses zu erkennende wahre Selbst ist das
«Gott-BewuBtsein»: « Hier ist die Wahrheit: Du bist nicht ein Mensch,
der versucht, Einheit mit Gott zu erreichen, Du bist Gott individualisiert
und versuchst, Dich an Dein wahres Wesen zu erinnern» (72). Wer zu diesem
BewuBtsein gelangt, legt das « Massenbewultsein» des «gewohnlichen
Menschen» ab, wird vom «Menschensohn» zu einem «Sohn Gottes»

27 Zitate nach der dt. Ausgabe: Wahrheitsstudien, Verlag CSA, Frankfurt, 1979
(Seitenverweise im Text).



der Vergéttlichung des Menschen 11

(69). Das Fehlen des Gott-BewuBtseins ist Schuld daran, da3 die
gewohnlichen Menschen «noch immer Gefiihle von Armut, Begren-
zung und Krankheit beibehalten» (76). «Jede Begrenzung kommt aus
dem UnterbewuBtsein des Menschen» (95). «Kann Gott krank sein?
Als ein Strahl Gottes solltest Du immer vollkommene Gesundheit
genieBBen» (96). Nur «der gewShnliche Mensch» ist «ein selbstgefan-
gener Mensch» (113). Anders der zum wahren BewulBtsein erwachte:
«Je linger wir in der Erkenntnis unseres géttlichen Wesens verweilen,
desto schneller vollzieht sich die innere Umwandlung» (121). Diese
Umwandlung wird auch als Gnade bezeichnet: «Gnade ist der durch
den Menschen wirkende Geist Gottes, der ihn erneuert und umwan-
delt» (74). Aus den wenigen Zitaten ist freilich schon klar geworden,
daB Gnade hier einen véllig anderen Sinn hat als in der christlichen
Tradition. Dennoch wird — analog zur alten gnostischen Literatur — die
HI. Schrift zitiert, so daB3 der naive Leser den Eindruck gewinnen kann,
hier spreche ein christlicher Lehrer. Miilite die christliche Verkiindi-
gung angesichts dieser gnostischen Flut nicht eindringlich und klar das
unterscheidend Christliche gegen die Neugnosis herausstellen?

Der gittliche Mensch, der nicht erst vergottlicht wird durch ein
ungeschuldetes Gnadengeschenk Gottes, sondern der seinem innersten
Wesen nach gottlich ist, ist allgegenwirtig im Denken, Empfinden, in
den Sehnsiichten der Neuzeit. Dies lieBe sich an verschiedenen
geschichtlichen Querschnitten zeigen: an den Vorstellungen vom
menschlichen Schépfertum?8, an den eschatologischen Ideen *’. Beson-
ders aufschluBreich ist hier die weitverzweigte Stromung des Genze- und
Heldenkultes. Aus der Fiille an Literatur zu diesem Strang unseres The-
mas3° seien, ohne Anspruch auf vollkommene Reprisentativitit, zwei
Werke erwihnt, die weite Verbreitung fanden und die beide am Rande
des Christlichen stehen: Thomas Carlyle’s Heroes and Hero-Worship
(1840) und das exzentrische, aber einflulreiche Werk des jungverstor-
benen Otto Weininger: Geschlecht und Charakter (1903).

28 Vgl. die sehr anregende Studie von V. RUFNER, Homo secundus Deus. Eine

geistesgeschichtliche Studie zum menschlichen Schépfertum, in: Ph Jb 63 (1955), 248—
291.

2 Unerschopflich ist hierzu das monumentale Frithwerk von H. U. voN BALTHASAR,
Apokalypse der deutschen Seele. Studien zu einer Lehre von letzten Haltungen, Salzburg—
Leipzig, 1937-39, 3 Bde.

30 Neben der Arbeit von V. RUFNER (A. 28) vor allem Edgar ZiLseL. Die Entstehung
des Geniebegriffs, 1926, und Jochen Scumipt, Die Geschichte des Genie-Gedankens in
der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, 2 Bde, Darmstadt, Wis-
sensch. Buchges. 1985.



12 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Es bediirfte gewil einer sehr viel differenzierten Behandlung dieses
Themenkreises, als dies hier méglich ist. Carlyle’s Heroenkult miiite
genauer geschichtlich situiert werden. Seine Sicht kann hier nur mit
wenigen Zitaten angedeutet werden3!.

Fiir Carlyle ist die Geschichte primir Heroengeschichte. «On Great
Man» sagt er: «They were the leaders of men, these great ones; the
modellers, patterns, and in a wide sense creators, of what soever the
general mass of men contrived to do or to attain... the soul of the whole
world’s history, it may justly be considered, were the history of these»
(9). «I'said, the Great Man was always lightning out of Heaven; the rest
of men waited for him like fuel, and then they too would flame»
(66)32.

In den geschichtlichen, sich wandelnden Erscheinungsformen des
Heroischen, als Gottheit, als Prophet, als Priester oder Poet, als «Ge-
lehrter» (im Sinne Fichtes) oder als Ko6nig, manifestiert sich «the
essence of our being»: Carlyle nennt es mit Novalis: Der Mensch ist —
mehr als alles in der Natur — «enblem to us of the Highest God»; «the
true Shekina is Man!» « The Highest Beeing reveals himself in man»;
und noch begeisterter: « We are the miracle of miracles, — the great
inscrutable mystery of God » (16). So ist denn der Held in der Geschichte
«a messenger he, sent from the Infinite Unknown with tidings to us»
(42). Das zeichnet den «inspirierten» Helden aus: « The hero is he who
lives in the inward sphere of things, in the True, Divine and Eternal,
which exists always, unseen to most, under the Temporary, Trivial»
(125). Carlyle beruft sich zustimmend auf Fichtes « Uber das Wesen des
Gelehrten»; in seinem Gefolge gibt er diesem Attribute, die in der
biblischen Uberlieferung gottlich sind: «In the true literary Man there is
thus ever, acknowledged or not by the world, a sacredness: he is the light
of the world: the world’s Priest: — guiding it like a sacred Pillar of Fire,
in its dark pilgrimage through the waste of time» (126). Ahnliches sagt
Carlyle vom Dichter, wieder unter Berufung auf deutsche Autoren:
«They say, ..., that the Poet had an 7#finitude in him; communicates an
Unendlichkeit» (70). Diese Mitteilung «is not the result of habits or
accidents, but the gift of Nature herself»: Und diese Gabe der Natur ist,

31 Wir zitieren Carlyle’s « On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History» nach
der Ausgabe in Cassell’s National Library, London, 1894.

32 Cf, ibid., 18: « All this I liken to dry dead fuel, waiting for the lightning out of
heaven that shall kindle it. The great man, with his free force direct out of God’s own
hand, is the lightning».



der Vergéttlichung des Menschen 13

«to discern the inner heart of things» (87). Die Heroen werden somit zu
den schépferischen Organen der gottlichen All-Natur: « Der Mensch
beginnt, die Attribute Gottes an sich zu zichen»?3.,

Otto Weiningers®® Genie-Theorie, die der Carlyles in manchem ver-
wandt ist, sei als weiteres Beispiel aus der vielfiltigen Literatur der
«Geniereligion»?’ erwihnt: «Genial ist ein Mensch dann zu nennen,
wenn er in bewuBtem Zusammenhange mit dem Weltganzen lebt. Erst
das Geniale ist somit das eigentlich Géttliche im Menschen» (215).
«Das Ich des Genies mul3 demnach selbst die universale Apperzeption
sein, ...: der bedeutende Mensch hat die ganze Welt in sich, der Genius ist der
lebendige Mikrokosmos ... er ist alles» (212f); «So blickt der Genius, in
dem das Ich wie das All, a/s das All /ebt, auch in die Natur und ins
Getriebe aller Wesen als ein Ganzes... Aus der Idee des Ganzgen heraus, in
welchem der Genius fortwibrend lebt, erkennt er den Sinn der Teile. Er
wertet darum alles, alles in sich, alles auBBerhalb seiner, wertet es nach
dieser Idee» (213). Aber nicht nur dies: Weiningers Bestimmung des
Genies entspricht der Goethes, der meint, «dal3 Genie diejenige Kraft
des Menschen sei, welche durch Handeln und Tun Gesetz und Regel
gibt»3¢. Genialitit ist «identisch mit héherer, weil allgemeinerer
BewuBtheit... Darum ist zugleich Universalitit das Kennzeichen des
Genies» (136f.). Daraus folgt weiter: « Der Genius ist ... der eigentlich
zeitlose Mensch» (168), ist er doch wegen seiner Universalitit gerade
nicht auf «seine Zeit» beschrinkt. So ist es nur konsequent anzuneh-
men, «dal} der zeitlose Mensch jener ist, der die Geschichte schafft»
(171): «Dieser ... schafft die Geschichte, weil er nicht 7z sie gebannt ist,
sondern axfferbalb ihrer steht» (172). Nicht bloB, daB3 der geniale
Mensch derjenige ist, «der a//es weil3, ohne es gelernt zu haben» (137); er
ist, dank des «gottlichen Funkens» (169) selbst im héchsten Sinne
Schopfer: « Der bedeutende Mensch zeugt die Zeit» (173). Gewil3, diese
letzte Aufgipfelung, diese Vergottlichung des genialen Menschen wird
noch einmal eingeschrinkt: «Genialitit ist ein innerer Imperativ, nie
bei einem Menschen je ginzlich vollzogene 7atsache» (226), doch ist es
durchaus kohirent, wenn Weiningers Genie-Vision letztlich auf eine
Aufhebung der Menschheit in die Gottheit hinausliuft. Die tiefe Sehn-

3 R. Guarbping, Der Mensch und der Glaube, 1934, 251.

34 Geschlecht und Charakter. Eine prinzipielle Untersuchung, Wien—Leipzig,
1903.

3 So der Titel eines Werkes von E. ZiLseL, Wien—Leipzig, 1918.

3¢ Dichtung und Wahrheit, 19. Buch.



14 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

sucht nach dieser Aufhebung verbindet sich bei Weininger nicht zufil-
lig mit einer provokant-manichiischen Verwerfung eben jener Sexuali-
tit, als deren wirksamer Enttabuisierer er in die Geschichte eingegan-
gen ist: «Der Mensch ist im tiefsten Grunde nur deshalb unfrei und
determiniert neben seiner Freiheit und Spontaneitit, weil er auf diese
unsittliche Weise (sc. die sexuelle) entstanden ist» (458). Was letztlich
die allen Menschen gemeinsame Genialitit bei den meisten unaktuali-
siert 148t (vgl. 217), ist eben das Verhaftetbleiben in der zeitlichen,
kontingenten, «eckelhaften» (458) Herkunft aus — dem Koitus. Alle
Sexualitit erniedrigt (459). Perpetuierung der Menschheit durch Zeu-
gung? «Dal3 die Menschheit ewig bestehe, das ist gar kein Interesse der
Vernunft; wer die Menschheit verewigen will, der will ein Problem und
eine Schuld verewigen, das einzige Problem, die einzige Schuld, die es
gibt.» Zufillige Endlichkeit — das ist e Schuld! « Das Ziel ist ja gerade
die Gottheit, und Aufhéren der Menschheit in der Gottheit; das Ziel ist
die reine Scheidung zwischen Gut und Bése, zwischen Etwas und
Nichts» (458).

So endet der «geniale» Entwurf des jungen Weininger mit dem alten
manichiischen Aufruf zur vélligen Enthaltsamkeit (457): die Sehnsucht
nach der All-Verwirklichung des genialen Menschen («erst der geniale
Mensch ist ganz Mensch»; 217) ist gepaart mit der tiefen Abscheu vor
der endlichen, konkreten, geschlechtlichen Wirklichkeit des Men-
schen: eine weitere Variante der Vergottung als Ablegen der negativ
gesehenen Endlichkeit!

Die Entlarvung des Geniekultes konnte nicht ausbleiben. «Qui fait
’ange, fait la béte». Dal3 vieles am Heroenkult schlichtes Wunschden-
ken war, Ausgeburt groBer (oder auch weniger groBler) Sehnsiichte,
Projektion menschlicher GréBenwiinsche, ist immer wieder ironisch
vermutet worden. Durch die Psychoanalyse bekam diese Kritik ein «wis-
senschaftliches» Fundament?’. Gerade Weiningers Verkniipfung von

37 Schon vor der psychoanalytischen Kritik haben psychiatrische Studien zur Ent-

mystifizierung des Genie-Kultes beigetragen. Klassisch geworden sind die Studien von
Cesare LomBRrOso: « Der anscheinend paradoxeste Teil meiner Theorie vom Genie ... (ist)
der Satz, daB eine seiner Vorbedingungen eine krankhafte Beschaffenheit des menschli-
chen Geistes oder eine Entartungsform darstellt» (Studien iiber Genie und Entartung.
Leipzig O. . (1910), 13); «Das Genie ist also das Resultat eines Abartungsprozesses» (ibid.
31): Das «gottliche» Genie — ein armer Kranker!
Zur Satire einladend ist, was und wie O. SPENGLER in: Der Mensch und die Technik,
Miinchen, 1931, triumte: «Selbst Gott sein, das ist mein Erfindertraum »: Die Satire ist
glinzend ausgefiihrt bei Th. HAEckeR, Was ist der Mensch? Ullstein — Tb 232, 1959,
100.



der Vergottlichung des Menschen 15

Genialititswunsch und Sexualititsverneinung bietet eine Musterbesti-
tigung des psychoanalytischen Verdachts. Diese Kritik ist freilich selber
nicht immer der Trivialitit entgangen. Ihre eigenen Voraussetzungen
konnte sie bisher nur sehr wenig reflektieren. Da es sich hierbei um eine
der heute gesellschaftlich wirksamsten «Entlarvungen» der Vergéttli-
chungshoffnungen handelt, miissen wir uns mit ihr auseinandersetzen.
Wieder soll dazu ein fiir unser Thema wichtiges Werk aus einer weiten
Literaturfiille herausgegriffen werden: die pointierte These des deut-
schen Psychoanalytikers Horst E. Richter, Der Gotteskomplex®. Richter
ist Analytiker Freud’scher Richtung. Seine These ist in vieler Hinsicht
allzu vereinfachend. Dennoch betrifft sie unser Thema ganz wesentlich.
Richter meint, im «Gotteskomplex» geradezu die Wurzel aller gegen-
wirtigen Ubel gefunden zu haben. Er ist davon iiberzeugt, daf die
Entwicklung des Abendlandes «viele Ziige des von der Psychoanalyse
beschriebenen Reaktionsmusters der Flucht aus narzifitischer Ohn-
macht in die narziBBtische Omnipotenz» trage (23). Der mittelalterliche
Mensch habe Gott gegeniiber «das Gefiihl kindlichen Beschiitztseins»
gehabt (22), freilich um den Preis «blinden Gehorsams», «vollstindiger
Unmiindigkeit und Passivitdt» (23): Geborgenheit als Abhingigkeit:
das Aufkommen der Neuzeit sei im Tiefsten ein «rasanter Umschlag ins
Gegenteil»: wachsendes Mif3trauen, immer héherer Anspruch vollstin-
diger Selbstbestimmung, damit aber auch wachsende Angste vor der
gottlichen Rache, und, dies ist der Teufelskreis des Gotteskomplexes,
noch gréBere Uberkompensation durch «narziBtische Selbstsiche-
rungy:

Der «Gotteskomplex» sucht sie in einer immer gréf8eren Leugnung der
eigenen Abhingigkeit und Ohnmacht, einem immer gréBeren Allmachts-
wahn: «Das SelbstbewuBtsein des Menschen flieft mit dem géttlichen
SelbstbewuBtsein zusammen und dies ist der entscheidende Schritt zur
libidinésen Selbstvergotterung» (95£.).

Richter liest nun die Geistesgeschichte der Neuzeit als die wach-
sende «Identifizierung mit der géttlichen Allwissenheit und Allmacht»
(23). Er sieht die Sucht zur Naturbeherrschung in psychoanalytischer
Perspektive: in ihr herrscht eine «hintergriindige und neurotische
Dynamik», die heute die Menschheit in einen «kollektiven Selbstzer-
stérungsprozeB» hineinzureissen droht. Er konstatiert aber auch eine

3 H. E. RicHTER, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die
Allmacht des Menschen, Hamburg, 1979.



16 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

weitgehende Unfihigkeit, dies zu sehen: « Die Angst, sich die seit dem
Mittelalter verdringte infantile Abhingigkeitsposition einzugestehen,
ist fatalerweise immer noch viel gréBer als die Angst, mit einem objektiv
selbstmorderischen GroBBenwahn unterzugehen» (31).

Mogen H.E.Richters philosophiegeschichtliche Analysen auch
allzu summarisch sein, sein Buch spricht dennoch ein «Kulturgefiihl»
an, gibt ihm einen plausiblen Namen: der Gotteskomplex, das Allméich-
tig-wie-Gott-sein-Wollen ist schuld an der bedrohlichen Zeitlage.
Denn ist die gegenwirtige Stimmung, zumindest in den reichen Lin-
dern des Westens, nicht die Bestitigung dessen, was Mephisto in Goe-
thes Faust dem Schiiler spéttisch zuruft, ihm werde bei seiner Gottihn-
lichkeit noch einmal bange werden?* Menschwerdung des Menschen
ist daher ein plausibleres Lernziel als Vergéttlichung. Was H. E. Richter
als Therapie des « Gotteskomplexes» vorschligt, ist gewiB sympathisch,
ist plausibel: Bescheidung, Gewinnen «eines menschlichen Males zwi-
schen Ohnmacht und Allmacht» (228). Pascal’s Wort dient ihm als
Leitmotiv: « Machen wir uns unsere Bedeutung klar; wir sind etwas und
sind nicht alles» (88). Nach dem Rausch der Vergottlichungstriume
bliebe die erniichterte Besinnung auf die eigene Begrenztheit. Wie soll
diese Bescheidung aussehen? Richter wihlt das Bild des Kreises: Das
Leben nicht «als eine Linie, die nach Méglichkeit immer héher und
letztlich in die Unendlichkeit fiihren sollte», sondern als Kreis, als
Zyklus: weg von dem linearen Fortschritt; am Lebenskreis «wire jeder
Punkt ... gleich sinnvoll. Und das Sterben wire die Vollendung des
Kreises, zu jeder Zeit mitbedacht» (230): Der Mensch kénnte sich
jeweils als das bejahen, was er ist, und nicht immer nur als das, was er
hofft zu werden, oder als das, was er — vielleicht — einmal war» (235).
Bescheidung ins Jetzt, in die volle Gegenwart — «dann gibe es nicht die
ewigen Frustrationen des Noch-Nicht und des Nicht-Mehr» (230).

Diese Therapie des «Gotteskomplexes wirkt sehr plausibel. Sie ist
jedoch z# simpel, um wahr zu sein: zu stark gehort zum menschlichen
Leben die Spannung von Noch-Nicht, Jetzt und Nicht-Mehr, samt ihren
«Frustrationen», als da3 die hier vertretene Bescheidung dem menschli-
chen Sehnen gerecht wiirde: Sehnsucht nach Unsterblichkeit, nach
vollendetem Gliick, nach unzerstérbarem Leben ist nicht identisch mit
narziBBtischem Allmachtswahn. Die psychoanalytische «Entlarvungy

3 Vgl. dazu die schone Studie von Oskar WarzeL, Das Prometheussymbol von
Shaftesbury zu Goethe, Miinchen, 1932%; H.U.voN BALTHASAR, Apokalypse der deut-
schen Seele, Bd. I, 139-157.



der Vergoéttlichung des Menschen 17

des Unendlichkeitsstrebens, der Vergottlichungssehnsucht kann zwar
die narziB8tische Fehlform herausstellen, sie kann die universelle Persi-
stenz dieses Strebens freilich nur dann erkliren, wenn sie mit Freud
Religion als « Neurose der Menschheit» auffa3t und damit den «Got-
teskomplex» universalisiert. Die Beweislast daftir, dal3 jede Sehnsucht
nach Vergoéttlichung NarziBmus ist, miilten dann aber die « Entlarver»
selber tragen.

Es ist gelegentlich versucht worden, die psychoanalytische Vergozz-
lichungskritik theologisch zu untermauern. Vielleicht kommen wir der
theologischen Frage nach der Vergéttlichung niher, wenn wir auf die-
sen Versuch eingehen. Er ist vor allem durch /. Pokiers Thesen
bekanntgeworden®. Die radikale Kritik an jeder Idee der Vergéttli-
chung des Menschen wird bei Pohier tiber die Psychoanalytische Nar-
ziBmuskritik hinaus von einer philosophischen Option getragen: « Gott
ist nicht der Mensch, und der Mensch ist nicht Gott» (139, 165). Die
Andersheit, die Unterschiedenheit zwischen Gott und Mensch, zwi-
schen Unendlichem und Kontingentem ist nicht Mangel, ist kein zu
tiberwindendes Negativum, sondern ist gottgewollt und das ist der Sinn
von Schopfung: «Der Glaube an einen Schépfergott ist also eine Kunde
von der Unterschiedenheit» (167). Kontingenz ist eben «keine Wunde,
sondern Natur» (156). Das verneint aber jenes «Christentum, gemif3
dessen Vorstellung Gottes machtvoller Heilsplan den Menschen un-
sterblich und ohne Siinde gestalten wird» (167). Solche Befreiung von
Tod und Siinde wire ja Aufhebung der Kontingenz, jener Kontingenz,
zu deren Wahrheit Tod, Geschlechtlichkeit und Schuldhaftigkeit geho-
ren (156). Indem «jenes Christentum» sich einen Gott konstruiert, der
dies alles aufhebt, dessen Plan es ist, diese Kontingenz aufzuldsen, verrit
es Gottes Gottsein. Der Grund dieses im Christentum so virulenten
Verrates: Gott nicht wahrhaben wollen als den Ursprung eben dieser
Kontingenz von Tod, Geschlecht und Schuld. Diesem Christentum ist
Heil immer «Tilgung der Kontingenz» (157), «Aufhebung dieses
Andersseins» (150): es will nicht wahrhaben, dal3 Gott die Andersheit
will, da3 Gott nzcht einen Menschen will, der «ein engelgleiches Leben»
(151) fiithrt oder gar gottgleich wird. Es ist dann auch kohirent, wenn
Pohier den Sinn der Auferweckung Jesu nicht darin sieht, «dal3 wir
unsterblich und ohne Siinde werden kénnen» (168): dieses Heil lehnt

40 1, PouIEr, Quand je dis Dieu, Paris, 1977. Wir zitieren nach der dt. Ausgabe: Wenn
ich Gott sage, Olten—Freiburg, 1980.



18 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Pohier ab als « Auflésung ... der Menschlichkeit des Menschen» (141f£.).
Wire diese Unsterblichkeit das Ziel des Planes Gottes, dann hiel3e das,
daB Gott die Weltlichkeit der Welt und die Menschlichkeit des Men-
schen nicht liebt (143); dann wire «diese geschichtliche und konkrete
Daseinsweise ... eigentlich nicht wirklich das, was Gott fiir Mensch und
Welt wollte (143). Alle diese Vergottlichungsideen entspringen
menschlichen Wunschvorstellungen, nicht Gottes Plan: Der Mensch
«unterwirft Gott seinem eigenen Plan. Weil er selbst nicht den Mut
aufbringt, in der eigenen Wohnung zu bleiben, schreibt er Gott die
Absicht zu, eine andere Wohnung zu bereiten» (157).

«Der Tod wird nicht mehr sein, noch Trinen, noch Schreie, noch
Leid, denn die alte Welt wird vergangen sein» (161) — dieses Hoff-
nungsbild — es ist immerhin das der HL. Schrift — ist eine Verfilschung
der Wirklichkeit. Denn, so bekennt der Autor: «Ich weil3, daB3 ich die
Wirklichkeit verfilsche, daB3 ich den Menschen und Gott verfilsche,
wenn ich denke, Gott kénne machen, dal3 ich nicht mehr dem Leid,
dem Schmerz, der Schuld und dem Tod ausgesetzt sei, und dal3 diese
Befreiung Aufgabe Gottes sein miisse» (171f). Jesus ist nicht der Hel-
fershelfer des Menschen, der unsterblich werden will (333): Wer sol-
ches sucht, «vergeudet, was Gott heute ist, was er heute sein kann, was
Jesus gestern war» (328) 4L, So bleibt nach Pohier als ganzer Sinn nur ein
radikales Heute: die radikale Kontingenz des Menschen, ihre Signatur
durch Tod, Geschlecht und Siinde inbegriffen, 75z «ein Kommen Got-
tes» (179), ist sezne Gegenwart. Ein Mebr als diese Kontingenz zu suchen
wire Verrat an Gott und am Menschen 42

Dieses «Pathos der Endlichkeit»*3 hat schon bedeutendere, tief-
schiirfendere Vertreter gekannt! Man hat den «Geist der Neuzeit» als
ganzen gelegentlich als eine Art Vergéttlichung der Endlichkeit kenn-

41 Ahnliche Ideen beziiglich der «Christusvergeudung» finden sich in dem exzen-
trisch-trivialen Buch von W. ReicH, Christusmord, Olten—Freiburg i. Br., 1978 : Christus
wird als Chiffre fiir Leben, « Lebensstrom» eingesetzt.

42 Auch D. S6LLE formuliert gegen die Vergottlichung den NarziBmusverdacht: Sie
sei «narzifftischer Wunsch nach Unmittelbarkeit ... des sich in Gott unsterblich und all-
michtig setzenden Ich, das es nicht nétig hat, (sein Leben kreuzigen zu lassen ) », Leiden,
19784, 161. Vom reformatorischen Ansatz her wird gegen die Vergéttlichungslehre
polemisiert etwa bei E. KASEMANN, fiir den die Rechtfertigung die neue Freiheit bedeutet,
nicht mehr Gott gleich sein zu wollen, sondern ihm zu gehorchen (Exegetische Versuche
und Besinnungen 1,94). Es bleibt beim grundsitzlichen Auseinanderhalten von Gott und
Mensch; Heil beginnt « mit der Offenbarung der Gottheit Gottes und der Notwendigkeit
der Menschwerdung des Menschen» (ebd., II, 189-191).

43 F.-]. von RINTELEN, Philosophie der Endlichkeit, 1951, 40.



der Vergoéttlichung des Menschen 19

zeichnen wollen #4; die pathetisch angenommene Endlichkeit, die radi-
kale Ablehnung von Unsterblichkeit und jenseitiger Vollendung
kommt letztlich einer Absolutsetzung des Endlichen gleich: «Das End-
liche ist das Absolute» #>. So miindet die radikale Ablehnung der Ver-
gottlichung doch wieder in einer Art Selbstvergottlichung, Gabrie/ Mar-
ce/ hat in diesem Pathos der eigenen Endlichkeit wohl zu Recht nicht
einen «exces d’humilité», sondern einen «orgueil sacrilege» gesehen “6.
Radikale Endlichkeit als versteckte Form der Selbstvergtttlichung ist
wohl auch die Deutung des Menschen als rein geschichtliches Wesen:
«Das historische BewuBtsein von der Endlichkeit jeder geschichtlichen
Erscheinung... von der Relativitit jeder Art von Glauben ist der letzte
Schritt zur Befreiung des Menschen zu seiner Souverinitit»*’. Der
radikal endliche Mensch ist der voéllig souverine Mensch.

Die Frage der Vergéttlichung erweist sich nicht als Marginalie der
Theologiegeschichte: wir stoBen auf sie von allen Seiten des neuzeitli-
chen Denkens her. Mehr noch: es geht nicht nur um eine typisch
neuzeitliche Fragestellung, Wir diirfen uns an der Weisung der Hl.
Schrift orientieren, die uns den Menschen von Anfang an hineingestellt
zeigt in die Spannung zwischen der gottgewollten Gottebenbildlichkeit
und dem Versucherwort: «Ihr werdet sein wie Gottp.

Die Vergottlichungslehre gehort nicht in den begrenzten Raum
hellenistisch gefirbter oder geprigter Theologie: sie gehdrt bleibend zur
Frage nach der Gottebenbildlichkeit des Menschen, nach dem Ziel
seiner Erschaffung und dem Modus seiner Erlésung. Am Beginn der
‘Neuzeit hat Pico della Mirandola in seinem De dignitate hominis klar
formuliert, wo der Mensch in seiner Freiheit von Gott hingestellt
18t:

Gott schuf dich als ein Wesen weder himmlisch noch irdisch, damit du dein

eigener freier Bildner und Uberwinder seiest. Du kannst zum Tier entarten

und zum gottihnlichen Wesen dich wiedergebiren... Du allein hast ein

Wachsen nach freiem Willen, du hast Keime eines allartigen Lebens in
dirt®,

44 So meinte O. KARRER (Das Religi6se in der Menschheit und das Christentum,
1934, 143), «der Geist der Neuzeit» sei eine «im Quantitativen und im Dynamischen
liegende Gleichartigkeit unseres Seins mit Gott».

# So kennzeichnet H. U. voN BaLtHAsAR Heideggers Verstindnis des « Geworfen-
seins»: Apokalypse der deutschen Seele, Bd. III, 260.

46 Homo Viator, 1944, 83.

4 W. DiLtHEY, Gesammelte Schriften VII, Leipzig, 1927, 290.

48 Nach der etwas freien Ubersetzung von ]J. BurckuarpT, Die Kultur der Renais-
sance in Italien, 1908, II, 74, 314.



20 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Hier ist Vergottlichung weder Auflésung des Menschseins noch
Hybris der Selbstvergéttlichung (auch wenn Pico oft so gedeutet wut-
de*). Schon mehr als ein Jahrtausend zuvor hat Hippolyt am Schluf3
seiner groBlen Streitschrift gegen die heidnischen Philosophien die
christliche Sicht der Vergéttlichung dargelegt, in deutlicher Abgren-
zung gegen ein Weltbild, dem es plausibler war, im Menschen eine
Emanation des Gottlichen zu sehen. Als Mensch von Gott geschaffen, ist
er nicht wesenhaft Gott und ist doch zu einer Gemeinschaft mit Gott
berufen, die ihn — als Menschen — vergéttlicht:

Gott schuf den Menschen als Herrn aller Dinge ; dies war kein Fehlgriff, als
hitte er in Wirklichkeit einen Gott oder Engel schaffen wollen — ich will
nicht irrefiihren —; nein, wirklich wollte er einen Menschen schaffen. Wenn
er nimlich dich zum Gott machen wollte, konnte er es; du hast das Beispiel
des Logos; da er einen Menschen machen wollte, machte er dich zum
Menschen; wenn du aber auch Gott werden willst, so gehorche dem, der
dich geschaffen... Der Mensch ist mit freier Selbstbestimmung ausgestattet
und hat das Wollen und Nichtwollen in seiner Hand und ist zu beidem
fihig... Christus ist der Gott iiber alles, der beschloB, die Siinde von dem
Menschen abzuwaschen und aus dem alten Menschen einen neuen zu
machen, er, der ihn am Anfang sein Bild (vgl. Gn 1,26) genannt hatte; ...
wenn du seinen erhabenen Vorschriften folgst und des Guten guter Nach-
eiferer wirst, so wirst du ihm dhnlich (6potog) und von ihm geehrt. Denn
Gott, der auch dich zu seiner Ehre zum Gott gemacht hat, ist nicht
arm*°,

Angesichts der Flut von Ideen, die dem christlichen Menschenbild
fremd sind oder gar entgegenstehen, ist es heute Aufgabe der Theologie,
in solch einfacher, unbestechlicher Klarheit die Grundwahrheiten des
Glaubens darzulegen. Die groB3e Plausibilitit, die die neugnostischen
Ideen weithin geniefBen, ist ein Hinweis darauf, wie isoliert und «welt-
fremd» das christliche Menschenbild heute dasteht. Umso wichtiger ist
es, ahnlich wie zur Zeit des hl. Irendus, in schlichter Sprache zu sagen,

¥ In seinem «Pic de la Mirandole» (Paris 1977) hat H. pE LuBac gezeigt, wie tief
diese Sicht der Vergéttlichung in der Vitertradition verwurzelt ist.

’0 Philosophumena X, 33-34, ed. Wendland III, 290-292; PG 16, 3450-54; dt.
Ubers. K. PreysinG, BKV 287-290; vgl. ebd: « Du wirst (sc. in der ewigen Vollendung)
ein Vertrauter Gottes und Miterbe Christi, der nicht mehr Begierlichkeit, Leidenschaften
und Krankheit unterworfen ist. Du wirst Gott. Was fiir Leiden du auch als Mensch
ausgestanden hast, die hat Gott dir gegeben, weil du Mensch bist; was immer aber Gott
zusteht, dies hat Gott dir zu gewihren versprochen, wenn du vergéttlicht, unsterblich
geworden bist. »



der Vergottlichung des Menschen 21

was der christliche Glaube iiber den Menschen lehrt, iiber seinen
Ursprung und sein Ziel, tiber sein Bild-Gottes-Sein und iiber seine
gnadenhafte Vergottlichung. Hier kénnen die frithen Kirchenviter uns
Vorbild sein, die einer heidnischen Umwelt in einfacher Klarheit die
«Regel der Wahrheit» vorgelegt haben.

II. DIE CHRISTOLOGISCHEN BEZUGE DER VERGOTTLICHUNGSLEHRE

Was christlich Vergéttlichung heil3t und was nicht, wird erst in
seiner ganzen Eigenart, aber auch in seinem Geltungsanspruch deut-
lich, wenn wir uns den christologischen Beziigen des Problems zuwen-
den. Jaroslav Pelikan meint:

The full clarification of the term «deification» had to await the resolution of
the conflict over the deity of Christ; the Church could not specify what it
meant to promise that man would become divine until it had specified what
it meant to confess that Christ had allways been divine*'.

Was heil3t freilich bekennen, dal3 Christus immer géttlich war? Die
innertheologische Kritik an der Vergéttlichungslehre setzt vielfach
gerade hier an: Ist eine vom ersten Moment der Empfingnis an ganz
und vollkommen vergéttlichte Menschheit Christi wirklich noch eine
Menschheit? Das grof3e Ringen um die Christologie geht seit der Auf-
klirung vor allem um diese Frage: Kann ein vergéttlichter Jesus wirk-
lich Mensch sein? D. Fr. Stran/3 hat mit seinem Spott tiber diese Vor-
stellung nicht gespart:

Da steht dieser Gottessohn als ein vom Himmel gefallenes Palladium in
menschlicher Gestalt, als eine von der Gottheit zugerichtete Maschine, in
welcher alle geistigen Wirkungen durch einen iibernatiirlichen Mechanis-
mus zu Stande kommen. Was den Menschen grof3, edel und erhaben macht,
Freiheit und Selbstthitigkeit, kommt ihm nicht zu; nichts von alle dem, was
GroBes und Herrliches durch ihn zu Stande kommt, kann ihm selbst zuge-
rechnet werden 2.

>! The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine, Vol. 1, 155;
vgl. auch A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Freiburg, 1979, Bd. 1,
539.

’? Die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und im
Kampfe mit der modernen Wissenschaft, Tiibingen, 1840-41, Bd. II, 52.



22 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Es tut nichts zur Sache, daB3 diese Christologie nicht die orthodox-
chalkedonensische ist. Wichtig ist hier, da3 die vollkommene Géttlich-
keit Jesu damals — und wohl oft im Laufe der Geschichte — als Wider-
spruch und Konkurrenz zur vollkommenen Menschlichkeit Jesu ezzp-
Sfunden wurde. Gewil3 148t sich hier eine positive Sorge heraushoren: die
Sorge dariiber, da3 die christologische Anwendung der Vergottli-
chungslehre das Humanum Christi bedrohe und verkiirze. Dieses
berechtigte und von Chalkedon her notwendige Anliegen hat sich frei-
lich unter dem EinfluB3 der historischen Kritik und ihrer Voraus-
setzungen zu einem weitgehenden Unverstindnis fiir die altkirchliche
Christologie entwickelt. Die Rede vom Scheitern der Zwei-Naturen-
Lehre ist hierfiir bezeichnend®?. Sie ist schon im 19. Jahrhundert fast
zum Gemeinplatz der protestantischen Theologie geworden, heute
droht sie zum Gemeingut katholischer Christologie zu werden.

Neben den oft ungeklirten Voraussetzungen der historisch-kriti-
schen Lektiire diirfte die Reaktion gegen die lutherisch-orthodoxe Sicht
der Idiomenkommunikation im 19. Jahrhundert dazu gefiihrt haben,
daf man um der echten Menschlichkeit Christi willen den Verzicht auf
die vorésterliche Vergottlichung der Menschheit postuliert. Dies ge-
schieht bei den «Kenotikern» in der Weise, daf} eine Verbergung oder
gar EntiuBlerung der gottlichen Eigenschaften Christi angenommen
wird, um einem vollen Menschsein Christi Platz zu lassen. Der breite
Strom protestantischer (und heute z. T. auch katholischer) Christologie
verzichtet freilich weitgehend auf die Inkarnationslehre, zumindest
insofern, als nur selten der Versuch unternommen wird, in aller Deut-
lichkeit die acta, dicta et passa Jesu als gottmenschliche zu verstehen.
Zum Teil wird die Inkarnation offen dem Bereich des Mythos zuge-
wiesen *‘. Wo dies nicht geschieht, wird es dennoch selten gewagt, die
irdische Geschichte Jesu als konkrete gottmenschliche Geschichte des
ewigen Sohnes zu lesen. Zu stark wirkt die Befiirchtung nach, hier
werde Menschsein zur bloBlen «Livrée» der Gottheit.

Eine Verdeutlichung der patristischen Vergottlichungslehre kénnte
dazu beitragen, dal3 die Christologie wieder stirker exegetische Unter-
suchungen und kirchliche Lehre zu integrieren vermag. Die nachchal-
kedonensische Christologie mit ihrem Bemiihen um die Wahrung des
Humanum in Christus hat ja auch entscheidend zu einer Klirung der

*} Vgl. unseren Beitrag: « Aporie der Zweinaturenlehre». Uberlegungen zur Chri-
stologie von Wolfhart Pannenberg, in: FZPhTh 24 (1977), 428-445.
> The Myth of God Incarnate, ed. by John Hick, London, 1977.



der Vergottlichung des Menschen 23

Vergottlichungslehre gefiihrt, wodurch sowohl die Gefahr iiberwunden
wurde, die Unterscheidung zwischen Gott und Geschopf zu vernach-
lissigen als auch die Gefahr einer Trennungschristologie, die die Rea-
litit der Inkarnation aushohlt.

III. GRUNDZUGE DER PATRISTISCHEN VERGOTTLICHUNGSLEHRE

Die folgenden Darlegungen bezwecken keine méglichst vollstin-
dige dogmengeschichtliche Darstellung. Sie beschrinken sich auf dre/
Themenkreise, die teilweise auch Etappen der Lehrentwicklung darstel-
len. Der Hauptakzent liegt aber auf den systematisch-theologischen
Fragestellungen. Die drei Themenkreise artikulieren sich folgenderma-
Ben: Die arianische Krise hat das Ganze des christlichen Glaubens
erschiittert. Eines der grolen Argumente gegen die arianische Reduk-
tion von Logos und Pneuma auf die geschopfliche Ebene war das der
Vergoéttlichung, Logos und Pneuma kénnten nicht den Gliaubigen ver-
gottlichen, wiren sie selber nicht «eines Wesens mit dem Vater». In
diesem ersten Themenkreis wird verstindlicherweise die «gottliche
Seite» der Vergottlichung besonders bedacht. Die Teilhabe am gottli-
chen Wesen (vgl. 2Pe 1,4) steht im Vordergrund. In den christologi-
schen Kontroversen des 5. bis 7. Jahrhunderts geht es dagegen mehr um
die «menschliche Seite» der Vergéttlichung, insofern hier um die rechte
Situierung des Humanum in Christus gerungen wird. Die Art und Weise
der Vergottlichung der Menschheit Christi steht im Vordergrund. Der
dritte Themenkreis greift die Ergebnisse der beiden ersten auf: Soll
Vergoéttlichung der Menschheit Christi nicht — monophysitisch — ein
passives « Durchglithtwerden» vom Feuer der Gottheit, sondern auch
eine Verwirklichung der Gottessohnschaft in einer menschlichen Frei-
heit sein, so hat das Folgen fiir die gnadenhafte Vergéttlichung des
Gldubigen, fir das Mitwirken des Menschen und fiir die Art ihrer
Verwirklichung,



24 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

II1. 1. Die Vergittlichung im Kontext der arianischen Kontroverse

Wir gehen nicht auf die Anfinge der christlichen Vergéttlichungs-
lehre ein?®’, sondern beginnen mit dem 4. Jahrhundert, mit den ersten
expliziteren Darlegungen dieser Lehre bei Athanasius und den Kappa-
dokiern, wobei wir gelegentlich auf die vornizinischen Viter zurtick-
verweisen.

Eine erste methodisch wichtige Feststellung dringt sich auf: « Ver-
gottlichung» wird im 4. Jahrhundert so selbstverstindlich als das Ziel
des Heilswerkes Christi gesehen, daB3 sie zu einem der Hauptargumente
gegen die Arianer werden konnte. In der 2. Rede gegen die Arianer
formuliert Athanasius dieses Argument in klassischer Form:

Wire der Logos als bloBes Geschépf Mensch geworden, dann wire der
Mensch nichtsdestoweniger geblieben wie er war, nimlich ohne Verbin-
dung mit Gott... Ferner aber blieb der Mensch, wenn der Sohn ein Geschépf
war, trotzdem sterblich, weil ohne Verbindung mit Gott. Denn ein
Geschopf konnte die Geschopfe nicht mit Gott verbinden... und es kann
wohl auch nicht ein Teil der Schopfung das Heil werden fiir die Schépfung,
da auch dieser der Rettung bedurfte... Doch so hat der Logos den entstan-
denen Leib angenommen, um diesen als Schopfer zu erneuern, in sich zu
vergottlichen und so uns alle nach seiner Ahnlichkeit in das Reich des
Himmels einzufiithren. Doch in Verbindung mit einem Geschépf wire der
Mensch wieder nicht vergéttlicht worden, wenn der Sohn nicht wahrer
Gott wire... Deshalb hat eine solche Verbindung (sc. von Logos und Sarx)
stattgefunden, damit er mit der géttlichen Natur den natiirlichen Menschen
in Verbindung brichte und dessen Heil und Vergéttlichung gesichert
wire ¢,

Zitieren wir gleich noch einen Text aus den Serapion-Briefen des
Athanasius, in denen dieses Prinzip die Géttlichkeit des Hl. Geistes
beweisen soll:

Es wird gesagt, daf3 wir alle durch den Geist an Gott teilhaben (cf. 1 Kor
3,16—-17). Wenn der Heilige Geist aber ein Geschopf wire, so wiirde uns
durch ihn keine Gemeinschaft mit Gott zuteil... Wenn er aber vergittlicht, ist
ungweifelbaft, daf3 seine Natur géttlich ist®’.

>* Die Arbeiten von J. Gross und L-H. DaLmais (A. 8) bieten die wichtigste Infor-
mation.

%6 Ar. 2, 67-70. (Ubers. A. STEGMANN, BKV?, 214-218),

*7 Ep. Serap. I, 24. (Ubers. A. SteGMANN, BKV?, 436f.); PG 26, 585C~588A.



der Vergoéttlichung des Menschen 25

In beiden Texten ist vorausgesetzt, dal3 auch die arianischen Gegner
darin mit Athanasius tbereinstimmen, dal3 die Vergéttlichung letztes
Ziel aller Heilsveranstaltungen Gottes ist. Die Selbstverstindlichkeit
dieser Voraussetzung gibt zu denken. Basilius faf3t sie in dem einen Wort
zusammen: « Das hochste von allem, was begehrt werden kann, (ist) die
Vergottlichung» 8. Selbstverstindlich scheint es fiir diese Epoche zu
sein, dal3 der Inbegriff alles Erstrebenswerten die « Verdhnlichung mit
Gott»?? ist. Das Evangelium bringt die Antwort auf diese Sehnsucht, ist
es doch nichts anderes als die VerheiBung der Vergéttlichung fiir alle,
die es gliubig annehmen .

Vergoéttlichung ist also das Ziel des Planes Gottes, ist auch das Ziel
der menschlichen Sehnsucht: darin war man sich in der Alten Kirche
einig. Diese Selbstverstindlichkeit erkldrt u. E. die weite Verbreitung
des Arguments der Vergéttlichung in der Beweisfiithrung fiir die Gott-
heit Christi: Nur wer Gott ist, kann vergéttlichen®!.

Der antiarianische Gebrauch der Vergottlichungslehre zeigt aber
nicht nur, wie tief im 4. Jahrhundert die christliche Heilsvorstellung
vom Thema der Vergottlichung bestimmt ist, er hat auch zu Prizisie-
rungen dieser Lehre gefiihrt, die gerade fiir die heutigen Kritiken an ihr
bedeutsam sind. Diese Prizisierungen sehen wir vor allem in zwei
wesentlichen Punkten gegeben: 1. Wenn nur Gott vergéttlichen kann,
dann kann sich der Mensch nicht selbst vergottlichen, dann kann er aber
auch sein héchstes Verlangen, sofern dies die Vergottlichung ist, nicht
selber stillen; dann ist aber Vergéttlichung Grade. 2. Dann kann sie
auch inhaltlich genauer bestimmt werden: sie fiihrt nicht zur Wesens-
identitit mit Gott, sondern zu einer noch niher zu bestimmenden
Teilhabe an Gott.

Es ist immer wieder gesagt worden, der christliche Osten unter-
scheide sich u.a. dadurch vom christlichen Westen, daf3 er « Vergottli-
chung» einsetze, wo der Westen von Gnade spricht. Man hat die «sehr
unterschiedliche» Entwicklung der beiden Traditionen betont®?. Ohne

8 Spir: 9, 23, PG 32, 109C.

%9 Die Begriffsgeschichte der « Verihnlichung mit Gott» von Platon bis zu den
Vitern studiert H. MErki, ‘Opoiwoig 0ed, Fribourg, 1952.

60 Cf. Maximus Conf., Qu. Thal. 61; PG 90, 637.

6! Wir beschrinken uns auf einige Stellenhinweise: /rendus, haer. IV, 33,45V, 9, 1;
Origenes, princ. 1V, 1, 1; Gregor von Nazianz, or. 31, 4 u. 28; 34, 12,40, 42; 41,9 u. 11;
Diadochus, ascens.; PG 65, 1145D; Cyrill v. Al ; PG 75, 284B; 333C; 597AC; 1088B—
1089D, u.a.m.

62 Cf, I.-H. DaLmars, Art. Divinisation in: DS III, 1389; dhnlich, und zu schematisch



26 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

solche Unterschiede leugnen zu wollen, méchten wir doch die Gemein-
samkeiten stirker hervorheben.

Der Sprachgebrauch der griechischen Viter zeigt eine wie selbstver-
stindliche Verbindung von Gnade und Vergéttlichung. Athanasius
stellt 7heopoiésus und Charis als Synonyme nebeneinander®. Unablissig
wird betont, die 7héosis sei « kata Chdrin» . Umgekehrt wird die Gnade
mit dem Adjektiv «vergdttlichend» gekennzeichnet®. Maximus spricht
von der Vergéttlichung als einer «iibernatiirlichen Gnade» 6. Der Gna-
dencharakter der Vergottlichung wird mit aller Deutlichkeit hervorge-
hoben, wenn Maximus immer wieder betont, daB3 kein Geschopf von
sich aus der Vergottlichung fihig ist, da keines Gott erfassen kann¢’:
«Dies kann nur durch Gottes Gnade geschehen» 8. Dieser Gnadencha-
rakter der Vergéttlichung hindert nicht, daB3 die Vergéttlichung als das
einzige Ziel betrachtet wird, das die menschliche Natur erfiillen kann:
fiir sie, auf sie hin ist der Mensch erschaffen®®. Wir kénnen vorerst die
Frage hintanstellen, welchen Anteil die menschliche Freiheit und der
menschliche Wille an der Erlangung dieses Zieles hat. Vorerst gentigt
es, die Gnadenhaftigkeit der Vergottlichung zu betonen.

Ch. DumonT, Katholiken und Orthodoxe am Vorabend des Konzils, in: E.v.JvANkaA
(Hrsg.), Seit neunhundert Jahren getrennte Christenheit, Wien 1962, 116: « Der Westen
zeigte immer eine gréBere Empfinglichkeit fiir den Abstieg Gottes zum Menschen als fiir
die Erhshung des Menschen zu Gott. Ohne den engen Zusammenhang aufzuheben,
kénnte man mit anderen Worten sagen: Fiir den Westen ist Christus eher der Gott-
Mensch, fiir den Osten der Mensch-Gozt. Daraus folgt, da3 man die im Westen dominie-
rende Frémmigkeit als eine Spiritualitit der Menschwerdung, die des Ostens als eine Spi-
ritualitit der Vergittlichung (Theiosis) bezeichnen kénnte».

63 As, 111, 53; PG 26, 433B.

64 Auch hier kann nur eine sehr beschrinkte Stellenauswahl geboten werden: Basi-
/ius, Eun. 3, 5; PG 29, 665BC; ep. 8, 3; PG 32, 249C; Ps.-Procopius, Pr. 18, 11; PG 87,
1408A; Sopbronius v. Jer.; PG 87, 3284BC; Zahlreiche Belege fiir Maximus gibt
W. VOLKER, Maximus Confessor als Meister des geistlichen Lebens, Wiesbaden, 1965,
478. A. 3—6. Augustinus spricht nicht anders: Ex gratia sua deificatos, non de substantia sua
natos; PL 36, 565; Gregor der Gr. gebraucht den Ausdruck, in dem er das ex gratia
deificatum fiir Christus ablehnt: Moralia 18, 83; PL 76, 88C; Zhomas v. Aquin lehrt, dall
kein Geschépf die Gnade verursacht: Sic enim necesse est quod solus Deus deificet: S Th,
I-11, q. 112, a. 1; cf. auch Gregor Palamas, Cap. 93; PG 150, 1188.

¢ So Gregor Palamas, Triad. 3, I, 34, ed. MEYENDORFF, 625,

66 Qu. Thal. 60; PG 90, 625A.

7 Amb. Io. 20; PG 91, 1237; Qu. Thal. 40; PG 90, 396B; Opusc. I; PG 91,
33C.

68 Qu. Thal. 22; PG 90, 321A; vgl. J. PELIKAN, op.cit., (A.51), Bd. II, 11f;
L. THUNBERG, Microcosm and Mediator, Lund, 1965, 457f.

9 Qu. Thal. 60; PG 90, 621A.



der Vergéttlichung des Menschen 27

Vergéttlichung ist véllig ungeschuldete Gnade: damit ist bereits die
wesentliche inhaltliche Bestimmung der Vergottlichung ausgesagt,
zumindest in negativer Abgrenzung: Wer durch Gnade vergottlicht und
Gott wird, ist nicht der Natur, dem Wesen nach Gott. Maximus for-
muliert Inhalt und Grenze der Vergéttlichung in lapidarer Kiirze: « Al-
les, was Gott ist, ausgenommen die Identitit des Wesens, wird der, der
durch die Gnade vergéttlicht wird»°. A//es, auBer dem absolut Unmit-
teilbaren: im Wesen Gott zu sein. An diesem «Alles» halten Ost- wie
Westkirche gleicherweise fest als dem eigentlichen Inhalt des Heils,
dem Ziel von Schépfung und Erlosung; die Realitit dieser Teilgabe an
«allem, was Gott ist», ist immer wieder, von Athanasius bis Gregor
Palamas, der MaB3stab, an dem Verkiirzungen des christlichen Heils-
verstindnisses gemessen werden.

Wir haben gesehen, wie Athanasius die wahre Gottheit Christi mit
diesem soteriologischen Motiv begriindet. Noch bei Gregor Palamas ist
dieses Motiv mal3gebend: seine umstrittene Unterscheidung von Gottes
Usia und den gottlichen Energien hat letzlich dieses positive Anliegen.
J. Pelikan faBBt Gregors Losung zusammen:

A way had to be found, Palamas maintained, to preserve the reality of
salvation as deification without implying the absurd and blasphemous idea
that those who were deified became «god by nature»... The absurdity and
the blasphemy were avoided by the teaching that «the deifying gift of the
Spirit is not the superessential ousia of God, but the deifying activity
(enérgera) of the superessential ousia of god!.

Die palamitische Unterscheidung will die Unmitteilbarkeit Gottes
aufrecht erhalten, wie sie die ostkirchliche Liturgie besingt’?, und doch
Gnade als vergottlichende Teilgabe Gottes selbst verstehen. So proble-

7 Amb. Io. 41; PG 91, 1308. Vgl. die nicht unihnliche Formulierung bei Wilheln: von
S2. Thierry: Quibus enim potestas data est filios Dei fieri, data est potestas, non quidem ut
sint Deus, sed sint tamen quod Deus est, sint sancti, futuri plene beati, quod Deus est (Ep. ad
Fr. de Monte Dei; PL 184, 348B). Vgl. auch LuTHER, im Weihnachtssermo von 1514:
Efficimur autem verbum vel verbo similes, i.e. peccatores et mendaci, sed non peccator et
mendax, sicut nos non Deus efficimur nec veritas, sed divini et veraces vel divinae
consortes naturae, quando assumimus verbum et per fidem ei adhaeremus. Cf. ferner
Alexander von Hales: Sic humana natura Deo adjuncta Deus per omnia dicitur esse, non
quod deficiat esse natura sed quod deitatis participationem accipiat ut solus Deus in ea esse
videatur (II Sent. d. VIII, 12 zitiert aus Johannes Scotus Eriugena, De div. naturae I, 10.

" The Christian Tradition, II, 267 (mit Verweis auf Triaden 3.3.8; ed.
MEYENDORFF, 709 — 711 und Triaden 3. 1. 34; MEYENDORFF, 625).

2 Vgl. den Beginn der Anaphora der Chrysostomusliturgie: «... Denn Du bist Gott,
der Unaussprechliche, unergriindlich, unsichtbar und unfaBbar ...».



28 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

matisch diese Losung ist, so unaufgebbar ist doch das Anliegen, dem sie
gerecht zu werden versucht: in der Vergottlichung teilt sich Gott selbst
mit, ohne dal} es freilich zu einer Wesensidentitit zwischen Gott und
Mensch kommt.

«Alles auBer das Wesen»: Heil3t das, dal3 in der Vergottlichung alle
Eigenschaften Gottes zu Eigenschaften des Menschen werden? Wird
hier die Vergéttlichung nicht zur Aufhebung der Geschopflichkeit?
Spitestens hier wird es notwendig, zur Klirung der Vergottlichungs-
lehre nicht nur den « Anteil» des Vergottlichenden zu betrachten, son-
dern auch den des Vergottlichten. Denn die Vergottlichungslehre will
nicht nur dem christlichen Glaubensanspruch gerecht werden, dal3
Gott selber sich in seinem Heil mitteilt, sondern auch Wesen und Ziel
des Menschen verdeutlichen. Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen’ ist das notwendige Korrelat zur Vergoéttlichungslehre.
Geschopflichkeit des Menschen wird hier nicht als radikale Endlich-
keit, aber auch nicht als «Krypto-Géttlichkeit» ausgelegt, sondern als
fiir das Menschsein konstitutive Offenheit auf Teilhabe am Leben Got-
tes selbst’4. Gewil3 besteht immer wieder die Gefahr, daf3 die Vergott-
lichung als Flucht aus der Geschopflichkeit selbst erscheint. Die enge
Zusammengehorigkeit von Gottebenbildlichkeit und Vergéttlichung
macht jedoch deutlich, daf3 die Vergéttlichung im Wesentlichen Ver-
wirklichung der Gottebenbildlichkeit des Menschen ist, in der Weise
der Verihnlichung mit Gott, der Angleichung an Gott”. Erst in dieser
Perspektive wird deutlich, wie Vergottlichung nicht Auflésung der
Geschopflichkeit ist. Es wird zugleich deutlich, daB3 « Endlichkeit» nicht
geniigt, um die Geschéopflichkeit des Menschen zu bestimmen.

73 Die wichtigste Literatur zur patristischen Auslegung von Gn 1,26 bei
A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Freiburg, 1979, 102, A. 287.
Vgl. auch CL. WESTERMANN, Genesiskommentar, Exkurs zu Gn 1, 26f.

4 Gregor von Nyssa hat dies in der GroBen Katechese dargelegt: « Weil der Mensch
zum GenuB der gottlichen Giiter geschaffen ist, muflte er in seiner Natur etwas Ver-
wandtes (Tt cuyYeVEG) mit dem besitzen, an dem teilzunehmen er bestimmt war. Darum
ward er mit Leben, Vernunft und Weisheit und iiberhaupt mit allen gotteswiirdigen
Gaben herrlich ausgestattet, damit er durch jedes dieser Geschenke Verlangen trage nach
dem, was ihm verwandt (10 oikelov) ist ... All dies will der Bericht iiber die Weltentste-
hung in einem einzigen Wort zusammenfassen ..., indem er erklirt, der Mensch sei nach
<dem Bilde Gottes> geschaffen worden (Gn 1, 26f.); denn in der Abnlichkeit, die bis zur
Ebenbildlichkeit sich erbebt, ist die ganze Rethe der Eigenschaften enthalten, welche der gittlichen
Natur gukommen»; PG 45, 21D; Ubers. nach K. Weiss. BKV?, 13.

5 Vgl. H. MERk1, op. cit. (A. 59).



der Vergéttlichung des Menschen 29

Von den ersten nachapostolischen Schriften an werden Unsterb-
lichkeit, Unverginglichkeit, Unzerstorbarkeit als d7e Gnadengaben ge-
sehen, durch die der Mensch «Gottes teilhaftign wird’®. Theophil von
Antiochien zum Beispiel spricht vom Lohn der Unsterblichkeit als
einem Gott-Werden (génetai theds), das dem zuteil wird, der sich durch
den Gehorsam gegen Gottes Gebote der Unsterblichkeit entgegen-
streckt’’. Sehnsucht nach der «géttlichen Ewigkeit» ist keine Flucht aus
der Menschlichkeit, sondern entspricht der eigensten Absicht des
Schopfers, der dieses Verlangen der menschlichen Natur eingestiftet
hat "8,

Allgemeiner wird die Vergéttlichung inhaltlich als 7eilbabe™ an
Gott bestimmt; sie ist Wiederherstellung und Vollendung der in der
Geschopflichkeit grundgelegten Verwandtschaft (cvyyévein) mit
Gott?0, Sie verwirklicht sich als eine reale koinonia mit Gott?®!, als ein
Gott-Anhaften (cvvoen)?®?; sie wird schlieBlich geradezu als Vereini-
gung mit Gott beschrieben®. Dergestalt ist die Vergottlichung als
wirkliches Gott-Werden aus Gnade verstanden. So wird die in
Joh 10, 34f. zitierte Stelle aus Ps 82, 6 («Ich habe gesagt: Gotter seid
ihr») ausgelegt®4.

76 Texte bei I.-H. DALMAIS, op. cit. (A. 8), 1376-77.

77 Autol. 2, 27; PG 6, 1096A.

78 Gregor von Nyssa (an der A. 74 zitierten Stelle): «Da nun zu den der géttlichen
Natur zukommenden Giitern die Ewigkeit gehért, so durfte auch dieses Gut nicht vollig
in der Ausriistung (katackeviv) unserer Natur fehlen, vielmehr muf3te sie Unsterblichkeit
besitzen (es ist hier vom Urstand des Menschen die Rede), damit sie durch eine ihr
angeborene Kraft imstande sei, das iiber sie Erhabene zu erkennen und Verlangen (év
¢mBupiq) zu haben nach der géttlichen Ewigkeit».

" Vgl Cyrill v. AL; PG 72, 908D-909A; 74, 1924B; 75, 968CD; Johannes v. Dam.,
f. 0.4,15; PG 94, 1164B: « Durch die Teilhabe an Gott wird der Mensch aus Gnade, was
(Christus) von Natur aus ist».

80 Vgl. E. WeiGL, Die Heilslehre des hl. Cyrill von Alexandrien, Mainz, 1905, 60 u.
226f.; vgl. den Text A. 74; vgl. auch Cyrill v. Al.; PG 73, 1048A; 1032C; 74, 20B.

81 Origenes, Cels. 111, 28 ; PG 11, 958D: Durch die Inkarnation wurde die menschli-
che Natur in Jesus und in uns géttlich 1§} ©pdg 10 Be1d1epov kowvwvia. Die eucharistische
Synaxis vollendet unsere Vergottlichung als thv npdg 10 £v Nudv kowvewviav koi coveluy:
Ps.-Dionysius, e. h. ITI, 1; PG 3, 425B.

82 Athanasius, Ar. I, 70; PG 26, 296B (cf. A. 56): die cuvagr der menschlichen Natur
mit der géttlichen «garantiert» deren Vergottlichung,

83 Vgl. die beriihmte Definition der Vergéttlichung zu Beginn der «Kirchlichen
Hierarchie» des Ps.-Dionysius: H 8¢ 8éwaig €éotiv 1| 1pog Bedv g Egixtov dgopoinoig Te
xoi évooig: h.e. 1, 3; PG 3, 376A.

84 Die Auslegungsgeschichte dieser Stelle ergibe einen guten Querschnitt durch die
Vergottlichungslehre. Die Stelle wird unzihlige Male zitiert.



30 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

«Vergoéttlichung» ist kein biblischer Begriff. Seine latente Nihe zum
neuplatonischen Emanatismus hat immer wieder zur Zuriickhaltung in
seinem Gebrauch gefiihrt. Die klarste Verdeutlichung hat der Begriff
der Vergottlichung wohl dadurch erfahren, dall er mit dem paulinisch-
neutestamentlichen Begriff der Adoptivsobnschaft, der viobeoia, ineins
gesetzt wurde. Christliche Zheopoiésis ist kein abstraktes, «anonymes»
Gottwerden. Theopoiésis ist Hyiopoiésis:

Im Heiligen Geist verherrlicht der Logos die Schépfung, indem er sie durch
Vergéttlichung und Annahme an Sohnes statt (theopoidn kal hyiopoién)
dem Vater zufiihrt®,

Gerade die antiarianische Position hat geholfen, die Vergéttlichung
in aller Deutlichkeit als Grade der Sohnschaft herauszustellen: Atha-
nasius betont unentwegt, dal wir im Unterschied zu dem dem Vater
wesensgleichen Sohn «nicht von Natur, sondern durch Annahme
Séhne genannt werden»®. Nicht pioel, sondern 8écel Gott und Sohn
Gottes werden: dies kann geradezu als Kurgformel fiir die patristische
Vergottiichungslebre gelten®’.

Im Kontext der arianischen Kontroverse hat die Lehre von der
Vergoéttlichung entscheidende Klirungen erfahren: Ist es einmal zum
klaren Glaubensbekenntnis geworden, daB3 Sohn und Geist keine halb-
gottlichen Zwischenwesen sind, sondern «eines Wesens mit dem
Vater», dann kann auch die durch sie verliehene Vergéttlichung nicht
mehr als emanative, degradierte Teilhabe am unmitteilbaren Einen
verstanden werden, sondern nur als #nmittelbare gnadenhafte Teilgabe
am Leben Gottes selbst. In diesem Sinn kann man von einer «enthel-
lenisierenden» Wirkung dieser Periode sprechen.

85 Athanasius, ep. Serap. I, 25; PG 26, 589B; dazu vgl. U. BORNHAUSER, op. cit.,
(A. 8), 24: Das vionoodpeda ist «nach dem Sprachgebrauch des Athanasius durchaus
gleichbedeutend ... mit 8gomowobpedar. Vgl. dieselbe Formel bei Cyrill von AL, Thes. 4;
PG 75, 45A; vgl. LAMPE, s.v. vionoiéw.

%6 Ar. 2, 59; PG 26, 273.

87 Athanasius, Ar. 2, 59; PG 26, 272C; Cyrill v. Jer., catech. 3, 14, u.a. Belege bei
LAMPE, s.v. 0é01c; dazu ferner Maximus; PG 91, 697A; Amb. Io. 20; PG 91, 1237A;
ep- 9; PG 91, 445C; myst. 24; PG 91, 712A; Opusc. I; PG 91, 32C. Die mittelalterliche
Weiterfithrung bei E. H. KaNTOROWICZ, Deus per naturam, deus per gratiam. A note on
mediaeval political theology, in: Harv. Theol. Rev. 45 (1952), 253-277.



der Vergéttlichung des Menschen 3

I11. 2. Vergittlichung im Kontext der christologischen Kontroversen

Der Logos Gottes ist Mensch geworden, damit du von einem Menschen
lernst, wie der Mensch Gott werden kann ®2,

Wie kann ein Mensch Gott werden und doch Mensch bleiben? Wie
kann Gott Mensch werden und doch Gott bleiben? Diese beiden Fra-
gen stehen im Zentrum der groBen christologischen Auseinanderset-
zungen vom 5. bis zum 8. Jahrhundert. Schon frith haben einzelne
Theologen die Gefahr gesehen, eine falsch verstandene Vergottli-
chungslehre konnte in Gegensatz zur Schopfungslehre geraten. So
betont Methodius von Olymp (gegen Origenes?): «Christus ist nicht
gekommen, um die menschliche Natur zu verwandeln oder zu 4dndern,
sondern um sie zuriickzufiihren, wo sie am Anfang, vor dem Fall war,
zur Unsterblichkeit» 9. Wird die menschliche Natur durch die Vergott-
lichung nicht doch verwandelt? Die christologische Reflexion der gro-
Ben Viterzeit hat sich dieser Frage immer entschiedener angenommen,
aus dem Wissen, daB} «die Vergéttlichung der Menschennatur Christi
das theologische Fundament» fiir unsere Vergéttlichung darstellt®,

Das aber war (der Grund seiner Geburt), daB3 du Stolzer gerettet wiirdest,
der du deshalb die Gottheit verachtest, weil sie dein Ausgedehntsein ange-
nommen hat, indem sie sich mittels der Geistseele dem Fleische verband;
so ist dieser von unten (stammende) Mensch Gott geworden, da er Gott
vermischt wurde und eins (mit ihm) geworden ist. Dabei hat der stirkere
Teil (sc. die Gottheit) obsiegt, damit ich ebensosehr Gott werde, wie jener
Mensch geworden ist?!.

In diesem Text des Gregor von Nazianz kann man eine geradezu
klassische Formulierung dessen finden, was lange Zeit als «physische
Erlisungslebre »°? bezeichnet wurde: Die Erlésung wird hier, so scheint
es, direkt mit der Inkarnation gleichgesetzt und als Grund dafiir die

88 Clemens v. Al., Protr. I; PG 8, 64D.

89 De res. I, 49; ed. Bonwetsch 303, 6-8; vgl. Adv. Porphyr. I, 3; 503, 13-22. DaB3 die
Vergéttlichung die Nazur des Menschen nicht verindert, betonen die Viter immer
wieder: Cyrill v. Al, dial. 1; PG 75, 676B; Maximus, Qu. Thal. 22, Scholion; PG 90,
321D; Johannes v. Dam,, f.o. 2, 12; PG 94, 924A, u.a.m.

% A. GRILLMEIER, op. cit., (A. 73), 539.

%1 Gregor v. Naz., Or, 29, 19; PG 36, 100A; Ubers. A. GRILLMEIER, op. cit., 539.

92 Zur Geschichte des Problems der «physischen Erlésungslehre» vgl. R. HUBNER,
Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa. Untersuchungen zum Ursprung der
physischen Erlésungslehre, Leiden, 1974, 3-25.



32 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

«Vermischung»?®® der Menschheit Christi mit seiner Gottheit angege-
ben. In einer solchen «Vermischung» obsiegt notwendigerweise das
stirkere Element: da dieses unendlich ist, wird das «schwichere» Ele-
ment, die Menschheit, so vergéttlicht, daf} sie von der Gottheit absor-
biert wird «wie ein Tropfen Essig im Meer»®4. Auch bei Athanasius
wird die Vergoéttlichung des Menschen (im Sinne der als Einheit auf-
gefafiten Menschennatur) dadurch verwirklicht, daB3 sie durch die
Inkarnation mit dem Logos eine innige Verbindung (cuvaer) ein-
geht?’,

Vier Einwdinde seien erwihnt, die gegen diese Ausprigung der chri-
stologischen Vergottlichungslehre erhoben wurden und werden:

Der erste Einwand ist wohl der am wenigsten zutreffende: die starke
Betonung der vergéttlichenden Wirkung der Inkarnation vermindere
ungebiihrend die Heilsbedeutung von Kreuz und Auferstehung. Diese
erscheinen nur noch als Anhang zu etwas, das bereits grundsitzlich
geschehen ist®%. Dieser Einwand beruht im letzten wohl auf einer pro-
blematischen Entgegensetzung von Inkarnation und Ostermysterium,
deren Voraussetzungen uns erst in den folgenden Einwinden begegnen
werden?’.

Den gweiten Einwand formuliert Maximus Confessor in der ihm
eigenen Klarheit: Wird «physische Erlosung» verstanden als ein
Zusammenhaften, eine ocuva@" naturhafter Art, so wird dadurch die
Transzendenz Gottes in Frage gestellt. Gewil3 ist dies nicht die Absicht
der Kappadokier oder der Alexandriner. Die Vorliebe fiir Bilder natur-
hafter Synthesen (Feuer — Eisen; Tropfen — Meer; Leib — Seele) zeigt
jedoch nur, daB3 hier ein Problem der Klirung harrt.

?% Besonders bei Gregor von Nyssa «ist die Einheit (in Christus) grundsitzlich in
Kategorien der <Vermischung) erklirt»: A. GRILLMEIER, op. cit. (A.73), 534; cf.
J.-R. BoucHET, Le vocabulaire de 'union et du rapport des natures chez saint Grégoire de
Nysse, in: Rev. Thom., 68, (1968), 533-582.

%4 Belege aus Gregor von Nyssa bei GRILLMEIER, 2.2.0.

? Ar. 11, 70; PG 26, 296B.

%6 Wir stimmen W. KAspAR nicht zu, wenn er meint: « LiB8t man... die gott-menschli-
che Person Jesu durch die Inkarnation ein fiir allemal konstituiert sein, dann haben
Geschichte und Geschick Jesu, vor allem Kreuz und Auferstehung keine konstitutive
Bedeutung mehr... Damit ist das biblische Zeugnis verkiirzt» (Jesus der Christus, Mainz,
1974, 44).

97 ].-P. Jossua hat am Beispiel des hl. Irendus und Leos des Gr. gezeigt, daB die Viter,
die die Inkarnation besonders betonen, es durchaus nicht auf Kosten des Ostermysteriums
tun: Le Salut — incarnation ou mystére pascal, Paris, 1968.



der Vergottlichung des Menschen 33

Die Idee einer Art physischen Pridominanzdes Stirkeren macht aus
Gott eine korrelierbare Grof3e, die letztlich nicht nur das «schwichere
Element» beherrscht, sondern auch von ihm beherrscht wird?®. Ver-
gottlichung kann also schon deshalb nicht eine sogeartete Pridominanz
des Gottlichen iiber das Menschliche sein, weil dies der Transzendenz
Gottes zuwiderliefe. Hier zeigt sich die unaufgebbare Bedeutung des
patristischen Axioms, der Logos sei in der Inkarnation geworden, was er
nicht war, und doch geblieben, was er war®. Die Giiltigkeit dieses
Axioms wire eigens zu bedenken angesichts der heutigen Diskussion
um die Unverdnderlichkeit Gottes: Die grof3en theologischen Bemiihun-
gen der Viterzeit haben gerade dies erbracht, die Menschwerdung mit
der Transzendenz Gottes zusammenzudenken und so dem Sog einer
Mythologisierung der Inkarnation zu widerstehen. Es wire eigens zu
fragen, inwiefern die Rede vom «Geschichtlichwerden» Gottes nicht
eine Wiederkehr solcher Mythologisierung darstellt!?°.

Der dritte Einwand folgt notwendig aus dem zweiten: die « physische
Erlosungslehre» bedroht die zenschliche Wirklichkeit Christi und in der
Folge auch die der vergéttlichten Menschen. So ist es etwa fiir Gregor
von Nyssa schwer, die Vergottlichung der Menschheit Christi #zchz als
Aufhebung seiner menschlichen Eigenschaften zu deuten: «Das
Fleisch, vermischt mit der Gottheit, bleibt nicht innerhalb seiner
eigenen Begrenzung und Eigenschaften, sondern ist hinaufgeholt in die
Hohen der iiberformenden, alles transzendierenden Natur»!': nach
der Himmelfahrt «ist das Fleisch nicht mehr in seinen Eigenschaf-

98 Maximus schrinkt den Gebrauch des Leib-Seele-Paradigmas deutlich ein: denn
«die Seele herrscht tiber den Korper, ohne es zu wollen; sie wird aber auch von ihm
beherrscht» (PG 91, 488D); dazu K.-H. UtHEMANN, Das anthropologische Modell der
hypostatischen Union bei Maximus Confessor. Zur innerchalkedonensischen Transfor-
mation eines Paradigmas, in: F. HEINZER — C. ScHONBORN, Maximus Confessor. Actes du
Symposium sur Maxime le Confesseur, Fribourg/Schweiz 1982, 223-233.

%9 Auch hier kénnen wir nur eine kleine Auswahl an Textbelegen bieten: Gregor von
Naz., Or. Theol. 4. 19: «Was er war, ist er geblieben, und was er nicht war, ist er
geworden» (Ubers. J. BArBEL, Fiinf Theologische Reden, 161); vgl. den Kommentar von
Maximus; PG 91, 1040AD; vgl. ferner Proclus v. CP; PG 65, 843-846; Romanos der
Melode, Hymn. XIIT; SC 110, 151; Augustinus, En. in Ps 85; CCL 39, 1176f.; Leo d. Gr.;
PL 54, 191f,, 763-767; Maximus; PG 90, 592D-593A; vgl. auch R. CANTALAMESSA,
Incarnazione e immutabilita di Dio, in: Riv. di phil. neo-scholastica, 68 (1975), 631-648;
M. Gervars, Incarnation et immutabilité divine, in: Rev. Sc. Rel. 50 (1976), 215-243.

100 F.-M. LETHEL formuliert es treffend: «Il y a trés réellement une histoire bumaine
du Verbe Incarné, mais non une histoire divine»: Théologie de I’Agonie du Christ, Paris,
1979, 111.

100 A, GRILLMEIER, op. cit., (A. 73), 541.



34 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

ten»'%2, aber schon vom Augenblick der wunderbaren Empfingnis
Christi an ist diese Vergottlichung vollkommen %%, wenn sie auch nicht
offenbar ist. Es liegt ganz auf dieser Linie, wenn in der neuchalkedoni-
schen Christologie die Auffassung vertreten wird, Christi Leib sei schon
vor der Auferstehung, von der Empfingnis an unverginglich gewesen.
Dieser Aphthartodoketismus wirkt noch bei Johannes von Damaskus
nach, dem die Verklirung Christi keine Verinderung am Leib Christi
bedeutet, sondern an den Augen der Jiinger, denen es gewohnlich nicht
moglich war, die Doxa des vergéttlichten Leibes Christi zu sehen®%,
Grillmeier sieht die Ursache all dieser Verkiirzungen des vere homo
letzlich darin, dal immer wieder versucht wurde (und wird), «das
Verstindnis von der Einheit in Christus auf der Ebene von Natur zu
Natur..., beide Male als solche genommen», aufzubauen®%.

Die antiochenische Reaktion auf diese Verkiirzung ist wohl deshalb
gescheitert, weil sie die Lésung auf derselben Ebene gesucht hat!%: um
einer menschlichen Seele, menschlichen Vollziigen, um einem unver-
kiirzten vere homo Raum zu geben, wird die strenge Logoshegemonie
gesprengt. Es gelingt den Antiochenern nur schwer, diesen «ganzen
Menschen» in seiner Einheit mit dem Logos zu sehen. Solange die
Einheit «von Natur zu Natur» gesucht wurde, muBte « Vergéttlichung»
einer Auflésung des Menschseins Christi gleichkommen. Ist das mit ein
Grund, warum die Antiochener die Vergéttlichungsterminologie we-
nig gebrauchen?

Dieses Dilemma wirkt u. E. noch im groBen christologischen Um-
bruch des 19. Jahrhunderts nach, der wiederum die heutigen christolo-
gischen Debatten mitbestimmt. Im Ringen um ein «menschliches Per-
sonleben Jesu»'®” sehen viele Theologen keinen anderen Weg als den,
dieses Personleben nicht dem Logos selbst, sondern einer «menschli-
chen Persénlichkeit», einem «menschlichen Subjekt», einer «personli-
chen Menschennatur in Christo»!%® zuzuschreiben. Man sieht nicht

102 Gregor von Nyssa, Apoll. 53; PG 45, 1253B.

193 Ders., Apoll. 54-55; PG 45, 1256BD; 1257C.

104 Hom. in Transf. ; PG 96, 564—65; cf. im gleichen Sinn die Texte von V1. Lossky,
La théologie mystique de I’Eglise d’Orient, Paris, 1944, 143145, die F.-M. LETHEL, op.
cit., (A. 100), 63 zitiert.

195 Op. cit., (A. 73), 541.

106 Das hat meisterhaft A. GRILLMEIER dargelegt, zuletzt in: Jesus der Christus
(A. 73), 637-660.

107 Fr. Loors, Art. Christologie, in: RE?, IV, 53, 36.

108 Thid., 53, 60; 52, 57; 54, 19.



der Vergéttlichung des Menschen 35

mehr, wie dies im Rahmen der Zwei-Naturen-Christologie moglich
sein soll. Es ist bezeichnend, wie ein Fr. Loofs den «vélligsten Nonsens»
einer wortlich verstandenen Luther’schen Ubiquititslehre (daf3 Christi
Leib mit «Haut und Haar» in jedem Brot sei) darauf zuriickfiithrt, daf3
Luthers Gedanken von ihm selber und von seinen Nachfolgern «in das
Schema der Naturenlehre gezwingt wurden»'%?, und nicht etwa darauf,
daB Luther die altkirchliche Lehre von der Idiomenkommunikation
verzerrt und eine unhaltbare « Vergéttlichung» der Menschheit Christi
gelehrt hat. Unter diesen Voraussetzungen erscheint es als immer
unhaltbarer, die Gottmenschlichkeit fiir die ganze irdische Existenz Jesu
anzunehmen: wo bliebe bei der lutherisch verstandenen Idiomenkom-
munikation noch Platz fiir echte menschliche Vollzige, menschliche Frei-
heit und menschliches Wollen''?, aber auch menschliches Wachsen und
Werden? Die verschiedenen Versuche, dieser Menschlichkeit Raum zu
geben, indem man die &onstitutive Einheit von Gott und Mensch in
Christus (hypostatische Union) «lockerte», muflten im 19. Jahrhundert
ebenso scheitern wie im 5. Jahrhundert: der Versuch, Inkarnation als
ProzeB3 zu deuten, der erst mit der Auferstehung vollendet ist!!'!, gerit
ebenso ins Mythologische wie die Versuche der Kenotiker, durch kpiyng
xpnoewg (Tiibinger Schule) oder durch xévwoig xpnoewg (Giellener
Schule) die géttlichen Eigenschaften aus der irdischen Existenz Jesu
auszublenden. Der Ausweg, der seit Schleiermacher immer wieder ver-
sucht wird, «in dem Menschlichen in Christo... das Géttliche
nach(zu)weisen»!'?, der Weg also einer konsequenten «Christologie
von unten», die von der menschlichen Person Jesu ihren Ausgang
nimmt, scheint die gedanklichen Komplikationen von Zweinaturen-
lehre, hypostatischer Union und Idiomenkommunikation zu umgehen.
Er erweist sich aber immer deutlicher als ein Riickfall hinter den
Anspruch der neutestamentlichen Christologie selbst, wie er sich von
den frithesten Hymnen an bekundet.

Was in der «physischen Erlosungslehre» in zum Teil noch suchen-
den Formulierungen gesagt wird, ist unaufgebbares Gut des Christus-
bekenntnisses: dafl Jesus von Nazareth in seiner unleugbaren

109 Thid., 55, 43—49.

110 Vgl. den Art. Communicatio idiomatum in: RE IV3, 254-261 (D. F. FrRaNK und
R. SEEBERG).

11 So vor allem I. A. DorNER, Christliche Glaubenslehre, II, 1, 18862, § 104; dazu
W. PANNENBERG, Grundziige der Christologie, 19724, 314f.

112 Fr. Loors, op. cit., (A. 107), 56, 27f.



36 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Menschlichkeit der «priexistente», ewige Sohn des Vaters ist. In dieser
Perspektive ist die Inkarnation selber schon Erlésungstat und Heilsge-
schehen: denn sie ist freie, willentliche Tat des Priexistenten: Ekévwoev
gavtov (Phil 2,7); «Deshalb spricht er bei seinem Eintritt in die Welt:
(...) Siehe, ich komme, deinen Willen zu tun» (Hebr 10,5.9). Hier, im
willentlichen « Annehmen der Knechtsgestalt» (Phil 2,7), im Fleisch-
Werden des Logos (Joh 1,14), hat die Rede der Viter von der Vergétt-
lichung der Menschheit Christi ihre Legitimation. In der Reflexion auf
das Willensmoment an diesem Heilsgeschehen hat die patristische Ver-
gottlichungslehre auch ihre letzte Vertiefung gewonnen, von der her
erst den bisher besprochenen Einwinden gebiihrend Rechnung getra-
gen werden kann.

Der vierte Einwand gegen eine «physische Vergottlichung» betrifft
das menschliche Wirken und Wollen Christi. Wieweit ist dieses nicht
vollig durch die Pridominanz der Logoshegemonie ausgeléscht? Wie-
weit &gann in der «Zweinaturenlehre» tiberhaupt menschliche Eigen-
wirksamkeit gedacht werden? Wieweit ist nicht die altkirchliche Chri-
stologie weitgehend (krypto-) apollinaristisch und monotheletisch? Es
erweist sich hier als ein folgenreicher Mangel, dal3 die Auslegung des
Bekenntnisses von Chalkedon durch die Konzilien und Viter des 6. und
7. Jahrhunderts in der neueren Christologie zu sehr vernachlissigt wur-
de!'?; denn besonders der Monotheletismusstreit hat entscheidende
Bedeutung fiir die letzte, volle Ausgestaltung der Vergottlichungs-
lehre.

Es war auch hier wieder das soteriologische Anliegen, das den
inneren Antrieb zur weiteren Klirung gab: eine vertiefte Reflexion auf
das in der Erlésung zu Heilende. Theodor von Mopsuestia hat diesen
Gedanken schon ausgesprochen:

Es ist ja offenkundig, daf die Hinneigung zur Siinde im Wollen der Seele
ihren Anfang nimmt, denn auch bei Adam war es zuerst die Seele, die die
Aufforderung zur Ubertretung aufnahm, und nicht sein Leib... Also muBte

auch Christus nicht nur einen Leib, sondern auch eine Seele anneh-

men... 14,

113 Es wire lohnend, die Beurteilung des 6. Okumenischen Konzils in der neueren
Dogmengeschichte zu studieren. Sicher sind AuBerungen wie die folgenden nicht ohne
Wirkung geblieben: «Die Fixierung der dyothelitischen Orthodoxie ist ein bedeutungs-
loses Nachspiel (sic!) der altkirchlichen christologischen Lehrentwicklung»: Fr. Loors,
op. cit,, 53, 1f. Einige Hinweise in unserem Artikel: 681-1981: Ein vergessenes Kon-
zilsjubildum — eine versiumte kumenische Chance, in: FZPhTh 29 (1982), 157-174,

"4 Hom. cat. V, 11 (ToNNEAU 115-117).



der Vergéttlichung des Menschen 37

Maximus geht nur einen Schritt weiter, wenn er dieses Prinzip tiber
die Seele hinaus auf den Willen anwendet:

Wenn nimlich Adam (dem Versucher) wollend Gehér schenkte, wollend
schaute und wollend aB3, so ist es das Wollen, das in uns zuerst Schaden
gelitten hat. Wenn dies aber so ist und der Logos bei seiner Menschwer-
dung, wie diese (die Monotheleten) sagen, das Wollen nicht angenommen
hat, so bin ich der Siinde nicht entronnen und also nicht erlést, denn was
nicht angenommen ist, ist auch nicht geheilt!'®,

So muBlte denn die Frage auftreten, worin die Vergéttlichung der
Menschheit Christi besteht, wenn sie in ihrem Wirken und Wollen
betrachtet wird. Die naheliegende Loésung war die, ein volliges
Bestimmtwerden des menschlichen durch den géttlichen Willen anzu-
nehmen. Das soteriologische Motiv erwies hier jedoch deutlich das
Ungeniigen einer derartigen Vergottlichung: denn ein rein passives
Vergottlichtwerden des menschlichen Willens widerspriche dem Po-
stulat eines menschlichen Vollzuges des gottlichen Heilswillens: So for-
muliert auch das 6. Okumenische Konzil zu Konstantinopel (681):
«Wie nimlich Christi heiligstes und unbeflecktes Fleisch durch die
Vergottlichung nicht verschlungen wurde, sondern in dem ihm eigenen
Zustand und Wesen blieb, so ist auch sein menschlicher Wille durch die
Vergéttlichung nicht zerstért worden»!'S, Worin besteht dann jedoch
diese Vergoéttlichung? Diadochus von Photike hat, ganz im Geiste
Chalkedons, eine Lésung gewiesen, die Maximus dann voll entfaltet
hat: Die Vergéttlichung koénne nicht in einer Verwandlung der
menschlichen Natur als solcher bestehen: «Denn nicht um sein
Geschopf zu tduschen ist der Glorreiche Fleisch geworden, sondern um
das (bose) Verhalten (€€wv), das die Schlange dem Geschopf eingesit
hatte, durch die Gemeinschaft mit Thm véllig zu zerstéren: So hat denn
die Menschwerdung des Logos nicht die Natur, sondern das Verhalten
(BEv) gewandelt» 7.

Schépfungstheologie''® und Inkarnation greifen hier ineinander:
Vergottlichung kann nicht der Schépfungsordnung widersprechen,
Menschwerdung kann nicht das Werk des Schépfers auflésen, sondern

15 Pyrr.; PG 91, 325A.

116 DS 556: zitiert in Gaudium et Spes 23!
_ 117 Ascens., éd. E. pEs Praces; SC 5 bis, 168 = PG 65, 1145D-1148A; vgl. schon
Cyrill v. Al.; PG 74, 433CD.

118 A. GRILLMEIER betont zu Recht die grundlegende Bedeutung der Schépfungslehre
fiir die richtige Situierung der Christologie: op. cit., (A. 73), 771-775.



38 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

nur das des Versuchers. Maximus hat dafiir seine beriihmte Unterschei-
dung von /ogos und tropos eingefithrt: Nicht vom Menschsein miissen wir
geheilt werden (nicht vom /ogos unserer Natur), sondern von der herr-
schenden Weise unseres Menschseins (dem zropos)''®; Vergittlichung
heifit nicht Verwandeln des /gos der menschlichen Natur, sondern
Erneuern ihres tropos: GewiB ist diese neue Seinsweise tiber-natiirlich:
der neue fropos des Menschseins geht tiber alles hinaus, was dem Men-
schen von sich aus méglich ist; tibernatiirlich, und doch dem entspre-
chend, was in der geschaffenen Natur des Menschen grundgelegt ist:
seiner Gottebenbildlichkeit.

Diese wird nun freilich streng auf Christus hin gedacht: Vergoztlich-
tes Menschsein Christi heil3t vor allem, im konkreten, unverkiirzten
Menschsein das auszuprigen, was den innertrinitarischen tpomog tfig
vnaplews des Sohnes ausmacht: das Sobnsein. Vergéttlichung bedeutet
jetzt nicht mehr ein unbestimmtes Teilhaben an der Gottheit, sondern
eine vollendende Neuprigung des Menschseins nach der « Urform» des
ewigen Sohnes'?°. « Gottes Sobn als Mensch» — so kann man die Vergott-
lichung des Menschseins Christi kurz formulieren. Maximus hat dieses
vergottlichte Menschsein als menschlich gelebte Gottessohnschaft aus-
gelegt. In dieser Sicht gelingt es Maximus, gerade das zu verwirklichen,
was die Christologie seit Schleiermacher immer wieder versucht: im
Menschlichen Jesu das Géttliche zu sehen; dies gelingt ihm freilich im
Rahmen der Zwei-Naturen-Christologie:

Um unseretwillen uns gleich geworden, sagte Christus, so wie es einem
Menschen entspricht, zu seinem Gott und Vater: «Nicht mein Wille, son-
dern dein Wille mége obsiegen», da er, der von Natur aus Gott war, auch a/s
Mensch den Willen des Vaters erfiillen wollte.

So konnte man erkennen, dal} er beiden Naturen nach, aus denen, in denen
und die er war, unser Heil wollte und wirkte: indem er einerseits mit dem
Vater und dem Geist dieses Heil gemeinsam beschlof3 und anderseits dem
Vater um dieses Heiles willen «gehorsam wurde bis zum Tod, ja bis zum Tod
am Kreuz» (Phil 2,8) und so das groBBe Geheimnis unserer Erlésung durch
das Fleisch wirkte!2!,

119 Vgl. die Texte bei J.-M. GARRIGUES, Maxime le Confesseur, Paris, 1976, 104—107,
bes. Amb. Jo. 42; PG 91, 1341D.

120 Vgl. den Beitrag von F. HEINZER, L’explication trinitaire de I’Economie chez
Maxime le Confesseur, in: Maximus Confessor. Actes du Symposium sur Maxime le
Confesseur. Fribourg, 2-5 septembre 1980, Fribourg, 1982, 159-172.

2! Opusc. ; PG 91, 68CD; diesen Text analysiert ausfiihrlich Fr.-M. LETHEL, op. cit.,



der Vergottlichung des Menschen 39

Die Vergottlichung des menschlichen Willens Christi erweist sich
also darin, daB3 derselbe priexistente Sohn Gottes, der «in Gottesgestalt
seiend» — mit seinem géttlichen Willen sich entduflert, diesen Heils-
willen auch als Mensch bis zum AuBersten, dem Kreuz, bejaht und im
Gehorsam durchtrigt. Damit gelingt es Maximus, in seltener Ausge-
wogenheit Inkarnation und Erlésung in ihrem Zueinander und in ihrer
Verschiedenheit deutlich zu machen: die acta et passa des irdischen
Lebens Jesu haben, iiber die Inkarnation hinaus, eine unaufgebbare
Heilsbedeutung gerade als zenschlich Gewollte; ihr «einzigartiger schop-
ferisch-tragender Grund»'?? ist freilich bleibend und konstitutiv in der
Inkarnation gegeben: «In der seinshaften und seinsinnersten Zu-Eig-
nung dieses Menschseins an den Sohn als gewollt endliches Mit-sein mit
uns» 123, Vergittlicht ist Jesu Menschsein deshalb von seinem Ursprung
her, weil es in jedem Augenblick, bis hinein in die geringste menschli-
che Ausserung, das Menschsein des Sobzes ist.

Ist diese Synthese chalkedonischer Christologie zu subtil, um stand-
zuhalten? GewiB ist ihre Hohe reflexiv selten mehr erreicht worden !4,
Gibt es jedoch fir die Sache der neutestamentlichen Christusbekennt-
nisse in ihrer vom Kanon umrissenen Einheit eine prignantere Kurz-
formel als die des Maximus?

Das Ziel (skopos) des Herrn war es, dem Vater a/s Mensch fiir uns gehorsam
zu sein bis zum Tod in der Bewahrung des Gebotes der Liebe!?.

I11. 3. Vergottlichung im Kontext der mystischen Theologie

Es bleibt uns, als Folgerung aus dem Bisherigen, darzulegen, wie die
Vergottlichung des Christen zu sehen ist. Da wir damit aber bereits den
Bereich der Christologie verlassen, um den es in diesem Beitrag primir
geht, kénnen wir uns auf einige stichwortartige Hinweise beschrinken.
Dabei muB3 die bunte Vielfalt der patristischen Ertrige zu diesem

(A. 100), 86=99; vgl. Amb. Io 41; PG 91, 1309 CD: «So erfillt er a/s Mensch in Tat und
Wahrheit in einem Gehorsam ohne Ubertretung, was er selber a/s Go#t vorausbestimmt
hat».

122 A, GRILLMEIER, op. cit., (A. 73), 773.

123 Tbid.

124 Fr.-M. LETHEL, op. cit., (A. 100), 112, A. 18, hat gezeigt, wie schon das Konzil
von 681 und Johannes Damascenus hinter Maximus zuriickbleiben.

125 Ase. 13; PG990, 921B.



40 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Thema in ein allzu karges Schema von vier Themenkreisen gezwingt
werden: sakramentale, ethische, kontemplative und ekklesiale Vergott-
lichung,.

a) Sakramentale Vergottlichung

Die Spannung zwischen der in der Inkarnation selbst schon gege-
benen Vergéttlichung der Menschheit Christi und dem in Kreuz und
Auferstehung vollendeten menschlichen Heilshandeln des Sohnes fin-
det ihre Entsprechung in der Spannung zwischen sakramentaler und
ethisch-kontemplativer Vergéttlichung. Auch hier zeigt es sich, dal3 der
eine Aspekt den anderen nicht ausschlief3t.

Symeon der Neue Theologe ist das treue Echo einer jahrhundertealten
Tradition, wenn er von der Vergittlichung durch die Taufe spricht:

Vielfiltig sind die Gaben Gottes, kein Sterblicher kann sie zihlen: ... der
Ubergang von der Finsternis in sein unaussprechliches Licht; seine Kinder
und S6hne und Erben zu werden durch die gittliche Taufe; ihn, Gott selber,
anzuziehen; Glied an ihm zu werden, den Heiligen Geist in uns wohnen zu
haben, der das kénigliche Siegel ist, mit dem der Herr seine ihm gehérenden
Schafe besiegelt, und, um es kurz zu sagen: ihm gleichgestaltet zu werden:
dies alles und noch vieles andere wird den Getauften sogleich vom Heiligen
Geist verliehen 26,

Die grundlegende Vergéttlichung durch die Taufe widerspricht
nicht der besonders deutlich beim Areopagiten formulierten Uberzeu-
gung, daf3 auch die anderen Sakramente Wege und Mittel der Vergott-
lichung sind'?’. Der Realismus der «physischen Erlsung» wird beson-
ders bei der Eucharistze deutlich, in der die Glaubigen am vergottlichten
Leib Christi vergéttlichenden Anteil erhalten!?®. Nicht erst bei Ps.-
Dionysios finden wir dann auch ausgesprochen, daf3 das Priestertum im
Dienst der Vergottlichung steht; schon Gregor von Nazianz nennt den
Priester einen «Vergéttlicher» (Ugonoumjcovta) 2.

126 Ep. I (unter den Werken des Johannes v. Dam. publiziert); PG 95, 285B. Zur
vergottlichenden Wirkung der Taufe, vgl. Ps.-Basilius; PG 30, 33C; Ps.-Dionysius; PG 3,
404A.

127 Gregor von Nyssa, Or. catech. 37; PG 45, 93B-97B; derselbe Realismus bei Cyrill
von Alexandrien, Gregor von Nazianz etc. ; vg). etwa auch Prokopius von Gaza: « Kommt
und eBt meinen Leib, der euch nach der Lehre wie Wein erfreut und zur Vergottlichung
tihrt. Denn ich habe mein Blut auf wunderbare Weise mit der Gottheit gemischt, zu
eurem Heil»; PG 87, 1301D; Maximus: Die Eucharistie macht aus uns durch Gnade
Gotter: Myst. 21; PG 91, 697A; 24, 704D.

122 Or. 11, 73; PG 35, 481B; Bei Ps.-Dionysios vgl. e.h. I, 2: Der Priester hat den



der Vergéttlichung des Menschen 41

b) Ethischer Aspekt

Wie wenig diese «physische Vergéttlichung» b/of3 als «automati-
scher» oder, wie Harnack meinte, «pharmakologischer Proze3» verstan-
den wurde (gegen eine auch den Leib heilmachende Wirkung der
Sakramente wird man nicht gleich «Magie» beschworen diirfen!), zei-
gen die Viter dadurch, daB sie die ethische Dimension der Vergottli-
chung stark betonen. Wir miilten hier die ganze Breite der Viterlehre
von der vergottlichenden Wirkung der Tugenden darlegen. Es moge
geniigen, auf das Prinzip hinzuweisen, das Maximus (im Gefolge von
Irenius, Gregor von Nyssa und anderen) formuliert hat: «Einen nicht
wollenden Sinn gebiert der Geist nicht (zur Sohnschaft im Geist), son-
dern nur einen wollenden gestaltet er um zur Vergittlichung»'3°.

Das Verhiltnis von gnadenhafter Vergéttlichung in der Taufe und
freiwollendem Mitwirken an der Vergéttlichung haben die Viter gele-
gentlich von der Spannungseinheit von B#/d und Abnlichkeit (Gn 1,26)
her begriffen. So legt es etwa Diadochus von Photike dar:

Durch die Taufe, die uns neu gebiert, verleiht uns die heilige Gnade zwei
Giiter, von denen das eine das andere unendlich iibersteigt. Das erste
schenkt sie uns sofort, indem sie uns im Wasser selbst erneuert und alle Ziige
der Seele, das heif3t unser Nach-dem-Bild-Sein, zum Leuchten bringt und
jeden Makel der Siinde ausléscht (vgl. Eph 5,27). Fiir das zweite aber wartet
sie auf unser Mitwirken, und dieses zweite ist die Ahnlichkeit (10 ko’
opoiwowv). Wenn nun unser Geist in viel Erfahrung die Giite des Heiligen
Geistes zu kosten beginnt, so miissen wir wissen, da3 die Gnade anfingt,
gleichsam die Ahnlichkeit iiber dem Bilde aufzutragen wie ein Maler. Wie
niamlich die Portraitmaler zuerst mit einer einzigen Farbe den Umrif des
Menschen zeichnen und sodann allmihlich Farbe um Farbe auftragen und
alles genauestens abbilden bis hin zum Aussehen des Haares, so beginnt
auch die Gnade Gottes zuerst in der Taufe mit der Bildhaftigkeit des
Menschen und stimmt sie wieder auf das ab, was der Mensch bei seiner
Erschaffung wurde. Wenn sie dann sieht, dal wir mit unserem ganzen

Dienst, «zu vergéttlichen und an der ihm von Gott verliehenen Vergottlichung Anteil zu
geben»; PG 3, 372D; vgl. auch Maximus Conf., ep. 31; PG 91, 625A (ohne den Begriff
der Vergottlichung). Ps 81, 6 auf die Priester angewendet: Constit. Apost. II, 26, iibet-
nommen im Catechismus Romanus II, 7, 2. Derselbe Psalmvers (« Ego dixi dii estis») wird
von Calvin (Inst, Chrét. IV, 20, 4) auf die weltliche Obrigkeit angewendet.

130 Qu. Thal. 6; PG 90, 280D; cf. Amb. Io. 42; PG 91, 1345D, iibersetzt bei
F. HEinzER, Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Menschseins Christi bei Maximus
Confessor, Fribourg/Schweiz, 1980, 169. Cf. die Texte bei J. Garrn, La conception de la
liberté chez Grégoire de Nysse, Paris, 1953, 68-72.



42 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Wollen die Schonheit der Ahnlichkeit ersehnen und nackt und demiitig in
ihrer Werkstatt stehen, dann ldBt sie in uns Tugend um Tugend erblithen
und hebt die Gestalt der Seele empor zu immer gréerem Glanz, um ihr so
das Merkmal der Ahnlichkeit zu verleihen... Wenn der Mensch der Tugend
Gottes dhnlich geworden ist, soweit dies dem Menschen iiberhaupt ver-
stattet ist, — eben: Gott dhnlich zu werden —, dann trigt auch er die Ahn-
lichkeit der gottlichen dydnm an sich. So nimlich, wie bei den Portraits das
ganze bunte Blithen der Farben, das auf dem Bild aufgetragen wird, die
Ahnlichkeit mit dem Vorbild bis hin zum Licheln wahrt, so erweist auch
die Erleuchtung der Liebe, die denen hinzugefiigt wird, die durch die
gottliche Gnade nach dem gottlichen Vorbild neu gemalt werden, daB3 das
Bild die Ahnlichkeit ganz erreicht hat!3!.

Das Vorbild, dem die Veridhnlichung nachstrebt, ist freilich kein
anderes, als Christus selbst: das heil3t fiir uns, «dal3 die sohnschaftliche
Seinsweise des menschgewordenen Logos zum prigenden Vorbild auch
unseres Menschseins, zur Gestalt unseres erlésten Daseins vor Gott
wird»'32, So kann Maximus, in gewagter Formulierung, sagen, Gott
nehme Leib an in unseren Tugenden!?3. Er gibt dem alten Axiom «Gott
wurde Mensch, damit der Mensch Gott werde», eine neue Wendung im
Sinne einer gegenseitigen Exemplaritit:

Man sagt, Gott und der Mensch seien sich gegenseitig Vorbilder
(rapadelypata), und Gott vermenschliche sich dem Menschen aus Liebe zu
ihm in dem MaBe, als der Mensch sich selber fiir Gott durch die Liebe zu
vergoéttlichen vermége. Der Mensch werde so von Gott in seinem Geist in
dem MaB ins Unerkannte entriickt, als der Mensch den von Natur aus
unsichtbaren Gott durch die Tugenden sichtbar macht?3,

Die Liebe wirkt solchen Tausch, «sie 143t den Menschen zu Gott
werden und Gott als Mensch erscheinen»!?®, Aus Liebe stellt Gott sein
Bild in uns wieder her (Taufe); aus Liebe streben wir danach, ihm
dhnlich zu werden (Tugend).

131 Centurie, cap. 89; SC 5bis, 149f. Ubers. F. HEINZER, op. cit. (A. 130), 188, A. 66;
Vgl. auch die Ubers. von K.S. Frank, Diadochus von Photike. Gespiir fiir Gott, Einsie-
deln, 1982, 110-112 (= Reihe Christliche Meister Bd. 19).

132 F, HEINZER, op. cit. (A. 130), 174.

133 Amb. Th., prol.; PG 91, 1032AB; vgl. die schéne Formulierung in Amb. Io. 7;
PG 91, 1084C: Der Tugendhafte «bildet und formt Gott allein ganz in sich selber aus, so
daB er selbst aus Gnade Gott ist und heiBt» (Ubers. F. HEINZER, op. cit., 167).

134 Amb. Io. 10; PG 91, 1113BC (Ubers. F. HEINZER, op. cit., 189); vgl. auch Amb.
Io. 7; PG 91, 1084CD (Ubers. F. HEINZER, 167).

135 Ep. 2; PG 91, 401B.



der Vergéttlichung des Menschen 43

c) Vergottlichende Kontemplation

Origenes hat in der Gottesschan den Grund unserer Vergottlichung
gesehen: «Der voUg, der sich gereinigt und iiber alles Materielle erhoben
hat, um Gott klar zu schauen, wird durch das Geschaute vergottlicht (v
olg Vewpel Veomoweita)» %6, Der Logos selbst «bliebe nicht <Gott»,
wenn er nicht in unaufhérlicher Schau der viterlichen <(Tiefe»
(1 Kor 2,10) verbliebe»!?”. Der ganze sittliche Weg der opoiwoig mit
Gott als Verwirklichung sohnschaftlicher Existenz miindet in der
unmittelbaren, beseligenden Gottesschau als seinem Ziel. Die vollen-
dete Vergéttlichung ist Gottesschau!32.

Nochmals zeigt sich hier freilich die Tendenz, Vergéttlichung als
Aufhebung der menschlichen, geschépflichen Wirklichkeit zu sehen.
Wird nicht die vergéttlichende Schau «als ein fortgesetzter Prozef3 der
dnAmotg beschrieben, der sein Ziel erreicht hat, wenn die Seele wie Gott
anAn geworden ist»?!3* MuB3 der menschliche Geist dazu nicht alle
irdischen Eigenschaften, jede Form und Gestalt ablegen, um selber
«einférmig und vollkommen Licht zu werden, indem er den ganz Ein-
férmigen schaut»?!4? Denn, so sagt Maximus, Christus «macht den
(menschlichen) Geist durch die Vergéttlichung zu Licht, zum Abbild
des ersten Lichts» 4!,

d) Ekklesiale Dimension

Mit dem Ausblick auf die vergottlichende Gottesschau haben wir
uns dem letzten Ziel der Vergéttlichung zugewandt. Endet der Weg der
Vergottlichung in einer Auflésung seiner christologischen Konkretion?
Ist die Gleichgestaltung mit dem menschgewordenen Sohn nur Weg-
stufe, Mittel, das in ein gestaltloses Absolutes tiberstiegen werden soll?
Gewil3 hat es solche Tendenzen immer wieder gegeben. Im Blick auf
das Christusmysterium wurde sie jeweils iiberwunden.

136 Jo, 32, 17; PG 14, 817A.

137 Jo. 2, 2; PG 14, 109B; dt. nach R. GOGLER, Origenes. Das Evangelium nach
Johannes, Einsiedeln, 1959, 143f.

138 Vgl. die anregende Skizze von M. LoT-BoropIN in ihrem Werk « La Déification de
’homme selon la doctrine des Peres grecs», Paris, 1970, 67-183.

139 W. V6LKER, Maximus Confessor als Meister des geistlichen Lebens, Wiesbaden,
1965, 483.

140 Maximus, carit. 3, 87; PG 90, 1045D.

141 Qu. Thal. 54; PG 90, 525B.



44 Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

In einem groBartigen Text hat Maximus, Gedanken des Irenius, des
Gregor von Nyssa (auch Augustins?) aufgreifend, die Vergottlichung in
die Perspektive des zotus Christus eingebunden und so auch ihre ekkle-
siale und schlieBlich ihre eschatologische Konkretion deutlich ge-
macht:

Wenn Christus als Mensch als Erstlingsfrucht unserer Natur und gleichsam
als Hefe fiir den ganzen Teig bei Gott dem Vater ist (vgl. 1 Kor 15,20ff.; Kol
1,17-20; R6m 8,29) — und zwar im Hinblick auf seine Menschheit, da er ja
als Logos niemals aus dem Bleiben im Vater herausgetreten ist —, so diirfen
wir nicht zweifeln, dafl auch wir gemiB seinem eigenen Gebet an den Vater
dort sein werden, wo er selbst als Erstlingsfrucht unseres Geschlechtes ist
(vgl. Joh 14,2—4). Wie er nimlich um unseretwillen, ohne sich zu wandeln,
herabgestiegen und Mensch geworden ist wie wir, mit Ausnahme der
Siinde, und dabei auf iibernatiirliche Weise die Gesetze der Natur l6ste, so
werden auch wir in entsprechender Weise um seinetwillen emporsteigen
und 7bm gemdf3 (kat’ avtov) durch das Geheimnis der Gnade Gott werden,
ohne unsere Natur irgendwie zu wandeln. Und auf diese Weise wird, wie
der weise Lehrer sagt, die obere Welt erfiillt, indem die Glieder des Leibes
entsprechend ihrer Wiirde um ihr Haupt versammelt werden (vgl. Kol 1,18;
Eph 1,22f.). Dabei wird jedes Glied durch die Baukunst (dpy1textovia) des
Geistes den Platz erhalten, der ihm zusteht aufgrund der sich aus der
Tugend bemessenden Nihe zum Haupt, und wird sich so harmonisch in den
Leib dessen, der alles in allen zur Vollendung bringt, einfiigen und ihn
erfiillen: den Leib, der alles erfiillt und aus allen vollendet wird (vgl. Eph
1,22f.; 4,10.15)142,

Maximus schaut hier in kontemplativer Klarheit alle Aspekte der
Vergoéttlichung zusammen, um die es uns in diesem Beitrag gegangen
ist: ihre Christozentrik, ihren gnadenhaften Charakter, ihre sakramen-
tale wie auch ethische Dimension, schlieBlich ihre eschatologische
Vollendung. F. Heinzer falit diesen Ertrag in seinem Kommentar zu
dieser Stelle zusammen:

Die Sicht der Menschheit Christi als Erstlingsfrucht des Menschenge-
schlechtes und als Haupt der Glieder weist unsere Vergottlichung ein in
einen christischen Horizont: vergéttlicht werden heiB3t Glied werden am
Pleroma des Leibes Christi, heif3t Christus vollenden und heil3t darum auch
«christusférmig Gott werden» — yevnoodpeva veol kat’ avtév — in der

142 Amb. To. 31; PG 91, 1280C — 81A; Ubers. F. HEINZER, op. cit., (a. 130), 174.



der Vergéttlichung des Menschen 45

richtung auf Christus ¢ avdpwnrog, als Mitte des Pleroma, als vollendetes
Vorbild und richtungweisenden Zielpunkt und zugleich Ursprung und
Quell unserer Gottwerdung'*3.

IV. SCHLUSSFOLGERUNG

Die Frage nach der Vergéttlichung bewegt zutiefst das Denken und
Sehnen, die Utopien und Angste unserer Zeit. Sie ist keine esoterische
Theologenfrage. Wir sahen an einigen reprisentativen Beispielen, wel-
che Aktualitit ihr zukommt. Dies sollte uns ermutigen, iiber die Zeit-
schranken hinweg die grof3e christliche Lehr- und Lebensiiberlieferung
zu befragen, was sie iiber Wege und Abwege der Sehnsucht nach Ver-
gottlichung sagt. Sie weil3 von den Abgriinden der Selbstvergottung!44,
sie weil3 aber auch von der Hoffnung auf die beseligende Gemeinschaft
mit Gott, die Vergéttlichung aus Gnade: «Denn was ist denen, die ihrer
gewiirdigt werden, begehrenswerter als die Vergoéttlichung, durch die
Gottdenen, die Gotter geworden sind, weil sie mit ihm vereint sind, aus
Giite a/les geworden ist»'4°?

«Was kein Auge geschaut hat, was kein Ohr gehért hat, was in keines
Menschen Herz gestiegen ist: das, was Gott denen bereitet hat, die ihn
lieben» (1 Kor 2,9). Denn dazu hat er uns erschaffen, «damit wir der
gottlichen Natur teilhaftig wiirden» (1 Petr 1,4) und an seiner Ewigkeit
Anteil erhielten, und ihm gleich wiirden durch die Vergéttlichung aus
Gnade: denn um der Vergittlichung willen sind alle Dinge und haben sie Bestand
und wurden die nicht-seienden Dinge geschaffen und hervorgebracht 'S,

O i, 175

144 Von Natur aus Gott sein wollen, wird oft, im AnschluB an den biblischen Bericht,
als d7e Ursiinde dargestellt: So bei.Atbanasius, Ar. 3, 17; Gregor v. Naz., Or. 39, 13; PG 36,
324C; Maximus; PG 90, 253CD; 257B; 260A; 261C; Germanus von CP, Or. 1; PG 98,
229A; Johannes v. Dam., f.0. 3, 1; PG 94, 981; Man. 31; PG 94, 1437D; Wilbelm v.
Sz. Thierry, PL 184, 401A.

145 Maximus, Amb. Io. 7; PG 91, 1088C.

146 Maximus, Ep. 24; PG 91, 609C; cf. Gregor von Naz., Or. 4, 124; PG 35,
664C.



46

1:

4.

Uber die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs

Résumé frangais

«Le Verbe de Dieu s’est fait homme, pour que I’homme soit fait Dieu»
(Athanase, De Inc. 54,3). Cet axiome de la sotériologie des peres de ’Eglise
est aujourd’hui contesté pour diverses raisons. On lui oppose parfois comme
axiome plus valable pour notre temps: «Dieu s’est fait homme pour rendre
’homme plus humainn».

Les temps modernes sont profondément marqués par ’aspiration 2 la divi-
nisation. Le homo secundus deus est comme un leitmotif de cette quete.
Aujourd’hui, certains courants de pensée, idéologies, mouvements religieux
exaltent cette aspiration et invitent I’homme a reconnaitre sa vraie nature
divine (néognose) ou a se créer lui-méme comme sujet de I’histoire par une
pratique démiurgique (culte du «génie», Marxisme). Mais il y a aussi.des
courants qui dénoncent cette aspiration comme la source de tous les maux de
notre époque; le désire de divinisation est dévoilé comme démesure narcis-
sique et comme illusion perilleuse. On lui oppose alors ’acceptation, dans un
esprit de solidarité, d’une finitude radicale et indépassable.

La prédication chrétienne ne peut pas taire la vocation de '’homme 2 la
divinisation, et ceci pour deux raisons: 1. Créé a 'image de Dieu, I’homme
est appelé a4 une communion de vie avec Dieu qui, seule, réalise les aspira-
tions ultimes de son caeur: Dewus enim solus satiat (Thomas d’Aquin, In Symb.
Apost. 12). 2. L’incarnation du Fils de Dieu ne signifie pas seulement qu’il
«s’est annéanti lui-méme en prenant forme d’esclave», mais aussi qu’a tra-
vers son obéissance jusqu’a la croix Dieu I’a exalté au dessus de tout (Phil.
2,5-9). Création et Incarnation ne sont pas la fin de I’ceuvre de Dieu, elles
sont finalisées par la communion avec Dieu dans une assimilation parfaite de
’lhomme a Dieu.

La divinisation de I’bomme fait partie du message chrétien sur ’homme et sur
sa fin ultime. Il faut cependant purifier, par un patient effort de U'zntellectus
fidei, cette idée de divinisation des fausses orientations qui la guettent tou-
jours: tentation d’autodivinisation ou tentation de rejetter, avec elle, aussi
I'idée d’une élévation de ’homme par la grice.

La communion au Christ, le don de ’Esprit-Saint, procure au chrétien une
véritable union a Dieu: toute la vie chrétienne en témoigne: Appartenir au
Christ, c’est appartenir a Dieu. Ignace d’Antioche appelle les chrétiens
identiquement Christophoroi et Theophoroi (Ignace, Eph. 9,2). En appliquant
a cette réalité les termes de theopoiésis ou de thedsis, les peres de I’Eglise n’ont
pas trahit cette spécificité du fait chrétien: étre héritier de Dieu, c’est stric-



der Vergéttlichung des Menschen 47

tement don et grice de Dieu; cela n’empéche pas que ce don de la divini-
sation vienne 2 I’encontre de l’aspiration profonde du cceur de ’homme.

Le Christ, Verbe incarné, le Fils éternel fait homme, est 4 la fois le modele, la
source et la fin de notre divinisation. Le sens de notre divinisation ne
s’éclaire qu’a la lumiére du Mystere du Christ. Le grand effort de clarification
réalisé par les Peres de I’Eglise a porté sur le vere Deus et sur le vere homo: la
divinisation de I’humanité du Christ ne change pas la nature humaine, tout
comme |’Incarnation n’altere pas la nature divine: id quod non fuit assumpsit et
quod fuit remansit (Augustin, Léon le Grand). Les peres grecs ont eu plus de
difficultés 4 rendre compte de la »7e pleinement humaine du Christ, tout en
maintenant que cette vie humaine est celle du Fils éternelle. Ce n’est qu’avec
le VI¢ Concile cecuménique que cela a trouvé une expression conciliaire. Dés
lors 'idée de divinisation s’approfondit dans le sens d’une innovation du
mode d’étre homme: étre divinisé, c’est é&tre homme 2 la maniére du Christ,
c’est étre fils dans le Fils.

. Cette assimilation au Christ se réalise a la fois a travers les sacrements et par
notre coopération (synergeia) volontaire au dessin de Dieu: elle ne se réali-
sera pleinement que dans la vision de Dieu. Pour bien situer la doctrine de la
divinisation du chrétien il faut pourtant veiller a4 ne pas I’isoler: ni de son
«lieu» dans le Christ, ni de son «milieu» ecclésial: la configuration divini-
sante au Christ ne se fait pas en dehors du corps du Christ. L’ anakephalaiisis de
tout sous un seul chef, le Christ (Eph. 1,22sq.) est la véritable divinisation,
par laquelle Dieu devient «tout en tous» (1 Cor 15,28).

L’écoute de ’enseignement des Peres sur la divinisation invite A certains

approfondissements dans les questions actuelles:

— L’incarnation n’a pas comme fin ultime le Oui au monde et 2 ’homme. A
’abaissement de Dieu correspond une élévation de I’homme. Cette élé-
vation est a la fois rédemption (réparation d’une chute) et «sur-élévation»
de notre nature (réalisation de la fin surnaturelle de I’homme).

— Une méditation approfondie du Mystere du Christ, accomplissant humai-
nement le dessin divin de salut, permet une compréhension plus précise
du mode et de la fin de notre divinisation.






	Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Vergöttlichung des Menschen

