
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Rudolf von Biberach: De Septem itineribus aeternitatis und Die siben
Strassen zu got. Hrsg. und eingeleitet von Margot Schmidt. — Stuttgart:
Frommann-Holzboog 1985. 93 S. und 367 S. (Mystik in Geschichte und Gegenwart

1,1 und 1,2).

In seiner Schrift «de Septem itineribus aeternitatis» geht Rudolf von Biberach

im 13. Jahrhundert davon aus, daß dem Menschen grundsätzlich zwei
Möglichkeiten offenstehen, sein Leben auszurichten. Er sieht ihn als «Herakles
am Scheidewege». Die eine Möglichkeit seiner Ausrichtung ist die der ewigen

Wohnung, die andere die der Wohnung des ewigen Todes. (Kain findet keinen
Weg; er ist ruhelos.)

Da der Mensch ebenbildlich zu Gott veranlagt ist, wird von ihm ein
vernunftmäßiges Erforschen der Gottheit, soweit möglich, verlangt. Dazu führt
der Autor die Stellungnahme Augustins «von Gott sich abzuwenden, bedeutet
fallen, zu ihm sich hinzuwenden, heißt sich erheben, und in ihm zu wohnen,
bedeutet leben» und Hugos von St. Viktor an: «Der Mensch sucht Gott im
Verlangen, findet Gott im Erkennen, berührt Gott im erfahrungsmäßigen
Verkosten.»

Die Gotteserkenntnis, die hier angestrebt wird, ist also nicht ein Ergebnis
abstrakter, spekulativer Reflexion, sondern das Sichbewußtwerden aufgrund
konkreter Ereignisse, die Gott als den übermächtigen, heiligen und lebendigen
Gott offenbaren und in intensiver Schilderung die lebendige Gegenwart des

unzugänglichen Gottes beschreiben.
Diese Unzugänglichkeit kommt auch deutlich in 2 Joh 15,16 zum

Ausdruck: «Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt.» Davon
ausgehend stellten sich für Rudolf von Biberach die Probleme der Freiheit,
Gnade und Prädestination, die er mit Hilfe folgender Autoritäten zu erörtern
sucht: Der Apostel Petrus (Mensch als Tisch der übersüßen Speise), Paulus
(Mensch als Kämmerlein der verborgenen Schau) und Johannes (Mensch als

Bett geistlicher Ruhe) und Bernhard von Clairvaux (Mensch als Haus der
Reue).

Wie der Mensch zu Gott gelangen kann, scheint letztlich für Rudolf von
Biberach eindeutig zu sein. Die Mittel, die er einsetzen kann, sind Vernunft und
Wille. Die Bedingung zur Erreichung des Göttlichen ist die Wahrheitssuche.
Der Prozeß der Selbst- und Gotteserkenntnis erfordert sieben Schritte (septem
itinera).



634 Besprechungen

Eben diese sieben Schritte oder Stufen sind Hauptgegenstand der Kompilation

aszetisch-mystischer Texte aus dem 13. Jahrhundert, die Margot Schmidt
in einer (vorläufig) zweibändigen Ausgabe herausgebracht hat. Der erste Band
enthält den lateinischen Basistext von Rudolf von Biberach aus dem 13.

Jahrhundert, der zweite Band ergänzt die Betrachtungen durch eine hochalemannische

Übertragung aus dem 14. Jahrhundert mit hochdeutscher Übersetzung in
synoptischer Darstellung. Wertvoll an dieser Ausgabe sind — im Vergleich zu
der 1969 erschienenen hochalemannischen Edition — die Bereicherung der
Quellen um 109 Handschriften auf 830, die einige Stellenkorrekturen im
lateinischen Text erst möglich machten. Dazu erleichtern die synoptische Darstellung

und die, gemessen am Schwierigkeitsgrad des Ausgesagten, flüssige, leicht
verständliche neuhochdeutsche Übersetzung Margot Schmidts den Zugang zu
den eigentlichen historischen Ansätzen der Mystik. Die Wiedergabe der
einzelnen Gedankengänge bleibt aber äußerst schwierig, da Rudolf von Biberach
formal und inhaltlich die einzelnen Fragekreise ohne eigentliche Systematisierung

miteinander verknüpft und außerdem über 40 Autoren aus den verschiedensten

Jahrhunderten (2.—13. Jh.) zu Wort kommen läßt, so unter anderen

Augustin, Dionysius Areopagita, Gregor den Großen, Hugo und Richard von
St. Viktor, Robert Großeteste, Thomas Gallus und Bernhard von Clairvaux.

Die Wirkung dieses Werks ist beinahe unabschätzbar, da es bis ins letzte
Jahrhundert hinein Bonaventura zugeschrieben worden ist. (So unter anderem
noch bei A. C. Peltier, Paris 1864.) Mit dieser außerordentlich sorgfältigen und
inhaltlich reichen Publikation hat Margot Schmidt einen wesentlichen Beitrag
zur Erforschung der Mystik und deren Geschichte geleistet.

Claudia Rüegg



Besprechungen 635

Les dialogues œcuméniques hier et aujourd'hui. Collection publiée sous la
direction de Damaskinos Papandreou. Responsables de la publication : Démètre

Theraios, Maria Brun, Georges Lemopoulos et Dora Titaki. — Chambésy :

Les éditions du Centre orthodoxe 1985, 415 S. (Etudes théologiques 5)

Ouvrage collectif qui regroupe les conférences présentées lors du 5e séminaire

théologique du Centre orthodoxe du Patriarcat œcuménique à Chambésy,
Genève. Devenus institution annuelle, ces séminaires traitent en principe d'un
thème d'actualité œcuménique. Cette fois-ci, dans la perspective de la
Commission interorthodoxe préparatoire, chargés d'étudier en février 1986, entre
autres, le thème « Relations des Eglises orthodoxes avec l'ensemble du monde
chrétien », les participants au séminaire se sont penchés sur les dialogues
théologiques bilatéraux.

Après un liminaire qui donne en français et en anglais le résumé des 24
communications, ces études sont publiées dans leur langue originale - c'est-
à-dire en français, en anglais ou en allemand —, reparties sous quatre rubriques
différentes : (a) introduction générale ; (b) les dialogues dans le passé ; (c) les

dialogues aujourd'hui; (d) problèmes fondamentaux.
Il serait peut-être superflu de rendre compte dans le détail d'un ensemble

aussi varié et riche. On ne relèvera alors ici que quelques lignes de force de
certains exposés. Citons en ce sens celui du Prof. W. Schneemelcher qui s'est

penché sur les dialogues dans l'Eglise primitive. L'orateur a défini le concept du
«dialogue», distingué entre dialogue théologique et controverse théologique,
présenté certains conciles locaux en tant qu'échange libre d'opinions théologiques

dans le but d'une quête commune de la vérité de la foi et, finalement,
insisté sur les relations entre Eglise et pouvoir séculier qui faussent souvent les

débats en conduisant vers une certaine intolérance, notamment dans les cas où
l'Eglise puise son pouvoir dans ses relations avec les autorités civiles. Citons,
encore, l'exposé du regretté DrA. W. Visser't Hooft, qu'il avait présenté très peu
avant son décès. Puisée dans la riche expérience de l'orateur, cette étude a mis en
évidence les premières tentatives œcuméniques des XVIe et XVIIe siècles,
auxquelles plusieurs chefs d'Etats ont pris une part active, la stagnation pendant
les XVIIe et XIXe siècles, la grande signification de l'ouverture œcuménique de

l'Eglise catholique-romaine et, enfin, l'importance des dialogues bilatéraux,
indispensables pour la réalisation des buts du mouvement œcuménique dans son
ensemble. Citons, en dernier lieu, l'exposé du Prof. Dr Damaskinos Papandréou,
Métropolite de Suisse, qui, après avoir tracé les cadres des dialogues théologiques

contemporains de l'Eglise orthodoxe, a procédé à une description histo-
rico-théologique de ceux-ci. On trouvera dans cette étude des informations
précieuses sur la méthodologie et la thématique de ces dialogues, ainsi que des
références bibliographiques quant aux textes communs, issus des dialogues
bilatéraux. Pour plus de détails sur ce sujet, le lecteur pourrait également
recourir aux études des Prof. V. Istavridis et Th. Nikolaou. Un aperçu historique
des dialogues bilatéraux est donnée par le Père Em. Lanne qui a tracé les grands
axes de l'activité œcuménique de l'Eglise catholique-romaine fixés par « Unitatis
redintegratio » et par le Prof. Fairy von Lilienfeld qui a résumé les contacts entre
orthodoxes et protestants depuis la Réforme jusqu'aujourd'hui.



636 Besprechungen

Trois autres sujets, traités respectivement par des orateurs de diverses
confessions, ont retenu notre attention : si les dialogues sont acceptables d'un
point de vue ecclésiastique fProf. G. Galitis, Prof. J. Vercruysse et Prof. Per
Lotting) ; si les résultats de ces dialogues engagent les Eglises (Prof. H. Meyer et
Prof. H. Jorissen) et comment faudrait-il concevoir la « réception » des résultats
de ces dialogues entre Eglises (R. Prof. Ion Bria, Mgr VP.-A. Purdy et Prof.
G. Gassmann). Il s'agit là des questions clés du mouvement œcuménique
contemporain, dont l'importance n'a nul besoin d'être soulignée. Quant aux
études, elles offrent des synthèses fort intéressantes, même si les problèmes sont
parfois davantage esquissés qu'examinés à fond.

Nous dirons en conclusion que ce recueil n'essaye pas de donner de réponses.

Son but est plutôt de faire le point de la situation, de soulever les grandes
questions découlant de la pratique des dialogues — une pratique si répandue de

nos jours - et d'attirer l'attention sur quelques problèmes d'une importance
particulière. C'est ainsi qu'il apporte une contribution précieuse dans le
domaine fondamental de la réflexion et de la problématique œcuméniques, en
affirmant une nouvelle fois que par les dialogues théologiques bilatéraux les

Eglises cherchent une absolue fidélité à la vérité du Christ et à la charité, avec
tout ce que celle-ci comporte de respect mutuel, de compréhension et de
bienveillance. En effet, tous les dialogues théologiques bilatéraux des Eglises
s'inscrivent aujourd'hui dans le grand mouvement contemporain de réconciliation,

de paix et de fraternisation, mouvement qui conduit le monde vers l'unité
de la grande famille du Christ.

Georges N. Lemopoulos


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

