
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

Autor: Sosoe, Lukas K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lukas K. Sosoe

Hobbes et le problème du paralogisme
naturaliste

La problématique

Le thème de cet exposé est un examen de la théorie du fondement
des normes morales ou juridiques dans le traité politique majeur de

Hobbes, à savoir le Léviathan. La question à laquelle je tenterai de

répondre peut être formulée en ces termes : Hobbes a-t-il réellement
commis des paralogismes naturalistes, comme beaucoup d'interprètes le

lui reprochent Y a-t-il une erreur logique dans sa théorie de l'obligation

naturelle, politique, aussi bien que dans sa définition du prédicat
«bon» ou «bien»?

Je présenterai d'abord une définition du paralogisme naturaliste,
précédée d'un bref historique du problème; ensuite je donnerai un

aperçu rapide sur la théorie politique de Hobbes ; puis j'apporterai des

arguments en faveur de Hobbes en proposant des hypothèses pour sa

défense et en rejetant toutes les critiques de paralogismes naturalistes

qu'on lui adresse, à l'exception d'un seul cas, beaucoup plus complexe,
vu ses implications théoriques et idéologiques ; je conclurai enfin par
une réponse négative à la question posée.

1. Le paralogisme naturaliste

Le problème du paralogisme naturaliste est un thème spécifique de

la philosophie anglo-saxonne. A de rares exceptions près, il n'est pas
discuté dans le monde latin (cf. J.-L. Gardies, De quelques voies de

communication entre l'Etre et le Devoir-être, 1976). Le problème lui-
même est toutefois connu dans l'éthique sous le nom de naturalisme. A



618 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

ce propos on se réfère cependant plutôt à Kant. Dans le monde anglo-
saxon par contre, ce problème est traité sous le titre de «naturalistic
fallacy» ou de «Hume-Kant-problem» ou encore de « Is-Ought-Pro-
blem ». Certains auteurs comme Black utilisent un terme plus imagé et

parlent de la «guillotine de Hume». Que faut-il entendre par paralogisme

naturaliste?
C'est à Hume qu'il revient — à tort ou à raison, mais en tout cas la

controverse continue - d'avoir le premier attiré l'attention sur ce
problème. 1 Hume remarquait que dans les systèmes de théorie morale qu'il
avait rencontrés jusqu'alors, il se trouve une confusion, une
non-distinction, à savoir un passage curieux de propositions descriptives à des

propositions normatives. Les propositions normatives ou prescriptives
sont d'une autre nature que les propositions simplement descriptives ou
factuelles. De ces dernières on ne peut déduire les premières. C'est

pourquoi les inférences suivantes: «Dieu a créé l'homme, donc
l'homme doit obéir à Dieu», ou bien «Monsieur X trouble l'ordre
public, donc Monsieur X doit être puni » sont logiquement fallacieuses.
Elles sont des inférences du type A est B—»A est C.

A ce titre, dire que A est B 4= A est C semble si trivial que cela ne

vaut pas la peine d'insister. Naturellement la question est d'une autre
nature si B est, en fonction d'un code, d'un langage naturel ou formel, au
niveau sémantique ou en fonction d'une convention quelconque, une
explication, un autre terme pour C, ou même sa conséquence, juridique
par exemple. Dans ce cas, nous quittons le niveau de la logique formelle
et nous entrons dans d'autres considérations. De plus, le fait que les

exemples donnés ici soient de nature normative ou juridique ne signifie
pas que l'idée de Hume se réfère nécessairement à une conception
éthique ou normative. Elle est avant tout de nature logique, et, en tant
que telle, peut et doit être étendue à toutes les formes de raisonnement
où la conclusion n'est pas incluse dans les prémisses. Le problème
manque de précision che2 Hume, ce qui a donné lieu à des controverses
dont la plus connue est celle entre M.C. Maclntyre et Athkinson.2

C'est à G.E. Moore que revient le mérite d'avoir défini plus clairement

le concept de paralogisme naturaliste, dans son ouvrage Principia
ethica. Moore relève le fait qu'on attribue et identifie le prédicat « bien » à

1 D. Hume, Treatise of human Nature, L.A. Selby-Bigges Edition, Book III, part. I,
paragraphe 1, p. 469.

2 The Is—Ought Questions, Hudson (Ed.); Maximillian Press, London 19722,

pp. 14ff.



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 619

des objets, ce qui selon lui est une erreur. Cette erreur, soutiennent
Moore et, plus tard, ses partisans, vient du fait que le prédicat «bien » ou
«bon» impliquant un jugement de valeur ou un jugement moral, est
attribué et identifié à des objets dans toutes les propositions du type « ceci

est bien» ou «ceci est bien en soi»; ou encore le prédicat «bien» est

attribué à des jugements sur les choses.

« Si quelqu'un confond deux choses naturelles, c'est-à-dire définit l'une

par l'autre alors il n'y a pas de raison de nommer cela erreur naturaliste.
Mais s'il confond «bien», «bon», qui n'est pas un objet naturel avec n'importe

quel objet naturel, alors on peut parler avec raison de paralogisme
naturaliste. »3

Moore critique donc le fait qu'on identifie le prédicat « bien » à des

objets empiriques. D'où la désignation de paralogisme naturaliste, car il
s'agit d'objets « naturels ». Il maintient cependant la désignation lorsqu'il
s'agit de systèmes éthiques où l'on attribue le prédicat « bien» à des objets

ou à des êtres qui ne sont pas à strictement parler naturels. C'est à juste
titre que certains parlent alors de paralogisme métaphysique, de

paralogisme théologique etc.4, car il ne s'agit plus d'objets naturels empiriques,

mais d'êtres ou de propriétés qui relèvent du domaine métaphysique

ou théologique.5
Le paralogisme naturaliste est par conséquent cette erreur particulière

qui consiste à identifier le prédicat «bien» avec des choses
naturelles, soit à déduire d'une proposition concernant les choses naturelles

une proposition morale normative.
Grâce à cette précision conceptuelle, nous pouvons à présent redéfinir

le problème que nous cherchons à résoudre : Hobbes a-t-il défini le
bien par un objet naturel Comment a-t-il pu obtenir les notions du droit
naturel, de la loi naturelle Comment fonde-t-il sa théorie de l'obligation

politique
Il n'est pas possible de répondre à ces questions ni de comprendre les

réponses sans tenir compte de la théorie politique de Hobbes.

3 G.E. Moore, Principa Ethica, p. 44 (traduit de l'anglais).
4 W.K. FrankenA, Analytische Ethik, dtv, München, chap. VI.
- W.K. Frankena, in : Seminar : Sprache und Ethik. Zur Entwicklung der Meta-

ethik. G. Grewendorf und G. Meggle (Hrsg.), stw., Frankfurt a/M. 1984.

- O. Höffe, Vernunftsrecht ohne naturalistischen Fehlschluß (Manuskript).
5 O. Höffe, Entscheidungstheoretische Denkfiguren und die Begründung von

Recht, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, Franz Steiner Verlag, Wiesbaden,
Nr. 14, 1980.



620 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

2. La théorie hohbésienne de l'Etat

Hobbes commence sa théorie de l'Etat par une fiction méthodique
et argumentative : l'état de nature. Qu'adviendrait-il, se demande Hobbes,

si nous supprimions toutes les lois dans l'Etat où nous vivons
actuellement ou dans tout Etat en général En l'absence de tout ordre

politique, nous aurions l'état de nature.

« Il est donc manifeste qu'aussi longtemps que les hommes vivent sans

aucun pouvoir commun pour les tenir en respect, ils sont dans cette condition

que l'on appelle guerre et cette guerre est guerre de chacun contre
tous. »6

Aussi l'état de nature est-il un état sans lois, un état de guerre de tous

contre tous. Cette absence de tout ordre ou de toute autorité politique
mettra la vie des hommes en danger ; il n'y aura aucun pouvoir reconnu
par tous, habilité à régler leurs différends. Dans la lutte des hommes

pour la survie, c'est-à-dire le bien le meilleur et leur fin, les hommes se

lanceront dans un combat sans pitié les uns contre les autres. Nul ne sera

en sécurité. Tout le monde sera juge de ses propres affaires et de la
manière de les défendre qu'il juge la plus adéquate. Cette situation

hypothétique, appelée état de nature, se fonde sur l'idée hobbésienne de

l'homme.
Toutes les activités et passions humaines sont réduites à une seule

motivation essentielle : celle de la conservation de soi. L'homme cherche

continuellement ce qui lui procure du plaisir et il évite les choses qui
lui donnent du déplaisir. Aussi chaque homme appelle-t-il ce qui lui
plaît et lui donne du plaisir (le) « Bien», et ce qui lui déplaît et lui donne
du déplaisir (le) « Mal » (Evil) (Elements of Law, Part I, VII, 3). En effet,
dit Hobbes, ces termes «bon», «mauvais» s'entendent toujours par
rapport à la personne qui les emploie ; car il n'existe rien qui soit tel,
simplement et absolument ; ni aucune règle du bien et du mal qui puisse
être empruntée à la nature des objets eux-mêmes : cette règle vient de

chaque individu, là où il n'existe aucune République; et dans une
République, de la personne qui représente celle-ci ; ou encore d'un
arbitre ou d'un juge, que des hommes en désaccord s'entendent pour
instituer, faisant de sa sentence la règle du bien et du mal.7 Avant même

6 Leviathan, I, 13, p. 185 (Macpherson Ed.), Penguin Books.
7 Leviathan, I, chap. VI.



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 621

de présenter sa théorie de la condition naturelle de l'homme au chapitre

XIII du Léviathan, Hobbes expose, au chapitre XI, la théorie du

pouvoir et y précise également les passions qui conduisent l'homme à

l'état naturel en l'absence de tout pouvoir contraignant.
Hobbes présente deux définitions du pouvoir. La première définition

peut être appelée neutre, la seconde, par contre, est une définition
comparative, voire conflictuelle. Selon la définition neutre, « le pouvoir
d'un homme est son moyen présent pour obtenir un bien futur
apparent»8.

Et si tout homme désire ce qui est bon pour lui, nous comprenons
aussi pourquoi Hobbes soutient que «l'inclination générale du genre
humain est le désir perpétuel et incessant du pouvoir qui ne finit qu'à la
mort»9.

Hobbes introduit aussitôt après la soi-disant définition neutre du

pouvoir, une distinction entre le pouvoir naturel et le pouvoir
instrumental. Mais le pouvoir, qu'il soit naturel ou instrumental, s'exprime en
termes comparatifs, mieux encore compétitifs ; et comme le dit si bien

Macpherson, « le pouvoir d'un homme n'est pas une quantité absolue,
mais plutôt comparative», car selon Hobbes, le pouvoir naturel est

l'éminence des facultés du corps et de l'esprit.10 Le pouvoir se définit en
dernière analyse comme l'excédant de ressources grâce auxquelles nous

pouvons atteindre nos fins. Plus qu'une simple promesse, il est le

moyen, la condition nécessaire pour parvenir à se défendre, à attaquer
les autres et à leur arracher le peu de ressources qu'ils ont accumulées.

Aussi faut-il, pour aboutir à la théorie de l'état de guerre de tous
contre tous, en plus de la constitution anthropologique : a) qu'il y ait une
condition telle que tout le monde soit, bon gré, mal gré, contraint
d'accumuler pouvoir sur pouvoir au détriment des autres; b) que le

pouvoir de chacun résiste au pouvoir de l'autre et l'empêche d'en faire

usage comme il voudrait.
Mais nous pouvons imaginer une situation où la lutte pour la survie

est devenue si impitoyable, si cruelle que les hommes s'entretuent dans

la guerre qu'ils se font les uns contre les autres. Cette situation trouvera
nécessairement un terme : les plus forts imposeront leurs lois aux plus

8 Leviathan, I, chap. X, p. 150.
9 Leviathan, I, chap. XI.
10 Leviathan, I, chap. X, p. 150.



622 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

faibles, en les obligeant à la soumission ; les plus faibles accepteront la

privation de leurs libertés, l'esclavage, préférant vivre à genoux plutôt
que de mourir debout en hommes libres. Nous n'aurons pas l'état
naturel, mais une situation de domination par les plus forts.

Hobbes ne perd pas de vue cette situation. Il postule l'égalité
foncière de tous les hommes. Les différences entre leurs aptitudes physiques
et intellectuelles sont si peu considérables qu'on peut même les ignorer.
« La nature, dit Hobbes, a fait des hommes égaux quant aux facultés du

corps et de l'esprit. Quel que soit l'importance qu'une personne se

donne, une autre personne en fera autant. »n Même celui qui se croit le

plus fort, ou qui l'est effectivement, n'est pas sûr de l'être pour toujours.
S'il soumet aujourd'hui les autres à ses ordres, sa domination finira soit

par la ruse d'un plus faible, soit par la conspiration d'un grand nombre
de dominés qui le mettront à mort.12 Dans l'état naturel toute victoire
est précaire et éphémère ; devant la mort et la mort violente, la balance

ne penche en faveur de personne ; elle est au contraire stable et équitable

pour tous les hommes. L'égalité est fondamentale devant la vulnérabilité,

voire la perte de la vie.
De cette égalité naturelle découle une égalité dans l'espoir d'atteindre

leurs fins.13 Ainsi, quand deux personnes jettent des regards
concupiscents sur un objet qu'elles jugent nécessaire à la conservation de leur
vie, il s'ensuit une lutte à mort où chacun tente de mettre l'autre hors
d'état de nuire. Un individu arrive-t-il victorieusement à conquérir cet
objet à l'aurore, il n'est même pas sûr de jouir des fruits au crépuscule ;

car chaque victoire est le coup d'envoi d'un autre combat. Il en découle

une insécurité générale dans laquelle chacun essaie de prévenir les

attaques des autres en les anticipant. Dans cette condition de lutte

permanente, une vie sociale et culturelle est impossible :

« Pas de connaissance de la surface de la terre ; pas de lecture de l'heure ;

pas d'arts, pas de lettres, pas de société, et ce qui est pire, une peur
continuelle et le danger de la mort violente ; et la vie de l'homme sera solitaire,

pauvre, vilaine, brute et courte.»14

11 Leviathan, I, chap. XIII, p. 185.
12 Leviathan, op. cit. id.
" Leviathan, I, chap. XIII, p. 184.
14 Leviathan, I, chap. XIV, p. 186.



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 623

C'est ainsi que Hobbes décrit l'état naturel au chapitre XIII. La vie,
ce bien suprême pour lequel l'homme s'engage dans une lutte sans

merci, se trouve continuellement menacée par la lutte elle-même.
La description de l'état naturel se poursuit au chapitre XIV. Hobbes

commence ce chapitre avec quatre définitions essentielles: celles du
droit naturel et de la loi naturelle. Le droit naturel se définit comme
suit: «La liberté que possède chacun d'user comme il veut de son

pouvoir propre, pour la préservation de sa propre nature, autrement dit
de sa propre vie, et en conséquence de faire tout ce qu'il considérera,
selon son jugement et sa raison propres, comme le moyen le mieux
adapté à cette fin. »15 II n'y a pas d'autre limite à cette liberté que
l'imagination de la personne elle-même d'une part et la loi naturelle
d'autre part. Celle-ci est, selon Hobbes, «...un précepte, une règle générale,

découverte par la raison, par laquelle il est interdit aux gens de faire
ce qui mène à la destruction de leur vie ou leur enlève le moyen de la

préserver, et d'omettre ce par quoi ils pensent pouvoir être le mieux
préservés »16.

Contrairement au droit naturel qui, par définition, donne la liberté à

tout homme de faire usage de tout ce qu'il juge nécessaire pour la

conservation de la vie, la loi naturelle est un simple conseil qui invite les

hommes à éviter ce qui pourrait y porter atteinte. Elle est, en d'autres

termes, « un mode d'emploi » de cette liberté offerte par le droit naturel.17

Hobbes ajoute — et c'est le plus intéressant — les deux définitions
précédantes à la théorie de l'état naturel, telle qu'elle a été développée
au chapitre XIII. Cette précision lui permet de continuer la description
en termes de droit: l'état naturel est donc cette condition où tout le
monde fait usage de tout ce qu'il juge nécessaire à sa préservation ; ce
faisant, il réalise le droit naturel, à savoir il agit selon le droit naturel.
Pour cette raison Hobbes peut dire :

« Et parce que l'état de l'homme, comme il a été exposé dans le chapitre
précédant, est un état de guerre de chacun contre chacun, situation où chacun
est gouverné par sa propre raison, et qu'il n'existe rien, dans ce dont il a le

pouvoir d'user qui ne puisse éventuellement vous aider à vous défendre
contre vos ennemis : il s'ensuit que dans cet état tous les hommes ont un

15 Leviathan, I, chap. XIV, p. 128.
16 Leviathan, I, chap. XIV, p. 128 (traduit par F. Tricaud), 1971, ed. Sirey.
17 Leviathan, I, chap. XIV, p. 217.



624 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

droit sur toutes choses, et même les uns sur le corps des autres. C'est

pourquoi, aussi longtemps que dure ce droit naturel de tout homme sur

toute chose, nul, aussi fort ou sage fût-il, ne peut être assuré de parvenir au

terme du temps de vie que la nature accorde ordinairement aux hommes.

»18

Nous arrivons au cœur du problème : A partir de la description d'une
condition naturelle où les hommes luttent sans merci les uns contre les

autres, Hobbes affirme que tout homme a le droit sur tout, même sur le

corps de l'autre, s'il le juge nécessaire. Que les hommes luttent
effectivement dans l'état naturel, cela peut se concevoir aisément et logiquement

en vertu des présupposés de Hobbes, mais dire qu'ils aient le droit
de faire usage de tout complique singulièrement la théorie de l'état
naturel, car Hobbes fait intervenir un élément juridique dont on peut se

demander quelle en est son origine. Certains auteurs soutiennent même

que Hobbes commet ici une erreur en formulant un fait en termes de

droit, c'est-à-dire en confondant un fait et un droit. En d'autres mots, ils
lui reprochent d'avoir commis un paralogisme naturaliste.

Nous appelons cette prétendue erreur le paralogisme naturaliste de

l'obligation naturelle. Celle-ci découle de la loi et du droit naturel,
c'est-à-dire du droit que possède l'homme sur tout ce qu'il juge nécessaire

à sa préservation. L'obligation naturelle est l'obligation de

l'homme dans la condition naturelle.
Parce que l'obligation de nature se révèle négative et contreproduc-

tive, l'homme qui est tout orienté vers son propre bien découvre, grâce
aux lois naturelles, les moyens les plus adéquats pour sa conservation,
son bonheur. La première loi fondamentale de nature se formule ainsi :

«Seek peace and follow it», et Hobbes y ajoute la seconde: «By ail
means, we can, to defend ourselves ». De la première loi fondamentale,
dont les exigences sont la recherche de la paix, découle la seconde selon

laquelle les hommes doivent renoncer à leur droit en vue de la paix, à

condition que ce renoncement soit général, autrement dit qu'il ne soit ni
au profit des uns ni au détriment des autres, mais au profit de tous : c'est
la règle d'or des Ecritures : « Ce que tu n'aimes pas qu'on te fasse, ne le
fais pas non plus aux autres.»19 De cette règle découle l'obligation,
source des notions de justice et d'injustice. Le renoncement et le transfert

des droits s'appellent contrat. La validité de ce contrat exige un

18 Leviathan, I, chap. XIV, p. 129 (traduit par F. Tricaud), 1971, ed. Sirey.
19 Leviathan, I, chap. XIV, p. 190.



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 625

pouvoir coercitif sans lequel le contrat ne serait que palabres.20 Ce n'est
donc pas le contrat qui impose l'obligation, mais c'est l'obligation
imposée par le pouvoir du souverain qui garantit la validité du

contrat.
C'est ainsi que Hobbes fonde le pouvoir politique. Parce que l'état

naturel menace la conservation des hommes, l'instauration d'un ordre
de droit, d'un ordre politique devient indispensable. L'Etat intervient
comme le couronnement de la recherche des moyens de se conserver.

«La cause finale, le but, le dessein que poursuivent les hommes

lorsqu'ils se sont imposés ces restrictions c'est le souci de pourvoir à leur

propre préservation, et de vivre plus heureux par ce moyen.»21

La théorie hobbésienne de l'obligation politique n'impose pas
seulement une obéissance aux lois en vue de la conservation de soi. Elle
n'est pas seulement pragmatique, c'est-à-dire que les sujets dans cet Etat
ne se soumettent pas seulement pour atteindre la fin ultime de leur
exigence : le bonheur ; ils obéissent aux lois parce qu'elles sont dictées

par un pouvoir souverain sans lequel nous n'aurions pas les notions de

juste et d'injuste. «Auctoritas, non veritas facit legem», répète Hobbes.

Le droit se présente alors comme un moyen pour assurer la conservation

de la vie. Aussi se demande-t-on dans quelle mesure on peut faire
de la conservation de soi, la fin ultime de l'homme, non seulement un
impératif hypothétique, mais encore un critère normatif nécessaire et
suffisant d'un ordre de domination. Considérée dans la perspective du
droit positif, la question se pose en ces termes : le droit absolu peut-il être

en même temps le critère normatif, régulatifd'un ordre de domination
Et pourquoi ne le serait-il pas, surtout dans une perspective de droit
positif?

En résumé, les trois paralogismes naturalistes reprochés à Hobbes

sont les suivants:
a) L'identification des choses que nous désirons en leur attribuant le

prédicat « bien » ou « bon » ou l'attribution de ce prédicat aux objets de

nos désirs et de celui de «mal» ou de «mauvais» aux objets de nos
aversions ou de notre répulsion (Lév. 1,6).

20 Leviathan, I, chap. XV, p. 202.
21 Leviathan, I, chap. XVII, p. 223.



626 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

b) On reproche à Hobbes d'avoir déduit le droit et la loi naturels 1)

de l'état naturel, 2) de l'anthropologie ou de la nature humaine. Quelques

auteurs n'ont même pas précisé à partir de quoi Hobbes fait cette
déduction.

c) Hobbes fait dériver le prédicat «juste » ou la justice d'un pouvoir et
de n'importe quel pouvoir existant pourvu qu'il soit le garant du contrat
social.

Ces objections sont-elles justifiées? Dans quelle mesure pouvons-
nous les accepter Est-il possible de défendre Hobbes contre toutes ces

critiques

3. Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

Beaucoup de critiques de Hobbes non seulement ne montrent pas en

quoi consiste le paralogisme qu'ils lui reprochent, mais encore ne
distinguent pas à quels niveaux les problèmes peuvent éventuellement être

posés. Pour plus de clarté, je distingue trois moments essentiels :

a) celui de la définition de la notion du «bien» et du «mal» chez
Hobbes ;

b) celui de l'obligation naturelle, qu'il convient de diviser en deux

parties: 1) le droit naturel et 2) la loi naturelle;
c) celui de la théorie de l'obligation politique.

a) Définition de la notion de « bien » et de « mal »

Pour Hobbes, le «bien», c'est l'objet de désir de tout homme; le

«mal» est l'objet de son aversion (El. Part. I, VII,3/Lev. Part. I, VI). Le
bien est une notion relative à l'objet du plaisir d'une personne. Ce livre
est bon parce que je le désire, ou que sa lecture me procure du plaisir.
Cette personne est dite bonne parce que j'ai du plaisir à être avec elle.

J'éprouve du plaisir à tuer M. X, par conséquent cette action peut être

qualifiée de bonne. Toutes les choses que nous désirons sont bonnes et
celles qui nous procurent un certain déplaisir sont mauvaises car, dit
Hobbes, «ces mots bon et mauvais s'entendent toujours par rapport
à la personne qui les emploie, là où il n'y a pas de souverain, d'arbitre ou
de juge».



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 627

Moore et ses partisans peuvent objecter que Hobbes commet un
paralogisme naturaliste ou un paralogisme de définition (Definition
Fallacy), parce que l'objet de mes désirs n'est pas un terme éthique.

Mais on peut se demander pourquoi il est impossible de définir le
bien. Pourquoi une telle définition ne serait-elle pas possible en vertu de

nos conventions linguistiques, sociales et juridiques? Les arguments
avancés par Moore à ce propos ne sont pas convaincants (Moore PE

III—XIII).
Mon premier argument en faveur de Hobbes est le suivant : Contrairement

à Moore, la définition de Hobbes implique l'obligation morale.
Cette obligation n'existe pas tant que nous vivons dans l'état de nature, à

savoir aussi longtemps que nous ne vivons pas dans une République.
Dans une République, les notions de bien et de mal sont définies par le

juge, l'arbitre, le souverain représentant la République. Or, dans l'état
naturel, chacun est juge de lui-même, et donc juge du «bien» et du
« mal ». Comme second argument on peut avancer que le reproche du

paralogisme naturaliste suppose un système qui distingue d'une part les

propositions éthiques et, d'autre part, les propositions de fait. On admet
donc qu'il y a d'un côté le bien en soi, de l'autre les faits empiriques,
théologiques ou métaphysiques. Même s'il est impossible de supposer,
dans la théorie de la connaissance de Hobbes, un monde de choses en soi

et une ontologie, son système ne permet pas de parler du bien
indépendamment de sa théorie des passions. De plus, Hobbes soutient que ce
bien n'existe que relativement à nous.

b) Obligation naturelle

1. Le droit naturel

Quant au droit naturel, il faut tenir compte de l'antériorité de l'état
de nature par rapport à la définition du droit naturel exposée seulement

au chapitre XIV. Ceci permet à Hobbes de poursuivre la description de

l'état de nature en termes de droit, c'est-à-dire de décrire la situation en
termes normatifs. Comme nous pouvons, à certaines conditions,
déduire de la prémisse : Jones a prononcé la proposition «Je vous promets
de vous payer 5 dollars», que Jones doit payer 5 dollars22, de même

22 J.R. Seasle, How to derive «Ought» from «Is», in: The Is—Ought Questions,
op.cit. pp. 120-143.



628 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

Hobbes peut définir le droit naturel en termes descriptifs. Il décrit une
situation où les hommes, dans leurs actions concrètes, recourent à un
soi-disant droit de nature; ils réalisent ce droit; et du fait qu'ils le

réalisent, ils jouissent de ce droit naturel. Ce faisant, Hobbes veut
expliquer ce que les hommes font dans l'état hypothétique de nature : en
effet, par la suppression de ce droit, conformément à l'hypothèse hob-
bésienne d'une reconstruction de l'Etat, on obtient l'état de nature.

A la rigueur, on pourrait parler d'un paralogisme de définition, si

l'on soutient que les propositions non morales ne peuvent en aucun cas

impliquer des propositions morales. Cette critique, cependant, ne serait

juste que si l'obligation naturelle était déduite de la structure formelle ou
logique d'une définition. Ce qui n'est pas le cas, car la définition en

question concernant l'obligation naturelle est déjà normative ou
prescriptive. Or, même ce paralogisme de définition trouve une explication
dans le système de la science de Hobbes. Pour lui, en effet, la science de

l'Etat est une science comparable à toute autre. Mais la science au sens
hobbésien du terme est une connaissance par cause, une connaissance
des relations de cause à effet, une connsaissance, enfin, qui doit être
évidente.23 De plus, elle doit rendre compte des procédés utilisés par le

scientifique lui-même. Dans la mesure où la théorie de l'Etat est, selon
Hobbes, une connaissance scientifique a priori, son évidence dépendra
du fait que Hobbes lui-même pose arbitrairement les principes de sa

théorie politique. Le droit naturel fait partie de son fondement
arbitraire des premiers principes de la théorie de l'Etat. Par le fait même, il
doit premièrement être évident au scientifique et deuxièmement être

une définition génétique, c'est-à-dire une définition capable de produire
la science de l'Etat. Là où cette définition génétique fait défaut, la
science est impossible ; pour reprendre les termes de Hobbes : Ubi ergo
generatio nulla, aut nulla proprietas, ibi nulla philosophia intelligen-
tur.24 Si la vérité et l'évidence de la science sont garanties par l'activité
du scientifique et de façon arbitraire, peut-on encore parler raisonnablement

de paralogisme naturaliste, même si cette conception de la
science est susceptible de critique?

De plus, il n'y a pas de code juridique, là où il n'y a pas de définition
antérieure précise. Le droit ne peut se passer d'un minimum de précision

conceptuelle. Définir un concept au niveau juridique n'est pas

23 Hobbes, Elements of Law, Part. I, chap. VI, 2.
24 Hobbes, De Corpore, I, 8.



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 629

encore une inference logique, mais une précision sémantique, la
détermination d'un concept. En ce sens, la critique d'un paralogisme de

définition - si toutefois il s'agit d'une critique raisonnable — ne réfute en
rien le fait que Hobbes définit le droit et la loi naturelle.

2. Les lois naturelles

Plus que le droit naturel, les lois naturelles posent des problèmes aux
interprètes et donnent lieu à des interprétations contradictoires. Déjà la
formulation de ces lois ne permet pas de parler logiquement d'impératifs

moraux. Hobbes dit textuellement ceci :

« On a coutume d'appeler du nom de lois ces prescriptions de la raison ;

mais c'est impropre; elles ne sont en effet que des conclusions ou des

théorèmes concernant ce qui favorise la conservation et la défense des

hommes, alors que la loi est proprement la parole de celui qui commande

aux autres. Cependant, si l'on considère ces théorèmes en tant que nous les

tenons de la parole de Dieu qui, de droit, commande à toute chose, alors
c'est proprement qu'on les appelle lois. »2S

Quel est le sens de la dernière phrase Les lois naturelles, même si

elles étaient interprétées comme des lois positives de Dieu, ne seraient

pas des lois au sens strict dans la théorie de Commonwealth de Hobbes.

Car, dit Hobbes au chapitre XXXVII du Léviathan, le souverain ne
détient pas seulement l'autorité suprême et absolue dans les affaires

terrestres, il représente également la source de l'autorité religieuse ou
spirituelle. Etant la raison et la conscience publique 26, il est également
l'autorité suprême en matière religieuse.

Mais on pourrait objecter à notre interprétation des lois naturelles

que, dans la pensée de Hobbes, ce qui est raisonnable (according the

right reason) est aussi valable sur le plan moral ; parce que, pour lui,
l'injustice est identique à l'absurdité (cf. Lev. Ch. XIV). Parce que les

lois naturelles sont raisonnables ou sont des préceptes de la raison, elles

sont nécessairement valables moralement; et donc impliquent une
obligation. Il est vrai, pour le formuler positivement, que Hobbes identifie

le raisonnable ou ce qui est conforme à la raison à ce qui est juste
moralement ; et parce que les lois naturelles sont raisonnables, elles sont
morales. Même si nous n'acceptions que ce qui est raisonnable, les lois

25 Hobbes, Leviathan, I, chap. XV (traduit par F. Tricaud), op.cit. p. 160.
26 Hobbes, Leviathan, III, chap. 37.



630 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

naturelles auraient seulement la validité d'impératifs hypothétiques.
Car, pour reprendre les termes de Karl Ilting, leur validité s'arrête là où

se révèle la dignité de l'impératif catégorique.27 L'individu peut se

rebeller contre l'Etat quand celui-ci ne garantit plus ses intérêts et sa

sécurité.28

c) L'obligation politique

Le problème du paralogisme au niveau de l'obligation politique est

beaucoup plus simple à résoudre, contrairement à celui de l'obligation
naturelle. Théoriquement, la source de l'obligation politique découle du

contrat ; il ne s'agit pas de n'importe quel contrat, mais uniquement du

contrat valable, autrement dit d'un contrat qui repose sur le consentement

de tous. « Car nul n'est obligé par une convention dont il n'est pas
l'auteur, ni en conséquence par une convention passée, à l'encontre ou
en dehors de l'autorité qu'il a instituée. »29 Ce n'est pas le consentement,
mais au contraire une volonté générale qui constitue la validité ou la

garantie effective du contrat social, et cela toujours à un plan théorique,
car, ajoute Hobbes, il faut encore un pouvoir contraignant. Celui-ci est la

condition sine qua non de la validité du contrat.30

Dans l'Etat politique, il y a deux sources d'obligation: celle que
représente le souverain et celle qui nous vient de notre volonté de

conservation de soi, en fonction de laquelle nous pouvons désobéir et
nous rebeller. Dans le premier cas, si l'on se pose les questions suivantes

: A quelles lois dois-je obéir Aux lois du souverain Quelles sont ces

lois La volonté du souverain il faut répondre que la justice et les lois
sont définies comme la volonté du souverain.31

Cette argumentation non seulement est circulaire, elle constitue un
paralogisme naturaliste, car, pour reprendre les termes de G. Geismann,
«la volonté à laquelle tous se soumettent est elle-même une volonté
empirique, la volonté d'une personne physique ou juridique»32.

27 K.H. Ilting, Hobbes und die praktische Philosophie der Neuzeit, Philosophisches
Jahrbuch, München, LXII, 1964/65.

28 Hobbes, Leviathan, II, chap. 21.
29 Hobbes, Leviathan, I, chap. XVI.
50 Hobbes, Leviathan, II, chap. XVII.
31 Hobbes, De Corpore, EW. I p. 74.
32 G. Geismann, Ethik und Herrschaftsordnung, J.C.B. Mohr, Tübingen, 1974,

p. 55.



Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste 631

Bref, la loi et la notion de justice ont leur source dans la volonté du

législateur ou dans la volonté d'une personne physique qui, comme
l'écrit Kant, «est aussi un animal qui a besoin d'un maître»33.

La critique du paralogisme naturaliste dans ce contexte n'a rien à

faire avec une conception du droit positif; car une conception positiviste

du droit n'implique pas forcément la justice au sens moral
normatif, mais une simple conformité à la loi. Peu importe alors le contenu
de cette loi ; qu'elle soit juste ou non, en vertu de nos conceptions et
sentiments moraux, cela n'a pas une grande importance.

Quant à la seconde source de l'obligation politique, la question se

pose en ces termes : dans quelle mesure la conservation de soi, un
principe anthropologique nécessaire, peut-elle servir de critère normatif
d'un ordre du droit Il me semble que Hobbes a donné la réponse au

chap. XVII de Léviathan. La fin dernière de l'Etat est la protection des

hommes, leur sécurité, la suppression de toutes les menaces actuelles et
potentielles. Le représentant de l'Etat hobbésien est un fonctionnaire

que nous pouvons déstituer, s'il n'accomplit pas sa mission; à moins

qu'il ne nous supprime avant. L'obligation politique chez Hobbes n'est
donc pas morale au sens kantien, elle correspondrait plutôt à un impératif

hypothétique : soumets-toi au souverain, si tu veux vivre en sécurité,

vivre heureux, vaquer à tes occupations, quelle que soit ta place
dans l'Etat Et quand ta sécurité est menacée, rebelle-toi

Le reproche du paralogisme naturaliste disparaît. Vouloir répondre
autrement au problème de l'obligation politique reviendrait à traduire
Hobbes dans un langage qui n'est pas le sien. La critique du paralogisme
naturaliste renferme une notion d'obligation politique que l'on impose à

tort à Hobbes. On pourrait même avancer prudemment que la conservation

de soi chez Hobbes a le statut d'un reste d'argument téléologique.
Dans ce cas, la critique n'aurait même plus sa raison d'être.

Conclusion

Excepté le cas où Hobbes identifie la justification ultime de la loi et
la notion de justice avec la volonté du souverain, tous les reproches de

paralogismes naturalistes ne se justifient pas. Ils proviennent d'une
interprétation erronnée de la théorie hobbésienne de l'Etat. Ces erreurs

33 I. Kant, Ideen zu einer allgemeinen Geschichte, A, Bb, VIII, p. 23.



632 Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

d'interprétation viennent du fait qu'on a séparé la théorie de l'Etat de

tout le système scientifique de Hobbes. On en a fait une partie plus ou
moins autonome. Toutefois, si l'on tient compte de l'ensemble du
système hobbésien, peut-on encore parler de paralogisme naturaliste?
Selon Hudson le problème du paralogisme naturaliste ou le problème de

l'être et du devoir-être, peut être caractérisé comme suit : «Comment ce

qui est le cas est-il relié à ce qui doit être le cas », autrement dit, quelle
relation les jugements de fait ont-ils avec les jugements normatifs (The
«Is-Ought» Problem, p. 11). Ces questions supposent une distinction
entre les faits et les jugements sur ces faits et entre les faits et le devoir.
Dans un système où cette distinction n'est pas possible, peut-on
raisonnablement poser la question du paralogisme naturaliste


	Hobbes et le problème du paralogisme naturaliste

