
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

Autor: Schüssler, Ingeborg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ingeborg Schüssler

L'émancipation des sciences
selon les Regulae de Descartes

Ce qu'on appelle «l'émancipation des sciences» par rapport à la

philosophie est couramment considéré comme un processus qui
s'accomplit uniquement du fait des sciences. De plus, on est d'avis que cette

«émancipation» serait une libération des sciences par rapport à des

«dogmes métaphysiques». Une lecture des Regulae de Descartes peut
nous montrer que cette «émancipation», qui aboutit au «positivisme»
des sciences contemporaines, est dûe à une fondation des sciences par la

philosophie. Cette fondation n'est certes plus une fondation ontologico-
métaphysique, comme chez Platon et Aristote ainsi que dans la tradition
instituée par eux, mais une fondation complètement non-ontologique
des sciences. La présente contribution essaiera de montrer, à partir
d'une analyse des Regulae I- VII, qu'une telle fondation des sciences

positives contemporaines a bien lieu, sous la forme d'un projet anticipé,
dans les Regulae de Descartes. Ainsi le Descartes des Regulae serait-il
plus actuel que celui des Méditations.

* * *

Notre époque contemporaine est déterminée par la domination des

sciences et de la technique. De l'Antiquité grecque au XVIIIe siècle, les

sciences, bien qu'autonomes, n'ont pas cessé de trouver leur fondement
sous forme de principes ontologico-métaphysiques, dans la philosophie.
Ce n'est qu'à partir de la seconde moitié du XIXe siècle qu'elles ont
commencé à se fonder uniquement de par elles-mêmes. Dès lors elles ne
reçoivent plus leur fondement de la philosophie, mais élaborent elles-
mêmes leurs fondements, de sorte que dans un processus de révision



554 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

perpétuelle, elles établissent des hypothèses de travail qu'elles soumettent

ensuite à l'expérimentation, dans le but de les confronter à la réalité
et de les vérifier.

On parle volontiers, à propos de cette dissociation des sciences et de

la philosophie, de Y« émancipation» des sciences1, en comprenant cette
dissociation comme une libération des sciences par rapport aux «dogmes
métaphysiques» — selon l'expression employée par les Néokantiens.
Cette compréhension se retrouve notamment che2 Auguste Comte,
dans sa loi des trois états régissant l'esprit humain au cours de l'histoire
(lesquels sont précisément l'état théologique, l'état métaphysique et
l'état positif), dans l'épistémologie transcendantale du Néokantisme, et
jusque dans l'épistémologie descriptive du XXe siècle, chez les auteurs
du Cercle de Vienne et dans le rationalisme critique de Karl R. Popper,
entre autres exemples2.

A l'inverse des «spéculations» de la métaphysique, les sciences

auraient finalement établi un savoir véritablement scientifique et véri-
fiable par tous, puisqu'elles formulent leurs propositions en langage
mathématique et les vérifient par l'expérimentation. Les sciences peuvent

donc être dites «positives», et on peut dès lors parler du «positivisme»

des sciences. On vise par ces termes une posture de connaissance

qui n'est plus orientée vers une ontologie ou une métaphysique, mais

qui est entièrement non-ontologique: au lieu d'être orientée vers de

telles spéculations ontologiques et métaphysiques, celle-ci s'oriente en
effet sur les faits empiriques qui résultent de l'expérimentation. Les

sciences, dans la mesure où elles sont devenues des sciences positives,
semblent donc bien être déterminées par une indépendance totale par
rapport à la philosophie.

Pourtant, l'étude des Regulae de Descartes peut nous faire voir que
les sciences positives, contrairement à l'opinion courante, trouvent elles

1 Le terme «Verselbständigung der Wissenschaften» se trouve p. ex. chez W. Schulz,
Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen, 1972, p. 12. W. Schulz a présenté dans la

première partie de cet ouvrage (pp. 12—245) une ample caractérisation des structures des
sciences contemporaines, conformément aux interprétations principales de l'Épistémo-
logie contemporaine.

2 Pour la caractérisation générale du Néokantisme, voir p. ex. Erkenntnistheorie und

Logik im Neukantianismus, hrsg. und mit einer Einleitung versehen von W. Flach und
H. Holzey, Hildesheim, 1979, pp. 9-14, et M. Heidegger, GA, II, tome 20, Prolegomena

zur Geschichte des Zeithegriffs, Frankfurt a. M., 1979, pp. 16—18 et 39. Pour A. Comte, voir
p. ex. Discours sur l'esprit positif, Bibliothèque des textes philosophiques, Paris, 1974,

pp. 1—3. Pour le Cercle de Vienne, voir p. ex. W. Schulz, op. cit. pp. 39—40. Pour le
«Rationalisme critique» de K. R. Popper, voir ibid. pp. 79-85.



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 555

aussi leur origine dans la philosophie. Elles lui sont en effet redevables
de la fondation originelle du fondement même qui est le leur, fondation
originelle qui, depuis l'époque de Platon et d'Aristote, a bien toujours
été l'affaire de la philosophie. Certes, cette fondation originelle, telle
qu'elle apparaît dans les Regulae, n'offre plus aux sciences un fondement

qui serait de nature ontologico-métaphysique, mais bien un fondement
entièrement non-ontologique ; mais il reste cependant vrai qu'une telle
fondation originelle demeure l'affaire de la philosophie.

Notre thèse est donc la suivante: la soi-disant émancipation des

sciences n'est pas une libération des sciences par rapport à la philosophie,

mais un processus dû lui-même à une fondation philosophique, et

qui appartient dès l'origine à la dimension de la philosophie. De plus, il
est possible d'affirmer qu'une telle fondation philosophique des sciences

positives apparaît de manière emblématique dans les Regulae de

Descartes 3. Cette fondation s'y trouve par ailleurs associée à une destruction
complète de la fondation ontologico-métaphysique traditionnelle des

sciences, telle que Platon et Aristote l'avaient instituée et la scolastique
aristotélisante prolongée jusqu'à l'époque de Descartes.

L'importance des Regulae consiste donc en ce qu'au travers de la

destruction de la fondation ontologico-métaphysique traditionnelle des

sciences, elles établissent pour celles-ci un fondement intégralement
non-ontologique. Devançant donc toute l'ontologie et la métaphysique
modernes, instituées par ce même Descartes dans les Méditations, les

Regulae fondent déjà de façon anticipée le positivisme des sciences

contemporaines. Nous allons maintenant tenter d'élucider notre thèse

par l'interprétation des Regulae I à VII.
Dans la Règle I, sorte d'ouverture contenant les thèmes essentiels,

Descartes caractérise les sciences de son temps, dans la mesure où elles
étaient encore imprégnées de scolastique aristotélisante, de la manière
suivante : toute leur manière de procéder reposerait en fait sur unefausse

comparaison entre les arts et les sciences. On aurait transféré de façon
erronée aux sciences le procédé propre aux arts, cédant en cela à une
«hominum consuetudo» (1,3), une habitude fréquente chez les hommes
et qui serait la suivante: à peine avons-nous remarqué quelque ressem-

3 L'auteur de la présente contribution a essayé d'élucider cette thèse également à

partir des positions d'Aristote et de Kant dans les ouvrages suivants : — Philosophie und
Wissenschaftspositivismus. Die mathematischen Grundsätze in Kants Kritik der reinen
Vernunft und die Verselbständigung der Wissenschaften, Frankfurt a. M., 1979. -
Aristoteles. Philosophie und Wissenschaft, Frankfurt a. M., 1982.



556 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

blance entre deux choses différentes qu'aussitôt nous avons tendance
à les identifier complètement. Ainsi en a-t-il été des arts et des

sciences.

Quelle est la ressemblance qui nous aurait amenés à les identifier
ainsi? C'est le fait que tous deux soient, conformément au concept
scolastico-aristotélicien, des savoirs, c'est-à-dire des connaissances des

choses en ce qu'elles sont, en leur II £GXIV, leur eiôoç. Les arts (artes,
X£%VCU) sont ce savoir en tant qu'il conduit la fabrication; il s'agit donc
là d'un savoirpratique. Les sciences (scientiae, È7UCTxf|}Aai), par contre,
sont ce savoir en tant qu'il s'accomplit déjà en lui-même, dans la seule

connaissance des choses en ce qu'elles sont. Ainsi, quelles que soient par
ailleurs leurs différences, les arts et sciences sont tous deux savoir, trait
commun qui constitue leur ressemblance.

Or les arts, étant un savoirpratique guidant la production de choses

bien différentes, requièrent, pour être appris et maîtrisés, l'existence de

certaines dispositions physiques ainsi que l'exercice de celles-ci, lesquels
sont également bien différents selon leur objet. L'art de cultiver les

champs, comme le remarque Descartes, exige des dispositions et des

exercices bien différents de ceux requis par l'art de jouer de la cithare.
Ainsi, pour apprendre et maîtriser un art, la limitation est-elle une chose

absolument nécessaire. Ne pourra donc obtenir l'excellence dans les arts

que celui qui se limite à un seul d'entre eux.
Et c'est ce mode d'acquisition du savoir propre aux arts que les

hommes ont, de l'avis de Descartes, indûment transféré aux sciences.

D'où l'exigence qu'il faudrait également avoir recours à la limitation
dans les sciences, et acquérir le savoir propre à chacune d'entre elles de

façon séparée, chaque science ayant une région différente déterminée

par sa propre essence.

Et c'est précisément en cela, poursuit Descartes, que « les hommes se

seraient entièrement trompés» (1,17). Car toutes les sciences dans leur
ensemble, quel que soit leur objet par ailleurs, ne sont rien d'autre que
l'«humana scientia» (1,18), le savoir humain comme tel, lequel n'est
autre que l'actualisation de l'«ingenium», faculté de connaissance propre

à l'homme, toujours une et identique quels que soient les objets
différents auxquels elle s'applique.

Il en est de l'ingenium comme du soleil. De même, en effet, que la
lumière du soleil n'est ni affectée ni altérée par la diversité des choses

qu'elle illumine, mais reste toujours identique si diverses qu'elles soient,
de même le savoir humain n'est ni affecté ni altéré par la diversité des



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 557

objets qu'il éclaire. Il reste au contraire toujours le même, si différents

que soient ceux-ci. C'est pourquoi, conclut Descartes, il n'est nullement
nécessaire de restreindre l'ingenium par les limitations des différentes

régions ; il faudrait bien au contraire le libérer de cette restriction et le

déployer dans tous les domaines possibles. Car ce n'est que par là que
l'ingenium pourrapleinement s'actualiser. Descartes exige donc le déploiement

universel de l'ingenium.
La question qui se pose à nous est la suivante: qu'en est-il de la

caractérisation des sciences que Descartes présente dans cette Règle I,
selon laquelle les sciences traditionnelles seraient le résultat d'une
fallacieuse assimilation aux arts? Et qu'en est-il de l'exigence cartésienne
d'avoir à libérer l'ingenium de toute restriction régionale pour qu'il
puisse se déployer de façon universelle? Descartes, pour justifier cette
exigence, a comparé le savoir humain au soleil. Cette comparaison va
nous donner une indication précieuse, car elle permet de faire apparaître

la caractérisation cartésienne des sciences dans l'horizon d'une
problématique bien différente de celle envisagée par Descartes lui-
même4.

Comme on le sait, la métaphore du soleil est entrée dans la tradition
philosophique occidentale avec Platon, dans le livre VI de la République,
dont elle constitue l'un des sommets. Par cette métaphore comme par
celle de la ligne, qui la suit, Platon a déterminé notamment l'essence du
savoir en général et celle du savoir scientifique en particulier. Cette
détermination sera ensuite déployée par Aristote dans la Métaphysique et
dans les Analytiques. Et c'est cette détermination platonico-aristotéli-
cienne du savoir scientifique (sous diverses modifications) qui a régi
les sciences pour la scolastique médiévale et jusqu'à l'époque de
Descartes.

Si nous regardons maintenant la caractérisation cartésienne des

sciences traditionnelles à la lumière de la détermination platonico-

4 F. Alquié relève l'importance de cette comparaison : « On donnera toute sa portée à

cette image si l'on remarque qu'en confiant à l'humaine sagesse le rôle de foyer lumineux,
Descartes s'oppose à toute une tradition (platonicienne et augustinienne) pour laquelle
l'esprit humain n'est capable d'appréhender son objet que s'il est éclairé par une lumière
dont il ne porte pas en lui la source, mais qui lui vient d'un foyer transcendant (l'idée du
Bien, Dieu)». Dans: Descartes, Œuvres philosophiques, tome I, éd. de F. Alquié, Paris,
1963, p. 79, note 1. Pour la tradition de cette métaphore du soleil au Moyen Age, voir
René Descartes, Règles utiles et clairespour la direction de l'esprit en la recherche de la vérité,
trad, selon le lexique cartésien et annotation conceptuelle par J.-L. Marion, La Haye,
1977, Annotations et Notes de la Règle I, note 6, p. 91.



558 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

aristotélicienne, nous la verrons apparaître sous un tout autre jour. Ce

que Descartes ne voit que comme fausse assimilation des sciences aux
arts ne serait pas alors une simple erreur, mais recèlerait à vrai dire une
autre compréhension de l'essence même des sciences, à savoir précisément

la compréhension platonico-aristotélicienne. Cette compréhension

se serait tellement obscurcie à l'époque de Descartes qu'il aurait dû
recourir à un argument d'ordre psychologique ou anthropologique,
celui de l'«hominum consuetudo», pour parvenir à s'expliquer la structure

des sciences de son temps.
Or s'il est vrai que la caractérisation cartésienne des sciences

traditionnelles recèle une autre compréhension de l'essence des sciences,
alors Vexigence cartésienne de libération et de déploiement de l'ingenium
pourrait bien avoir elle aussi une autre signification. Cette libération
dissimulerait en fait une transformation de la compréhension de l'essence

même des sciences; transformation de l'essence des sciences scolastico-

antiques en l'essence des sciences modernes, ou même transformation
des sciences reposant sur une fondation ontologico-métaphysique en
sciences positives, fondées sur une base entièrement non-ontologique.

Pour suivre la voie ouverte par cette supposition, rappelons tout
d'abord dans leurs grandes lignes la métaphore platonicienne du soleil et
la fondation platonico-aristotélicienne des sciences. Par cette métaphore,

Platon5, pour nous faire comprendre les rapports existant dans le
domaine de l'intelligible (£V Xû) VOT|Xû) TÔTICO), compare ces rapports
avec ceux qui existent dans le domaine du visible (8V Xtt) Ôpax($|. De
même que, dans le domaine du visible, il y a un certain rapport entre le

soleil, d'une part, et nos yeux et les choses visibles d'autre part, de même
dans le domaine de l'intelligible existe un certain rapport entre l'idée
suprême qui est l'idée du bien (f) XOÙ àyat)oC iôéa), d'une part, et notre
faculté de connaissance (\|H)%f|) et les choses intelligibles (VOT]xd), ou le

«ce qu'est» une chose (Ô 8CTXIV), d'autre part. Et ces rapports sont
analogues.

Voyons tout d'abord ce qu'il en est dans le domaine du visible. Nos

yeux, notre faculté de voir, ont certes la possibilité de voir les choses

sensibles, et celles-ci la possibilité d'être vues par eux. Mais pour que nos

yeux voient effectivement et pour que les choses deviennent effectivement

visibles pour eux, il faut qu'un tiers intervienne, qui tel un joug

s Platon, La République, VI, 506 b 4—506 c 7.



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 559

(Çuyôv) les lie, de sorte qu'ils puissent accomplir ce qu'ils ne peuvent
accomplir à eux seuls. Ce tiers est la lumière, qui est le médium permettant
aux yeux d'atteindre les choses visibles et à celles-ci de leur apparaître.
Et cette lumière provient du soleil.

On trouve dans le domaine de l'intelligible des rapports analogues.
Notre faculté de connaître, l'âme (H/upi), a certes la possibilité de

connaître les choses en ce qu'elles sont, en leur Ô 8CTXIV, et ce dernier a

certes la possibilité d'être pour elle connu et manifeste (àÀTfÛéç), mais

pour que l'âme le connaisse effectivement, pour qu'il soit effectivement
connu et manifeste, il faut qu'un tiers tel un joug les lie, de sorte qu'ils
puissent alors accomplir ce qu'ils ne peuvent accomplir à eux seuls. Or,
de même que, dans le domaine du visible, ce tiers est la lumière
provenant du soleil, de même dans le domaine de l'intelligible, ce tiers est

une espèce de lumière provenant de l'idée suprême, de la XOÖ àycxÛOÎ)
iôéa. Et cette lumière, c'est l'idée. Car c'est la lumière de l'idée qui
permet à notre faculté de connaissance de connaître effectivement les

choses en ce qu'elles sont, et c'est à la lumière de l'idée que les choses

deviennent manifestes en ce qu'elles sont, de telle sorte que leur «ce

qu'elles sont» (Ô 8CTXIV) est alors présent visiblement en son aspect

propre, comme siôoç. Et l'origine de cette lumière de l'idée c'est l'idée

suprême, qui tel le soleil en répand la lumière originelle, et dans laquelle
toute idée particulière puise sans cesse sa propre lumière. Car l'idée
suprême est l'essence même de l'idée, qui rend originellement possible
toute idée comme telle.

Selon les dialogues tardifs de Platon, cette essence de l'idée consiste

en l'ensemble des genres (y8VT|), provenance ultime des idées comme
telles. Le Sophiste distingue les genres suivants 6

: toute idée est quelque
chose qui est (ÖV), quelque chose d'identique à soi-même (xaÙXÔV),

quelque chose de distinct des autres idées, d'«autre» (ëxspov), quelque
chose qui, apparaissant dans la liaison et la séparation des idées, est en
mouvement (KIVT|GIÇ), et qui, finalement, ne change pas dans ce
mouvement mais reste constamment ce qu'il est (Gxdaiç).

Toute idée particulière n'est possible comme telle qu'à la condition
qu'elle se fonde originellement dans ces genres suprêmes. Une telle
fondation ne peut rester dans le vague, mais doit être accomplie
explicitement, sans quoi les idées pourraient se perdre. Or cette fondation
explicite est justement, selon la métaphore de la ligne qui suit immé-

6 Platon, Le Sophiste, 254 d 4-255 e 7.



560 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

diatement celle du soleil dans la République, la tâche de laphilosophie1. La

philosophie en effet, au travers du parcours dialectique des idées,
transcende celles-ci vers les genres suprêmes, pour les fonder en eux. Ce n'est

que par le rapport constant aux genres suprêmes que les idées peuvent
perdurer; la philosophie n'en reste donc pas au seul plan des idées, mais
le transcende encore vers la transcendance suprême: l'essence originelle
des idées.

Les sciences, par contre, selon la métaphore de la ligne, vont en sens
inverse: elles partent des 8ÏÔT|, qu'elles présupposent comme leur
fondement, pour les poursuivre en descendant jusque dans leurs conséquences.

La géométrie, par exemple, part de l'eiSoç de la droite, l'arithmétique

de celui du nombre, la physique de celui du mouvement, pour en
dégager les diverses conséquences.

Aristote va reprendre à Platon cette fondation des sciences pour la

déployer dans la Métaphysique et les Analytiques, tout en la modifiant
comme suit. Le rapport entre glôoç et conséquences se présente désormais

conformément aux catégories, donc comme rapport entre l'oùaîa et
les ïôta nàûr\, entre la substance, ou essence, et ses propres accidents8.

De plus, si l'siSoç est bien la présupposition d'où partent les sciences, il
a pour Aristote une double fonction : celle de délimiter de façon précise
la région propre à chacune de ces sciences, et celle de rendre possible la
démonstration (àjtÔSstçiÇ) du multiple appartenant à cette région
particulière9. Et ce n'est qu'à la condition de bien respecter les limites de

leur propre région que les sciences pourront atteindre la connaissance

adéquate de tout ce qui appartient à cette région10.
On voit bien que la fondation des sciences est, pour Platon comme

pour Aristote, de part en part ontologique, et même métaphysique. Elles

ont en effet comme fondement l'siôoç, aspect que présente l'essence

propre de leur région particulière, à quoi s'ajoute, pour Aristote, la

structuration catégoriale de celle-ci. Mais ces 8ÏÔT| sont, de plus,
redevables de leur présence manifeste, leur à/.rp)éç, à la lumière de l'idée
puisée à la source de ce soleil qu'est l'idée suprême pour Platon, ou à

7 Platon, La République, VI, 509 c 5—511 e 6.
8 P. ex. dans la Métaphysique, IV, 2, 1004 b 10—15.
9 Aristote présente la structure d'une science comme telle entre autres passages dans

les Analytica posteriora, A, 10; 76 a 31—76 b 23.
10 P. ex. ibid. 7; 75 a 38. oùk ctpa ëaTiv èÇ âAlou yévouç psiaßavTa ôetçai- (voir

également la suite de ce chapitre).



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 561

l'èvépygia pure du VOÙÇ divin pour Aristote11, c'est-à-dire dans les deux

cas à une transcendance suprême.
Les choses se présentent tout autrement che2 Descartes. Dans la

Règle I, ce n'est plus l'idée suprême qui est le soleil à la lumière duquel
les choses apparaissent en leur SÎÔOÇ, mais la lumière est plutôt celle de

Y«humana scientia», savoir puisé dans l'ingenium, dans la propre faculté
de connaissance de l'homme. La lumière du soleil qui illumine le monde
a donc changé de place: elle n'est plus située dans l'idée suprême mais
dans le savoir humain12.

Ce déplacement entraîne toute une série de questions. Qu'est donc
le savoir humain pour qu'il soit apte à être lui-même la lumière du soleil
illuminant le monde? Quelle est dans ce savoir humain la lumière qui
reprend la fonction de l'idée platonicienne, et quel est le soleil qui en sera
la source originelle comme l'était pour Platon l'idée suprême? Et quelle
est enfin la chose qui apparaît de façon manifeste dans ce savoir humain,
et qui sera désormais lefondement des sciences, fonction jusqu'alors dévolue

à l'siôoç platonicien? L'interprétation des Règles II à VII nous
aidera à répondre à ces questions.

La première question vise la nature du savoir selon Descartes. La
Règle II nous apprend à ce sujet qu'il consiste en une «connaissance

certaine et évidente» (cognitio certa et evidens —II, 4). Une connaissance
est certaine, au sens du verbe latin «cernere», quand elle est séparée du
douteux et «encerclée» sur elle-même en tant que connaissance. Le
critère de cette certitude, c'est que la connaissance soit évidente, soit
visiblement connaissance à ses propres yeux. La détermination du

11 Aristote distingue {De Anima, III, 5; 430 a 10 sqq.) le VOÙÇ 7tOlT|TVKÔç et le VOÙÇ

7taÛT|XlKÔç. Le VOÙÇ 7tOir|TlKÔç est (430 a 15) OlOV TÔ tpcoç. De même que la lumière fait

apparaître les couleurs comme couleurs, de même le VOUÇ 7tOtT|tlK6ç fait apparaître
l'glôoç, présent d'abord dans les multiples choses sensibles, èvEpyslÇ comme EIÔOÇ, en
son unité propre, de sorte que le VOÙÇ 7taÛT|TlKÔÇ est transformé en penser actuel et le

pense ÈVEpyEÎq. Voir l'excellente interprétation de De Anima, III, 5 par K.-H.
Volkmann-Schluck, Die Metaphysik des Aristoteles, Frankfurt a. M., 1979,

pp. 215 sqq.
12 Les interprètes des Regulae ont tous relevé l'importance de ce déplacement. P. ex.

J.-L. Marion, Sur l'Ontologie grise de Descartes. Science cartésienne et savoir aristotélicien
dans les Regulae, 2e éd., Paris, 1981, p. 29. Et E. Cassirer, «Descartes et l'unité de la

Science», dans Revue de Synthèse, XIV, 7, 1937, pp. 11-12. Nous nous proposons de

dégager, dans ce déplacement, les structures analogues de l'ancienne et de la nouvelle
fondation des sciences, et ce pour mettre en lumière le fait que cette soi-disant
«émancipation» des sciences est bien dûe à une fondation d'ordre philosophique.



562 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

savoir est donc la suivante: il est une connaissance devenue évidente

pour elle-même par un acte de réflexion. L'évidence de la connaissance

par l'énergie de la réflexion éclairante constituant donc le savoir comme
tel, plus n'est besoin d'un soleil extérieur à l'homme pour qu'il puisse
actualiser sa faculté de connaissance en connaissance actuelle. L'inge-
nium est redevable uniquement à lui-même et à sa propre réflexion du
fait d'être effectivement un savoir. Or, si c'est bien ainsi que la connaissance

acquiert l'évidence, c'est donc que cette énergie de la réflexion de

l'ingenium est elle-même le foyer originel de toute lumière, le soleil
recherché.

Mais l'ingenium, s'établissant uniquement de par lui-même comme
connaissance évidente, est amené à se soumettre, dans la recherche de

cette connaissance, à un certain nombre de conditions qui puissent lui
garantir de pouvoir s'établir effectivement comme connaissance
évidente. Ces conditions, il va les établir uniquement de par lui-même,
puisque c'est lui le foyer originel de toute lumière, et il le fera à partir de
l'idée reetrice de la connaissance évidente.

Ces conditions, ce sont précisément les «Règles pour la direction de

l'esprit», par qui l'ingenium s'installe explicitement comme foyer
originel de lumière, foyer qu'il est déjà de par l'énergie de sa propre
réflexion. Elles forment une série dans laquelle elles se conditionnent
mutuellement les unes les autres. Voici la première de ces conditions:

pour qu'une connaissance soit reconnue comme évidente, il faut qu'elle
s'avère être telle objectivement, c'est-à-dire à partir de l'objet de cette
connaissance. Il faut donc que celui-ci soit lui-même évident au sein de
la connaissance, et il ne le sera qu'à la condition d'être un «perfecte
cognitum» (II, 13), quelque chose de parfaitement connu, d'intégralement

présent dans la connaissance, de sorte qu'en lui rien ne demeure
obscur. La présence totale de l'objet dans la connaissance est donc la

première condition de son évidence.
Or l'objet sera totalement présent dans la connaissance à coup sûr

lorsqu'il est un objet simple (simplex —III, 59 ; V, 4,5), quelque chose que
l'ingenium puisse saisir d'un seul coup. Ce mode de saisie est, selon la

Règle III, l'affaire de l'intuitus, «mentis purae conceptus» (III, 54—55),

acte de l'entendement pur de concevoir les «simplicia». On entend par
simplicia des problèmes dont la solution est évidente dans et par le seul

acte de leur accomplissement. Le problème de savoir quelle est la

somme de 1 +1, par exemple, est l'objet de l'intuitus parce que sa

solution (1 + 1 2) est évidente par le seul fait de la réaliser.



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 563

Pourtant, il n'y a pas que des problèmes simples; on rencontre
également et même plus fréquemment des problèmes qui sont «invo-
luta» (V, 4), entortillés, compliqués. La solution de ces problèmes

repose cette fois-ci sur une multiplicité d'actes différents. Dans ce cas, la

présence totale et simultanée de tous les actes que requiert leur solution
n'est pas chose possible pour l'esprit humain. Ils ne peuvent donc être

l'objet d'une connaissance évidente; mais ils peuvent cependant être
celui d'une connaissance certaine, qui ne soit pas douteuse. Il existe en
effet un second mode de connaissance qui consiste, quant à lui, en une
suite d'actes évidents: c'est la déduction.

La déduction est, selon les Règles II et III, l'inférence pure d'un objet
à partir d'un autre, par le truchement de la «conclusio», du rassemblement

de ces autres objets déjà connus avec certitude ou même avec
évidence (II, 68—69; III, 82—84). Or cet acte de «conclure» est un acte

pur de l'entendement, qui est comme tel totalement présent dans la

connaissance, et donc évident. Ainsi donc la déduction, pourvu qu'elle
parte de principes évidents et ne contienne pas de lacune, peut
effectivement procurer la connaissance certaine des problèmes «entortillés».
Cette connaissance ne repose certes plus sur la «praesens evidentia»

(III, 85-86), l'évidence présente de la solution, comme pour l'intuitus,
mais repose néanmoins sur l'évidence propre des actes différents qui
aboutissent à la solution, évidence présente lors de leur accomplissement

et actuellement passée mais gardée en mémoire. Avec l'intuitus, la
déduction s'avère ainsi être l'un des deux seuls modes de connaissance

qui puisse garantir la connaissance comme évidente.
Or, si l'intuitus et la déduction sont bien les seuls modes de connaître

qui garantissent l'évidence de la connaissance, il faut que l'ingenium
envisage d'emblée les problèmes donnés par rapport à ce qui en eux est

apte à être saisi soit par l'intuitus, soit par la déduction. La nécessité qui
apparaît là est celle de l'introduction de la méthode; comme le dit
Descartes dans la Règle IV: «necessaria est methodus ad investigandam
veritatem» (IV, 1).

Cette méthode est de l'ordre d'un Ars inveniendi1}, un art sachant

repérer dans les problèmes donnés les possibilités qu'ils renferment
d'être saisis soit par l'intuitus, soit par la déduction. Si cette méthode fait
défaut, la recherche ne sera que « caeca curiositas» (IV, 3), curiosité
aveugle, ou recherche faite «temere» (V, 20), à l'aventure. Or si, sans la

13 Cf. Règle IV, 32-34.



564 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

méthode, la recherche est aveugle, cela signifie alors que la méthode est la
lumière qui, dans l'humana scientia, tient le rôle de l'idée platonicienne.
C'est la lumière de la méthode qui va éclairer les problèmes, de sorte

qu'ils deviennent les objets possibles de l'intuitus ou de la déduction,
seuls modes envisageables pour une connaissance certaine et
évidente.

Nous tenons désormais le soleil et la lumière de l'humana scientia ; il
nous faut maintenant savoir ce qui, exactement, va être dégagé par la

lumière de la méthode dans les problèmes envisagés. Les objets de

l'intuitus étant les problèmes dont la résolution tient en un seul acte, et

ceux de la déduction exigeant une multiplicité d'actes différents, il est

bien clair que la méthode, pour préparer les problèmes en vue de leur
résolution, doit chercher à repérer en ceux-ci non pas tant le «ce qui est à

connaître», le contenu de ces problèmes, mais plutôt la façon dont ils
doivent être connus, leur «comment», et donc les actions et opérations de

l'entendement nécessaires à leur solution.
Pour reprendre notre exemple du problème de la somme de 1 + 1, la

méthode ne visera pas les deux nombres 1 qui sont additionnés et le

nombre 2 qui résulte de cette addition, mais fera bien plutôt ressortir
l'acte d'additionner deux quantités égales en lui-même, quelle que soit
leur grandeur en l'occurrence. Ainsi la méthode, qui ne vise pas les

nombres déterminés mais uniquement les quantités égales comme telles,

va alors les désigner par des signes conventionnels, par exemple des

lettres, de sorte que notre opération sera finalement saisie par la formule
«a+a 2a».

C'est donc par l'introduction de la méthode que l'ancienne
arithmétique est transformée en algèbre. Et ce n'est que par cette transformation

que l'arithmétique peut satisfaire pleinement à l'exigence de

l'évidence de la connaissance et de l'autoprésence de l'objet dans la
connaissance qui en est le principal critère. Car la seule chose apte à être

par elle-même totalement présente dans la connaissance, ce sont les

opérations pures de l'entendement lui-même. Dans l'ancienne arithmétique,

ces opérations restaient voilées par les différents nombres comme

par un «integumentum» (IV, 77), par un «revêtement» que l'algèbre a

retiré.
Il en sera de même pour la transformation de la géométrie

euclidienne en géométrie analytique, ainsi que pour toutes les autres sciences,

pour autant que celles-ci soient soumises à la méthode. La méthode,
qui sait repérer dans tout problème les procédés qui en garantissent la



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 565

connaissance évidente, va élaborer partout les opérations de l'entendement,

de sorte qu'elles ressortent désormais en toute évidence, au vu de

tous. Si ce sont donc les opérations de l'entendement que la méthode
met partout en lumière, ce sont donc bien elles qui sont maintenant, dans

l'humana scientia, l'ancien siôoç platonicien, l'essence propre des choses

en tant qu'elles apparaissent de façon manifeste (àÂjyÛéç) à la
lumière de l'idée.

Quelles sont précisément ces opérations Pour le savoir, il est bon de

préciser ce que Descartes veut dire par méthode. Dans la Règle IV, il la

nomme «mathesis universalis» (IV, 83). Cela ne veut pas dire qu'elle
soit une «mathématique universelle», une science des quantités qu'on
appliquerait ultérieurement à la multiplicité des différents domaines de

connaissance; non, la méthode en tant que mathesis universalis est
savoir a priori des plus universelles opérations de l'entendement comme
tel14. Or, ces opérations ne sont d'abord que formelles, et la méthode va
donc les désigner elles aussi et elles en tout premier lieu par des signes
conventionnels qui permettront d'effectuer le calcul de ces opérations.
La méthode en tant que mathesis universalis est donc finalement une
sorte d'«algèbre» (IV, 59) au sens large. C'est en tout cas ce qu'elle est sur
le plan de son essence. Car elle n'aura d'existence que dans la mesure où la
méthode élaborera in concreto dans les domaines des sciences différentes

les opérations de l'entendement, celles-ci se présentant dès lors avec
les modifications correspondantes au caractère factuel de ces différents
domaines.

Les mathématiques auront certes un avantage pour ce qui est de

l'élaboration de ces diverses opérations, car leurs objets, n'étant présents

que grâce à l'acte de l'abstraction du sensible, sont par leur constitution
même les objets les plus simples. C'est la raison pour laquelle les
opérations de l'entendement seront plus facilement discernables dans le
domaine des mathématiques que dans celui des autres sciences, dont les

objets sont plus «entortillés», parce qu'unis au sensible. Mais la mathesis
universalis n'en existera pourtant pas factuellement que dans les seuls

mathématiques, mais également dans tous les autres domaines, pour
autant que la méthode réussisse à en dégager les opérations productrices
de connaissance évidente.

14 J.-L. Marion (op. cit., pp. 64—69) a montré que la mathesis universalis n'est pas une
science généralisée des quantités, mais la science qui, conformément à l'idée de « l'ordre et
de la mesure », dégage dans les problèmes donnés les rapports ou relations constitutifs de

ceux-ci en tant qu'objets de la connaissance.



566 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

Mais s'il en est ainsi, quelle est donc la source dans laquelle la
méthode va puiser cette lumière ; d'où reçoit-elle la vue, la clairvoyance
qui lui est propre Che2 Platon, l'idée puisait sa lumière à la source de

l'idée suprême, dans l'ensemble des genres suprêmes constitutifs de

l'idée comme telle. Chez Descartes, la méthode tirera cette lumière
d'une série de concepts recteurs d'ordre purement méthodique, puisés,

quant à eux, dans le nouveau soleil qu'est l'humana scientia en tant que
connaissance évidente.

Quels sont ces concepts recteurs? Puisque l'intuitus et la déduction
sont les seuls modes de connaissance qui garantissent l'évidence, il faut

que la méthode arrange et ordonne les problèmes de telle façon qu'ils
soient mis à disposition pour être saisis par l'un de ces deux modes. C'est
donc que les concepts recteurs sont, selon les termes de la Règle V, «ordo

et dispositio» (V, 1), l'ordre et la disposition. Or, l'intuitus saisissant le

simple et la déduction le complexe, la méthode va établir cette disposition

par un double mouvement: tout d'abord, elle dé-con-struit par
degrés les problèmes embrouillés jusqu'aux opérations les plus simples,

par une réduction analytique; puis elles les ré-établit en parcourant les

mêmes degrés, au travers d'une reconstruction synthétique. Ainsi les

divers problèmes, compliqués et obscurs au premier abord, pourront-ils
apparaître comme des édifices scientifiques devenant transparents dans la

complexité de la suite des multiples opérations aboutissant à leur
connaissance évidente.

D'autre part, le plan de la disposition scientifique des différents
problèmes est bien souvent caché dans l'obscurité de leur apparente
complication. C'est pourquoi la méthode, pour découvrir ce plan, ne va

pas en rester à tel ou tel problème isolé, mais va s'attaquer d'emblée au

groupe entier des problèmes du même type, les comparant les uns avec
les autres quant à la suite des opérations qu'ils requièrent pour être

connus avec évidence. La méthode va donc établir, comme le dit la Règle

VI, des «séries» de problèmes (VI, 2, 9), dans lesquelles la place propre
que chacun d'entre eux occupe quant à cet ordre des opérations se

découvre facilement. Il est bien clair que le point de vue sur lequel se

règle cette mise en série des problèmes ne peut nullement être de nature
ontologique ; il ne peut consister ni dans les «genera entis», les genres de

l'être ou catégories (VI, 10—11), ni dans la «natura solitaria», dans la

nature substantielle ou essence propre des choses (VI, 18). Ce point de

vue ne peut donc plus être que de l'ordre de la pure connaissance.



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 567

Les problèmes, sériés selon un tel point de vue, ressortent alors

quant à la proximité ou distance relative qui est la leur par rapport à ce

qui est simple. Plus ils en seront éloignés, plus ils seront difficiles à

connaître; moins ils en seront éloignés et moins ils seront difficiles à

connaître. Ce qui ressort ainsi, c'est leur «gradus difficultatis » (VI, 63—

68), leur degré de difficulté, et c'est dès lors celui-ci qui va constituer
l'essence des choses, et non plus les catégories ou leur propre nature.
L'ordre ontologique est ainsi aboli par l'ordre épistémologique15. Tels sont
donc les concepts recteurs dans lesquels la méthode puise sa lumière:
l'ordre, la disposition, la construction analytique-synthétique, la mise en
série, le degré de difficulté, et quelques autres encore.

Nous pouvons maintenant élucider pleinement ce que la lumière de

la méthode fait apparaître en définitive. Quand la méthode, conformément

à ses concepts recteurs, fait ressortir dans un problème le plan des

opérations aboutissant à sa connaissance évidente, elle fait ressortir ce

plan du même coup dans tous les problèmes du même ordre, qui sont
tous mis à disposition pour leur saisie par l'ingenium en vue d'une
connaissance évidente. La méthode et sa lumière pénètrent donc la

totalité des problèmes d'un même ordre.
D'autre part, quand les divers enchaînements des opérations sont

vraiment longs, il est difficile à l'homme de les garder tous en mémoire,
et ce n'est que par ce que Descartes dans la Règle VII nomme un
«imaginationis motus» (VII, 18), un certain mouvement de l'imagination,

que leur évidence, gardée en mémoire, pourra être assimilée à

l'évidenceprésente de l'intuitus. C'est l'imagination qui, en parcourant les

différentes déductions toujours à nouveau et de plus en plus vite, va
parvenir à les avoir finalement toutes présentes en un seul survol,
simultanément, comme dans l'intuitus. Pour éviter la confusion et faire

apparaître distinctement les différents chaînons des déductions simultanément

présentes, on aura ensuite recours au dénombrement par des

chiffres, qui permettra de les avoir toutes présentes à l'esprit «omnia et
singula» (VII, 1), simultanément et distinctement.

Or la méthode, conformément à son idée qui est la mathesis
universalis, vise à mettre en lumière la totalité des déductions dans la
totalité des différents domaines. Ainsi le monde sera finalement présent
en toute son étendue et toute sa profondeur comme la totalité des

15 C'est conformément à cette idée queJ.-L. Marion étudie la Règle VIen détails ; op.
cit. pp. 78—93.



568 L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

enchaînements des opérations de l'entendement, et cela sur le mode
d'une présence à la fois distincte et simultanée. Cette mathesis universalis

existera factuellement et principalement sur le mode du calcul

mathématique. Car c'est dans les mathématiques, dont les objets sont les

plus simples, que ressortent le plus facilement les opérations de
l'entendement.

C'est donc cette mathesis universalis qui est maintenant, sous forme
d'un calcul mathématique universel, l'EÎÔOÇ dans lequel toutes les

sciences trouvent leur fondement. Voilà les sciences coupées de toute
fondation ontologico-métaphysique, puisqu'elles reposent désormais

sur un fondement de nature entièrement non ontologique, à savoir la

mathesis universalis, comme calcul des opérations mathématiques.
Reste à savoir si ces calculs, élaborés à l'avance par la méthode dans le

but d'assurer l'évidence de la connaissance, ont pour les sciences une
réalité effective, dans le domaine des faits. A cette fin, les sciences

interrogent la réalité par le moyen de l'expérimentation, devenant ainsi
des sciences hjpothético-expérimentales. Ce caractère est le trait
fondamental des sciences en tant que leur fondation est non ontologique, en
tant qu'elles sont des sciences «positives».

Pourtant les Regulae de Descartes nous montrent que ces sciences

sont toujours redevables, pour ce qui est de leur fondation, à la
philosophie. Car de même que pour Platon les 6ÏÔT|, tout comme la lumière
de l'idée qui les éclairait, étaient fondés dans l'idée suprême, soleil et
source de toute lumière, ainsi pour Descartes la mathesis universalis,
tout comme la lumière de la méthode qui l'éclairé, est fondée dans

l'ensemble des conditions qui la rendent originellement possible, c'est-
à-dire dans l'ensemble des concepts recteurs de la méthode. Et ces

concepts recteurs sont puisés dans ce qui est devenu le nouveau
fondement originel des sciences: le savoir humain en tant que connaissance
évidente de par sa propre réflexion et accomplie par les propres modes
de connaissance de l'ingenium, l'intuition et la déduction. Ces concepts
recteurs puisés dans l'ingenium et de nature purement méthodique sont
donc le soleil d'où provient la lumière de la méthode et qui la nourrit
sans cesse.

Or la transcendance par laquelle l'idée se transcende vers le fondement

originaire de sa propre possibilité est, selon Platon, l'affaire de la

philosophie. Il en est de même de la transcendance de la méthode, par
laquelle celle-ci se transcende vers les conditions et les fondements qui
la rendent originellement possible. Ainsi les sciences reposent-elles



L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 569

encore et toujours quant à leur essence sur une fondation philosophique,
même s'il s'agit là d'une fondation à caractère non ontologique16.

C'est par une telle fondation originelle qu'est instituée la domination

de la méthode sur les sciences. Les Regulae de Descartes ont ainsi
établi sur le plan de l'essence et par un projet anticipé la domination de

la méthode sur les sciences. Ce projet a dû attendre la seconde moitié du
XIXe siècle pour être pleinement réalisé; c'est lui que Nietzsche a

reconnu lorsqu'il constate, dans un fragment posthume, que:
«Ce n'est pas la victoire de la science qui distingue notre XIXe siècle,

mais la victoire de la méthode scientifique sur la science»17.

16 J.-L. Marion (op. cit.) défend la même thèse, qu'il éclaire par une comparaison
structurale entre l'Ontologie d'Aristote et la fondation «épistémologique» des sciences
dans les Regulae; p. ex. p. 181 : «L'écart des <Regulae> avec la pensée aristotélicienne tient
donc plus encore qu'à une <critique> des thèmes métaphysiques, à leur redoublement et
effacement par une construction de modèle épistémologique».

17 Kritische Gesamtausgahe der Werke Nietzsches, hrsg. von G. Colli und
M. Montinari, Berlin—New York, 1967 sqq., VIII, 3: 15 (51) / Friedrich Nietzsche.
Œuvres philosophiques complètes, texte et variantes établis par G. Colli et M. Montinari ;

traduit par M. Haar et M. B. Launay, Paris, 1976 sqq., XIV, p. 203.




	L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

