Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes
Autor: Schussler, Ingeborg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760698

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INGEBORG SCHUSSLER

[’émancipation des sciences
selon les Regulae de Descartes

Ce qu’on appelle «I’émancipation des sciences» par rapport a la
philosophie est couramment considéré comme un processus qui s’ac-
complit uniquement du fait des sciences. De plus, on est d’avis que cette
«émancipation» serait une libération des sciences par rapport a des
«dogmes métaphysiques». Une lecture des Regulae de Descartes peut
nous montrer que cette «émancipation», qui aboutit au «positivisme»
des sciences contemporaines, est die a une fondation des sciences par la
philosophie. Cette fondation n’est certes plus une fondation ontologico-
métaphysique, comme chez Platon et Aristote ainsi que dans la tradition
instituée par eux, mais une fondation complétement non-ontologique
des sciences. La présente contribution essaiera de montrer, a partir
d’une analyse des Regulae I-V'1], qu’une telle fondation des sciences
positives contemporaines a bien lieu, sous la forme d’un projet anticipé,
dans les Regulae de Descartes. Ainsi le Descartes des Regulae serait-il
plus actuel que celui des Méditations.

Notre époque contemporaine est déterminée par la domination des
sciences et de la technique. De I’ Antiquité grecque au X VIII€ siecle, les
sciences, bien qu’autonomes, n’ont pas cessé de trouver leur fondement
sous forme de principes ontologico-métaphysiques, dans la philosophie.
Ce n’est qu’a partir de la seconde moitié du XIX¢€ siecle qu’elles ont
commencé a se fonder uniquement de par elles-mémes. Des lors elles ne
recoivent plus leur fondement de la philosophie, mais élaborent elles-
mémes leurs fondements, de sorte que dans un processus de révision



554 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

perpétuelle, elles établissent des hypotheses de travail qu’elles soumet-
tent ensuite a ’expérimentation, dans le but de les confronter a la réalité
et de les vérifier.

On parle volontiers, a propos de cette dissociation des sciences et de
la philosophie, de I'« émancipation» des sciences!, en comprenant cette
dissociation comme une /7bération des sciences par rapport aux «dogmes
métaphysiques» — selon I'expression employée par les Néokantiens.
Cette compréhension se retrouve notamment chez Auguste Comte,
dans sa loi des trois états régissant ’esprit humain au cours de ’histoire
(lesquels sont précisément I’état théologique, I’état métaphysique et
Iétat positif), dans I’épistémologie transcendantale du Néokantisme, et
jusque dans I’épistémologie descriptive du XX¢ siecle, chez les auteurs
du Cercle de Vienne et dans le rationalisme critique de Karl R. Popper,
entre autres exemples?.

A Tinverse des «spéculations» de la métaphysique, les sciences
auraient finalement établi un savoir véritablement scientifique et véri-
fiable par tous, puisqu’elles formulent leurs propositions en langage
mathématique et les vérifient par ’expérimentation. Les sciences peu-
vent donc étre dites «positives», et on peut des lors parler du «positi-
visme» des sciences. On vise par ces termes une posture de connaissance
qui n’est plus orientée vers une ontologie ou une métaphysique, mais
qui est entierement non-ontologique: au lieu d’étre orientée vers de
telles spéculations ontologiques et métaphysiques, celle-ci s’oriente en
effet sur les faits empiriques qui résultent de I'expérimentation. Les
sciences, dans la mesure ou elles sont devenues des sciences positives,
semblent donc bien étre déterminées par une indépendance totale par
rapport a la philosophie.

Pourtant, I’étude des Regulae de Descartes peut nous faire voir que
les sciences positives, contrairement a ’opinion courante, trouvent elles

' Le terme « Verselbstindigung der Wissenschaften » se trouve p. ex. chez W. ScruLz,
Philosophie in der verdnderten Welt, Pfullingen, 1972, p. 12. W. Schulz a présenté dans la
premiére partie de cet ouvrage (pp. 12-245) une ample caractérisation des structures des
sciences contemporaines, conformément aux interprétations principales de I’Epistémo-
logie contemporaine.

? Pour la caractérisation générale du Néokantisme, voir p. ex. Erkenntnistheorie und
Logik im Neukantianismus, hrsg. und mit einer Einleitung versehen von W. FLacH und
H. Horzey, Hildesheim, 1979, pp. 9-14, et M. HEIDEGGER, GA, 11, tome 20, Prolegomena
zur Geschichte des Zeitbegriffs, Frankfurt a. M., 1979, pp. 16—18 et 39. Pour A. CoMTE, voir
p-ex. Discours sur 'esprit positif, Bibliothéque des textes philosophiques, Paris, 1974,
pp. 1-3. Pour le Cercle de Vienne, voir p.ex. W. ScHuLz, op. cit. pp. 39-40. Pour le
«Rationalisme critique» de K. R. PoppERr, voir ibid. pp. 79-85.



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 555

aussi leur origine dans la philosophie. Elles lui sont en effet redevables
de la fondation originelle du fondement méme qui est le leur, fondation
originelle qui, depuis ’époque de Platon et d’Aristote, a bien toujours
été Daffaire de la philosophie. Certes, cette fondation originelle, telle
qu’elle apparait dans les Regulae, n’offre plus aux sciences un fondement
qui serait de nature ontologico-métaphysique, mais bien un fondement
entierement non-ontologique,; mais il reste cependant vrai qu’une telle
fondation originelle demeure ’affaire de la philosophie.

Notre thése est donc la suivante: la soi-disant émancipation des
sciences n’est pas une libération des sciences par rapport a la philoso-
phie, mais un processus dii lui-méme 2 une fondation philosophique, et
qui appartient des 'origine 4 la dimension de la philosophie. De plus, il
est possible d’affirmer qu’une telle fondation philosophique des sciences
positives apparait de maniere emblématique dans les Regulae de Des-
cartes . Cette fondation s’y trouve par ailleurs associée 2 une destruction
complete de la fondation ontologico-métaphysique traditionnelle des
sciences, telle que Platon et Aristote ’avaient instituée et la scolastique
aristotélisante prolongée jusqu’a ’époque de Descartes.

L’importance des Regulae consiste donc en ce qu’au travers de la
destruction de la fondation ontologico-métaphysique traditionnelle des
sciences, elles établissent pour celles-ci un fondement intégralement
non-ontologique. Devangant donc toute 'ontologie et la métaphysique
modernes, instituées par ce méme Descartes dans les Méditations, les
Regulae fondent déja de fagon anticipée le positivisme des sciences
contemporaines. Nous allons maintenant tenter d’élucider notre these
par U'interprétation des Regulae I a V1I.

Dans la Régle I, sorte d’ouverture contenant les thémes essentiels,
Descartes caractérise les sciences de son temps, dans la mesure ou elles
étaient encore imprégnées de scolastique aristotélisante, de la maniere
suivante: toute leur maniere de procéder reposerait en fait sur une fausse
comparaison entre les arts et les sciences. On aurait transféré de fagcon
erronée aux sciences le procédé propre aux arts, cédant en cela a une
«hominum consuetudo» (I,3), une habitude fréquente chez les hommes
et qui serait la suivante: 2 peine avons-nous remarqué quelque ressem-

3 L’auteur de la présente contribution a essayé d’¢lucider cette thése également 2
partir des positions d’Aristote et de Kant dans les ouvrages suivants: — Philosophie und
Wissenschaftspositivismus. Die mathematischen Grundsitze in Kants Kritik der reinen
Vernunft und die Verselbstindigung der Wissenschaften, Frankfurt a. M., 1979. — Ar/-
stoteles. Philosophie und Wissenschaft, Frankfurt a. M., 1982,



556 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

blance entre deux choses différentes qu’aussitét nous avons tendance
a les identifier complétement. Ainsi en a-t-il été des arts et des
sciences.

Quelle est la ressemblance qui nous aurait amenés a les identifier
ainsi? C’est le fait que tous deux soient, conformément au concept
scolastico-aristotélicien, des savoirs, c’est-a-dire des connaissances des
choses en ce qu’elles sont, en leur Tl £€0TLV, leur 8{509 Les arts (artes,
TEYVOL) sont ce savoir en tant qu’il conduit la fabrication; il s’agit donc
1a d’un savoir pratique. Les sciences (scientiae, ENLOTNLAL), par contre,
sont ce savoir en tant qu’il s’accomplit déja en lui-méme, dans la seule
connaissance des choses en ce qu’elles sont. Ainsi, quelles que soient par
ailleurs leurs différences, les arts et sciences sont tous deux savoir, trait
commun qui constitue leur ressemblance.

Or les arts, étant un savoir pratique guidant la production de choses
bien différentes, requi¢rent, pour étre appris et maitrisés, I’existence de
certaines dispositions physiques ainsi que ’exercice de celles-ci, lesquels
sont également bien différents selon leur objet. L’art de cultiver les
champs, comme le remarque Descartes, exige des dispositions et des
exercices bien différents de ceux requis par ’art de jouer de la cithare.
Ainsi, pour apprendre et maitriser un art, la /izstation est-elle une chose
absolument nécessaire. Ne pourra donc obtenir ’excellence dans les arts
que celui qui se limite 4 un seul d’entre eux.

Et c’est ce mode d’acquisition du savoir propre aux arts que les
hommes ont, de ’avis de Descartes, indiment transféré aux sciences.
D’ou 'exigence qu’il faudrait également avoir recours a la limitation
dans les sciences, et acquérir le savoir propre a chacune d’entre elles de
facon séparée, chaque science ayant une région différente déterminée
par sa propre essence.

Et c’est précisément en cela, poursuit Descartes, que «les hommes se
seraient entierement trompés» (1,17). Car toutes les sciences dans leur
ensemble, quel que soit leur objet par ailleurs, ne sont rien d’autre que
I'chumana scientia» (1,18), le savoir humain comme tel, lequel n’est
autre que l’actualisation de '«ingenium», faculté de connaissance pro-
pre a2 ’homme, toujours une et identique quels que soient les objets
différents auxquels elle s’applique.

Il en est de I'ingenium comme du so/es/. De méme, en effet, que la
lumiere du soleil n’est ni affectée ni altérée par la diversité des choses
qu’elle illumine, mais reste toujours identique si diverses qu’elles soient,
de méme le savoir humain n’est ni affecté ni altéré par la diversité des



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 537

objets qu’il éclaire. Il reste au contraire toujours le méme, si différents
que soient ceux-ci. C’est pourquot, conclut Descartes, il n’est nullement
nécessaire de restreindre 'ingenium par les limitations des différentes
régions; il faudrait bien au contraire le /ibérer de cette restriction et le
déployer dans tous les domaines possibles. Car ce n’est que par la que
Iingenium pourra pleinement s’actualiser. Descartes exige donc /e déploie-
ment universel de ['ingenium.

La question qui se pose a nous est la suivante: qu’en est-il de la
caractérisation des sciences que Descartes présente dans cette Régle /,
selon laquelle les sciences traditionnelles seraient le résultat d’une fal-
lacieuse assimilation aux arts? Et qu’en est-il de 'exigence cartésienne
d’avoir a libérer 'ingenium de toute restriction régionale pour qu’il
puisse se déployer de fagon universelle? Descartes, pour justifier cette
exigence, a comparé le savoir humain au soleil. Cette comparaison va
nous donner une indication précieuse, car elle permet de faire apparai-
tre la caractérisation cartésienne des sciences dans I’horizon d’une pro-
blématique bien différente de celle envisagée par Descartes lui-
méme*.

Comme on le sait, la métaphore du soleil est entrée dans la tradition
philosophique occidentale avec Platon, dans le livre V1 de la République,
dont elle constitue 'un des sommets. Par cette métaphore comme par
celle de la ligne, qui la suit, Platon a déterminé notamment ’essence du
savoir en général et celle du savoir scientifique en particulier. Cette
détermination sera ensuite déployée par Aristote dans la Métaphysique et
dans les Analytiques. Et c’est cette détermination platonico-aristotéli-
cienne du savoir scientifique (sous diverses modifications) qui a régi
les sciences pour la scolastique médiévale et jusqu’a I’époque de
Descartes.

Si nous regardons maintenant la caractérisation cartésienne des
sciences traditionnelles a2 la lumiere de la détermination platonico-

“F. Alquié releve 'importance de cette comparaison: « On donnera toute sa portée a
cette image si ’on remarque qu’en confiant a /’humaine sagesse le role de foyer lumineux,
Descartes s’oppose a toute une tradition (platonicienne et augustinienne) pour laquelle
'esprit humain n’est capable d’appréhender son objet que s’il est éclairé par une lumiere
dont il ne porte pas en lui la source, mais qui lui vient d’un foyer transcendant (I’idée du
Bien, Dieu)». Dans: Descartes, (Euvres philosophiques, tome 1, éd. de F. ALQuig, Paris,
1963, p. 79, note 1. Pour la tradition de cette métaphore du soleil au Moyen Age, voir
René DESCARTES, Régles utiles et claires pour la direction de l'esprit en la recherche de la vérité,
trad. selon le lexique cartésien et annotation conceptuelle par J.-L. MarioN, La Haye,
1977, Annotations et Notes de la Regle I, note 6, p. 91.



558 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

aristotélicienne, nous la verrons apparaitre sous un tout autre jour. Ce
que Descartes ne voit que comme fausse assimilation des sciences aux
arts ne serait pas alors une simple erreur, mais recelerait a vrai dire une
autre compréhension de ’essence méme des sciences, a savoir précisé-
ment la compréhension platonico-aristotélicienne. Cette compréhen-
sion se serait tellement obscurcie 2 ’époque de Descartes qu’il aurait da
recourir 2 un argument d’ordre psychologique ou anthropologique,
celui de '«chominum consuetudo», pour parvenir a s’expliquer la struc-
ture des sciences de son temps.

Or s’il est vrai que la caractérisation cartésienne des sciences tradi-
tionnelles recéle une autre compréhension de I’essence des sciences,
alors 'exigence cartésienne de /rbération et de déploiement de 'ingenium
pourrait bien avoir elle aussi une autre signification. Cette libération
dissimulerait en fait une zransformation de la comprébension de [’essence
méme des sciences; transformation de ’essence des sciences scolastico-
antiques en I’essence des sciences modernes, ou méme transformation
des sciences reposant sur une fondation ontologico-métaphysique en
sciences positives, fondées sur une base enti¢rement non-ontolo-
gique.

Pour suivre la voie ouverte par cette supposition, rappelons tout
d’abord dans leurs grandes lignes la métaphore platonicienne du soleil et
la fondation platonico-aristotélicienne des sciences. Par cette métapho-
re, Platon’, pour nous faire comprendre les rapports existant dans le
domaine de l'intelligible (§v 1@ vONT® TON®), compare ces rapports
avec ceux qui existent dans le domaine du visible (v T® O0pat@®). De
méme que, dans le domaine du visible, il y a un certain rapport entre le
soleil, d’une part, et nos yeux et les choses visibles d’autre part, de méme
dans le domaine de 'intelligible existe un certain rapport entre I'idée
supréme qui est Iidée du bien (1] T00 @yado0 i0€a), d’une part, et notre
faculté de connaissance (Wuy1) et les choses intelligibles (vontd), ou le
«ce qu’est» une chose (0 €0Tv), d’autre part. Et ces rapports sont
analogues.

Voyons tout d’abord ce qu’il en est dans le domaine du visible. Nos
yeux, notre faculté de voir, ont certes la possibilité de voir les choses
sensibles, et celles-ci la possibilité d’étre vues par eux. Mais pour que nos
yeux voient effectivement et pour que les choses deviennent effective-
ment visibles pour eux, il faut qu’un #ers intervienne, qui tel un joug

S PLATON, La République, V1, 506 b 4-506 c 7.



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 559

(Cuyodv) les lie, de sorte qu’ils puissent accomplir ce qu’ils ne peuvent
accomplir a eux seuls. Ce tiers est la /umiére, qui est le médium permettant
aux yeux d’atteindre les choses visibles et a celles-ci de leur apparaitre.
Et cette lumiere provient du soleil.

On trouve dans le domaine de I'intelligible des rapports analogues.
Notre faculté de connaitre, ’ame (YvxM), a certes la possibilité de
connaitre les choses en ce qu’elles sont, en leur 0 €011V, et ce dernier a
certes la possibilité d’étre pour elle connu et manifeste (AANVEC), mais
pour que I’dime le connaisse effectivement, pour qu’il soit effectivement
connu et manifeste, il faut qu’un tiers tel un joug les lie, de sorte qu’ils
puissent alors accomplir ce qu’ils ne peuvent accomplir 2 eux seuls. Or,
de méme que, dans le domaine du visible, ce tiers est la lumiére pro-
venant du soleil, de méme dans le domaine de I'intelligible, ce tiers est
une espece de lumieére provenant de I'idée supréme, de la To0 dyadod
10€a. Et cette lumiere, c’est /%idée. Car C’est la lumiere de I'idée qui
permet a notre faculté de connaissance de connaitre effectivement les
choses en ce qu’elles sont, et c’est a la lumiere de I'idée que les choses
deviennent manifestes en ce qu’elles sont, de telle sorte que leur «ce
qu’elles sont» ((')~§0'TW) est alors présent visiblement en son aspect
propre, comme €100¢. Et I'origine de cette lumiére de I’idée c’est /’idée
supréme, qui tel le soleil en répand la lumiere originelle, et dans laquelle
toute idée particuliére puise sans cesse sa propre lumiere. Car I'idée
supréme est /'essence méme de I’idée, qui rend originellement possible
toute idée comme telle.

Selon les dialogues tardifs de Platon, cette essence de I’idée consiste
en I’ensemble des genres (YEVN), provenance ultime des idées comme
telles. Le Sophiste distingue les genres suivants®: toute idée est quelque
chose qui est (OV), quelque chose d’identique 4 soi-méme (TOAVTOV),
quelque chose de distinct des autres idées, d’«autre» (ETEPOV), quelque
chose qui, apparaissant dans la liaison et la séparation des idées, est en
mouvement (K{VNOLG), et qui, finalement, ne change pas dans ce mou-
vement mais reste constamment ce qu’il est (GTAGCLC).

Toute idée particuliere n’est possible comme telle qu’a la condition
qu’elle se fonde originellement dans ces genres suprémes. Une telle
fondation ne peut rester dans le vague, mais doit étre accomplie expli-
citement, sans quoi les idées pourraient se perdre. Or cette fondation
explicite est justement, selon la métaphore de la /gre qui suit immé-

8 PLATON, Le Sophiste, 254 d 4-255 ¢ 7.



560 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

diatement celle du soleil dans la République, 1a tiche de la philosophie’. La
philosophie en effet, au travers du parcours dialectique des idées, trans-
cende celles-ci vers les genres suprémes, pour les fonder en eux. Ce n’est
que par le rapport constant aux genres suprémes que les idées peuvent
perdurer; la philosophie n’en reste donc pas au seul plan des idées, mais
le transcende encore vers la transcendance supréme: I’essence originelle
des idées.

Les sciences, par contre, selon la métaphore de la ligne, vont en sens
inverse: elles partent des €101, qu’elles présupposent comme leur fon-
dement, pour les poursuivre en descendant jusque dans leurs conséquen-
ces. La géométrie, par exemple, part de I’€180¢ de la droite, I’arithmé-
tique de celui du nombre, la physique de celui du mouvement, pour en
dégager les diverses conséquences.

Aristote va reprendre a Platon cette fondation des sciences pour la
déployer dans la Métaphysique et les Analytiques, tout en la modifiant
comme suit. Le rapport entre Sn’lvﬁog et conséquences se présente désor-
mais conformément aux catégories, donc comme rapport entre I’00G10 et
les 1610 TGV, entre la substance, ou essence, et ses propres accidents®.
De plus, si ’6160¢ est bien la présupposition d’ou partent les sciences, il
a pour Aristote une double fonction: celle de délimiter de fagon précise
la région propre a chacune de ces sciences, et celle de rendre possible la
démonstration (ANOOEIELC) du multiple appartenant A cette région par-
ticuliere®. Et ce n’est qu’a la condition de bien respecter les limites de
leur propre région que les sciences pourront atteindre la connaissance
adéquate de tout ce qui appartient a cette région'?.

On voit bien que la fondation des sciences est, pour Platon comme
pour Aristote, de part en part ontologique, et méme métaphysique. Elles
ont en effet comme fondement 1’€100G, aspect que présente ’essence
propre de leur région particuliére, 2 quoi s’ajoute, pour Aristote, la
structuration catégoriale de celle-ci. Mais ces €101 sont, de plus, rede-
vables de leur présence manifeste, leur GANVEG, 4 la lumiere de I'idée
puisée a la source de ce soleil qu’est I'idée supréme pour Platon, ou a

7 PLATON, La République, VI, 509 c 5-511 e 6.

8 P. ex. dans la Métaphysique, 1V, 2, 1004 b 10-15.

 ARISTOTE présente la structure d’une science comme telle entre autres passages dans
les Analytica posteriora, A, 10; 76 a 31-76 b 23.

10 P, ex. ibid. 7; 75 a 38. oUK Gpa €5t €€ dAAOL Yévoug petaPdvta dei&a- (voir
également la suite de ce chapitre).



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 561

évépyera pure du vodg divin pour Aristote!!, c’est-a-dire dans les deux
cas 4 une transcendance supréme.

Les choses se présentent tout autrement chez Descartes. Dans la
Régle I, ce n’est plus 'idée supréme qui est le soleil a la lumiere duquel
les choses apparaissent en leur €180¢, mais la lumiére est plutét celle de
V'« humana scientia », savoir puisé dans I'ingenium, dans la propre faculté
de connaissance de ’homme. La lumiére du soleil qui illumine le monde
a donc changé de place: elle n’est plus située dans I'idée supréme mais
dans le savoir humain'2.

Ce déplacement entraine toute une série de questions. Qu’est donc
le savoir humain pour qu’il soit apte a étre lui-méme la lumiere du soleil
illuminant le monde? Quelle est dans ce savoir humain la Jumzére qui
reprend la fonction de I'idée platonicienne, et quel est le so/e7/ qui en sera
la source originelle comme I’était pour Platon I'idée supréme ? Et quelle
est enfin la chose qui apparait de fagon manifeste dans ce savoir humain,
et qui sera désormais le fondement des sciences, fonction jusqu’alors dévo-
lue a 1’8{80g platonicien? L’interprétation des Regles II a VII nous
aidera a répondre a ces questions.

La premiére question vise la nature du savoir selon Descartes. La
Reégle IT nous apprend a ce sujet qu’il consiste en une «connaissance
certaine et évidente » (cognitio certa et evidens —II, 4). Une connaissance
est certaine, au sens du verbe latin «cernere», quand elle est séparée du
douteux et «encerclée» sur elle-méme en tant que connaissance. Le
critere de cette certitude, c’est que la connaissance soit évidente, soit

\

visiblement connaissance a ses propres yeux. La détermination du

' Aristotk distingue (De Anima, 111, 5; 430 a 10sqq.) le vobg mownTikog et le vodg
ToONTIKAG. Le VoG TOINTIKOG est (430 a 15) 0lov 10 @@®C. De méme que la lumiére fait
apparaitre les couleurs comme couleurs, de méme le vOUg mOMTIKOG fait ap1paraitrc
I’e180¢, présent d’abord dans les multiples choses sensibles, £vepyeiQt comme €180¢, en
son unité propre, de sorte que le VOUG AU TIKOG est transformé en penser actuel et le
pense EVePYEIQ. Voir Iexcellente interprétation de De Anima, 111, 5 par K.-H.
VOLKMANN-ScCHLUCK, Die Metaphysik des Aristoteles, Frankfurt a. M., 1979,
pp- 215sqq.

!2 Les interprétes des Regulae ont tous relevé I'importance de ce déplacement. P. ex.
J.-L. MARION, Sur /’Ontologie grise de Descartes. Science cartésienne et savoir aristotélicien
dans les Regulae, 2¢ éd., Paris, 1981, p. 29. Et E. CassirReRr, « Descartes et 'unité de la
Science», dans Revue de Synthése, XIV, 7, 1937, pp. 11-12. Nous nous proposons de
dégager, dans ce déplacement, les structures analogues de ’ancienne et de la nouvelle
fondation des sciences, et ce pour mettre en lumiere le fait que cette soi-disant «éman-
cipation» des sciences est bien die 4 une fondation d’ordre philosophique.



562 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

savoir est donc la suivante: il est une connaissance devenue évidente
pour elle-méme par un acte de réflexion. 1’évidence de la connaissance
par I’énergie de la réflexion éclairante constituant donc le savoir comme
tel, plus n’est besoin d’un soleil extérieur a ’homme pour qu’il puisse
actualiser sa faculté de connaissance en connaissance actuelle. L’inge-
nium est redevable uniquement a lui-méme et a sa propre réflexion du
fait d’étre effectivement un savoir. Or, si c’est bien ainsi que la connais-
sance acquiert I’évidence, c’est donc que cette énergie de la réflexion de
'ingenium est elle-méme le foyer originel de toute lumiere, le soleil
recherché.

Mais I'ingenium, s’établissant uniquement de par lui-méme comme
connaissance évidente, est amené a se soumettre, dans la recherche de
cette connaissance, a un certain nombre de conditions qui puissent lui
garantir de pouvoir s’établir effectivement comme connaissance évi-
dente. Ces conditions, il va les établir uniquement de par lui-méme,
puisque c’est lui le foyer originel de toute lumiere, et il le fera a partir de
'idée rectrice de la connaissance évidente.

Ces conditions, ce sont précisément les « Reégles pour la direction de
I'esprity», par qui I'ingenium s’installe explicitement comme foyer ori-
ginel de lumiere, foyer qu’il est déja de par ’énergie de sa propre
réflexion. Elles forment une série dans laquelle elles se conditionnent
mutuellement les unes les autres. Voici la premiere de ces conditions:
pour qu’une connaissance soit reconnue comme évidente, il faut qu’elle
s'avere étre telle objectivement, c’est-a-dire a partir de /'objet de cette
connaissance. Il faut donc que celui-ci soit lui-méme évident au sein de
la connaissance, et il ne le sera qu’a la condition d’étre un «perfecte
cognitum» (II, 13), quelque chose de parfaitement connu, d’intégrale-
ment présent dans la connaissance, de sorte qu’en lui rien ne demeure
obscur. La présence totale de I'objet dans la connaissance est donc la
premiere condition de son évidence.

Or l'objet sera totalement présent dans la connaissance a coup sir
lorsqu’il est un objet szzple (simplex —111, 59; V, 4,5), quelque chose que
I'ingenium puisse saisir d’un seul coup. Ce mode de saisie est, selon la
Regle 111, Vaffaire de /’intuitus, «mentis purae conceptus» (III, 54-55),
acte de I’entendement pur de concevoir les «simplicia». On entend par
simplicia des probléemes dont la solution est évidente dans et par le seul
acte de leur accomplissement. Le probléeme de savoir quelle est la
somme de 1+1, par exemple, est I'objet de l'intuitus parce que sa
solution (1+1=2) est évidente par le seul fait de la réaliser.



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 563

Pourtant, il n’y a pas que des problemes simples; on rencontre
également et méme plus fréquemment des problemes qui sont «invo-
luta» (V, 4), entortillés, compliqués. La solution de ces problémes
repose cette fois-ci sur une multiplicité d’actes différents. Dans ce cas, la
présence totale et simultanée de tous les actes que requiert leur solution
n’est pas chose possible pour I’esprit humain. Ils ne peuvent donc étre
'objet d’une connaissance évidente; mais ils peuvent cependant étre
celui d’une connaissance certaine, qui ne soit pas douteuse. Il existe en
effet un second mode de connaissance qui consiste, quant 2 lui, en une
suite d’actes évidents: c’est la déduction.

La déduction est, selon les Régles 7 et 111, I'inférence pure d’un objet
a partir d’un autre, par le truchement de la «conclusio», du rassemble-
ment de ces autres objets déja connus avec certitude ou méme avec
évidence (II, 68—-69; III, 82—84). Or cet acte de «conclure» est un acte
pur de I'entendement, qui est comme tel totalement présent dans la
connaissance, et donc évident. Ainsi donc la déduction, pourvu qu’elle
parte de principes évidents et ne contienne pas de lacune, peut effec-
tivement procurer la connaissance certaine des problemes «entortillés».
Cette connaissance ne repose certes plus sur la «praesens evidentia»
(111, 85-806), /’évidence présente de la solution, comme pour 'intuitus,
mais repose néanmoins sur I’évidence propre des actes différents qui
aboutissent a la solution, évidence présente lors de leur accomplisse-
ment et actuellement passée mais gardée en mémoire. Avec 'intuitus, la
déduction s’avere ainsi étre I'un des deux seuls modes de connaissance
qui puisse garantir la connaissance comme évidente.

Or, si 'intuitus et la déduction sont bien les seuls modes de connaitre
qui garantissent I’évidence de la connaissance, il faut que I'ingenium
envisage d’emblée les probléemes donnés par rapport a ce qui en eux est
apte a étre saisi soit par I'intuitus, soit par la déduction. La nécessité qui
apparait la est celle de I’introduction de la zéthode,; comme le dit Des-
cartes dans la Régle /1: «necessaria est methodus ad investigandam
veritatem» (IV, 1).

Cette méthode est de ’ordre d’un Ars inveniendi'3, un art sachant
repérer dans les problemes donnés les possibilités qu’ils renferment
d’étre saisis soit par I’intuitus, soit par la déduction. Si cette méthode fait
défaut, la recherche ne sera que «caeca curiositas» (IV, 3), curiosité
aveugle, ou recherche faite «temere» (V, 20), a 'aventure. Or si, sans la

13 Cf. Regle 1V, 32-34.



564 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

méthode, la recherche est aveugle, cela signifie alors que /z méthode est la
lumiére qui, dans ’humana scientia, tient le role de ’idée platonicienne.
C’est la lumiere de la méthode qui va éclairer les problemes, de sorte
qu’ils deviennent les objets possibles de I'intuitus ou de la déduction,
seuls modes envisageables pour une connaissance certaine et évi-
dente.

Nous tenons désormais le soleil et la lumiére de ’humana scientia; il
nous faut maintenant savoir ce qui, exactement, va étre dégagé par la
lumiére de la méthode dans les problemes envisagés. Les objets de
'intuitus étant les problémes dont la résolution tient en un seul acte, et
ceux de la déduction exigeant une multiplicité d’actes différents, il est
bien clair que la méthode, pour préparer les problemes en vue de leur
résolution, doit chercher a repérer en ceux-ci non pas tant le «ce quiest a
connaitren, le contenu de ces problemes, mais plutot la facon dont ils
doivent étre connus, leur «comment », et donc les actions et opérations de
V’entendement nécessaires a leur solution.

Pour reprendre notre exemple du probleme de la somme de 1+1, Ia
méthode ne visera pas les deux nombres 1 qui sont additionnés et le
nombre 2 qui résulte de cette addition, mais fera bien plutot ressortir
’acte d’additionner deux quantités égales en lui-méme, quelle que soit
leur grandeur en Poccurrence. Ainsi la méthode, qui ne vise pas les
nombres déterminés mais uniquement les quantités égales comme tel-
les, va alors les désigner par des signes conventionnels, par exemple des
lettres, de sorte que notre opération sera finalement saisie par la formule
«ata=2an.

C’est donc par I'introduction de la méthode que I’ancienne arith-
métique est transformée en algebre. Et ce n’est que par cette transfor-
mation que l'arithmétique peut satisfaire pleinement a ’exigence de
’évidence de la connaissance et de I'autoprésence de 'objet dans la
connaissance qui en est le principal critere. Car la seule chose apte a étre
par elle-méme totalement présente dans la connaissance, ce sont les
opérations pures de l’entendement lui-méme. Dans ’ancienne arithméti-
que, ces opérations restaient voilées par les différents nombres comme
par un «integumentum» (IV, 77), par un «revétement» que ’algebre a
retiré.

Il en sera de méme pour la transformation de la géométrie eucli-
dienne en géométrie analytique, ainsi que pour toutes les autres scien-
ces, pour autant que celles-ci soient soumises a la méthode. La méthode,
qui sait repérer dans tout probleéme les procédés qui en garantissent la



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 565

connaissance évidente, va élaborer partout les opérations de ’entende-
ment, de sorte qu’elles ressortent désormais en toute évidence, au vu de
tous. Si ce sont donc les opérations de I’entendement que la méthode
met partout en lumiere, ce sont donc bien e//es qui sont maintenant, dans
’humana scientia, ’ancien S{SOQ platonicien, I’essence propre des cho-
ses en tant qu’elles apparaissent de fagon manifeste (AANVEC) 4 la
lumiere de I'idée.

Quelles sont précisément ces opérations? Pour le savoir, il est bon de
préciser ce que Descartes veut dire par méthode. Dans la Régle IV, il la
nomme «mathesis universalis» (IV, 83). Cela ne veut pas dire qu’elle
soit une «mathématique universelle», une science des quantités qu’on
appliquerait ultérieurement a la multiplicité des différents domaines de
connaissance; non, la méthode en tant que mathesis universalis est
savoir a priori des plus universelles opérations de ’entendement comme
tel'4. Or, ces opérations ne sont d’abord que formelles, et la méthode va
donc les désigner elles aussi et elles en tout premier lieu par des signes
conventionnels qui permettront d’effectuer le caleu/ de ces opérations.
La méthode en tant que mathesis universalis est donc finalement une
sorte d’«algébre» (IV, 59) au sens large. C’est en tout cas ce qu’elle est sur
le plan de son essence. Car elle n’aura d’existence que dans la mesure ou la
méthode élaborera in concreto dans les domaines des sciences différen-
tes les opérations de I’entendement, celles-ci se présentant dés lors avec
les modifications correspondantes au caractere factuel de ces différents
domaines.

Les mathématiques auront certes un avantage pour ce qui est de
’élaboration de ces diverses opérations, car leurs objets, n’étant présents
que grace a I’acte de I’abstraction du sensible, sont par leur constitution
méme les objets les plus simples. C’est la raison pour laquelle les opé-
rations de I'entendement seront plus facilement discernables dans le
domaine des mathématiques que dans celui des autres sciences, dont les
objets sont plus «entortillés», parce qu’unis au sensible. Mais la mathesis
universalis n’en existera pourtant pas factuellement que dans les seuls
mathématiques, mais également dans tous les autres domaines, pour
autant que la méthode réussisse 4 en dégager les opérations productrices
de connaissance évidente.

14 ].-L. MARION (op. cit., pp. 64—09) a montré que la mathesis universalis n’est pas une
science généralisée des quantités, mais la science qui, conformément 2 I'idée de «’ordre et
de la mesure», dégage dans les problemes donnés les rapports ou relations constitutifs de
ceux-ci en tant qu’objets de la connaissance.



566 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

Mais s’il en est ainsi, quelle est donc la soxrce dans laquelle la
méthode va puiser cette lumiere; d’ou regoit-elle la vue, la clairvoyance
qui lui est propre? Chez Platon, I'idée puisait sa lumiére 4 la source de
I'idée supréme, dans I’ensemble des genres suprémes constitutifs de
I’'idée comme telle. Chez Descartes, la méthode tirera cette lumiére
d’une série de concepts recteurs d’ordre purement méthodique, puisés,
quant a eux, dans le nouveau soleil qu’est ’humana scientia en tant que
connaissance évidente.

Quels sont ces concepts recteurs? Puisque I'intuitus et la déduction
sont les seuls modes de connaissance qui garantissent I’évidence, il faut
que la méthode arrange et ordonne les problemes de telle fagon qu’ils
soient mis a disposition pour étre saisis par I'un de ces deux modes. C’est
donc que les concepts recteurs sont, selon les termes de la Régle V', «ordo
et dispositio» (V, 1), Pordre et la disposition. Or, I’intuitus saisissant le
simple et la déduction le complexe, la méthode va établir cette dispo-
sition par un double mouvement: tout d’abord, elle dé-con-struit par
degrés les problemes embrouillés jusqu’aux opérations les plus simples,
par une réduction analytique; puis elles les ré-établit en parcourant les
mémes degrés, au travers d’une reconstruction synthétique. Ainsi les
divers probléemes, compliqués et obscurs au premier abord, pourront-ils
apparaitre comme des édifices scientifiques devenant transparents dans la
complexité de la suite des multiples opérations aboutissant a leur
connaissance évidente.

D’autre part, le plan de la disposition scientifique des différents
problémes est bien souvent caché dans I'obscurité de leur apparente
complication. C’est pourquoi la méthode, pour découvrir ce plan, ne va
pas en rester a tel ou tel probleme isolé, mais va s’attaquer d’emblée au
groupe entier des probléemes du méme type, les comparant les uns avec
les autres quant a la suite des opérations qu’ils requierent pour étre
connus avec évidence. La méthode va donc établir, comme le dit 1a Régle
V1, des «séries » de problemes (VI, 2, 9), dans lesquelles la place propre
que chacun d’entre eux occupe quant a cet ordre des opérations se
découvre facilement. Il est bien clair que le point de vue sur lequel se
regle cette mise en série des problémes ne peut nullement étre de nature
ontologique; il ne peut consister ni dans les «genera entis», les genres de
I’étre ou catégories (VI, 10-11), ni dans la «natura solitaria», dans la
nature substantielle ou essence propre des choses (VI, 18). Ce point de
vue ne peut donc plus étre que de 'ordre de la pure connaissance.



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 567

Les problemes, sériés selon un tel point de vue, ressortent alors
quant a la proximité ou distance relative qui est la leur par rapport a ce
qui est simple. Plus ils en seront éloignés, plus ils seront difficiles a
connaitre; moins ils en seront éloignés et moins ils seront difficiles 2
connaitre. Ce qui ressort ainsi, c’est leur «gradus difficultatis» (VI, 63—
68), leur degré de difficulté, et c’est des lors celui-ci qui va constituer
’essence des choses, et non plus les catégories ou leur propre nature.
L’ordre ontologique est ainsi aboli par ordre épistémologique'®. Tels sont
donc les concepts recteurs dans lesquels la méthode puise sa lumiere:
’ordre, la disposition, la construction analytique-synthétique, la mise en
série, le degré de difficulté, et quelques autres encore.

Nous pouvons maintenant élucider pleinement ce que la lumiere de
la méthode fait apparaitre en définitive. Quand la méthode, conformé-
ment A ses concepts recteurs, fait ressortir dans un probleme le plan des
opérations aboutissant a4 sa connaissance évidente, elle fait ressortir ce
plan du méme coup dans tous les probléemes du méme ordre, qui sont
tous mis a disposition pour leur saisie par I'ingenium en vue d’une
connaissance évidente. La méthode et sa lumiere pénetrent donc la
totalité des problemes d’un méme ordre.

D’autre part, quand les divers enchainements des opérations sont
vraiment longs, il est difficile a ’homme de les garder tous en mémoire,
et ce n’est que par ce que Descartes dans la Régle /] nomme un
«imaginationis motus» (VII,18), un certain mouvement de I’imagina-
tion, que leur évidence, gardée en mémoire, pourra étre assimilée 2
Vévidence présente de l'intuitus. C’est 'imagination qui, en parcourant les
différentes déductions toujours 2 nouveau et de plus en plus vite, va
parvenir a les avoir finalement toutes présentes en un seul survol,
simultanément, comme dans ’'intuitus. Pour éviter la confusion et faire
apparaitre distinctement les différents chainons des déductions simulta-
nément présentes, on aura ensuite recours au dénombrement par des
chiffres, qui permettra de les avoir toutes présentes a ’esprit «omnia et
singula» (VIL1), simultanément et distinctement.

Or la méthode, conformément a son idée qui est la mathesis uni-
versalis, vise 2 mettre en lumiére la totalité des déductions dans la
totalité des différents domaines. Ainsi le monde sera finalement présent
en toute son étendue et toute sa profondeur comme la totalité des

1% C’est conformément a cette idée que J.-L. MARION étudie la Régle 1’7 en détails; op.
cit. pp. 78-93.



568 L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

enchainements des opérations de ’entendement, et cela sur le mode
d’une présence a la fois distincte et simultanée. Cette mathesis univer-
salis existera factuellement et principalement sur le mode du caleul
mathématique. Car c’est dans les mathématiques, dont les objets sont les
plus simples, que ressortent le plus facilement les opérations de I’en-
tendement.

C’est donc cette mathesis universalis qui est maintenant, sous forme
d’un calcul mathématique universel, I’6100¢ dans lequel toutes les
sciences trouvent leur fondement. Voila les sciences coupées de toute
fondation ontologico-métaphysique, puisqu’elles reposent désormais
sur un fondement de nature enti¢rement non ontologique, a savoir la
mathesis universalis, comme calcul des opérations mathématiques.
Reste 4 savoir si ces calculs, élaborés a ’avance par la méthode dans le
but d’assurer I’évidence de la connaissance, ont pour les sciences une
réalité effective, dans le domaine des faits. A cette fin, les sciences
interrogent la réalité par le moyen de I’expérimentation, devenant ainsi
des sciences hypothético-expérimentales. Ce caractere est le trait fonda-
mental des sciences en tant que leur fondation est non ontologique, en
tant qu’elles sont des sciences «positives».

Pourtant les Regulae de Descartes nous montrent que ces sciences
sont toujours redevables, pour ce qui est de leur fondation, a la philo-
sophie. Car de méme que pour Platon les €(01), tout comme la lumiére
de I'idée qui les éclairait, étaient fondés dans I'idée supréme, soleil et
source de toute lumiére, ainsi pour Descartes la mathesis universalis,
tout comme la lumiére de la méthode qui I’éclaire, est fondée dans
I'ensemble des conditions qui la rendent originellement possible, c’est-
a-dire dans I’ensemble des concepts recteurs de la méthode. Et ces
concepts recteurs sont puisés dans ce qui est devenu le nouveau fon-
dement originel des sciences: le savoir humain en tant que connaissance
évidente de par sa propre réflexion et accomplie par les propres modes
de connaissance de I'ingenium, I’intuition et la déduction. Ces concepts
recteurs puisés dans I'ingenium et de nature purement méthodique sont
donc le soleil d’ou provient la lumieére de la méthode et qui la nourrit
sans cesse.

Or la transcendance par laquelle I'idée se transcende vers le fonde-
ment originaire de sa propre possibilité est, selon Platon, ’affaire de la
philosophie. Il en est de méme de la transcendance de la méthode, par
laquelle celle-ci se transcende vers les conditions et les fondements qui
la rendent originellement possible. Ainsi les sciences reposent-elles



L’émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes 569

encore et toujours quant a leur essence sur une fondation philosophique,
méme s’il s’agit 12 d’une fondation a caractére non ontologique'°.

C’est par une telle fondation originelle qu’est instituée la domina-
tion de la méthode sur les sciences. Les Regulae de Descartes ont ainsi
établi sur le plan de I’'essence et par un projet anticipé la domination de
la méthode sur les sciences. Ce projet a di attendre la seconde moitié du
XIX¢ siecle pour étre pleinement réalisé; c’est lui que Nietzsche a
reconnu lorsqu’il constate, dans un fragment posthume, que:

«Ce n’est pas la victoire de la science qui distingue notre XIX¢siecle,
mais la victoire de la méthode scientifique sur la science»'’.

16 ].-L. MArION (op. cit.) défend la méme thése, qu’il éclaire par une comparaison
structurale entre ’Ontologie d’Aristote et la fondation «épistémologique» des sciences
dans les Regulae; p.ex. p. 181: « L’écart des <Regulae» avec la pensée aristotélicienne tient
donc plus encore qu’a une <critique> des themes métaphysiques, a leur redoublement et
effacement par une construction de modele épistémologique ».

'7 Kritische Gesamtausgabe der Werke Nietzsches, hrsg. von G.CorLr und
M. MonTiNARI, Berlin-New York, 1967 sqq., VIII, 3: 15 (51) / Friedrich Nietzsche.
(Euvres philosophiques complétes, texte et variantes établis par G. CoLLi et M. MONTINARI;
traduit par M. HAAR et M. B. Launay, Paris, 1976 sqq., XIV, p. 203.






	L'émancipation des sciences selon les Regulae de Descartes

