
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Le "De universali reali" de Jean de Maisonneuve et les epicuri litterales

Autor: Kaluza, Zénon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zénon Kaluza

Le «De universali reali»
de Jean de Maisonneuve

et les epicuri littérales

i

Nous disposons à présent en édition de deux écrits que le maître
parisien Jean de Maisonneuve (de Nova domo ou de Nieuwenhuyze) a en
entier ou en partie consacrés au problème des universaux. Le premier,
conservé dans le ms. 1582, f. 98r—11 Or, de la Bibliothèque municipale
d'Angers, a été édité en 1936 par le P. G. Meersseman '. Son authenticité
ne peut pas être mise en doute et de fait, elle ne l'a jamais été. En effet, il
est dans le manuscrit explicitement attribué àJean de Maisonneuve avec
cette information : l'auteur suit la doctrine d'Albert le Grand, Tractatus
universalium editus a magistro Iohanne de Nova Domo secundum sententiam

domini Alberti, eius doctoris. Le copiste, Jean Dabart, a pris soin de se

démarquer de l'autorité de saint Albert ; il a donc été bien informé sur
l'auteur du Traité et sur son enseignement2. En outre, la méthode

adoptée dans l'exposé est la même que celle du Tractatus de esse et

essentia, un autre écrit de Jean Maisonneuve. Elle repose sur des thèses,

prouvées les unes après les autres, auxquelles peuvent se joindre de

courtes questions (dubia, quaestiones ou quaestiunculae). La doctrine sou-

1 G. Meersseman, Eine Schrift des Kölner Universitätsprofessors Heymericus de

Campo oder des Pariser Prof. Johannes de Nova Domo?, «Jahrbuch des Kölnischen
Geschichtsvereins», 18 (1936), p. 144—168; texte, p. 152-168. Il est analysé par
Z. WtODEK, Albert le Grand et les albertistes du XVe siècle. Le problème des universaux,
«Miscellanea mediaevalia», 14 (1981), p. 193—207, partie, p. 198—202.

2 G. Meersseman, La lutte entre thomistes et albertistes parisiens vers 1410. Une voix
thomiste, «Divus Thomas» (Piac.) 40 (1937), p. 397-403.



470 Le « De universali reali » de Jean de Maisonneuve

tenue dans les deux ouvrages est sensiblement la même ; les formules

passent également d'un traité à l'autre, jusqu'à la répétition d'une
erreur3.

Le second écrit, conservé dans trois manuscrits, celui de Wroclaw,
Bibliothèque universitaire IV Q 19 B), celui de Vienne, Österreichische

Nationalbibliothek, S.N. 267 W) et celui de Prague, Bibliothèque

universitaire I F 25, a fait objet de plusieurs remarques et
discussions résumées en 1968 par A.G. Weiler, qui a aussi publié l'ouvrage
sous le titre De universali reali (à notre avis il aurait dû s'appeler
Capitulant de universali reali) 4. Tel qu'il est publié, et tel qu'il est dans les

manuscrits B et W, l'ouvrage se compose des trois parties désignées par
son éditeur comme « introduction », « citation du texte » et « questions et

réponses ». Les première et troisième parties ont le même auteur et sont

3 Ainsi, par exemple, avec une curieuse constance Jean de Maisonneuve se trompe
dans l'indication de la source scripturaire Ex. 3,14; cf. Tractatus universalium, p. 162:
« iuxta illud Psalterii : Ego sum qui sum ; et iuxta illud Iohannis : Qui est misit me ; et par illud
Psalterii: Antequam Abraham esset ego sumn (Jean 8,58); et Tractatus de esse et essentia,

p. 121 : « et ideo dictum est a Iohanne : qui est misit me ». Le contexte dans les deux traités
est semblable. Le De esse et essentia est édité par G. Meersseman, Geschichte des Alber-
tismus, Heft I : Die Pariser Anfänge des Kölner Albertismus, Paris 1933, p. 91-200. MM.
W. Senko et Z. Kuksewicz mentionnent trois nouveaux manuscrits du De esse et essentia :

Wroclaw, Biblioteka Ossolineum, ms. 734, f. 81—95; Wroclaw, Biblioteka Uniwersytec-
ka, mss. IV Q 19, f. 1—8 (à la suite de M. Grabmann); IV Q 20, f. 311—332v. Cf.

W. Senko, Jakub z Gostynina i jego Komentarz do Liber de causis, «Studia mediewis-

tyczne», 2 (1961), p. 187, 207-209; id, Charakterystyka albertyzmu na Uniwersytecie
Jagiellonskim w XV wieku, dans : Z dziejôw filozofii na Uniwersytecie Krakowskim w XV
wieku, réd. Z. Kuksewicz, Wroclaw 1963, p. 196 note 15 ; Z. Kuksewicz, Contribution au

problème de l'influence de l'albertisme sur l'Université de Cracovie au XVe siècle,
«Mediaevalia philosophica Polonorum», XI (1963), p. 49—69. Concernant le ms. IV
Q 19, voir aussi A.G. Weiler, Un traité de Jean de Nova Domo sur les universaux,
«Vivarium», VI (1968), p. 111, où le texte du De esse et essentia, apparemment non
reconnu, est intitulé Quaestiones in librum Thomae de Aquino de ente et essentia à la suite
d'une vieille description manuscrite, probablement celle de W. Gröber; et p. 109.

4 A.G. Weiler, op. cit., p. 108-154; texte, p. 126—152. M. Weiler connaît seulement
les mss. B et W. Le manuscrit praguois est inventorié par F. Smahel, Verzeichnis der
Quellen zum Prager Universalienstreit 1348—1400, «Mediaevalia philosophica Polonorum»,

XXV (1980), p. 20 n° 32/A; il ne contient que 1'« introduction » de Weiler, voir
l'appendice. Dans le ms. W l'ouvrage porte comme en-tête : Tractatus perutilis magistri

Johannis de Nova Domo (Weiler, p. 110, 126 note a; dans le B il s'appelle Capitulum de

universali reali (p. 111, 126 note a). Le mot capitulum, omis dans le titre adopté par
l'éditeur, apparaît encore à la fin de ce que M. Weiler a appelé l'introduction et à la fin de

l'extrait provenant du Compendium de Hugues de Strasbourg. Le titre transcrit par le

copiste du B a donc quelque chance d'authenticité. Dans ce cas le mot capitulum ne signifie
point chapitre mais bien sommaire ou récapitulation de ce que l'on doit savoir en matière
des universaux. Voir aussi plus bas, note 11.



et les epicuri littérales 471

liées, selon M. Weiler, par un système de renvois. En revanche, la

deuxième partie n'est qu'un extrait d'une page du Compendium theologicae

veritatis de Hugues Ripelin de Strasbourg, attribué alors à Albert le

Grand 5
: nous ne saurions la considérer comme appartenant au texte

authentique de Jean de Maisonneuve. En effet, le copiste du B sait bien

que le texte original est interrompu par l'introduction d'un fragment
étranger. Ainsi il note à la fin de la prétendue « introduction » : Et haec de

capitulo sufficiunt. Sequitur: Item nota..., et ajoute à la fin de la «citation
du texte » : Et tantum de capitulo. Sequitur 6. D'autre part, si l'on regarde
de plus près le texte même, on voit qu'il est effectivement divisé en deux

parties, mais point de la façon retenue par l'éditeur. La division
proposée par Jean de Maisonneuve distingue la première partie, consacrée

au problème des universaux, de celle où sont traités les prédicaments. La

première finit à la page 143 de l'édition, par Et bec de questiunculisprime

partis sufficiunt ; la seconde est annoncée à la page 144 comme secunda

parsprincipalis. Le De universali reali est donc composé de deux parties,
précédées d'une introduction, ce qui a échappé à l'attention de son
éditeur. Tout autre division est artificielle 7. Quant à l'attribution du

5 A.G. Weiler, op. cit., p. 124, 130-131 ; G. Meersseman, Eine Schrift, p. 145-146.
Le Compendium est édité par S.C.A. Borgnet dans Alberti Magni Opera omnia,
vol. XXXIV, Paris 1895.

6 A.G. Weiler, op. cit., p. 130 note e et p. 131 note q.
7 La division tripartite de M. Weiler est tout simplement mécanique. Il la justifie par

les liens qui unissent sa « troisième » et sa « première » partie mais ne mentionne aucun lien
entre celles-ci et la deuxième, la « citation du texte », et c'est cela précisément qu'il fallait
prouver. Quant aux liens unissant la première partie et la troisième du texte édité,
M. Weiler s'appuie sur les arguments sans aucune valeur (op. cit., p. 119). Il croit, en effet

que le titre (Tractatus) dans W embrasse toutes les trois parties du texte ; l'argument n'est

pas à propos lorsqu'il s'agit de prouver l'authenticité de ces parties, et d'ailleurs, dans son
édition, M. Weiler a éliminé le mot tractatus. Il n'est pas exact que la citation des Catégories
5, 2b5 : «ubi prius allegatum est... destructis primis substantiis... », dans la troisième partie,
renvoie à la première; en réalité, l'auteur renvoie de la p. 141, lignes 19—21 à la p. 138,

ligne 23, toujours dans cette prétendue troisième partie. Le fait qu'un même articulus

parisiensis soit cité dans les deux parties en question ne prouve rien parce que, précisément,
la seconde citation est faite sans aucun renvoi. Enfin, « la conformité de style », c'est-à-dire
le fait qu'au début de la première partie on lit : « clamat totus philosophicus exercitus... », et
au début de la troisième: «ut clamat tota realistarum series...», plaide en faveur de

l'hypothèse de Meersseman pour qui la première partie n'est qu'un commentaire de la
troisième (ou du Tractatusproblematicus de Heimeric de Campo). Si toutefois nous
continuons à penser que les deux parties sont authentiques, c'est parce que le nom de Jean de

Maisonneuve est donné par les deux manuscrits au début de l'introduction (première
partie de M. Weiler). Selon M. Weiler seule sa «troisième partie», qui commence dans

l'édition par les mots «Cum animadverterem», est divisée «en deux parties: 1) des

universaux, 2) des prédicaments» (p. 116 et 124). Ainsi au moins il rejoint la division



472 Le «De universal! reali» de Jean de Maisonneuve

texte à Jean de Maisonneuve, appuyée sur les manuscrits, elle n'est pas
définitivement prouvée8.

En faisant l'abstraction de la doctrine exprimée dans l'un et l'autre

ouvrages, le De universali reali et le Tractatus universalium se différencient

authentique du De universali reali. Par souci de clarté, je donne ici la structure originale de

l'ouvrage, en notant la page et les lignes de l'édition (avec en chiffres romains, la division
de M. Weiler):
I : I INTRODUCTION :

a: introduction au thème des universaux, p. 126,1—5;
b : désignation des adversaires — terministae, p. 126,5—127,6 ;

c: désignation des adversaires - haeretici, p. 127,7—22;
d: «dialogue», p. 127,23—130,3;

II: extrait du Compendium theol. veritatis, p. 130,4—131,12

III: e: introduction du thème des prédicaments, p. 131,13-25;
f: division du texte, p. 132,1-12;
g: allusion probable au «dialogue» (stilopueri), p. 132,13—15;

Prima pars principalis, p. 132,16-143, dernière ligne;
Secunda pars principalis, p. 144,1-152, fin du texte.

Comme on le voit, les deux thèmes des deux parties principales sont introduits
successivement. Rien dans le texte authentique ne prouve que « la citation » doit y être
incorporée ; et rien ne le demande, car le texte est très compréhensible sans elle.

8 Pour prouver l'authenticité du texte, M. Weiler, op. cit., p. 124—125, résume ainsi
ses raisons. Premièrement, le ms. W « parle d'un Tractatusperutilis magistriJoannis de nova
domo», d'où M. Weiler tire plusieurs conclusions dont aucune ne concerne l'auteur de
l'écrit. En réalité, les deux manuscrits, B et W, attribuent le texte à Jean de Maisonneuve
(op. cit., p. 116—117, 126 note a). Deuxièmement, «l'auteur se caractérise comme un
commentateur d'Albert ; il cite à l'occasion de la réfutation des opinions des nominalistes
le Memoriale connu à Paris, ainsi que la condamnation des articles parisiens, ce qui le situe
à Paris». En réalité, dès l'introduction Jean de Maisonneuve se propose de suivre et de
défendre la doctrine d'Aristote et ne « se caractérise » nulle part, dans l'édition, « comme
un commentateur d'Albert». Quelquefois il aligne, comme autorités, les noms des viri
sancti et doctissimi, Augustin, Thomas d'Aquin, Aristote, Albert, Scot (p. 134). Par contre,
le seul endroit où l'auteur se dit Vincultus discipulus d'Albert le Grand a été rejeté dans les
variantes comme une addition tardive du ms. W (cf. note 10). L'allusion au Memoriale

(p. 125 : « sciencia nostra est a rebus » ; cf. Liber de intelligentiis, XXIX 2 : « Scientia intel-
ligentiae non est causa rerum, sed a rebus est causata », sans identification dans l'édition) et
les citations des articles parisiens ne prouvent pas nécessairement l'origine parisienne du
texte. Remarquons cependant que l'allusion au Memoriale ne se lit que dans les variantes de

W (p. 127 note c; voir aussi plus bas, p. 8). Troisièmement, selon Heimeric de Campo,
disciple de Jean de Maisonneuve, ce dernier surnomme les nominalistes epicuri, or à deux
reprises on retrouve ce sobriquet dans le texte du De universali reali (notemment p. 137 et
142 ; remarquons que le premier texte est cité dans l'introduction, p. 125, avec des leçons
admises par l'éditeur, des leçons rejetées et quelques leçons propres de la copie de
M. Weiler. Curieuse manière d'argumenter en se servant des leçons considérées comme
inadmissibles Bien qu'il garde sa valeur du fait que Heimeric s'est servi de l'ouvrage, à

lui seul l'argument n'est pas probant car, comme nous le verrons plus tard, au début du
XVe siècle le sobriquet d'épicuriens fut assez couramment utilisé à l'encontre des
nominalistes. En dernier lieu M. Weiler évoque la doctrine, identique dans le texte qu'il édite et
dans d'autres ouvrages du maître Jean.



et les epicuri littérales 473

par des caractères propres. Le second, comme cela a été déjà mentionné,
procède par propositiones, thèses fondamentales de la doctrine. Cette
démarche, propre à certains courants néoplatoniciens, sera plus tard

reprise par le disciple du maître Jean, Heimeric de Campo. Les thèses

principales sont regroupées autour des questions et complétées par des

questions supplémentaires, dubia et quaestiunculae, des notes explicatives,

notabilia, et des corollaires. Le Traité des universaux pose ainsi deux

questions, la première : Utrum universale, quod est forma, communicabili-

tatem propriam habet ex hoc quod est universale in re vel ex hoc quod est

universale ante rem; et la seconde: Utrum universale sit forma totius vel

forma partis. Chacune d'elles contient une dizaine de propositions. La
méthode adoptée ici, mais aussi dans le De esse et essentia et dans le
commentaire de la Métaphysique, fait avant tout l'économie de la

polémique. En effet, si dans le De esse et essentia, texte de ce point de vue
comparable, la première question (sur dix au total) fait encore la part à la

controverse, notamment contre Thomas d'Aquin, le Tractatus universa-

lium est plus sobre : ni ses questions, ni ses thèses n'ont aucun caractère

ouvertement polémique. Evidemment, telle ou telle formule peut viser
des adversaires doctrinaux, appelés à un moment «ignorants», rudes;
mais l'auteur ne va pas au-delà et ne perd jamais le ton serein de l'exposé
bien organisé, car très médité.

Le cas du De universali reali est loin de cette belle égalité d'esprit du
maître s'expliquant sur sa doctrine. Déjà la première phrase donne le la :

« Toute l'armée des philosophes s'écrie, par la voix d'Aristote, leur chef,
contre les railleurs des réalistes»:

Contra subsanatores universalisancium realistarum clamat totus philosophi-
cus (philosophorum B) exercitus in voce principis eorum Aristotelis:
Universale est principium artis et sciencie...

Cette réprobation est reprise vers la fin de l'introduction (p. 131)

pour amener le thème des catégories :

clamat tota realistarum series ore Porphirii, decern predicamenta sunt
decern rerum principia...

On voit sans aucune difficulté que la protestation vise les nomina-
listes ; le précise la deuxième phrase de l'introduction :

Aliqui enim dicunt hanc vocem, scilicet universale, non significare rem
aliquam {éd. aliquem), sed verius conceptum tantum, cui tarnen conceptui
substrata est res non universalis...



474 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

Jean de Maisonneuve veut donc amener fut manuducantur) les

nominalistes à admettre la réalité des universaux. Celle-ci une fois
affirmée par les péripatéticiens, apudperipateticos, les esprits scrupuleux
se poseront une autre question, de savoir quelle est la nature de cette
réalité (Habito jam in genere, quod universale est res, scrupuli ingeruntur
mentibus audiencium, qualis res sit Un autre groupe des philosophes se

propose de répondre. Tenants de la via antiqua, ils avancent que
l'universel, res universalis, existe non pas dans le singulier, mais en dehors de

lui. Ils n'appartiennent pas à cet exercitus des philosophes se réclamant
d'Aristote, ni à l'école des nominalistes. Ils n'en sont pourtant pas moins

dangereux, car ils sont accusés d'hérésie 9.

Le premier trait du De universali reali est donc son caractère
polémique. La critique commence déjà dans l'introduction et elle se

prolonge dans les principales parties de l'écrit. Elle n'est cependant pas bien

équilibrée car la plupart du temps les « hérétiques » sont oubliés, laissant
la place aux adversaires majeurs, les nominalistes. Toutefois, les deux

camps adverses indiqués, Jean de Maisonneuve se pose en partisan
d'Aristote et de la vérité péripatéticienne :

ego, veritatis peripatetice modicus professor, taliter decrevi dictis figmentis
obviare, ut nichil ex me, sed ex principiis Philosophi aliorumque approbate
auctoritatis antiquorum colligam 10.

Le second trait du De universali reali, c'est son caractère de manuel
destiné aux novices, une sorte de manuductio écrite pour les débutants :

stilo pueri. Cette manière explique la simplicité dans la composition de

l'ouvrage, où les deux principales parties constituent la suite des réponses

aux questions posées dans l'introduction. Mais c'est elle aussi qui
justifie un petit jeu littéraire, le « dialogue » d'un maître avec son élève,

un dialogue intérieur où la même personne fait poser les questions et
fournit quelques éléments de réponse. Ce dialogue se perd un peu dans

les manuscrits et dans l'édition. Il commence juste après la mention des

9 A.G. Weiler, op. cit., p. 126—127: «Et sunt quidam intromittentes se de antiquis,
qui hanc rem explicare nituntur aliis, qui per se ipsos earn numquam intellexerunt. Et ideo
enunciant rem universalem esse prêter singularia, extra singularia, quod est hereticum et
sane fidei contrarium... Et in hoc puncto deceptus est Ieronimus hereticus et sui sequa-
ces... »

10 Ibid., p. 131. Après «modicus professor», on lit dans W: «et subtilitatis magne
interpretis domini Alberti Magni, quondam Ratisponensis episcopi, incultus discipulus ».

Le Tractatus problematicus de Heimeric a le texte semblable.



et les epicuri littérales 475

deux camps adverses, mais il est annoncé par un couplet placé, au moins
dans le ms. B, avant le titre du Capitulum de universali reali11 :

— O fili care
ad Studium quare
venisti
— Praemeditare.

Le vrai dialogue commence à la page 127 de l'édition:

— Sed diceres michi : quid tunc de re universali entis sentis Si ipsa non est

res singularis, si ipsa non est vox, si ipsa non est conceptus... quid erit?
— Adverte ergo. Ex Primo Pbisicorum habetur: sicut operacio facit scire

formam, sic transmutacio materiam. Cum ergo ab omnibus universale sit

forma, oportet te earn cognoscere ex operacione. Capias gracia exempli
humanitatem, que est forma universalis... Quid ista operabitur cantabitne,
arabitne agros Dico tibi, quod nichil operabitur per se extra suppositum...
Et per suppositum cantat, donat laudem Deo, disputât... Ideo tu vides

operaciones universalis nature hominis.
— Sed dicit (die W) michi : Nonne anima racionalis et corpus humanum in
Socrate vel in alio homine sunt sufficientes cause operacionum iam enu-
meratarum Ergo videtur (videmus W), quod propter huiusmodi
operaciones explicandas superfluum sit ponere humanitatem.
— Responsio (Respondeo, nam W). Articulus Parisiensis habet...
— Sed vires mentis tue elevando peteres : Estne humanitas distincta ab illis
duobus simul iunctis, scilicet anima racionali et corpore? Si sic... habeo iam
universalem rem esse singularem et indistinctam a singulari. Quid ergo per
rem universalem abducis ingénia iuvenum et in tantum in agnicione
universalis tuos expendisti labores? Si non sit distincta...

11 A.G. Weiler, op. cit., p. Ill, description du B. En nous annonçant ainsi le stylus

pueri et la partie dialoguée, le couplet est exactement de même style. C'est le style d'un
jeune élève, obnubilé par les mensonges des nominalistes : prioribusfigmentis involuti, et qui
ne connaît pas encore les vrais principes de la philosophie : verisprincipiis nondum eruditi; il
sera rappelé à la fin de l'introduction, p. 132. Fallait-il donc rejeter le couplet, comme l'a
fait l'éditeur? Je ne le crois pas. D'autant plus que le quatrain précède dans B le titre de

l'ouvrage. Mais M. Weiler n'apprécie pas beaucoup le mot capitulum, peut-être à cause de

certaines prises de position de G. Meersseman (voir ibid., p. 112-113, 119, 120) et parce
que le ms. W a Tractatus. Toutefois, s'il souligne que Jean de Maisonneuve cite le
Memoriale rerum dijfîcilium (appelé aussi De intelligentiis), il sait que ce texte est dit par son
auteur tout simplement capitulum : «Summa in hoc capitulo nostrae intentionis est... »; cf.
édition de Cl. Beaumker, « Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters », Bd.
II—2, Münster 1908, p. l.Or toute l'introduction du De universali reali montre que l'auteur
ne veut pas suivre les chemins battus des traités.



476 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

— Ach amice, propter hanc fortissimam racionem, que absque dubio diffi-
cillima est...12

Nous sommes déjà à la page 129. Après cette dernière réponse, le ton
change : une allusion aux Catonis disticha 13 réintroduit la polémique
contre les modernorumfigmenta et fait apparaître le thème des catégories.

12 Ibid., p. 127—129. En changeant la forme d'un verbe ou en remplaçant un verbe par
un nom, les manuscrits brouillent ce morceau dialogué. Dans les trois cas suivants la leçon
du W s'impose : respondeo (responsio B, éd.), die (dicit B, éd.), videmus (videtur B, éd.). Trois
observations sont à noter. Premièrement, le W suggère que l'auteur dialogue avec un
nominaliste : Sed dicit nominalis (Sed diceres michi B, éd.). Cela est exact, mais ce nominaliste
est bien jeune, comme le démontre la nature de ses arguments et son exclamation : « Quid
ergo per rem universalem abducis ingénia juvenum » Deuxièmement, le choix inconsidéré

du B conduit à des contradictions dont nous avons ici un exemple. Le problème est
posé en termes d'alternative: «Estne humanitas distincta ab illis duobus simul iunctis,
scilicet anima rationali et corpore » Les deux possibilités sont examinées. Nous lisons :

« Si sic, cum anima racionalis et caro unus sit homo et unus homo sit res singularis, habeo
iam universalem rem esse singularem et indistinctam a singulari. Quid ergo per universalem

abducis ingénia iuvenum et in tantum in agnicione universalis tuos expendisti
labores? Si non sit distincta, tunc humanitas videtur esse forma accidentalis... » Ce texte
affirme donc que si l'humanité est distincte de l'homme, elle n'est pas distincte; et si

l'humanité n'est pas distincte, elle n'est qu'une forme accidentelle, donc distincte de
l'homme. Le texte de W est plus clair : « Anne humanitas distincta sit ab illis duobus simul
iunctis, scilicet ab anima rationali et corpore Si non, cum anima rationalis et corpus unus
sit homo et unus homo sit res singularis, habemus iam universalem rem esse singularem et
indistinctam a singulari ; ergo per rem universalem abducis ingénia iuvenum et ad tantos
in agnicione universalis expendis labores. Si sit distincta, tunc humanitas videtur esse (om.
W) forma accidentalis...» L'argument du nominaliste est donc le suivant: si l'humanité
n'est pas distincte de l'homme, l'universel est singulier et nous perdons notre temps en
parlant des universaux ; par contre, si l'humanité est distincte de l'homme, elle n'est qu'un
accident : « ideo humanitas erit accidens et non natura substantialis de genere substantiae,
quod est valde abusivum». Troisièmement, une seule fois M. Weiler (p. 120) mentionne
le dialogue de l'ouvrage : « Le Capitulum ms. B) offre d'ailleurs clairement la structure
d'un dialogue avec questions et réponses... » Mais puisque ce dialogue n'apparaît nulle part
dans son édition, je suppose qu'il fait allusion à la prétendue troisième partie qu'il a

appelée « questions et réponses ». Notons donc que les questions des deux parties
principales sont toutes dans l'introduction alors que les réponses constituent le corps du
texte.

13 Ibid., p. 131: «Cum animadverterem modernorum figmenta et plures deviare a
doctrina Aristotelis...». Les Disticha Catonis commencent par: «Cum animadverterem

quam plurimos graviter in via morum errare» (édité par M. Boas - H.J. Botschuyver,
Amsterdam 1952, p. 4). Le Tractatusprohlematicus de Heimeric de Campo, qui paraphrase
le texte de son maître, a comme incipit : « Cum animadverterem modernorum figmenta a

doctrina Aristotelis, praesertim in scientia universalium quae cardines et principia sunt
cuiuslibet artis et scientiae, multiformiter deviare...» (cité par Weiler, op. cit., p. 114—

115 ; cf. Problemata inter Albertum Magnum et sanctum Thomam ad utriusque opinionis
intelligentiam multum conferentia édita a disertissimo viro Heimerico de Campo, Cologne

1490, non folioté). En reprenant le texte de son maître, en l'adoptant à ses propres
besoins et en changeant son style, Heimeric de Campo ne voulait pas écrire une nouvelle



et les epicuri littérales 477

Jean de Maisonneuve annonce le primum principale et le secundum

principale, c'est-à-dire les deux parties de l'ouvrage dont nous avons déjà

parlé. Mais avant de passer aux choses sérieuses, le maître parisien veut
encore une fois se prévaloir de la justesse de sa doctrine et affirmer la

simplicité de sa méthode:

Illis enim questionibus, que principaliores huius materie videntur, lucide

pertractatis, et ex doctrina Aristotelis et aliorum doctissimorum evidenter
discussis, lucidum erit videre, quod fructuosa et fïdelis est sciencia antiquorum

et vituperabilis adinvencio nova modernorum. Hec (hoc éd.) eciam
stilo pueri prioribus figmentis involuti sive veris principiis nondum eruditi
ad modicum veritatis prenominate Dei favente gracia manuducentur
vestigium 14.

Il reconnaît donc de ne pas avoir voulu écrire un traité mais une
manuductio simple pour les garçons et dans un style accessible aux jeunes.

Le but de l'ouvrage est de donner la réponse à une suite de questions
énumérées à la fin de l'introduction. Celles qui appartiennent à la

première partie principale sont au nombre de six:
1. <Les universaux existent-ils ?>

2. Sont-ils des réalités en dehors de l'âme?
3. Sont-ils dans les choses singulières ou séparés d'elles?
4. Sont-ils la matière, la forme ou le composé des deux?
5. Sont-ils corporels ou incorporels?
6. Sont-ils cinq seulement 15

manuductio, mais un texte purement polémique. Il a donc omis toute cette partie de

l'introduction, qui est une fiction littéraire, et notamment le «dialogue». Les Distiques
sont adressés à un garçonnet, fils du Pseudo-Caton: «Nunc te, fili carissime, docebo...»
(1. cit.). L'allusion du maître Jean aux Distiques justifie, à mes yeux, le couplet placé à la tête
de l'introduction mais omis par M. Weiler. Faisant partie des octo auctores, les Distiques
furent alors connus de tous et plus particulièrement des artiens. L'allusion de Jean de
Maisonneuve était donc évidente pour ses contemporains. Elle ne l'est plus pour
nous.

14 A.G. Weiler, op. cit., p. 132.
15 La première question n'est pas dans le texte édité (1. cit.). Toutefois, qu'il y a six

questions, nous l'apprenons par le nombre des réponses attribuées aux nominalistes
(p. 132—133) et par la première réponse propre de Jean de Maisonneuve nous savons
comment elle doit être formulée. Voici ce que disent les terministes : «Respondent enim
nominales ad questiones dictas in hac forma. Ad primum dicitur loquendo de universali
predicamentali : Universale est triplex, scilicet mentale, vocale et scriptum... Tunc argui-
tur sic: universale est triplex, ergo universale est... Ad secundum... Adtertium... Ad sextum:
sunt tantum quinque universalia ad sensum inproprium... » Les terministes fournissent
donc six réponses. A la p. 134 l'opinion propre commence par la réponse à la première



478 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

Ce sont pratiquement les mêmes questions qu'avait posées Albert le

Grand dans son Liber de praedicabilibus16.
Celles qui constituent la seconde partie sont cinq :

1. Les dix catégories sont-elles distinctes et de quelle manière?
2. Dieu appartient-il à la catégorie de la substance, comme le

prétendent plusieurs et même, pour être bref, tous les terministes ou
nominalistes

3. La deuxième catégorie, c'est-à-dire la quantité, désigne-t-elle une
entité distincte de la substance

4. La qualité est-elle distincte de la substance et de la quantité?
5. La quatrième catégorie, c'est-à-dire la relation, est-elle distincte

des trois premières 17

Avant de répondre à toutes ces questions, Jean de Maisonneuve
donne d'abord la parole à ses adversaires majeurs, les nominalistes. Mais
s'il rapporte leur opinion sur les six questions concernant les universaux,
il s'arrête à la troisième (métamorphosée dans l'édition en septième) de

la seconde série 18. Sa propre opinion, non dépourvue de forts accents

polémiques, ne pose aucun obstacle à son intelligence 19.

question posée: «Hiis itaque omnibus dimissis ad quesita prius secundum promissum
brevissime aliter respondebo. Et primo ad primum sic : universale est». Grâce à ces réponses
nous constatons que la première question doit être : An universalia sint Mais comme ces
mêmes mots font partie de la deuxième question, ils ont été omis par les copistes et, par
conséquent, par M. Weiler. L'erreur de la p. 132, lignel—2, doit être réparée comme suit:
«... circa primum principale hic incidunt quesita: an universalia sint; <an sint> extra
animam a parte rei ; an sint separata... » Notons également que Heimeric de Campo écrit :

«... hic incidunt dubia sive quaesita: An universalia sint; An sint a parte rei extra
animam...» (cité par A.G. Weiler, op. cit., p. 115); de même dans son Invectiva

(Meersseman,, Geschichte des Albertismus, II, p. 117,12). Le P. Meersseman (Eine
Schrift, p. 148) a déjà corrigé cette faute des copistes.

16 Les problèmes 2 à 6 de Jean de Maisonneuve sont ceux que s'est posés Albert le
Grand dans les chapitres 2-5, 8 et 9 du Tr. II de son Liber de praedicabilibus (Borgnet, I,
p. 19-40). Cependant, outre l'accord général des deux doctrines, le De universali reali ne
copie pas le Depraedicabilibus. Notons aussi que si Jean de Maisonneuve se pose la question
de l'existence des universaux, qu'il essaie d'ailleurs de démontrer, Albert le Grand la juge
superflue: «An vero universale sit nunquam aliquis dubitaverit. Et ideo Antiqui non
quaerebant an universale sit, vel non sit, sed quaerebant an universale extra intellectum
separatum in natura sit, an in solis nudis purisque intellectibus positum sit et fundatum, eo
quia extra intellectum <non> sit in rerum natura» (L. depraedicab., Tr. II, c. 3, p. 21a). La
source commune des deux suites de questions : Isagoge de Porphyre, éd. L. Minio-Paluello
(Aristoteles Latinus, I 6—7), p. 5,10—13.

17 A.G. Weiler, op. cit., p. 132.
18 Ibid., p. 132-133 et 133-134.
19 Dans la première partie le début de chaque réponse n'est pas toujours clairement

distingué. La réponse à la cinquième question commence à la p. 140, ligne 4 de la fin : « Ex
dictis patet universalia non esse corporalia».



et les epicuri littérales 479

Telle est la structure de l'ouvrage, à la fois manuel pour les jeunes
étudiants et texte polémique.

Examinons encore les sources du De universale reali. Son éditeur n'a

pas jugé bon de les identifier toutes, bien que plusieurs ne posent aucun

problème. Suivant une règle curieuse il renvoie ici au Chartulaire parisien,

ailleurs aux textes d'Augustin, de Boèce, d'Anselme, de Thomas

d'Aquin, d'Ockham, etc., ou encore au commentaire du Lombard sur les

Sentences 20 Ce travail, qui a exclu Aristote, doit donc être repris à

l'occasion de l'édition nouvelle, correcte et épurée, qui s'impose. Il peut
se révéler ardu par suite du nombre des citations cachées et des allusions,
mais il est absolument nécessaire : il permettra d'améliorer le texte.

Auparavant nous avons déjà mentionné deux citations provenant l'une
du De intelligentiis, l'autre des Distiques du Pseudo-Caton. A la page 134

nous avons une citation presque littérale de Juvenal: «sicut volo, sic

iubeo, sit pro racione voluntas » 21
; à la page 132 une expression devenue

proverbiale : « ad pauca respicientes de facili enunciant », reprise au De

generatione et corruptione22 ; à la page 126 une allusion au Liber sex

principiorum :

Ut ergo manuducantur ad aliqualem noticiam universalis nature, cuius

operaciones occulte sunt in rebus, oportet intelligere...

Le Liber dit : « Natura igitur occulte in his (creaturis) operatur » et les

Auctoritates Aristotelis: «Natura occulte operatur in pluribus»23.

20 Ibid., p. 145 note 3: «Cfr. P. Lombardus, In I Sent., d. 8,8»: p. 121—122 on ne
distingue pas le Livre des causes du De causis et processu universitatis d'Albert le Grand ;

p. 126, M. Weiler adopte la règle suivante: «Quant aux auteurs cités l'annotation ne
donne pas - sauf quelques exceptions — la référence aux textes aristotéliciens ou porphyrins.

Les autres citations sont vérifiées dans la mesure du possible».
21 Juvenal, Satires, 6, 223 : « Hic volo, sic iubeo, sit pro ratione voluntas ». Dans ces

mots : «tuos expendisti labores» (p. 128), il faut voir peut-être une réminiscence de Stace

(bien connu des médiévaux), Thébaïde, 6,650: inspectant taciti expenduntque laborem
Inachidae.

"Aristoteles, De gener. et corr., I 2, 316a 8—10; cf. J. Hamesse, Les Auctoritates
Aristotelis, Louvain-Paris 1974, p. 167 n° 2. Nicole Oresme est l'auteur d'un ouvrage
aujourd'hui connu sous le titre Adpauca respicientes, qui reprend les premiers mots: «Ad
pauca respicientes de facili enuntiant»; cf. Nicoles Oresme, «De proportionibus pro-
portionum» and «Ad pauca respicientes», éd. E. Grant, Madison-Milwaukee-London
1966, p. 382-428. J. Gerson, épître Jucundum est, dans Œuvres complètes, éd. par
Mgr Glorieux, vol. II, p. 32 : « quia ad pauca aspiciunt faciliter enuntiantibus » ; Contra
curiositatem studentium, dans Œuvres complètes, vol. Ill, p. 240: «ad pauca aspicientes
enuntiant de facili». Désormais je cite les Œuvres complètes de Gerson par O.C., avec
l'indication du volume et des pages.

23 Liber sex principiorum, 9 (Arist. Lat., I 6—7, p. 37,2); J. Hamesse, op. cit., p. 309
n° 4.



480 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

Revenons encore à la citation du De intelligentiis tant de fois
mentionnée dans l'introduction à l'édition, mais non localisée. L'éditeur
propose :

Universale est principium et causa sciendi et sciencia nostra est a rebus. In
hoc enim differunt sciencia nostra et sciencia divina, quia sciencia nostra
causatur a rebus, sed sciencia divina causativa est rerum 24.

Il est bien difficile d'admettre que, pour écrire ces mots Jean de

Maisonneuve ait eu recours au De intelligentiis, alors qu'il pouvait lire
dans les Auctoritates Aristotelis: «Sciencia Dei causât res, sed nostra
scientia causata est a rebus», l'opinion attribuée au commentaire
d'Averroès sur le Livre XII de la Métaphysique25. Si l'éditeur est sûr, et il
l'est, que Jean de Maisonneuve cite ici le De intelligentiis, c'est parce qu'il
s'appuie sur le texte du W, rejeté et que je mets entre parenthèses :

Universale est principium et causa sciendi et sciencia nostra est a rebus (ut
récitât B. Augustinus, De doctrina Christiana. Eciam dicit auctor Memorialis

diffîcilium rerum, quod omnis sciencia vel est rerum causativa vel a rebus

causata.) In hoc enim differunt sciencia nostra et sciencia divina... 26

Dans le ms. W Jean de Maisonneuve indique deux sources. Mais, ce

qui est plus intéressant encore, le texte du W rend cet ensemble plus
cohérent car, d'abord il introduit le concept des deux sciences, et,
ensuite seulement, il les différencie. Min hoc enim differunt présuppose le

texte rejeté dans les variantes.
Le cas n'est pas unique. Deux lignes avant le passage analysé, on

lit:

quia dicitur Primo Posteriorum : sciencie est causam rei cognoscere, propter
quam est res, et quoniam illius est causa et non est contingens hoc aliter se

habere 27.

Ce texte des Seconds Analytiques se lit aussi dans les Auctoritates :

«Scire est causam rei cognoscere et quoniam illius est causa, et non
contingit aliter se habere» 28, mais il diffère sensiblement du texte connu
de Jean de Maisonneuve. La tradition manuscrite ne pose pratiquement
aucun problème, car les mss. B et W ne diffèrent que par un seul mot : B

24 A.G. Weiler, op. cit., p. 127.
25 J. Hamesse, op. cit., p. 139 n° 291 : locus non inventus.
26 A.G. Weiler, op. cit., p. 127 et note c. Voir supra note 8.
27 Ibid., p. 126-127.
28 J. Hamesse, op. cit., p. 311 n° 8 Anal. Post., I 2, 71b 10-12.



et les epicuri littérales 481

a contingens accepté par l'éditeur, W a contingere rejeté. Or il se trouve que
le contingere provient de la translatio Jacobi suivie ici par Jean de Mai-
sonneuve : « cognoscere propter quam res est, quoniam illius causa est et

non est contingere hoc aliter se habere » 29. Saufpour les premiers mots, la
citation est littérale.

A la page 135 nous lisons:

ut patet per Philosophum Primo Priorum, ubi negat istam consequenciam
Aristomines : intelligibilis est, ergo ipse est.

Cependant, Aristomène n'est pas chez Aristote l'auteur de l'infé-
rence mais le sujet de la proposition. Aristoteles dit « intelligibilis Aris-
tomenes» ou «nam Aristomenes est intelligibilis Aristomenes»30. Il
faut donc lire chez Jean de Maisonneuve: «ubi negat istam consequenciam:

Aristomenes intelligibilis est, ergo ipse est.»
Dans les trois cas l'identification des sources aurait permis à l'éditeur

d'améliorer son travail. Elle aurait aussi facilité le contact du lecteur
avec le texte, aide d'autant plus appréciable que de nombreuses
références données par Jean de Maisonneuve lui même sont fausses. Par

exemple, page 127 : « Ex Primo Phisicorum habetur : sicut operacio facit
scire formam, sic transmutacio materiam». Auctoritates Aristotelis,

page 133n°216et Averroès, Metaph. VIII, comm. 12 ; p. 137:« sequitur
primo falsitas istius dicti Philosophi Primo Posteriorum dicentis, quod
sciencia est universalium per se inherencium », De anima, II 5, 417b
22-23.

Un autre problème lié à l'identification des sources, et notamment
des textes d'Aristote, est de savoir dans quelle mesure Jean de Maison-
neuve a réellement consulté les auteurs cités. Professeur à la Faculté des

arts, il travaille de mémoire et souvent sa version est identique à celle
des Auctoritates, que l'auteur soit ou non mentionné. Car il faut bien le

dire, Jean de Maisonneuve ne commente pas dans son ouvrage le

Philosophe; il s'en sert pour établir la «vérité péripatéticienne» selon les

principes du Philosophe. Or ces principes ne sont rien d'autre que des

«maximes» détachées de leur contexte et alléguées à la manière des

paragraphes du code par les juristes. Sues par cœur, elles deviennent des

proverbes, ce qui exige une attention constante de la part du lecteur.
Voici un exemple:

29 Arist. Lat., IV, p. 7,5-7.
30 Aristote, Anal. Pr., I 33, 47b 15sqq (Arist. Lat., Ill, p. 74—75.



482 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

Sed universale est principium communicabilitatis et agnicionis intellectus,
iuxta illud: universale est, dum intelligitur, singulare vero dum senti-
tur31.

La maxime est puisée dans la mémoire ou dans les Auctori-
tates32.

Le problème des sources dépasse, on le voit, la simple érudition.
Dans le cas précis qui nous intéresse ici, l'identification des versions
d'Aristote utilisées permettra de savoir si pour chacun de ses textes Jean
de Maisonneuve se sert toujours de la même traduction ou s'il cite de

mémoire et d'après plusieurs traductions. Elle permettra aussi de vérifier

s'il préfère un commentaire au texte commenté. Ces différents
éléments jetteront quelques lumières supplémentaires sur l'enseignement

de Jean de Maisonneuve et plus généralement sur celui des autres
artiens : Est-ce que au début du XVe siècle la Faculté des arts de Paris a

encore enseigné Aristote dans le texte Ou s'est-on contenté seulement,
comme dans d'autres Facultés des arts, de lire des commentaires plus ou
moins célèbres Pour « son » commentaire de la Métaphysique Jean de

Maisonneuve a choisi d'abréger et de récrire celui d'Albert le Grand,
comme l'a fort bien montré M. Weiler 33.

Outre Aristote, Jean de Maisonneuve mentionne à plusieurs reprises
le nom de Platon, puis il cite la Paraphrasis Themistiana, le Livre des

causes, Avicenne, Averroès et quelques théologiens dont une fois Albert
et une fois le Pseudo-Denys. Une analyse doctrinale les départagera
dans la formation intellectuelle de Jean de Maisonneuve.

31 A.G. Weiler, op. cit., p. 139.
32 J. Hamesse, op. cit., p. 142 n° 27. A la p. 131 Jean de Maisonneuve cite de mémoire

«Aristoteles Primo Ceti, tractatus secundus, capitulum primum»; s'il s'était reporté au
texte, il aurait remarqué que le «parvus error in principio...» qu'il allègue à la suite, se

trouve au même endroit : il n'est pas nécessaire de renvoyer le lecteur au De ente et essentia

de saint Thomas. Remarquons que dans plusieurs endroitsJean de Maisonneuve allègue le
texte aristotélicien selon une division inhabituelle, en indiquant le livre, le traité et le
chapitre; cf. par exemple p. 131—134. Cette division suit celle adoptée par Albert le
Grand, mais la translatio textus chez les deux auteurs est différente. Est-ce la trace de ses

propres commentaires où il aurait suivi simultanément la paraphrase d'Albert et une
traduction inconnue d'Albert Ou est-ce le fruit d'une lecture variée et d'une mémoire un
peu « créatrice » De toute manière c'est un problème qui doit être examiné à l'occasion
d'une nouvelle édition critique.

33 A.G. Weiler, op. cit., p. 120 et 153-154.



et les epicuri littérales 483

II

Nous avons constaté que Jean de Maisonneuve plaçait sa propre
philosophie, la «vérité péripatéticienne», entre, d'un côté, l'école des

nominalistes, qu'il appelle moderni, terministae, nominales ou encore
epicuri, et, de l'autre, une école sans désignation dont les partisans ont posé
l'universel, res universalis, hors de l'âme ; il s'agit donc de certains adeptes

de la théorie des idées en Dieu. Au cours de son exposé, l'auteur du
De universali reali les appelle quelquefois platonici; parmi ces derniers il
mentionne Jérôme de Prague 34.

Le nom de Jérôme de Prague a servi à M. Weiler pour dater le texte :

« En ce qui concerne la date, dit-il, l'ouvrage a dû être écrit après la mort
sur le bûcher deJérôme de Prague, donc après le 30 mai 1416 parce que,
au f. 2v, il est fait une allusion à Hieronymus hereticus et sui sequaces ; et
sûrement pas plus tard que 1423—1426, période pendant laquelle Hey-
meric a composé son Tractatusproblematicus, qui dépend... d'un texte de

son maître Jean de Nova Domo, sur les universaux» 35. Le texte en

question n'est autre que le De universali reali. La seconde datation est

trop large : Jean de Maisonneuve est mort avant le 2 juin 1418 à Paris 36.

Quant au terminus post quem, il nous faut rappeler que le Praguois
séjourna à Paris entre 1404 et 1406. Maître à la Faculté des arts, il y fut le

collègue de Jean de Maisonneuve, qui n'avait nul besoin d'attendre le

concile de Constance pour constater 1'« hérésie » de la doctrine de Jérôme.

Dès 1406, celle-ci fut classée comme hérétique à Paris, et Jérôme

pour ne pas abjurer fut obligé de s'enfuir : sa solution du problème des

universaux constituait le griefprincipal porté contre lui. Il est donc plus
sûr de dater le De universali reali entre 1406 et 1418 37.

Sous la plume de Jean de Maisonneuve, la doctrine de Jérôme, ou de

ses partisans, est devenue méconnaissable: simplifiée grossièrement,

34 Voir supra, p. 4. 'Le.splatonia sont nommés à la p. 136; p. 137: universaleplatonicum ;
p. 141 : scola platonicorum.

35 Ibid., p. 125.
36 Auctarium Chart. Univer. Paris., II 254,4. A.L. Gabriel, <Via antiqua> and <via

moderna> and the Migration of Paris Students and Masters to the German Universities in
the Fifteenth Century, «Miscellanea mediaevalia», 9 (1974), p. 451 note 53;
J.D. Cavigioli, Les écrits d'Heymericus de Campo (1395—1460) sur les œuvres d'Aristote,
«Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie», 28 (1981), p. 298 note 16.

37 Cf. Z. Kaluza, Le chancelier Gerson et Jérôme de Prague, «Archives d'Histoire
doctrinale et littéraire du moyen âge», LI (1984), p. 81—85, 103-104.



484 Le « De universali reali » de Jean de Maisonneuve

elle correspond bien plus à cet adage des Auctoritates : Gaudeantgenera et

species Piatonis quoniam si sunt, monstra sunt38, qu'à la vraie pensée de

Jérôme. Le bref résumé concocté dans le De universali reali n'est
intéressant que si l'on veut évaluer l'impact à la Faculté des arts du combat
de Gerson contre les jormalizantes, ou si l'on recherche un témoin du
niveau de l'enseignement à Paris, au début du XVe siècle. Mais puisque
nous avons déjà traité du rapport Jean de Maisonneuve — Jérôme de

Prague 39, tournons-nous à présent vers les « épicuriens ».

Lorsqu'ils traitent du problème des universaux, les médiévaux en
admettent généralement trois solutions qu'ils regroupent sous les rubriques:

universale ante rem, l'universel séparé du singulier et hors de

l'esprit ; universale in re, l'universel dans l'être même du singulier ;

universale post rem, le concept abstrait des singuliers. La première solution,
consacrée par une longue tradition, avant tout théologique, plaçait
l'universel, ou les universaux, dans l'esprit divin, in mente divina. Dans
les textes, elle est qualifiée de platonicienne, car selon saint Augustin,
LXXXIIIQuaestiones, q. 46 : « C'est Platon qui est connu comme ayant

38 J- Hamesse, op. cit., p. 317 n° 77. En reprenant sa polémique contre les platoniciens,

Jean de Maisonneuve (op. cit., p. 136) fait allusion à ce texte: «Sequitur primo,
secundum Philosophum Primo Posteriorum, quod universalia essent monstra ad demons-
tracionem inepta».

35 Z. Kaluza, op. cit., p. 98-100, 104, 106. Outre l'endroit analysé dans cet article,
voir ceux indiqués plus haut, note 34. Jean de Maisonneuve attribue aux platoniciens la
doctrine des universaux existant en dehors des singuliers et hors de l'intellect divin ; c'est
cette version du « platonisme » qu'il appelle hérétique et qu'il attribue à Jérôme de Prague.
Ou encore il ne « localise » pas l'universel platonicien : « In hac enim discertacione sive

disputacione stetit Aristotiles contra Platonem in altioribus passibus tocius Metaphisice, in
hoc enim videtur Plato ponere rem universalem extra singularia. Sed adverte, quod
consimilem questionem huic movet Aristotiles Septimo Metaphisice... » (Weiler, p. 129 ;

cf. aussi p. 136—137). Enfin, il identifie l'universel des platoniciens avec l'être idéal dans

l'esprit de Dieu, pour ensuite rapprocher l'école platonicienne de celle des péripatéti-
ciens : « Ex dictis patet universalia non esse corporalia, sed incorporales naturas. Primo
sic : omne universale quadruplex habet esse, scilicet ydeale et in intellectu prime cause,
cuius est quedam exemplaris species, quomodo loquitur de ipso Aristoteles Septimo
Metaphisice (7,1032b 11—16), cum dicit : domum ab extra fieri a domo ab intra, idest ydeale
exemplo existente in mente practica artificis, et eandem dicit speciem esse seu quiditatem
ydealem habitus et privacionis. De universale primo modo locuta est scola platoni-
corum Sed de hiis secundo modo perscrutata est scola peripateticorum, quorum
princeps et dux fuit egregius Aristotiles, cuius perfectissima doctrina est in hac materia, et

per consequens in omni materia sciendi, ex quo omnis sciencia est universalium, ut dicunt
pariter platonici et peripatetici» (ibid., p. 140—141). Sa connaissance de la doctrine attribuée

aux platoniciens n'est pas profonde et du fait qu'il a admis les idées, il ne s'éloigne pas

trop du même « platonisme » qu'il a reproché à Jérôme de Prague.



et les epicuri littérales 485

donné leur nom aux idées » 40. Ainsi Robert Grosseteste dira, dans son
Commentaire de la Physique, que « Platon et Augustin ont considéré que
la sagesse infinie et les raisons éternelles et infinies des choses existent
dans l'esprit divin»41. La solution en soi innocente, posait cependant
des difficultés dès lors qu'il fallait définir le statut ontologique de ces

universaux-raisons éternelles et leur rapport avec l'être simple de Dieu.
On aurait pu s'en apercevoir à l'occasion de l'affaire de Jérôme de

Prague.
La deuxième solution se réclamait de l'autorité d'Aristote ou, plus

exactement, elle se voulait péripatéticienne, ayant entendu que le nom
de philosophie péripatéticienne, pris bien souvent dans l'acception que
lui a donné dans ses nombreux écrits Albert le Grand, englobait une
multitude de doctrines. Etaient donc péripatéticiens et les textes d'Aristote,

et ceux des Arabes, et ceux d'Albert bien évidemment, et enfin
certains textes purement néoplatoniciens, comme le Livre des causes.

La troisième solution était attribuée indistinctement à Guillaume
d'Ockham, à Jean Buridan et à leurs disciples, tous ensemble appelés
nominalistes, terministes ou épicuriens 42.

40 Saint Augustin, Quaestiones LXXXIII, q. 46; Bibl. august., 10, Paris 1952,

p. 123, traduction de J.A. Beckaert. Nous avons la même division tripartite dans le
Tractatus universalium de Jean de Maisonneuve (G. Meersseman, Eine Schrift, p. 153):
« Quamvis in genere loquendo universale non dicatur nisi tribus modis, scilicet ante rem,
in re et post rem, tarnen universale ante rem est duplex, scilicet ante rem tempore et
natura, et ante rem natura et tempore». Ceci correspond aux quatre modes d'être de
l'universel dans le De universali reali, p. 140—142. Voir aussi G. Meersseman, Geschichte
des Albertismus, II, p. 28—33, 72—73.

41 Robert Grosseteste, Commentarius in VIII 1. Physicorum Aristotelis, edidit
R.C. Dales, Boulder, Col. 1963, p. 55; cf. id, Commentarius in Posteriorum Analytico-
rum libros, édité par P. Rossi, Firenze 1981, p. 139 sq. Seuls Gauthier Burley (Super
Artem veterem, Venise 1497, f. a6 ra-rb) et François de Meyronnes (cf. P. Vignaux, De
saint Anselme à Luther, Paris 1976, p. 270 sqq.) ont séparé la doctrine augustinienne des

idées divines de la théorie des universaux.
42 On connaît au XIVe siècle d'autres divisions, qui dérivent des nombreuses acceptions

du mot polysémique universale. Ainsi Guillaume d'Ockham, Summa logicae, I 14

(éd. Ph. Boehner, G. Gâl et S. Brown, St. Bonawenture 1974, p. 49,47—52): «Dicitur
enim sol causa universalis quia est causa plurium, scilicet omnium istorum inferiorum
generabilium. Dicitur autem causa particularis, quia est una causa et non plures causae. Sic
intentio animae dicitur universalis, quia est signum praedicabile de pluribus... ». Jean
Wyclif, Tractatus de universalibus, c. I (éd. I.J. Mueller, Oxford 1985, p. 15—16),

propose une division tripartite : « Primo quod triplex est maneries universalium in genere.
Primum est universale causatione, ut Deus est causa universalissima et post eum res
universales creatae secundum ordinem, quo originantur a Deo. Secundum est universale
communicatione, ut puta res communicata multis suppositis, ut natura humana et aliae
naturae générales et specificae. Tertium est universale repraesentatione, ut signum prio-
rum universalium, quae aequivoce dicuntur universalia, sicut homo pictus aequivoce



486 Le «De universal! reali» de Jean de Maisonneuve

Cette division tripartite est assez répandue au début du XVe siècle.

Elle est connue par exemple de l'humaniste Guillaume Euvrie, qui,
maître à la Faculté des arts, l'évoque en 1403 dans une lettre adressée à

Gerson :

Te consulo, pater optime, quam sectabimur doctrine semitam quem das

modum adolescentibus si a nobis Albertus eripitur, si prohibetur Oqam, si

dicitur homo»; cf. Logica, I, c. 2 (éd. M.H. Dziewicki, London 1893, vol. I, p. 8,2-4) et
Summa de ente, I, tr. I, c. 4 (éd. S.H. Thomson, Oxford 1930, p. 54,27-55,4). Jean Buridan
a deux «divisions»; la première rappelle celle de Guillaume d'Ockham, la seconde est

quadripartite. Reprenons d'abord la première : « Respondendum est breviter, quod plu-
ribus modis aliquid dicitur universale. Uno modo aliquid dicitur universale secundum
causalitatem, scilicet quia causa est multorum. Et sic universalissimum in causando esset

Deus, et consequenter intelligentie, et corpora celestia. Et isto modo statim concedendum
esset, quod universalia sunt separata a singularibus generabilibus et corruptibilibus. Unde
de ipsis dicebatur secundo huius (sc. Metaphysicae), quod maxime universalia sunt diffi-
cillima ad cognoscendum, quia sunt a sensu remotissima (Met., I 2, 982a 23—25). Alio
modo dicitur universale secundum predicationem vel significationem, quia de multis est

predicabile et indifferenter significat multa et supponit pro multis. Et tunc significatum
ipsi oppositum est terminus singularis seu discretus qui una impositione significativum vel
representativum est unius tantum, ut Sortes et Plato. Et sic universale et singulare sunt
termini mentales, vocales aut scripti» (In Metaphysicam, q. 15, Paris 1518, f. 50va; voir
aussi q. 7, f. 7ra et Quaestiones super VIII Physicae q. 7, Paris 1509, f. 7vb-8ra). La
seconde se trouve dans les Quaestiones super Isagogen Porphyrii que je cite d'après
M. Markowski, Problematyka uniwersaliow w polskich piçtnastowiecznych pismach
nominalistycznych, « Studia mediewistyczne », 12 (1970), p. 75 note 6 : « Circa questionem
nota, quod universale pro tunc hic sufficienter capitur quatuor <modis>. Uno modo pro
signo, quod reddit proposicionem universalem et sic illa signa : omnis, nullus, quodlibet
sunt signa universalia. Secundo modo universale capitur pro proposicione universali in

qua subicitur terminus communis signo universali determinatus. Tercio modo capitur pro
illo quod est causa multorum ; et sic dicimus quod Deus est universalissimus, quia ipse

plurimorum est causa, et sic eciam dicimus celum et intelligencias esse causas universales.

Quarto modo universale dicitur terminus qui de forma sue imposicionis, si est vocalis vel
scriptus, est de pluribus predicabilis vel aptus representari plura. Et illi universali oppo-
nitur singulare... » Il est évident que tous ces auteurs, à l'exception de Wyclif, distinguent
les significations du mot en délimitant ainsi le champ de leurs investigations et que cette
distinction ne s'identifie donc aucunement à leur « théorie des universaux ». Cependant,
M. Markowski ne l'entend pas ainsi en englobant le tout dans la doctrine buridanienne,
même le lieu commun sur la Cause universelle. D'ailleurs, il a mal compris le texte analysé
dans son article cité supra. - Les divisions dont on vient de parler furent certainement
connues de Jean de Maisonneuve car il mentionne une fois Vuniversale in causando et
Vuniversale in essendo (A.G. Weiler, op. cit., p. 137). Toutefois sa propre division ne
s'inspire pas de celle-là ; il traite de Vuniversale ideale, de Yuniversale intellectuale etformale
(autrement dit deux modes de Yuniversale ante rem), de Yuniversaleformale etformatum et de
Yuniversale in intellectu abstrahente (ibid., p. 140—141; voir supra, note 40), c'est-à-dire:
l'idée, le flux apte à donner l'être, l'universel réalisé dans les singuliers et le concept. Cette
division vient de saint Albert, cf. A. de Libera, Théorie des universaux et réalisme

logique chez Albert le Grand, «Revue des Sciences philosophiques et théologiques», 65

(1981), p. 61sqq.



et les epicuri littérales 487

formalizancium secta uelud offendens a plerisque tuorum contempnitur,
quis nobis doctor relinquitur ymitandus? Scientiarum lumina sicut nec
solem propriis rotatum uehiculis sine medio conspicere non possumus.
Aliquem igitur habeamus triplicis nobis philosophie abdita sine periculo
reserentem 43

Guillaume Euvrie distingue ainsi trois écoles: péripatéticienne
avec, à sa tête, Albert le Grand dont l'autorité est revendiquée surtout

par Jean de Maisonneuve et ses disciples; nominaliste, placée sous le

patronnage de Guillaume d'Ockham ; et, enfin, celle des formalizantes
qui, au témoignage de Gerson, suivaient la doctrine de Platon. La
confusion d'Euvrie est un peu rhétorique, la lettre ayant aussi pour but
de montrer ce que son auteur a déjà appris, et avant tout de rétablir
l'autorité de Jean Buridan rejetée par plusieurs membres de la Faculté
des arts. En tout cas, elle ne lui a pas fait échapper une donnée
universitaire, la division des écoles philosophiques, dont il fait l'historique

:

Très enim fuerunt secte quas preclari fama nominis ad usque nostra tempora
detulit. Prima dicunt formalizancium quam a Piatone dehinc ab Augustino
deriuatam uolunt. Nominalium alteram pene omnium differentias ad

humanas concepciones transferentem, huius ut opinor, quia multis fuit
intermissa temporibus, auctor primus ignoratur, quamquam ab Epicuris
eam ipsam ortam predicent atque profectam. Secta uero tercia inter pres-
criptas médiat et ab Aristotele incepta per Alexandrum, Iohannem Grecum,
Alpharabium, Themistium, Auicennam, Aueroym, Boecium, Albertum,
sanctum Thomam ceterosque perypateticos acerrimis laboribus atque conti-
nuis nostre fuit etati tradita. Quoniam igitur modo in tanta doctrinarum
uarietate pubescens etas eliget 44

Une division identique est présente dans le De universali reali. La
lettre apporte donc la preuve qu'elle était d'actualité à Paris au début du
XVe. Le terme technique de «formalizantes », typiquement gersonien, le

nom de Guillaume d'Ockham, celui de Buridan qui va bientôt appa-

43 E. Pellegrin, Un humaniste du temps de Charles VI : Guillaume Euvrie, «Institut
de Recherche et d'Histoire des Textes — Bulletin», 15 (1967—1968), p. 9-28; texte cité

p. 17. A propos de la «triplex philosophia», Mlle Pellegrin note: «Vraisemblablement
allusion à la division «platonicienne» de la philosophie en Physica, Ethica et Logical> (1.
cit., note 1). Jean Gerson confirme cette division: «Conceptus complexi formantur in
utero rationalis animae nobilius et generosius per semen fidei... quam per semen solum
philosophiae triplicis: naturalis, rationalis et moralis»; Centiloquium de conceptibus,
O.C., IX, p. 510.

44 E. Pellegrin, 1. cit.



488 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

raître, le confirment. Quant aux «épicuriens», nous sommes en
présence du plus ancien document affirmant les liens entre le nominalisme
et Epicure. Nous verrons plus loin les raisons de cette affirmation. Pour
l'instant, regardons de plus près ces «épicuriens» modernes, et avant
tout leur situation à l'Université.

Le choix du jeune maître ès arts fut difficile. On lui aurait proposé
peut-être de suivre Buridan, mais il se l'interdit : sans un conseil mûr il
n'ira pas philosopher dans cette école ; d'ailleurs d'autres, jugés
favorablement par Gerson, l'ont déjà abandonnée. Comment, du reste,
comparer les plus célèbres des nominalistes avec les grands théologiens de

l'école péripatéticienne Guillaume Euvrie est certain que le chancelier

n'approuvera pas ce choix, lui préférant la voie médiane :

Cur, dicet quispiam, Buridanum illum clarum securum non acceptas pro-
fecto non, nisi grauissimo consilio nixus, auderem. Nam uideo uiros eru-
ditissimos qui, eciam tuo iudicio probati lucent, eius doctrinam penitus
relinquisse. Intelligo doctores qui hiis nominalium sentenciis a puero fun-
dati sunt, non eque aliis existimari nec a tantos theologicarum ueritatum
apices conscendisse. Quis enim Gregorium, Adam aut de Huita Gandensi,
Sancto Thome, Scoto uel domino Bonaventure compararet Equidem quads

sophiste ad realem comparacio putaretur? Sed obsecro, nonne his
doctrinis intellectus magni Dyonisii, subtilitas Boecii, Augustini profundi-
tas mihi claudetur Scio confestim grauiter affirmabis hanc uiam esse secu-

ram, illas autem periculosas 45.

Nous ne connaissons pas ces brillants docteurs qui ont abandonné la
doctrine nominaliste ; un cas au moins d'une telle volteface doctrinale
doit être bien connu pour être seulement évoqué dans la lettre. En
revanche, nous savons bien que la pensée de Guillaume rejoint celle de

Gerson par la comparaison des docteurs modernes et anciens, et de ce

point de vue l'exemple de Bonaventure — le plus grand des théologiens
selon le chancelier — est significatif. Guillaume craint que le nominalisme

— les sophistes — ne lui interdise l'accès aux textes bien plus
appréciables. Il connaît d'ailleurs la préférence de Gerson: «Tu diras

avec autorité que cette voie-ci est sûre et que les autres sont dangereuses».

Il savait, à coup sûr, que, dès 1400, Gerson a conseillé aux jeunes
étudiants en théologie le commentaire des Sentences de Thomas, de

Bonaventure, de Durand et les Quodlibeta de Henri de Gand en reprochant

aux modernes de mêler la physique, la métaphysique et avant tout

45 L. cit.



et les epicuri littérales 489

la logique à la théologie 4S. La secta tertia de Guillaume Euvrie rejoint
par ce biais le tritum iter du chancelier 47. Mais le problème central de la

lettre, problème à la fois personnel pour Euvrie et institutionnel pour la

Faculté, c'est celui de Jean de Buridan, maître contesté.
Le nominalisme étant ce qu'il est, la rhétorique en appelle à la

morale et permet à Euvrie d'échapper à l'école péripatéticienne. Il
n'existe pas, dit-il, de finesse d'esprit sans obstacle et d'obstacle sans

péril. Cependant, nous avons la lumière de la raison et de la foi pour
rassembler les vérités qui se trouvent et chez les nominalistes et chez
leurs adversaires : utriusquepartis ueritates colligere. En effet, si le danger
est partout, pourquoi se réfugier par exemple auprès de Buridan, comme
s'il était un protecteur sûr. Au contraire, il faut se tourner vers la vertu,
régulatrice de la raison, car si seulement nous commençons à mener nos
affaires en étant animés par les vertus, nous serons partout en sécurité, et
le port tranquille sera en tout lieu. Les petites offenses une fois rejetées,

notre esprit trouvera facilement son profit4S. Le regard fixé sur la vertu,
la main tendue vers les adversaires, Guillaume Euvrie n'oublie pas pour
autant de rappeler quelques-unes de leurs imputations :

Cum igitur, ut aiunt, Buridanus, sicud et alii, pleraque dampnande teme-
ritatis suis libris immiscuerit, quae philosophica licencia putauit esse pro-
ferenda, non minori discrimine ipsius quam aliorum doctrina nos erudiret.
Sed quid dicunt pleraque dampnande temeritatis, micius dicam et nonnulla
periculose falsitatis, que suis dicunt doctrinis inseruisse, leuiter asserta

uocabo, atque illud primum quo infidelitas ceteris scriptoribus ascribitur
miringam non mouet. Nam dum ipsi philosophos explanarunt, sicut phi-
losophi locuti sunt, quod eciam nobis palam licere confirmant plurimi, dum
tarnen nos esse christianos semper intelligamus. Taceo nunc quod Burida-

num fuisse philosophum negant. Non dicam suam metaphysicam pro logica

46 Jean Gerson, épîtreJucundum est, O.C., II, p. 33. Voir aussi Contra curiositatem
studentium, leçon II, cons. 3 et 4, O.C., III, p. 239—240.

47 Jucundum est, p. 32. Cette voie moyenne c'est tout le programme de la réforme
gersonienne.

48 E. Pellegrin, op. cit., p. 17: «Non est, pater, subtilitas sine difficultate, nec sine

periculo difficultas, data porro nobis sunt rationis fxdeique lumina quibus utriusque partis
ueritates colligere studemus, quod si ubique latent pericula, cur ad Buridanum tanquam ad

securum presidium confugiam? Pocius ad uirtutem regulandam animam conferamus.
Nam ubique portus, ubique securitas si uirtutum omnium caterua circumcepti cursum in
humanis duceremus; facile namque, repudiatis offendiculis, animus noster profutura
colligeret. Sed dum mortalitatis hominum innabilis unda nos alligat, ad illam inconta-
minatam lucem non possumus ascendere».



490 Le «De universal! reali» de Jean de Maisonneuve

reputari, nec ad eius uitam me diuertam que ita sibi aliud agenti de manibus

erepta est ut minima pars totam philosophiam ad logicam translaturo
deuoraretur 49. Nam pro tot laboribus ab eo, nobis iuuenibus, impartitis,
magna gratia est habenda, nec forsan ingrati aut inuisi sibi uideamur, omitto
personalia et alia sepe Unguis hominum seuerius celebrata quia mihi non
aduersus hominem constituta est oratio, sed humilis paternaque consulta-
tio... 50

Texte bien curieux et tout en allusions Le jeune humaniste revendique

l'intégralité de la philosophie et l'autorité de Buridan. Contre

qui Evidemment contre les tenants des deux autres viae et comme nous
ne savons littéralement rien sur les formalizantes de ces années-là, nous

pensons contre les «péripatéticiens » de la Faculté des arts principalement.

Les livres du philosophe, sa doctrine, sa personne même, sont
alors objet d'un dénigrement systématique. On reproche à Buridan
d'avoir accumulé dans ses écrits de blâmables étourderies et dans sa

doctrine de dangereux mensonges. On lui dénie également le titre de

philosophe. Enfin, on manipule ses ouvrages en les considérant tous

comme des textes de logique. Il n'est d'ailleurs pas le seul visé, car à côté
de lui il y a un certain nombre d'autres auteurs, assurément nominalstes

: Buridanus sicut et alii. C'est pourquoi s'instruire dans la doctrine de

Buridan ou étudier celle de ceux qui ont commis des fautes pareilles aux
siennes, est d'un égal péril. Animé par le désir, sincère sans doute, de

ramener la critique à de plus justes proportions, et au nom de son appel à

une action vertueuse, Euvrie remarque que certaines erreurs dangereuses

sont des assertions maladroites à attribuer en partie aux scribes des

livres. Les maîtres attaqués expliquaient fidèlement les textes des

philosophes païens, ce qui est toujours licite, pourvu que l'on se considère

comme chrétien. Il semble donc que la critique a porté sur la fidélité
témoignée, d'une part, aux auteurs commentés, principalement à Aris-
tote enseigné à la Faculté, et de l'autre, à la foi chrétienne. Les
affirmations jugées fausses ou téméraires étaient donc probablement celles

qui chez Aristote contredisaient la foi sans être immédiatement réfutées

par les commentateurs. Il se peut également que certains maîtres vou-

49 Pellegrin lit denotaretur Je ne comprends pas bien cette phrase.
50 Ibid., p. 17-18. La myringa, au figuré, signifie certainement la tête, l'esprit; au

propre, elle signifie la membrane enveloppant le cerveau ; cf. C.F. Du Cange, Glossarium,
s.v. et Maurus of Salerno, Commentarius in 1. Prognosticorum, éd. M.H. Saffron,
Philadelphia 1972, p. 35, § 19 (Transactions of the American Philosohical Society, N.S.,
vol. 62, part 1). Une autre forme de ce mot est mitiinga.



et les epicuri littérales 491

laient qu'on enseigne Aristote d'après ses grands commentateurs chrétiens

du XIIIe siècle. Ainsi on peut admettre que la critique doctrinale
du « nominalisme », et plus précisément du buridanisme, était d'inspiration

religieuse ou du moins voulait passer pour animée par un souci de

foi. Car là où tous les coups sont permis, il est difficile de distinguer le

vrai du faux semblant.

A elle seule, cette critique aurait bien pu remplir un gros volume,
mais dans le monde où l'autorité du savant doit être confirmée par sa vie
exemplaire, il reste précisément la vie de Buridan. Guillaume Euvrie
nous laisse entendre qu'elle n'a pas échappé à la critique : nec ad eius

uitam me diuertam ; omitto personalia et alia sepe Unguis hominum seuerius

celebrata. Il veut passer sous silence certains faits de la vie de Buridan
soulevés par les adversaires de ce dernier et qui nous échappent
complètement. Euvrie dit: «A présent, qu'ils nient que Buridan fut un
philosophe, je me tais ; je ne dirai pas qu'il faut tenir sa métaphysique

pour de la logique ; je ne me tournerai pas non plus vers sa vie qui lui fut
arrachée alors qu'il faisait autre chose... je laisse de côté ses affaires

personnelles et autres, souvent divulguées avec sévérité par les

mauvaises langues ». Rien n'est clair dans ce passage. Nous ne savons pas ce

que signifie la remarque sibi aliter agenti; Euvrie veut-il dire que la mort
a surpris Buridan non préparé Ou qu'au moment de sa mort le

philosophe fut occupé à une autre chose qu'à la philosophie Si sa mort fut
inattendue (vita sibi de manibus erepta est), le sort de ses écrits semble

mieux assuré. Si le translaturus est ici l'instrument de la destruction, il ne

peut exercer son entreprise que sur la plus petite partie de la philosophie
de Buridan, celle probablement qui se laissera réduire à la logique.

Nous sommes donc placés devant la légende de Buridan, cette
«légende qui a fait tort à l'homme» 51, et devant l'attaque violente et fourbe
du philosophe par une nouvelle génération des maîtres parisiens. De la

légende nous connaissons deux historiettes : l'une est celle qui raconte
son aventure avec la reine Jeanne de Navarre ; l'autre, transmise en 1406

par Henri Kalkar, est celle de sa rivalité amoureuse avec Pierre Roger, le

futur pape Clément VI52. Ces dires, et assurément d'autres encore que
l'histoire ne nous a pas conservés, sont ainsi pris au sérieux et servent à

51 E. Feral, Jean Buridan maître ès arts de l'Université de Paris, «Histoire littéraire
de la France», XXVIII (1950), p. 462 (extrait: p. 1).

52 Ibid., p. 474—475 et 480—486 (extrait: p. 15-16 et 21—27) ; le texte cité à la p. 488

29) n'est pas de Marsile d'Inghen : mort en 1396, il ne pouvait pas connaître Nicolas de

Cuse ni Gabriel Biel.



492 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

détruire la renommée du philosophe. Pourtant, nous n'avons aucune

preuve que ces potins soient à l'origine du sobriquet « épicurien » accollé

aux nominalistes.
La critique doctrinale, telle qu'elle ressort de la lettre d'Euvrie, et à

condition que nous l'avons bien comprise, se résume en deux points.
Premièrement, il existe chez les adversaires de Buridan une forte
tendance à réduire toute sa philosophie à la logique, soit en éliminant ou en
oubliant ses nombreux commentaires des écrits non logiques d'Aristote,
soit en les considérant comme des œuvres du logicien par excellence,
donc du sophiste. Le mot est tombé : même Grégoire de Rimini, Adame
Wodeham et Henri Totting d'Oyta sont des sophistes, donc ceux qui
ramènent tout ad humanas conceptiones. De là à estimer que Buridan n'est

pas philosophe, il n'y a qu'un pas. Ce pas a été franchi ; Euvrie le

confirme. Deuxièmement, on reproche à Buridan des erreurs doctrinales.

Malheureusement, nous ne connaissons aucune thèse, aucun énoncé

précis mis en question par les antiburidaniens ; nous pouvons seulement

supputer qu'apparemment il s'agit d'une opposition entre des thèses

philosophiques de Buridan et la foi chrétienne. Mais aucune autre
source ne confirme une telle déviation chez le philosophe ; par contre,
en 1400 Jean Gerson l'appelle vir qui multa vidit, legit atque conscripsit et
allègue son Ethique, dont il fera par ailleurs usage. Soucieux d'orthodoxie,

il ne soupçonnera jamais celle de Buridan. Il n'y a cependant
aucune raison pour émettre des doutes sur le propos de Guillaume
Euvrie, avec cette restriction toutefois que nous ne suivons plus des

discussions philosophiques ou théologiques mais la lutte des écoles:

attaquer l'orthodoxie, coller un sobriquet, tirer argument de la vie
privée ou de racontars, sont des malveillances pratiquées. A la même

époque Jean de Maisonneuve invoque contre les nominalistes l'autorité
de saint Anselme et celle de l'Article parisien en prétendant qu'ils
contredisent tous les grands et saints docteurs :

In quibus quidem responsionibus, heu, multum dolendum est, quoniam
contradicunt viris Sanctis, doctissimis, solemnissimis et expertissimis, scilicet

Augustino, sancto Thome, Aristotili, Alberto, Scoto, qui omnes ponunt
universalia realia et predicamenta encia distincta, ut patet clare in proces-
sibus eorum loycalibus, phisicalibus, metaphisicalibus et theoloycalibus.
Quibus eciam potest dici cum Aristotile... 53

53 A.G. Weiler, op. cit., p. 133-134; cf. aussi p. 128. Pour mieux comprendre la
situation de la philosophie de Buridan à la Faculté des arts vers 1400, il faut nécessairement

examiner les textes de quelques buridanistes de l'époque. Dans son Expositio du



et les epicuri littérales 493

Vus, comme les voit Jean de Maisonneuve, les nominalistes sont-ils
encore de bons chrétiens La « mauvaise vie » de Buridan ne va-t-elle de

pair avec sa doctrine?
En fait, il est certain qu'une partie au moins de cette critique émane

du cercle réaliste, et plus particulièrement de l'esprit combatif et quelque

peu simpliste de Jean de Maisonneuve. Remarquons tout d'abord
qu'au début de sa lettre Euvrie place Albert le Grand à la tête d'une des

trois écoles. Les partisans d'Albert sont donc déjà installés à la Faculté.
Notons aussi que les «nominalistes», et plus spécialement les burida-
nistes, sont déjà designés par le sobriquet d'« épicurien ». Or nous savons

queJean de Maisonneuve a eu couramment recours à ce qualificatifdans

ses polémiques contre Buridan et son école à Paris, et qu'il a lui-même
posé Epicure en protoplaste des nominalistes ; nous en parlerons dans

un instant. Dans son De universali reali Jean de Maisonneuve prétend
que les nominalistes — Jean Buridan et Marsile d'Inghen qu'il nomme —

n'enseignent pas la vraie philosophie aristotélicienne : dicentes taliternon
sunt professores peripatetice veritatis, cuius archidoctor et princepsfuit
Aristoteles, sed sunt epicuri littérales54. Pour son imagination baroque habitée

par les archidoctores, les viri expertissimi, solemnissimi, sanctissimi, les

commentairs de Buridan sur Aristote sont sans aucune valeur. Pourrait-
on le dire plus nettement Enfin, par une autre source, nous apprenons

Compendium totius logicae de Jean Buridan (Venise 1499; réimpression Frankfurt a.M.
1965), Jean Dorp polémique souvent, notamment dans le Traité II: De praedicabilibus,
contre une autre via, mais les problèmes discutés n'ont pas leurs correspondants dans le De
universali reali. On y trouve toutefois une discrète défense de l'orthodoxie de Buridan
confirmant les dires d'Euvrie et les attaques de quelques adversaires (f. e3 ra, va) : «Tertio
notandum est circa exemplum actoris unde actor exemplificat de differentia conuertibili
cum specie specialissima credens earn esse conuertibilem cum specie subalterna, dicens vt
rationale predicatur de deo et homine et in quale, qui differunt specie. Sed illud exemplum
non est verum, quia ly rationale non est conuertibile cum specie subalterna, imo est
differentia conuertibilis cum specie specialissima, scilicet cum ly homo, quia omnis homo
est rationalis et omne rationale est homo. Sed ad auctorem qui hoc exemplum ponit
dicendum est quod actor insequebatur modum loquendi Porphirij, qui imaginabatur
plures esse deos, et illos esse animalia rationalia sicut et nos sumus ; ergo dicitur quod
rationale est differentia conuertibilis cum specie subalterna, quia Porphirius ibi loquitur
secundum modum loquendi saracenorum qui imaginantur plures esse deos. Ideo non est
tenendus in hoc, imo ex fide habemus credere unum esse deum ». «Sed peteret aliquis,
quid est dicendum ad Porphyrium qui posuit ilium terminum homo esse speciem huius
termini animal rationale Respondetur quod Porphirius erat de secta Saracenorum qui
ponunt plures esse deos et ipsos esse animalia, sicut et nos sumus. Sed illud non est verum
quia tantum est unus deus qui non est animal rationale, saltern eodem modo sicut nos
sumus ».

14 A.G. Weiler, op. cit., p. 137; voir plus bas, p. 27.



494 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

que Jean de Maisonneuve a combattu la doctrine de Buridan pendant
seize ans55. Confrontés, la lettre de Guillaume Euvrie et le De universali
reali confirment la lutte acharnée des «albertistes» contre les «nominalstes

» dès le début du XVe siècle. Il est donc permis de considérer le
fondateur du courant « albertiste » comme un des critiques de Buridan
visés par Guillaume Euvrie, certainement l'un de ceux qui ont
impétueusement participé à la destruction du buridanisme parisien. Les
derniers buridanistes d'une envergure certaine, Gilles Jutfaes, Jean

Dorp et Laurent de Lindores, ont cessé leur activité à la Faculté des arts

respectivement en 1401, 1403 et 1404 56.

Au début du XVe siècle, deux surnoms moqueurs furent donnés aux
nominalistes et aux logiciens : terministae et epicuri. Le premier a rapi-

55 Le fameux mémoire des nominalistes adressé en 1474 à Louis XI place cette lutte
après 1407: «post occisionem Ducis Aurelianensis » ; cf. F. Ehrle, Der Sentenzenkommentar

Peters von Candia, Münster 1925, p. 324—325 ; G. Meersseman, Geschichte des

Albertismus, I, p. 12sq. ; W. Senko, Charakterystyka albertyzmu, p. 185, croit que les
albertistes sont actifs à Paris déjà en 1400. Heimeric de Campo dans son Invectiva

(G. Meersseman, ibid., II, p. 117, 5—10) affirme que Jean de Maisonneuve combattit les
scotistes et les nominalistes durant seize ans: «Itaque primo idem tractatus (se. Tractatus
problematical) has infrascriptas contra praememoratos terministas modernos seu, ut utar
solito magistri mei Joannis de Nova Domo, primi parisiensis doctrinae Alberti, post iuge
suae variae in doctrina (doctrinae éd.) Scoti et sequacium eiusdem formalistarum doctri-
naque (doctrinaeque éd.) Buridani et suorum (suarum éd.) sequacium terministarum per
annos (anno éd.) sedecim, sicut ex ore eius concepi, <altercationis ?> exercitium, resusci-
tatoris (-tionis éd.), loquendi modo, epicureos nominales proponit quaestiones ». M.
J.D. Cavigioli, op.cit., p. 298 note 17, suppose que «'primus' peut signifier le premier
albertiste, initiateur du mouvement, ou simplement le premierparmi les albertistes
parisiens de ce temps-là », Cette interprétation est fondée sur le texte mal édité, elle est donc
inexacte. M. Cavigioli lit : « primus parisiensis doctrinae Alberti », alors que la correction
s'impose: «primi parisiensis doctrinae Alberti... resuscitatoris » ; cf. G. Meersseman,
Geschichte des Albertismus, I, p. 21: «Über den Resuscitator der Lehre Alberts des

Grossen», bien qu'à la p. 19 on a: resuscitationis. A la p. 299 et note 18 de son article,
M. Cavigioli affirme queJean de Maisonneuve « lutta dès 1402 contre toutes les tendances

philosophiques». Il explique cette date par le même texte de Heimeric de Campo:
«comme l'on sait maintenant que Jean est mort en 1418 », et parce que la lutte dura seize

ans, «celle-ci débuta donc auplus tard en 1402». Je pense donc avec M. Seriko qu'en 1400

Jean de Maisonneuve était déjà membre actif de la Faculté des arts.
56 Gilles Jutfaes, enseignant depuis 1381, est encore à la Faculté en 1401 ; cf. Auc-

tarium Chart. Univer. Paris., I, p. 823,37. Laurent de Lindores a quitté Paris en 1404 et
Jean Dorp un an auparavant. Tous les trois ont appartenu à la nation anglo-allemande qui
cultivait principalement le buridanisme à Paris. Jean Dorp et Laurent de Lindores furent
tous les deux disciples du maître Gilles; cf. ibid., p. 673,25—26; 675,48—676,2; 676,6—8;
677,16. Concernant le maître Laurent, voir M. Markowski, op. cit., p. 86—91 (nombreux
textes mais l'interprétation superficielle et quelquefois incorrecte) ; Z. Weodek, Waw-
rzyniec z Lindores — zycic, dziela i pogl^dy, «Studia mediewistyczne», 19 (1978), p. 95—

108 (littérature, liste des écrits authentiques et attribués, manuscrits ; le paragraphe sur les

universaux dépend en partie de Markowski). — Dans la dernière décennie du XIVe siècle,



et les epicuri littérales 495

dement perdu son sens péjoratif et fonctionne aujourd'hui comme

synonyme soit des « nominalistes », soit des « buridanistes », soit enfin
des «ockhamistes» 57. La charge ironique du mot est confirmée en 1402

par Jean Gerson, dans sa seconde leçon Contra curiositatem studentium,
où il écrit des scotistes de son temps :

Deus sancte, quot ibi prioritates, quot instantia, quot signa, quot modeitates,

quot rationes aliqui ultra Scotum condistinguunt ; jam mille codices talibus

impleti sunt, adeo ut longa aetas hominum eos vix sufficit legere ne dicam

intelligere. Quis enim inintelligibilia et falsa et sibi dissona unquam intel-
ligat, qualia haec sunt si non nobiscum tandem conveniunt. Ita quidem
contentiosi dum logicos culpant, vocantes eos qui secum non sentiunt,

on copie des textes de Buridan au Collège de Dormans-Beauvais, cf. E. Pellegrin, La
bibliothèque de l'ancien Collège de Dormans-Beauvais à Paris, « Bulletin philologique et
historique», 1944—1945, p. 123—125, 129, 141. Sur le rapport Gerson - Buridan, voir
Z. Kaluza, op. cit., p. 108 sqq.

57 Cf. A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris 1976,

p. 1121-1122. A. Ghisalberti, Giovanni Buridano délia metafisica alla fisica, Milano
1975, p. 222-226, parle du terminisme de Buridan en opposant le 'terminisme' au 'no-
minalisme'. W.J. Courtenay, Nominalism and Late Medieval Religion, dans The Pursuit
of Holiness in Late Medieval and Renaissance Religion, edited by Ch. Trinkaus with
H.A. Oberman, Leiden 1974, p. 52, écrit: «... the words terministae and via moderna are
fifteenth century in origin and concern logic, not epistemology, metaphysics, or theology»;

et H.A. Oberman, Masters of the Reformation, Cambridge 1981, p. 95: «The
nominalist reliance on specifically tailored terminology had often attracted the wrath of
the via antiqua and had been the main cause of the Paris condemnations. This reliance on
terminological advances, which prompted the introduction of the label 'terminista', first
as an insult and then as a proud selfdesignation, led to a clarification of scholarly language
within the Artes and was used to tame the otherwise uncontrollable metaphysical
speculation in the field ofdogmatics ». Il semble cependant que, dans tous les textes examinés
ici, il s'agit d'une autre chose que la confiance en la terminologie technique. Deux points
sont à souligner. Premièrement, le mot 'terminista' apparaît presque exclusivement dans
les discussions sur les universaux ; on reproche alors aux 'terministae' leur non-réalisme,
autrement dit leur refus de toute discussion sur Yuniversale ante rem ou celui in re.

M. Courtenay a donc raison : au début du XVe siècle le mot ne concerne ni la métaphysique,

ni l'épistémologie, ni la théologie, parce que, en se tenant aux prédicables, les

'terministae' ont exclu toute autre considération. Secondement, la lecture de Buridan ou
de Dorp permet de voir assez facilement que tout ce que, en matière des prédicables et des

prédicaments, est habituellement défini par les philosophes de la via antiqua comme res ou
res significata, l'est, par ces deux philosophes-là, comme terminus significans, supponens, qui
praedicatur. Ainsi, s'ils marquent la différence entre la première intention et la seconde,
c'est pour ne s'occuper que de cette dernière. Le mot 'terminista' désigne donc avec
précision le contenu des traités de la logique provenant de l'école buridanienne et c'est

pour cette raison justement qu'il a été plus tard repris à leur compte par les nominalistes de

tout bord. Confirmé en 1402, le mot fut inventé probablement à la fin du XIVe siècle. Il a

perdu son sens péjoratif dans la seconde moitié du XVe siècle.



496 Le « De universali reali » de Jean de Maisonneuve

terministas, ipsi longe grandiorem terminorum congeriem multiplicare com-
pelluntur 58.

Et en 1426, dans le De modis significandi:

Conquisitores veritatis nostri temporis in theologia sub specie subtilitatis et
titulo metaphysicae, magnam nimis induxerunt confusionem dum omissa

communi logica, quam Aristoteles et alii consequenter tradiderant et ser-

vabant, ipsi novos sibi terminos assumpserunt, aut forte per ignorantiam
logicae aut per negligentiam et contemptum, aut quia voluerunt sibi facere

nomen ex inventione novitatum dum répugnantes eis vocant rudes et
terministas nec reales in metaphysica, quasi sine terminis loqui possint59.

Il semble donc que le sobriquet ait été inventé par les scotistes ou
plus précisément par les formalizantes dont Gerson parle dans les deux

textes. C'est pourquoi il oppose quelquefois les formalizantes aux termi-
nistae :

Quae consideratio clavis est ad concordiam formalizantium cum terministis
si perspicaciter nec proterve videatur 60

;

utrum vero metaphysica contentetur in suis explicationibus grammatica et

logica, vel si latius accipit ens sub diversis analogiis, non est hic nostrum
inter formalistas et terministas tantam componere litem, quae profecto
saepe procedit ex aequivocatione quid nominis... 61

Aux yeux des formalizantes le mot terminista désigne donc un
logicien, collectionneur des termes, qui n'aboutit nulle part et qui n'envisage

pas la réalité des choses. Mais il s'agit peut-être également de ceux
qui appliquent le « rasoir d'Ockham » aux instances, signes, modéités et
raisons des formalizantes. Toutefois, selon Gerson, leur logique appartient

à ce fond commun d'origine aristotélicienne qu'il appelle communis

logica et que les inventions des formalizantes outrepassent.
Jean de Maisonneuve pense que les terministes argumentent de

manière simpliste et enfantine, mais qu'en même temps ils raisonnent
en sophistes :

Ad has dubitaciones vere difficiles plures terministe modo satis facili ac

puerili nituntur respondere pocius falsa Empoidoclis et quorundam plato-
nicorum... dicta racionibus communibus et sophisticis defensantes S2.

58 Jean Gerson, O.C., III, p. 242.
59 Ibid., IX, p. 629.
60 Ibid., p. 632.
61 Ibid., p. 516-517.
62 A.G. Weiler, op. cit., 132; le contexte renvoie aux deux premiers chapitres du De

generatione et corruptione.



et les epicuri littérales 497

Bien que les termes ne soient que des signes conventionnels, les

terministes ont réduit la théorie des universaux aux seuls termes :

Dicunt eciam solum terminos conceptus esse universalia et non res etc. Et
tamen dicunt quosdam terminos esse scripturas et figuras, et illas scripturas
quasdam esse lapides, sicut terminos scriptos in lapide... que sunt encia
realia. Similiter dicunt solum quinque esse universalia, quia solum sunt

quinque termini, et tamen infinita esse universalia et ea omnia esse terminos.

Iam patet, quomodo sibi ipsis clare contradicunt, et quia semper dicunt
de terminis, qui pure ad placitum sunt... ideoque omnia sine racione
affirmant 63.

Autrement dit, en construisant àz.% figmenta contradictoires, les

terministes ne s'occupent que des mots. Leur doctrine est jugée sans valeur

parce qu'elle est fondée sur le langage (termini adplacitum) et non sur la
solide indifférence des choses.

Telles sont les connotations du mot terminista au début du XVe
siècle.

L'on sait depuis les travaux de G.G. Meersseman sur Jean de Mai-
sonneuve que ce dernier a donné aux nominalistes le surnom d'épicuriens.

Heimeric de Campo, disciple de Jean, l'a confirmé dans son
Invectiva :

Itaque primo idem tractatus Tractatus problematicus de Heimeric) has

infrascriptas contra praememoratos terministas modernos seu, ut utar stilo
magistri mei Joannis de Nova Domo, epicureos nominales, proponuit
quaestiones 64.

Ce surnom, on le retrouve effectivement dans le De universali reali,
mais il a dû être inventé bien avant la rédaction de ce traité, car
Guillaume Euvrie le connaît en 1403 déjà; il doit se répandre rapidement:
on le trouve à Prague vers 1406. Voici les quatre écoles philosophiques
vues par un réaliste pragois :

Nota, quod quatuor fuerunt secte philosophorum apud antiquos philoso-
phos. Quidam vocabantur soici a stoa porta iuxta quam studuerunt, quorum
princeps fuit Socrates. Et isti non posuerunt esse universalia, <quia> propter
debilitatem et grossitudinem sui intellectus se ultra sensibilia non poterant
erigere. Alii vocabantur achademici... et horum princeps fuit Plato... Tercii
vocabantur epicuri, illi insistebant corpulis et voluptatibus. Dicebant enim

6Î Ibid., p. 134. Voir aussi note 57.
M Voir supra, note 55.



498 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

summum bonum esse in vita vivere in corpulis et horum princeps fuit
Aristipus. Et planum est, quod isti parum curaverunt universalia, sed tan-
tum particularia. Quarti vocabantur peripatetici... 65

L'opinion des épicuriens au sujet des universaux n'est pas cependant
évidente ; en s'adonnant aux plaisirs et aux choses matérielles, les

épicuriens se souciaient des singuliers, c'est-à-dire des choses concrètes,
sans penser aux universaux. A vrai dire, on voit mal la différence entre
les stoïciens et les épicuriens, sauf peut-être qu'à ces derniers n'est pas

prêté un intellect faible et grossier. L'auteur du texte ne dit pas non plus

que les épicuriens niaient l'existence des universaux, mais seulement

qu'ils ne s'en occupaient point. En un mot, trop peu subtils, les stoïciens

ne savaient pas aborder le problème ; en revanche, trop voluptueux, les

épicuriens n'en voulaient point. Bien que la recherche du plaisir soit le

propre des épicuriens selon les médiévaux66, ce thème ne nous
concerne pas ici ; allons voir ailleurs. Il y a peut-être dans l'épicuréisme
plus que de la morale. Rouvrons donc le De universali reali.

Après avoir montré dans sa réponse à la quatrième question que
l'universel est la forme d'un tout: esse seu quidditas velforma totius, Jean
de Maisonneuve demande dans la cinquième question si les universaux
sont corporels ou incorporels. Avant de répondre, il distingue dans tout
universel son être quadruple : omne universale quadruplex habet esse. Le

premier est son être idéal dans l'intellect de la Cause Première. Le
deuxième est son être intellectuel et formel à l'image de la lumière
émanée par le soleil. Perpétuel et divin, cet universel est apte à donner
l'être aux singuliers. Le troisième, formel et formé, est réalisé dans les

singuliers. Enfin, le dernier est abstrait des singuliers par l'intellect.
L'origine albertinienne de cette distinction est évidente. Selon Jean de

Maisonneuve les quatre écoles philosophiques se sont partagées ce qui

65 Le texte provient d'une question inédite d'Etienne Palec étudiée par F. Smahel,
Circa universalia sunt dubitationes non paucae', «Filisoficky éasopis», XVIII (1970),
p. 987—998. Concernant Etienne Paleé, voir P. Spunar, Repertorium auctorum Bohemo-
rum provectum idearum post Universitatem Pragensem conditam illustrans, Wroclaw
1985 (Studia copernicana XXV), p. 326—340.

66 Voir M.R. Pagnoni, Prime note sulla tradizione medioevale ed umanistica di
Epicuro, «Annali délia Scuola Normale Superiore di Pisa», Classe di lett. e filos.-, Serie

III, IV (1974), p. 1443-1477; E. Brown, Jr., Epicurus and Voluptas in Late Antiquity:
The Curious Testimony of Martianus Capeila, «Traditio», XXXVIII (1982), p. 75—106;
R.P. Jungkutz, Fathers, Heretics and Epicureans, «Journal of Ecclesiastical History», 17

(1966), p. 3—10; Christian Approval of Epicureanism, «Church History» 31 (1962),
p. 279-293.



et les epicuri littérales 499

n'est qu'un mode d'être ou un aspect des universaux. Ainsi les
platoniciens traitent des idées, les épicuriens de l'être formé et formel, les

nominalistes des abstractions et les péripatéticiens de l'être intellectuel
et formel61. On voit parfaitement que les épicuriens et les nominalistes
n'ont pas des vues identiques ; ces derniers abstraient de la matière une
similitude des singuliers, alors que les premiers pensent que l'universel
est un résultat de l'union d'une matière et d'une forme. D'après cette
opinion l'universel est réel, mais éphémère car il périt lorsque périssent
les singuliers, ainsi qu'il en ressort de cet amalgame des citations :

Tercium est (esse) universalis formale et formatum in singularibus repertum
iuxta prius (p. 137—138) expositum modum, de quo loquitur Gilbertus
Porritanus, cum dicit formam esse composicioni consequentem, et resultare

ex unione materie et forme. Et Philosophus, Primo Phisicorum, cum dicit
universale esse nocius apud sensum, quam singulare, et alibi, cum dicit
sensum esse universalium, sentire vero particularium. Et ubi prius allega-
tum est, quod universale generatur, per consequens et destructis primis
substanciis impossibile est aliquid aliorum remanere, idest retinere existen-
ciam localem et temporalem, ut ibi prius allegatum est, universale est totum
et perfectum et omne etc. 68.

67 A.G. Weiler, op. cit., p. 140-141 : « Ex dictis patet universalia non esse corporalia,
sed incorporales naturas. Primo sic: omne universale quadruplex habet esse, scilicet
ydeale et in intellectu cause prime, cuius est quedam exemplaris species... Secundo modo
esse universalis est intellectuale tantum et formale, sicut est luminis corporalis et influxus
ipsius a simplici emanacione a sole ; et esse forme artificialis in spiritu vehente ipsum ad

Organa seu verius in lumine intellectus practici procedente ad formacionem Spiritus
ymaginacionis et organorum, de quo esse universalis loquitur Philosophus, Primo Poste-

riorum, cum dicit universalia esse sempiterna et incorruptibilia et eciam eorum, que
semper et frequenter fiunt. Et in Phisicis Aristotelis, cum dicit, quod forma, que
constituit in natura speciem, est quid divinum, optimum, manens perpetuum et indisso-
lutum in sua essencia, et aptitudinem dandi pluribus esse, quamquam totalitas materie
hanc aptitudinem in hiis que sunt ex materia sua tota ab actu prohibeat, et in Nono
Metaphisice, ubi dicit actum precedere potenciam natura et causalitate, intelligens per
actum formam prehabentem esse necessarium et sempiternum in genere vel in specie.
Tercium est universale formale... Quartum est esse universalis in intellectu abstrahente

ipsum a contagione materie per resolucionem ipsius in simplicem intencionem, que est
essencialis similitudo omni singularium... De universali primo modo locuta est scola

platonicorum, de eodem tercio modo scola epicurorum, quarto modo scola modernorum
nominalium. Sed de hiis secundo modo perscrutata est scola peripateticorum... » Cf. A. de
Libera, op. cit., p. 64, 69-71.

68 A.G. Weiler, op. cit., p. 141. Le Tractatusproblematicus de Heimeric de Campo a le

texte quasiment identique. Pour Aristote, voir Phys. 15,189a 5—8 Auctor. Arist., p. 142

n° 27: «Universale secundum intellectum notius est quam particulare secundum
sensum»; Anal. Post., II 19, 100a 16—17 Auctor. Arist., p. 321 n° 122: «Sentire est

singularis...»; Auctor. Arist., p. 129 n° 173: «... sed universale nec générât nec generatur»;

Cat., 5, 2b 5—6 Auctor. Arist., p. 302 n° 12: «Destructis primis substantiis...»;



500 Le « De universali reali » de Jean de Maisonneuve

Tout porte donc à croire qu'il est matériel. Mais l'est-il vraiment?
Pour les trois autres modes le doute n'existe pas, ils sont incorporels.
Pour l'universel in re, réalisé dans les singuliers, le problème se pose
autrement. Il est, lui aussi, incorporel parce qu'il est la forma totius,
c'est-à-dire l'être formel (esse formale) qui constitue le composé d'une
matière et d'une forme, et qui en résulte. Il est également incorporel
parce qu'il ne s'identifie ni avec la forme essentielle, ni avec la matière,
ni avec le composé des deux ; sinon, il serait un tout composé qui inclut
la matière dans son être 69. Remarquons toutefois que sans ces précisions
supplémentaires le texte cité plus haut reste vague : aussi bien la forme

que le composé peuvent bien être pris pour universel périssable avec
l'être singulier. En revanche, les précisions nécessaires ayant été apportées,

on ne voit pas comment attribuer aux « épicuriens » la doctrine de

l'universel incorporel.
La solution à cette difficulté est facile si l'on se rappelle que Jean de

Maisonneuve suit dans son ouvrage les questions parallèles posées par
Albert le Grand dans le Liber depraedicabilibus. Or, lorsque ce dernier se

demande : Utrum universalia sint corporalia il répond en reprenant
l'opinion d'un Platon influencé par les épicuriens: accipiens haec ab

Epicureis qui ante philosophari coeperunt. Selon cette opinion les univer-
saux sont matériels 70. En s'inspirant du texte d'Albert, Jean de

Maisonneuve est obligé de laisser son troisième universel flou pour pouvoir
d'abord l'attribuer aux épicuriens (l'universel est périssable) et, ensuite,
le leur enlever (l'universel est incorporel).

Ce n'est pas la première inconséquence de ce texte. Car si l'on a

quatre modes d'être des universaux et quatre écoles philosophiques, on a

également quatre disciplines spéculatives: théologie, métaphysique,

Cael., I 1, 268a 10—11 Auctor. Aristot., p. 160 n° 4. Le texte du ms. W diffère sur
plusieurs points. Les contradictions avec les textes d'Aristote connus ont peut-être pour
but de montrer la perversité de la doctrine épicurienne.

69 Ibid., p. 142: «Ideo universale ante rem ydealiter preexistens, et universale ante
rem natura et racionis ordine, et universale post rem sunt incorporalia. Sed quod eciam sit
in universali in re patet, quia illud nec est materia nec forma partis nec totum compositum
ex illis, ut visum est, sed esse formale resultans ex unione formali materie cum forma iuxta
dictum modum. Secus autem est de toto composite, quod résultat ex elementali unione
materie corpore et forme ei proporcionate. Et ideo sicut includit in sua substancia subs-
tanciam materie, ita et corporalitatem substancialiter includit, quamobrem substancia

equicoce dicitur de composito et universali, ut dicitur Septimo Metaphisice. Ex hiis evidens
est, quod aliter dicitur universale incorporeum et punctus. Nam universale dicitur incor-
poreum disparate et quodammodo contrarie, punctus vero negative».

70 Albert le Grand, L. de praedicabilibus, Tr. II, c. 4 (Borgnet, I, p. 26).



et les epicuri littérales 501

physique et mathématique, et enfin logique. Platon a cultivé la première,

Aristote les trois suivantes. Les épicuriens modernes, c'est-à-dire les

nominalistes, dit Jean de Maisonneuve, se sont emparés de la logique
comme d'un voile qui cache les trois autres disciplines et leurs
principes :

De quarto similiter fuit sollicitus (Aristotiles) in loyca, quam, tamquam
obumbraculum theoriarum precedencium, amplexi sunt epicuri moderni
sive nominales, velantes et obnubilantes per illam meretriculam loquacem
et cecam omnium aliarum theoreticarum principia sic, quia in nulla alia
sciencia aliud sapiunt quam sophisticalem gurritum 71.

L'intelligence du texte ne pose aucun problème, cependant on ne
sait pas pour quelle raison Jean de Maisonneuve associe les épicuriens
aux logiciens, pour quelle raison il les dissocie de la troisième theorica

liée au troisième mode d'être de l'universel. Il semble, que les épicuriens
du texte précédent ne sont pas identiques à ceux dont on parle ici : là il
s'est agi d'une école philosophique ancienne, ici d'un sobriquet accolé

aux nominalistes. N'est-ce pas donc une aversion qui a dicté ces mots
N'est-ce pas par ressentiments que Jean de Maisonneuve a négligé la
clarté et la rigueur pour tomber dans des associations frivoles Car si la

logique est cette meretricula loquax, elle attire aussi bien les nominalistes

que les épicuriens, ou mieux, des nominalistes se comportant devant elle

comme de vulgaires épicuriens. Le vocabulaire choisi (obumbraculum,

amplexari, velare, obnubilare) suggère qu'il ne s'agit plus de la pensée des

nominalistes et que le sobriquet d'épicuriens renvoie à l'image banale
des amateurs du plaisir. Quant au bavardage, il est reproché aux
épicuriens depuis le De natura deorum (I 108) de Cicéron.

Le mot epicuri apparaît une troisième et dernière fois dans la réponse
à la troisième question concernant la séparation de l'universel des

singuliers, soit à la manière des platoniciens, soit à la manière des
nominalistes. Jean de Maisonneuve démontre les conséquences fâcheuses

qu'entraîne la solution adoptée par ces derniers, et il ajoute :

Et ut omnia dicam : dicentes taliter non sunt professores peripatetice veri-
tatis, cuius archidoctor et princeps fuit Aristotiles, sed sunt epicuri littérales

sequentes condempnatam Parisius occanicam discoliam cum colegiis suis,
scilicet Biridani et Marsilii, qui Occan Anglicus fuit emulator paternarum
tradicionum et non insecutor Aristotilis et aliorum antiquorum, qui cum

71 A.G. Weiler, op. cit., p. 142-143.



502 Le «De universal! reali» de Jean de Maisonneuve

Aristotilis consorcione non acquiescunt. Ideo cum illis et quibusdam aliis in
sciencia Aristotilis recusamus disputare 72.

L'intelligence de ce texte pose des problèmes. M. N.W. Gilbert
résume ainsi son sens : « The treatise contains a diatribe against certain
men who claim to be Peripatetic professors but in fact are < literal
Epicureans > (Epicuri littérales), following the wrong interpretation of
Ockham and his colleagues Buridan and Marsilius, 'which was condemned

at Paris'. Johannes says indignantly that Ockham was non follower
of Aristotle and the Ancients at all but an 'imitator of his country's
traditions, not content with the company of Aristotle. And thus we
refuse to argue with them and with certain others in the science of
Aristotle'»73. Ce résumé n'explique malheureusement pas tout et, sur
plusieurs détails, est même erroné. En effet, la construction de la phrase
n'est pas claire et, dans la partie finale, la succession des génitifs peut
induire en erreur. Nous proposons pour cette partie la lecture suivante :

Qui Ockham Anglicus fuit aemulator paternarum traditionum — et non
insecutor Aristotelis — et aliorum antiquorum qui cum Aristotelis
consortione non acquiescunt. Le second qui ainsi que le pluriel du
dernier verbe justifient cette lecture. Nous avons donc: «Lequel Ockham

fut l'émule des traditions paternelles (ou : de son père) et d'anciens

philosophes qui ne se sont jamais complus dans la communauté des idées

avec Aristote ; et il ne suivit pas Aristote ». Lespaternae traditiones mises

sur le même plan que les alii antiqui n'indiquent aucunement les
vénérables traditions anglaises («his country's traditions»), mais bien
évidemment les traditions épicuriennes, Epicure assumant la paternité du

nominalisme selon tous les témoignages de l'époque.
La seconde difficulté, provoquée par l'emploi de l'adjectif possessif

sut précédé de cum, obscurcit la partie centrale de la phrase. Cependant, à

72 Ibid., p. 137. Jean de Maisonneuve fait ici une allusion à l'acte de 1339, interdisant
à Paris la lecture d'Ockham.

73 N.W. Gilbert, Ockham, Wyclif, and the 'via moderna', «Miscellanea mediaeva-
lia», 9 (1974), p. 97. Son interprétation se rapproche de la version adoptée par Heimeric
de Campo dans le Tractatus problematicus'. «sed sunt epicurei littérales et superficiales,
sequentes condemnatam Parisius occanicam discoliam cum colegiis suis, scilicet Buri-
dano et Marsilio; qui Occam Anglicus fuit emulator paternarum traditionum et non
insecutor Aristotelis et aliorum antiquorum, propter quod, secundum protestatus sum,
solum disputationem presentem assumpsi contra illos qui... ». Le W a : « litteram sequentes
condempnatam » et omet «scilicet Buridano et Marsilio». Voir aussi G. Meersseman,
Geschichte des Albertismus, II, p. 62. Dans \'Invectiva la doctrine de Thomas d'Aquin est
dite, par rapport aux thomistes, une traditio paterna ; c'est ainsi aussi que Gérard de Mont
comprend le texte de Heimeric de Campo. Voir ibid., p. 115,21-23; 127,17-21.



et les epicuri littérales 503

la différence de M. Gilbert, nous lisons collegiis, seul possible, et non
collegis qui serait suivi par l'ablatif Buridano, Marsilio. Il s'agit donc des

écoles de Buridan et de Marsile d'Inghen. Maintenant, si l'on s'en tient
aux faits connus par ailleurs, et notamment au fait qu'aucun collège n'a
jamais été condamné, on traduira : « Mais ce sont les épicuriens littéraux
avec leur école, celle de Buridan et de Marsile, qui suivent l'excès
ockhamiste condamné à Paris ». En revanche, si l'on se tient au discours
seul et à son aire d'invective on traduira : « Mais ce sont les épicuriens
littéraux qui suivent le dévergondage ockhamiste condamné à Paris

avec son école, c'est-à-dire celle de Buridan et de Marsile ». Les collèges
nominalistes apparaissent alors comme des endroits où on enseigne la

dyscolia. Toutefois, selon l'une ou l'autre traduction, les épicuriens dont
nous parle le texte sont à rechercher parmi les élèves et les successeurs de

Buridan et de Marsile d'Inghen.
Si tel est le sens général du texte, deux mots demandent une

explication supplémentaire, la dyscolia et le littérales. Le nom dyscolia signifie
un excès, une exagération d'un esprit déréglé, un dévergondage. Le
dérivé dyscolus apparaît dans le De disciplina scolarium et dans les Auc-
toritates Aristotelis. Tous les étudiants à la Faculté des arts savaient donc
ce que le nom dyscolus signifie :

Discolus autem est qui discurrit per vicos et plateas, per tabernas, per
meretricum cellulas, per puplica spectacula, et hoc oculis vagis, effreni
lingua, petulanti animo, incomposito vultu, omnibus istis scola postpo-
sita 74.

Ne parlant pas de la doctrine des ockhamistes mais de l'ockhamica

dyscolia, Jean de Maisonneuve a volontairement donné à son texte une
coloration morale et péjorative: la dyscolia renvoie encore une fois à

l'image répandue des épicuriens, et le sequentes dyscoliam au mot consacré

dyscolus.

L'adjectif litteralis supporte assez mal la traduction proposée par
M. Gilbert : son 'literal' signifie celui qui se tient à la lettre, qui reproduit
quelque chose 'littéralement', alors qu'en latin le litteralis détermine ce

qui concerne les lettres, le langage ou l'écriture. Les écrits épicuriens
n'étant pas connus au début du XVe siècle, il est difficile d'imaginer les

nominalistes se tenant littéralement aux textes épicuriens, ou les suivant
à la lettre. Mais alors pour quelle raison les dit-on littérales

74 Pseudo-Boèce, De disciplina scolarium, édité par O. Weijers, Leiden-Köln 1976,

p. 99—100; cf. Auctor. Arist., p. 295 n° 11.



504 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

Dans le 1er Livre de son Commentaire de la Métaphysique Jean de

Maisonneuve consacre tout le Traité III à la revue des doctrines de

l'Antiquité concernant le premier principe. Il revient à deux reprises sur
celle des épicuriens 75. Dans le premier cas n'est traité que leur
matérialisme 76. Dans le second, Jean de Maisonneuve relate la doctrine des

atomistes, Démocrite et Leucippe, tous les deux chers amis d'Epicure,
ipsi ambo erant Epicuri cari (ms. curi) et amici, et épicuriens77. Ce texte
résume assez fidèlement le chapitre 15 du Livre I, Tr. III, de la

Métaphysique d'Albert le Grand; on n'y apprend donc rien de neuf. Un
passage toutefois peut retenir notre attention:

Huius autem exemplum dabant (Démocrite et Leucippe) in elementis lit-
terarum. Dicunt enim quod eisdem litteris aliter ordinatis et aliter sitis
dicuntur comedi<e> et tragédie, que tarnen sunt <opposita>: carmina lau-
dum et vituperaciones, et hoc quando vocales et consonantes aliter et aliter
ordinantur. Sic dicebant facere athomos, figura, ordine et situ diuerso

compositos, valde multas différencias composicionum generare 7S.

75 Ms. Darmstadt, Landesbibliothek, 401, f. 8v—9v et 12v—13r.
76 Ibid., f. 8v: «Ad primum dicendum quod inter veteres philosophantes, vsque ad

tempus Aristotelis inclusive, fuerunt in vniuerso 3es scole : prima epycuriorum, 2a stoy-
corum, 3a perypateticorum. In prima ergo scola plurimi primum principium opinati sunt
[quod] omnia eorum que sunt principia esse in sola specie materie, quia nullam penitus
speciem tunc posuerunt, nisi illam que est in specie materie et hanc retulerunt esse causam
entis et motus. Et ita materiam posuerunt esse principium omnis entis sensibilis, quia vitra
ilia nulla alia encia posuerunt. Et ita de principiis encium (9r) insensibilium non curaue-
runt, potissime inter epycuros dicentes hoc esse principium omnium sensibilium ex quo
omnia fiunt et in quod vltimo omnia corumpuntur» etc. Les épicuriens s'appuient sur six
raisons, mais on ne trouve dans le texte que quatre. Elles sont brièvement réfutées. Tout ce

passage abrège la Métaphysique d'Albert le Grand, I, tr. III, c. 2 (Geyer, p. 30,33—74 ;
31, 11-14; 31,20-62; 31,79-90; 32,6-45).

77 Ibid., f. 12v; cf. f. 13r: «Et hec sufficiant de posicione epycuriorum qui primam
tenuerunt scolam» (Albert le Grand, Metaphysica, I, tr. III, c. 15; Geyer, p. 46,
84-85).

78 Ibid., f. 12v et Albert le Grand, 1. cit. (Geyer, p. 46,25—44). Les mots «Huius
autem exemplum» s'attachent chez Albert à la description des atomes: «Dicebant enim
atomos aut rotundos esse, et hos mobiles, aut acuti anguli» etc., omise par Jean de
Maisonneuve. Le résumé de ce dernier correspond aux p. 45,18-42; 45,49—54; 45,67-
46,7; 46,25—57; 46,68—85 dans le texte cité d'Albert. Il se peut qu'une autre source soit
encore à l'origine-de l'étrange sobriquet, le De disciplina scolarium, I 17, où «Boèce»

oppose l'Isagoge de Porphyre, les Catégories d'Aristote et ses commentaires des Catégories
à « une certaine habilité d'interprétation verbale », literalis facultas, de Sophronisque (éd.
citée, p. 98 et 143). Vicieuse, cette habilité est blâmable. Une vingtaine de lignes sépare ce
texte de celui où l'auteur donne sa description de dyscolus.



et les epicuri littérales 505

Transmis par Aristote (MetaphI 4, 985 b 15—19), commenté par
Albert le Grand, l'exemple est bien connu. Il donne à présent la seule

explication possible de l'expression epicuri littérales. Il dépeint les ato-
mistes comme gens occupés par les plus petits et peut-être les moins

importants éléments de la réalité: atomes, lettres, objets particuliers,
leur ordre, leurs figures et l'espace qu'ils remplissent. Utilisé comme
métaphore, l'image d'épicurien tourne en dérision l'intérêt que les

nominalistes portaient aux singuliers et à la sémantique. Aux yeux de

Jean de Maisonneuve les nominalistes ne sont pas capables de voir dans
la réalité plus qu'un être singulier, et dans la logique plus que des mots
ou des concepts. Cette réduction étant une trahison de la « vérité
péripatéticienne », le maître Jean d'abord, son disciple Heimeric ensuite,
récusent toute discussion avec les nominalistes.

Des deux sobriquets accolés aux nominalistes au début du

XVe siècle, et probablement déjà dans les dernières années du siècle

précédent, le premier, terministae, correspondait d'une certaine manière

aux options intellectuelles des nominalistes, notamment dans leurs

analyses linguistiques et dans leur réduction de certains problèmes
philosophiques à des problèmes sémantiques ; il a donc eu quelques chances
de rester en usage. Avec le temps, et même assez rapidement, il a perdu
son sens péjoratif et fut repris par les « nominalistes » qui commencèrent
alors à se définir comme 'terministes'. Le second, epicuri, nous déconcerte

par sa fréquence, par l'apparence de son enracinement dans l'histoire

et par l'inconsistance de son contenu. Cependant, sa réitération ne
se justifie que par la vivacité des attaques anti-nominalistes à Paris dont
Guillaume Euvrie, Jean de Maisonneuve et Heimeric de Campo restent
des témoins ou acteurs privilégiés, et par l'ignorance, d'une part, des

doctrines combattues, de l'autre, de l'épicuréisme lui-même. L'essai
absurde d'affirmer une filiation d'idées entre Epicure et les nominalistes
est fondé aussi bien sur l'impossibilité matérielle de distinguer les ato-
mismes et matérialismes de Démocrite et d'Epicure, que sur l'intérêt des

nominalistes pour les objets singuliers, les individuels indivisibles, donc
les « atomes »79. Or si la première partie de ce raisonnement est une
faute, la seconde constitue un glissement de sens du mot epicuri: un
hybride historique tente ainsi de légitimer ce qui n'est qu'une
métaphore polémique. Appliqué aux nominalistes, ce mot suggère soit leur

79 D'une certaine manière cette image du nominalisme se retrouve dans des travaux
des historiens du début du siècle, voir sur ce sujet W.J. Courtenay, op. cit., p. 27—31.



506 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

«atomisme», soit leur inconduite morale, en confirmant ainsi le bien
fondé de la plainte de Guillaume Euvrie.

Quant à la doctrine des nominalistes ainsi attaquée, elle est à peine
mieux traitée que celle de Jérôme de Prague. Si Jean Buridan et Marsile

d'Inghen sont nommés dans le De universali reali, Jean Dorp, contemporain

de Jean de Maisonneuve, est aussi visé, comme cela ressort de la

comparaison des deux textes ci-après. Le maître albertiste résume ainsi
la doctrine nominaliste :

Aliqui enim dicunt hanc vocem, scilicet universale, non significare rem

aliquam (aliquem éd.), sed verius conceptum tantum, cui tamen conceptui
substrata est res non universalis, sed tantum singularis aut conveniencia

quedam relativa singularium quecummetipsa singularis 80.

Dans le Commentaire de Jean Dorp sur le Compendium logicae de

Buridan on retrouve facilement cette convenientia :

Ulterius est notandum quod ad hoc quod alique res sint eedem specie vel

genere non oportet quod significentur per eundem terminum specifïcum
vel generalem. Sed ad hoc quod alique res sint eiusdem speciei requi-
ritur quod inter illas res sit aliqua conuenientia a qua sumatur conceptus illis
rebus communis, qui est species. Similiter ad hoc quod alique res sint
eiusdem generis requiritur quod inter illas sit aliqua conuenientia a qua
sumptibilis est conceptus illis rebus communis, qui est genus 81.

Toutefois cette convenientia se lit déjà dans des textes de Guillaume
d'Ockham, notamment dans ses polémiques contre Duns Scot (Ordina-
tio, dist. 2; Summa logicae, I 17). Mais lorsque Jean de Maisonneuve
ajoute à la fin de son résumé quelques raisons des nominalistes :

allegantes pro se : si esset aliqua res universalis, ista non posset duci in auriga
aut biga, nec commedere carnes, nec cantare laudes Deo...

Il nous est difficile de retrouver la source de son information et il
n'est pas exclu que Jean de Maisonneuve en soit l'auteur. Lorsqu'à
nouveau il attribue aux nominalistes la thèse : universale est triplex, scilicet

mentale, vocale et scriptum82, on la retrouve effectivement chez Jean
Buridan avec cependant cette précision qu'il s'agit des termes mentaux,

80 A.G. Weiler, op. cit., p. 126.
81 Jean Dorp, op. cit., tr. II, f. d7 rb; voir aussi ibid., f. el va, e3 vb-e4 ra, fl vb, £2

va—vb, f6 ra.
82 A.G. Weiler, op. cit., p. 132.



et les epicuri littérales 507

proférés ou écrits 83. Mais il est impossible d'admettre que Buridan parle
à la fois des termes et des choses réelles — le support de l'écriture par
exemple — comme le laisse entendre Jean de Maisonneuve :

Dicunt etiam solum terminos conceptus esse universalia et non res etc. Et
tamen dicunt quosdam terminos esse scripturas et figuras, et illas scripturas
quasdam esse lapides, sicut terminos scriptos in lapide, et quasdam (quedam
éd.) esse lignum etc., que sunt vera encia realia. Similiter dicunt solum

quinque esse universalia, quia solum sunt quinque termini, et tamen infïnita
esse universalia et ea omnia esse terminos 84.

Car ce que nous avons sous les yeux n'est qu'un mélange de vrai et de

contre-vérités. A aucun moment l'auteur du De universali reali ne fait
l'effort de comprendre l'opinion de ses adversaires. Cela n'était pas, il
est vrai, nécessaire puisqu'il n'a eu aucune intention de la discuter: il a

refusé d'emblée la discussion argumentée : cum Ulis recusamus disputare ; il
l'a remplacée par le combat des écoles avec pour but principal la
déconsidération de l'adversaire.

Le De universali reali devient ainsi un témoin du niveau intellectuel
de la Faculté des arts dans les premières annés du XVe siècle ; il illustre
l'abaissement de l'enseignement et celui des discussions doctrinales,
plus hostiles qu'opiniâtres, où le moralisateur illuminé semble prendre
les pas sur le logicien. L'auteur de cet ouvrage est le principal promoteur
de ce mouvement de dégénérescence.

* * *

Le De universali reali ne constitue pas le principal texte pour connaître

la doctrine des universaux du maître Jean de Maisonneuve. De ce

point de vue, son De esse et essentia, son Tractatus universalium ou son
commentaire de la Métaphysique semblent de loin plus intéressants. Par

contre, cet ouvrage est irremplaçable comme source d'informations sur
les polémiques entre les partisans de différentes viae du début du XVe
siècle à Paris. Envisagé sous cet angle, il complète et illustre les

allusions, plutôt que les informations, de la lettre de Guillaume Euvrie à

Gerson.

83 Voir supra, note 42. Il s'agit d'une distinction connue depuis Boèce, In 1. De

interpr., 2a redactio, I, PL 64, 407B.
84 Voir supra, p. 22.



508 Le « De universali reali » de Jean de Maisonneuve

L'ensemble des textes analysés — la lettre d'Euvrie, le libelle de Jean
de Maisonneuve, les fragments de Gerson et de Heimeric de Campo —

montre que les attaques contre les partisans d'Ockham et plus encore
contre ceux de Buridan venaient de deux côtés: des scotistes-formali-
zantes et des péripatétitiens-néo-albertistes. Au témoignage de Gerson,
les premiers inventèrent le sobriquet terminista; au témoignage de Hei-
meric, Jean de Maisonneuve introduisit l'usage de celui d'epicurus. Les
deux reçurent alors un sens ironique et péjoratif.

La lettre d'Euvrie et l'ouvrage de Jean de Maisonneuve nous

apprennent que Jean Buridan et les buridanistes parisiens furent au

centre des luttes des écoles à la Faculté des arts. Les attaques concernèrent

aussi bien la doctrine que la vie du philosophe et eurent pour but
la déconsidération du buridanisme, traité comme une dyscolia.

En reflétant ces luttes acharnées, le texte du De universali reali ne

nous apprend strictement rien du point de vue doctrinale, les doctrines

qu'il combat étant systématiquement simplifiées, aplaties et déformées.
En revanche, il jette, ce semble, une nouvelle lumière sur l'état d'esprit
dominant alors à la Faculté et éclaire le changement des mentalités en
son sein. On discerne aisément une certaine sacralisation du problème
des universaux ; elle supplée l'examen critique de la doctrine adverse et
la solidité de la réplique, et, d'autre part, justifie ce manquement du
devoir de philosophe. La sacralisation, c'est-à-dire la soustraction du

problème philosophique à l'examen de la raison et sa sujétion au
jugement de la foi et de l'autorité sacrée, vient du choc réel entre la position
théologique et l'affirmation d'un philosophe: nous l'avons observé

auparavant sur le cas précis de la lutte de Gerson contre lesjormalizantes
et contre Jérôme de Prague. Il s'est alors agi de défendre une vérité
fondamentale de la religion mise en cause, réellement ou en apparence,
par des doctrines exemplaristes. Mais elle vient aussi d'une faiblesse

congénitale de la raison qui singe cette défense-là en s'attaquant à

l'intime et au privé, comme l'atteste Euvrie, et qui, lorsqu'il s'agit d'une
thèse, remplace l'argument par l'évocation incantatoire de l'autorité ou

par l'insulte. En matière d'insulte, les « nominalistes » ont à chosir entre
les grossi qui grossa querunt, tantum grossa concipiunt, grossa loquuntur; les

terministae qui n'affirment que defalsa Empoidoclis dicta ; les epicuri avec
leur dyscolia; alors que la doctrine «péripatéticienne» est sana, car fondée

in altioribuspassibus totius Metaphisice d'Aristote. Nous voici face aux
autorités. Il est évident que Jean de Maisonneuve se crut péripatéticien
avec Aristote, Porphyre, saint Augustin, Boèce, saint Albert et nombre



et les epicuri littérales 509

d'autres philosophes et théologiens. Aristote fut pour lui l'archidocteur
et le prince de l'école, le plus docte et le plus illustre ; sa doctrine fut
perfectissima. Ceux qui la suivirent, furent également doctissimi. Et
l'historien ne sait plus si c'est la pieuse conviction qui engendre cette
rhétorique et ces flots d'autorité, ou si c'est la bêtise qui se cache derrière
cet alignement des superlatifs et cette litanie des noms. Au fond, dès lors

que la doctrine des terministes n'est pas présentée, elle ne peut pas être
réfutée non plus. C'est au nom de cet assemblage des saints et des

philosophes, au nom aussi d'Aristote, qu'on juge l'orthodoxie de Buridan

et des buridanistes : ceux-ci contradicunt Sanctis, doctissimis... ; celui-là
pleraque dampnande temeritatis suis libris immiscuerit... Ainsi, en admettant,

à la suite de Gerson, la contradiction entre la foi et la doctrine des

idées exemplaires, Jean de Maisonneuve tente, à son tour, d'affirmer
l'incompatibilité de la logique buridanienne avec la pensée des

saints.
Placée entre les deux écoles «extrêmes», la voie médiane, exaltée

parJean de Maisonneuve, appuyée par le chancelier Gerson, fut celle du

retour aux grands textes du XIIIe siècle. Gerson le souhaita et encouragea

mais, attentif à l'équilibre doctrinal, il ne peut pas être tenu pour
responsable des débordements polémiques. Il s'occupa d'ailleurs presque

exclusivement de la Faculté de théologie. Celle des arts résonne

quelquefois comme écho de ses appels en prolongeant sa voix: on
l'entend encore aussi bien dans le De universali reali que dans la lettre du

jeune Guillaume Euvrie. A sa manière, Jean de Maisonneuve réalisa
donc le programme de tritum iter gersonien. La restauration de l'alber-
tisme à la Faculté alla, dans le sens indiqué par le chancelier, rejoindre la

tradition jusqu'alors perdue de vue. Le De universali reali nous montre le
rénovateur de l'albertisme à l'ouvrage et c'est tout son sens.

APPENDICE

Remarques sur le texte

La date des mss. : B - 1466 ; W - XVe siècle ; P - 1455-1459.
Le P ne possède que l'introduction, §§ a—d (pour cette division se

rapporter supra, note 7). Ce texte est anonyme (cf. F. Smahel, cité supra,
note 4; id., Prolegomena zum Prager Universalienstreit, dans: The
Universities in the Late Middle Ages, éd. J. Ijsewijn et M. Paquet, Lou-



510 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

vain 1978, p. 253—254). Dans B et W cette partie de l'introduction est

séparée du texte même par un extrait du Compendium theologicae veritatis
de Hugues Ripelin. Fait-elle vraiment partie du texte De u.r. Est-elle
du même auteur?

M. Weiler suppose (p. 114) que B et W représentent deux versions
du texte : le premier serait une version simple, le second une version
légèrement amplifiée. Il a voulu publier la version simple. Cependant,
du fait que W est en certains endroits plus proche du Tr. probl. de

Heimeric, ne fallait-il pas choisir plutôt W comme texte de base et
considérer le Tr. probl. comme témoin supplémentaire? D'ailleurs
M. Weiler corrige quelquefois son texte à l'aide de l'écrit de Heime-
ric.

1. L'introduction §§ a—d, connue dans trois manuscrits, a quelque
chose de manqué et quelque chose de parfait. Elle est manquée, car elle
n'introduit à rien, elle n'annonce rien qu'elle n'ait pas réalisé elle-
même. Et dans ce sens elle est parfaite, c'est-à-dire une œuvre minuscule,

achevée, à laquelle, malgré l'affirmation de M. Weiler (p. 119;
voir supra, note 7), aucune allusion évidente n'est faite par la suite. Sa

doctrine ne contredit en rien celle de l'albertiste parisien. Mais le fait

que ce texte, avec son exposé doctrinal dans la partie dialoguée, se suffit
à lui-même, justifie en quelque manière sa séparation de la suite du De

u.r. par un texte étranger à ce traité, comme dans B et W, ou son
rattachement à n'importe quel autre ouvrage consacré aux universaux,
comme c'est le cas dans P, où notre introduction précède une Editio de

universalibus in XXXIVarticulis anonyme (cf. F. Smahel, cité note 4, n°
26/A—C et 32/A). On peut donc voir dans cette introduction (§§ a—d)

un ouvrage à part entière. La vraie introduction commencerait alors

avec le § e : Cum animadverterem, là où l'a reprise Heimeric, c'est qui
constitue le quatrième témoignage, sinon contre l'attribution de

l'introduction à Jean de Maisonneuve, du moins contre l'unité de cet
ensemble (introduction a—g + deux parties principales). Enfin, B

annonce le tout édité par M. Weiler, comme un commentaire sur le

traité de Jean de Maisonneuve : Commentarius in tractatum Johannis de

Nova domo (avec le quatrain cité supra), et puis seulement : Capitulum de

universalibus Eximij doctoris et magistriJohannis de Nova domo. A vrai dire,
dès lors que le traité de Jean de Maisonneuve n'est pas consacré
exclusivement au problème des universaux, le mot capitulum peut aussi bien
désigner l'introduction seule, que la première partie de De u.r. Mais où
donc est ce commentaire Est-ce le même capitulum



et les epicuri littérales 511

M. Weiler et moi-même à sa suite avons remarqué une exclamation

qui se répète à deux reprises, au début (a) : « Contra subsanatores uni-
versalisancium realistarum clamat totus philosophicus exercitus in voce
principis eorum Aristotelis: Universale est principium artis et
seiende...», et vers la fin (e): «... distinctione predicamentorum, que, ut
clamat tota realistarum series ore Porphirii, decern predicamenta sunt
decern rerum principia... » (éd. p. 126, 131). Mettons de côté le fait que
Ylsagoge traite des universaux et que les Catégories sont d'Aristote; la

rhétorique peut passer outre. On aurait bien pensé que les deux cris des

réalistes introduisent les deux sujets et les deux parties principales du De

u.r. Cependant, il n'en est rien : à lui seul, le § e introduit les deux sujets,
universaux et catégories. L'introduction a—d apparaît ainsi encore plus
détachée du traité, même inutile à cet endroit-là. D'ailleurs, le clamare

est alors à la mode chez les auteurs qui se soucient des colores rhetorici

(ironiquement, Jean de Falkenberg, De monarchia mundi, I, six premières
lignes : clamabo, inceperunt clamare, ut clamores clamoribus clamantes cla-

mantibus, sine timoré clamabo etc.), et le clamat de Jean de Maisonneuve du
§ e aurait pu être repris par un auteur inconnu des §§ a—d.

La seule allusion possible à cette introduction séparée me semble
exister dans la dernière phrase du § g : le priora figmenta, que j'ai traduit
auparavant {supra, note 7) par les «mensonges des nominalistes». Dans
le texte on lit : « Hec {se. questiones et responsiones) eciam stilo pueri
prioribus figmentis involuti sive veris principiis nondum eruditi ad

modicum veritatis prenominate Dei favente gracia manuducentur
vestigium » (p. 132). J'ai pensé alors aux mensonges des nominalistes, parce
que tout au long du texte on lit modernorum figmenta, dicta figmenta
(p. 131), illa figmenta' velfigmentis similia (p. 134), etc., comme qualificatif

de la doctrine attribuée aux modernes (nominalistes-terministes).
Mais les figmenta peuvent être mensongers ou littéraires. Il n'est donc

pas exclu que les priora figmenta renvoient le lecteur au dialogue
imaginaire de l'introduction, § d, le seul endroit où on peut lire ce «style
d'enfant ignorant ». Cette interprétation nous aurait alors éclairés sur le
caractère littéraire de l'introduction et sur le fait que cette dernière se

suffit à elle-même. Elle est cependant trop fragile et il nous faudra
d'autres preuves pour résoudre définitivement le problème de
l'introduction au De u.r.

2. Le texte de P est plus proche de B que de W, mais B n'est pas
copié sur P :

universalisancium P : universalisancium realistarum B



512 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

esse P: est B

obiectivum, subiectivum P: obiectum, subiectum B

aliqui scilicet nominales P: aliqui enim B

que estmet res ipsa singularis P: quecummetipsa singularis B

in auriga P : in auriga biga B (aut biga W éd.)
Deo laudes P: laudes Deo B

holocausta Deo P : holocausta, dicant celebrare missam pro defunctis,
nec gaudet cum gaudentibus nec flet cum flentibus B
P possède ses propres erreurs, principalement les omissions, mais

quelquefois il permet d'améliorer le texte édité :

Contra subsanatores universalisancium <realistarum> clamat totus philoso-
phorum exercitus in voce principis eorum, Aristotelis, universale esse prin-
cipium artis et sciencie, principium quidem obiectivum, subiectivum et formale
quod omnis sciencia speculatur et quo non speculato nichil penitus intel-
ligimus nec concipimus.
Hanc vocem principis perypateticorum superficietenus attendentes aliqui,
scilicet nominales, dicunt hanc vocem, scilicet universale, non significare rem
aliquam, sed verius conceptum tantum... allegantes pro se : si esset aliqua res

universalis, ipsa non posset duci in auriga (f. 260r—v; p. 126);
Sed die michi: nonne anima racionalis et corpus humanum in Socrate...

(f.260v; p. 128);

A un autre endroit P (f. 261 r) corrige une omission de B (p. 129) qui à

son tour complète le texte de P :

in hoc quod <Plato> videtur ponere rem universalem esse extra singularia.
Sed adverte quod consimilem questionem huic movet Aristoteles 9° Meta-
phisice: Utrum quod quid erat esse et unumquodque fuit idem, et respondet

ibidem quod quod quid erat esse non est unumquodque nec est aliud <diversum
ab eo>, sed est idem sibi <secundum essenciam>, distinctum tarnen ab ipso
<secundum esse>.

Il est intéressant de lire encore quelques lignes qui nous montrent
que B et P ont quelque part une source commune de leurs fautes :

Sic ad propositum dico quod humanitas non est corpus nec anima... sed est

distinctum (distinctam W éd.) ab eis secundum vires proprie nature. Cuius
fundamentum hoc est, quia ex communi concepcione (animi add. B éd.)
Libri causarum effectus causarum particularium figitur ; vigitur corr. ex

figitur B; viguntur W éd.) in effectu cause prime. Effectus autem cause

prime est esse, ex Primo Metaphisice, videlicet Deus videtur omnibus
causare esse, vivere; et Primo De celo et mundo: ab hoc quidem ente
cunctis est derivatum esse et vivere.



et les epicuri littérales 513

Remarquons enfin que l'article parisien (p. 128) est, dans B et W,
commenté par une note, différente dans chaque manuscrit et introduite
probablement par les copistes. Cet article n'est pas commenté dans P

(f.260v).
Avec deux autres copies, celle de P partage la tendance à raccourcir

le texte, à multiplier les omissions. Lisons ce texte que nous connaissons

déjà (cf. supra, p. 8—9) :

Ut ergo manu ducantur ad aliqualem noticiam nature universalis, cuius

operaciones occulte sunt in rebus, oportet intelligere primo quod indubi-
tatum est apud omnem perypateticum universale esse rem, cum sciencia est

rei ex natura sciencie ; eciam universale est principium et causa sciendi et
sciencia nostra est de rebus. In hoc enim differt sciencia nostra a sciencia
divina quia sciencia nostra est creata a re, sciencia autem divina est causativa

rei (f.260r; p. 126—127).

On voit ici une omission des vingt-six mots du texte édité, mais ce

texte est corrompu dans toutes les trois copies. Notons toutefois que P

rejoint sur quelques points W ; par exemple :

indubitabile est apud perypateticum universale esse rem, cum sciencia est

rei ex natura sciencie, ergo eciam universale est principium et causa sciendi

(p. 126).

Mais ces derniers mots reviennent, dans W, deux lignes plus loin,
après une référence aux Premiers Analytiques, ajoutée peut-être
postérieurement, ce qui aurait probablement expliqué la reprise. Par la suite P

donne raison à W, contre B et l'édition :

differt PW : differunt B éd.

a sciencia PW : et sciencia B éd.

et finit par avoir ses leçons propres :

est creata a re P: causata est a re B, causatur a rebus W éd.

sciencia autem divina PB: sed sciencia divina W éd.

est causativa rei P : causata est rei B, causativa est rerum W éd.

Quant à l'édition qui prétend suivre le texte de B, elle ne corrige pas le
causata en causativa, mais adopte le texte de W.

En somme, P n'est ni meilleur ni pire que B et W ; il aide à corriger le

texte, mais il doit également être corrigé par les deux autres manuscrits.

3. Nous sommes donc devant le choix du manuscrit de base.

M. Weiler a opté pour B, plus simple, sans être pour autant rigoureusement

conséquent dans son choix ; nous nous en sommes déjà aperçus.



514 Le «De universali reali» de Jean de Maisonneuve

En fait, dans ses variantes on trouve en nombre presque égal les leçons
des deux manuscrits. A partir de ces variantes j'ai reconstitué pour
moi-même le texte de l'introduction en suivant W. Ce texte reconstruit
est satisfaisant et montre que W possède un nombre relativement petit
d'erreurs (sauf pour la p. 129, où son texte a plusieurs omissions, dont
quelques sauts du même au même). Voici un exemple:

Habito iam in 1

genere, quod universale est res, scrupuli aut difficultates 2

ingeruntur mentibus audientium, qualis res sit3 Et sunt quidam 4 intro-
mittentes 5 se de antiquis qui hanc rem explicare nituntur aliis, qui vero 6

per se ipsos eam 7 universalem naturam 8
nunquam intellexerunt, et ideo

enunciantes 9 rem universalem esse 10 praeter singularia et11 extra singula-
ria 12, quod est haereticum et sanae fidei contrarium, quia tune oporteret '3,

si huiusmodi natura universalis esset separata a singularibus 14 et extra
singularia et praeter

1 s singularia, quod esset substantia intellectualis et

spiritualis 16, eo 17 quod esset depurata 18 a materia et a 19 fece materiae 20. Et
sic esset21 unus novus ordo beatorum seu 22 beatificandorum 23, scilicet
illarum naturarum universalium separatarum 24, quia 25, ut dictum est26,

esset substantiae intellectualis 27
per se extra singularia existens 2S. Et hic 29

ordo spirituum beatorum 30 non esset31 ordo angelorum nec ordo sancta-

rum animarum 32, sed distinctus ab his 33, quod esset34 erroneum 35.

1 in om. P ;2 aut difficultates om. PB ;3 qualis res sit : qualis res et quid sunt P ;
4 et sunt quidam om. P, ut nominales add. W ;

5 intermittentes W ;
6 vero om.

PBéd. ;7 eam om. P;8 universalem naturam om. PBéd. ;
9 ennunciant PBéd. ;

10 esse om. P; 11 et om. PBéd.; 12 extra singularia om. B; 13 oporteret: quod
add. B; 14 a singularibus om. P; 15 praeter: propter B; 16 et spiritualis om.

PBéd.; 17 eo: et P; 18 privata W; 19 a om. P; 20 materiae: materiam B;
21 esset: ponendus add. PBéd.; 22 seu om. PB; 23 beatificandorum: beatifi-
cantorum B; 24 separatarum om. P; 25 quia: qui B, quae P; 26 dictum est:
dicunt quod P; 27 esset substantiae intellectualis: essent substantiae intel-
lectuales PBéd. ;

28 per se extra singularia existens om. P, per se extra s.

existentes Béd. ;
29 hic : dico P;30 spirituum beatorum WP : naturarum

universalium Béd. ;31 esset : esse talium nec P ;32 sanctarum animarum : a. s. P ;

33 distinctus ab his om. W, sed distinctus ab his om. P ;
34 esset : est PBéd. ;

33 erroneum : errominum B.

En suivant W, nous l'avons corrigé en quatre endroits seulement : en
éliminant un ajout sans aucun sens (4), deux mauvaises lectures (5, 18),
et en suppléant une omission (33), alors que pour le même texte
M. Weiler a corrigé B sept fois. Le cas de la note 25 est discutable, car la
leçon de B est parfaite {qui ordo), mais elle exige la suite au singulier.



et les epicuri littérales 515

Enfin, W corrige la troisième phrase dans laquelle l'auteur traite
toujours de l'ordre hypothétique des êtres intellectuels. Nos observations se

confirment à la page 129:

Et tali ratione ligati, aliqui obticuerunt et abhorruerunt doctrinam antiquorum

nescientes 1 evadere laqueum istum qui tamen 2 diffïcillimae 3 est eva-
sionis, quia cum omni cautela 4 et circumspectione hic oportet5 loqui, ne
offendatur philosophia parte ex una 6

per discessum 7 a veritate 8, ne offen-
datur sacratissima fides parte ex altera

1 nescentes B ;
2 tamen : tantum Béd., om. P ;

3 diffïcillimae WP : difficile Béd. ;
4 tutela W; 5 hic oportet P: oporteret hic Wéd., hic error B; 6

parte ex una: ex

una parte P ;7 discensum B ;8 veritate : et add. PBéd. ;9 parte ex altera : ex a. p. P.

A côté de ces passages choisis au hasard, il y en a d'autres encore qui
demandent à être corrigés. Certains résultent de l'inattention de l'éditeur,

et là, la tâche du lecteur est facile (cf. p. 137, Sequitur tertio..., où il
faut lire : Primum patet, quia omne subsistens per se est singulare, sed

universale... Secundum patet...). D'autres sont ardus et résistent en
exigeant qu'on tranche auparavant entre les manuscrits, qu'on invente
d'abord une correction plausible. Tel est, par exemple, le § e de
l'introduction (p. 131). L'éditeur s'y est essayé; je tenterai à mon tour ma
chance en suivant le ms. W :

Cum animadverterem modernorum figmenta et plures deviare a doctrina
Aristotelis et1 praesertim in cognitione universalium, — quae, ut ait prin-
ceps peripateticorum capitulo ultimo II Posteriorum, sunt principia artis et
scientiae, in haec verba: «universale vero <est unum in multis et unum>

praeter
2 multa, quod, cum in omnibus sit unum, est artis principium et

scientiae » —, qui3 etiam distinctione praedicamentorum, — quae 4, ut clamat

tota realistarum series ore 5 Porphyrii : decern praedicamenta sunt decern

rerum prima 6 principia praedicta —, siquidem 7
magnae controversiae 8

multique erroris occasiones esse videntur iuxta mentem Aristotelis 9, I
Caeli, tractatu II, capitulo primo : qui enim in principio recedit a veritate,
decies in fine 10 vel" plus et mil[es]ies (et sanctus Thomas in principio De
ente 12 et essentia: parvus error in principio maximus erit in fine), ideoque

ego 13, veritatis peripateticae 14 cuius Aristoteles est princeps 15 modicus 16

professor et subtilitatis magnae interpretis, domini Alberti Magni quondam
Ratisponensis episcopi, incultus discipulus 17, taliter decrevi18 praedictis 19

figmentis obviare, ut20 nihil ex me, sed ex principiis Aristotelis 21 aliorum-

que approbatae 22 auctoritatis colligam 23 quibus falsitatis error elidatur 24.

Ideo contra modernos sine argumentis 25 incidunt dubia seu quaesita circa

primum principale 26.



516 Le « De universali reali » de Jean de Maisonneuve

I et om. Béd. ;
2

praeter : propter B ;
3 qui (sc. plures) : quoniam W, quin éd. ;

4
quae : quorum W ;

5 ore : esse W ;
6 prima om. Béd. ;

7 siquidem : est add. B ;
8 controversione B; 9 Aristotelis om. W; 10 in fine W Heimericus éd. : om. B;
II vel om. W ;12 ente : esse B ;13 ego : eo W ;14 peripatetici W ;15 cuius Aristoteles
est princeps W Heimericus : om. Béd. ;

16 monitus W; 17 et-(13)-discipulus om.

Béd. (Heimericus: et subtilitatis Magni peripateticorum Alberti, quondam
Ratisponensis episcopi, interpretis incultus discipulus) ;18 taliter decrevi B
Heimericus éd.: etiam docui W; 19 praedictis: praedictae (se. controversiae)
Heimericus, dictis Béd. ;

20 ut W Heimericus éd. : om. B ;
21 Aristotelis W Heimericus

: philosophi Béd. ;
22 obprobatae W, corr. B ;

23 colligant B ;
24 quibus-(4)-

elidatur W (W : ille datur corr. éd.) : quibus pusilli aliquo modo erroribus hiis et
falsitatibus resistere valeant Heimericus Béd.;25 ideo-(5)-argumentis: sine igi-
tur argumentis procedendo contra terministas Béd. ;26 incidunt-(7)-principale :

circa primum principale hic incidunt quaesita Béd.

Le qui (3), qui a posé quelque problème à l'éditeur, s'explique bien :

«plures... qui erroris occasiones esse videntur». En fait, cette proposition

causale (Cum... siquidem..., ideoque) ne peut pas être divisée en
quelques phrases plus courtes sans qu'on bouleverse son rythme et
anéantisse sa logique. Pour la suite, on observe que W a un nombre plus
élevé d'erreurs que B et plusieurs leçons communes avec le Tractatus

problematicus. Cela se justifie dans la mesure, où Heimeric plagie ce texte
et où W ne dépend pas du Tr. probl. L'affirmation de l'autorité d'Albert
le Grand ne surprend pas ici : elle est aussi rappelée au début du De esse et

essentia de Jean de Maisonneuve. Dans W Albert est dit «messager très
subtil » : subtilitatis magnae interpres, dont Jean de Maisonneuve se croit
l'élève. En revanche, Heimeric se dit «disciple du commentateur de la

subtilité d'Albert le Grand»: subtilitatis Magni Alberti interpretis
discipulus (17). N'est-ce pas aveu de la dépendance du Tr. probl. par rapport
au De u. r.


	Le "De universali reali" de Jean de Maisonneuve et les epicuri litterales

