
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Autor: Wolf, J.-C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


J.-C. Wolf

Ein moralisches Argument
gegen die nukleare Abschreckung

Es gibt heute nur wenig Philosophen, welche davon überzeugt sind,
daß einige Handlungen an sich schlecht und daher absolut und unter
allen Bedingungen verboten sind. Wenn überhaupt irgendein Verbot
als absolut gedacht werden könnte, dann am ehesten das Verbot des

Mordes. Das Verbot des Mordes ist nicht einfach koextensiv mit dem

Tötungsverbot. Das Töten eines Lebewesens — sei es eines personalen
oder eines nichtpersonalen — mag unter gewissen Bedingungen moralisch

erlaubt sein : unter Bedingungen der individuellen Notwehr, unter
Bedingungen der kriegerischen Auseinandersetzung oder als Strafzufü-

gung. Mord wird so restriktiv definiert, daß einige Formen der Tötung
per definitionem nicht Mord sind. Damit ist natürlich die moralische
Zulässigkeit jener speziellen Tötungshandlungen (etwa der Todesstrafe)
noch nicht hinreichend begründet. Umgekehrt ist eine Handlung nicht
eo ipso deshalb moralisch verwerflich, weil sie sich als Mord klassifizieren

läßt. Mord wird nicht definiert als moralisch absolut verwerfliche
Tötung, sondern als die absichtliche Tötung unschuldiger Personen. Warum
Mord moralisch verwerflich ist, bleibt zunächst eine offene Frage.

Gibt es nun ein begründbares absolutes Verbot des Mordes, dann
läßt sich das folgende Argument konstruieren:

1. Mord ist absolut verboten;
2. eine konditionale Mordabsicht (eine ernstgemeinte Morddrohung)

ist moralisch äquivalent mit einer bedingungslosen Mordabsicht;

3. das Konzept der nuklearen Abschreckung schließt unweigerlich
eine ernstgemeinte Mordabsicht ein;

4. daraus folgt: die nukleare Abschreckung ist absolut verwerflich.



446 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Ein solches Argument hat der amerikanische Moraltheologe
Germain Grisez formuliert1. Er ist auch einer jener Autoren, welche glauben,

daß es einige absolute Verbote in der Moral gibt, daß m.a.W. einige
Handlungen an sich schlecht und unter allen Umständen zu vermeiden
sind. Deshalb werde ich im folgenden wiederholt auf Grisez
zurückkommen.

Viele Leser werden bei jedem der vier Punkte die Stirne runzeln.
Daher werden wir das Argument der Reihe nach durchgehen. Das
Verständnis der ersten Prämisse setzt die Klärung der Begriffe voraus,
welche in der Definition von Mord vorkommen: Unschuldige, Personen,

Absicht. Weiter setzt die Begründung der ersten Prämisse, eines

absoluten Verbotes von Mord, ein Bild von Moral voraus, das verzwickter,

aber auch reicher ist als das, was heute mancher Philosoph von einer
Moraltheorie erwartet. Viele moderne Moraltheorien betrachten
menschliche Handlungen als Mittel, um bessere Zustände in der Welt
herbeizuführen. Die Moralauffassung von Grisez dagegen betrachtet
menschliche Handlungen als qualifizierte Weisen des Personseins und
der Teilhabe an Grundwerten. Wir kommen auf diese stark aristotelisch
und christlich inspirierte Konzeption zurück. Sie liefert den Rahmen für
die Begründung eines absoluten Verbotes von Handlungen, welche
direkt die Zerstörung von Grundwerten intendieren, u.a. also auch von
Mord.

Interessante Fragen werfen auch die zweite und die dritte Prämisse
auf. Die nukleare Abschreckung wird verglichen mit Formen der
terroristischen Erpressung, für die sich der Terrorist nicht mit dem Hinweis

entschuldigen kann, er sei froh gewesen, daß er seine Drohungen,
da sie wirksam waren, nicht wahrmachen mußte und daß er sie ja auch

gar nicht wahrgemacht habe. Im Blick auf die dritte Prämisse wird sich

zeigen, daß unser Argument nicht völlig wasserdicht ist und daß es eine

Möglichkeit gibt, die nukleare Abschreckung zumindest in der Theorie
moralisch zu rechtfertigen. Diese Rechtfertigung erweist sich aber als

untauglich für die Praxis.

Schließlich wird die Konklusion Anlaß zu Diskussionen geben. Was

folgt aus ihrer Annahme für unser politisches Handeln? Handelt es sich
nicht um einen fruchtlosen moralischen Rigorismus?

1 G. Grisez, The Moral Implications of a Nuclear Deterrent, in: Center Journal
(Winter 1982), S. 9-24.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 447

Man wird sich vielleicht hauptsächlich daran stoßen, daß hier eine

Auffassung von Ethik geltend gemacht wird, in der der Begriff der
Absicht eine derart zentrale Rolle spielt. Wird dabei nicht einer Gesin-

nungs- und einer Individualethik das Wort geredet, deren Tragweite für
politische Entscheidungen wohl sehr begrenzt ist? Ich glaube nicht, daß
diese Bedenken begründet sind. Würden wir die Bezugnahme auf die
Absichten und die geistige Haltung des Handelnden eliminieren, so

würden wir damit die moralische Dimension überhaupt verfehlen.
Mord wäre überhaupt nicht zu verstehen ohne Annahme einer
Mordabsicht. Und wer eine Mordabsicht hat und kultiviert, der hat, wie man
zu sagen pflegt, in seinem Herzen bereits gemordet. Eine Absicht ist
aber nicht zu verwechseln mit einem spontanen Impuls oder mit einer
bloßen Phantasie. Wer eine Absicht hat, der leitet gewöhnlich auch

Handlungen ein, welche ihn der Ausführung dieser Absicht näher

bringen. Als ein sicheres Zeichen für eine Absicht kann etwa die
militärische Rüstung gelten — zumindest als sicheres Zeichen für die
Absicht, sich im Kriegsfall zu verteidigen. Die zentrale Rolle von
Absichten kann also zugestanden werden, ohne daß damit bereits eine

Vorentscheidung für eine Gesinnungsethik und gegen eine Erfolgsethik

gefällt würde. Eine Gesinnungsethik würde vielleicht die extreme
These enthalten, daß der bloße Gedanke an Mord, eine bloße Regung,
jemanden zu ermorden oder eine folgenlose Phantasie (ein Tagtraum,
eine Romanszene) gleich schwer wiegt wie die Ausführung eines
Mordes.

Daß wir es im folgenden aber auch nicht mit einer ausgesprochenen
Individualethik zu tun haben, kommt darin zum Ausdruck, daß

Geselligkeit, Freundschaft, Kooperation und andere soziale Werte in einem
Grundwert zusammengefaßt werden und daß eine Entfaltung der Person

nicht möglich ist ohne Teilhabe an diesem Grundwert.
Nach diesen Vorbemerkungen können wir dazu übergehen, das

Argument im Einzelnen zu prüfen. Wir beginnen mit einer Explikation
des Begriffs des Mordes.

I. Der Begriff des Mordes

In der Definition von «Mord» — Mord ist die absichtliche Tötung
unschuldiger Personen — wird u.a. das Prädikat «unschuldig» verwendet.
Im Kontext von Kriegen, der uns hier natürlich besonders interessieren



448 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

muß, ist damit weder legale Unschuld noch moralische Unschuld
schlechthin gemeint. Der kämpfende Soldat verstößt als solcher gegen
kein staatliches Gesetz, wenn er innerhalb von regulären Kampfhandlungen

tötet — trotzdem ist er in dem hier relevanten Sinne «schuldig»
und gilt als normale Zielscheibe für feindliche Soldaten. Umgekehrt ist
z.B. ein fieser Milchmann, der sich am Stammtisch rassistisch und

kriegshetzerisch äußert, nicht zur Kategorie jener zu zählen, gegen die
sich militärische Operationen legitimerweise richten. Sein kausaler Beitrag

zum Ausbruch oder Fortgang eines Krieges mag zwar ein gewisses
Gewicht haben; «schuldig» in einem für die Definition von kriegerischen

Handlungen relevanten Sinne sind dagegen nur jene, welche an

kriegerischen Unternehmen direkt teilnehmen. Sie werden als Kombattanten

bezeichnet. Auch der Soldat an der Front, der von nichts anderem
als von Frieden und von Heimkehr träumt und der lieber Warnschüsse
in die Luft als tödliche Schüsse abgibt, gehört zur Kategorie der
Kombattanten. Der feindliche Soldat, der ihn tötet, begeht keinen Mord. Die
Art und der Grad dieser Teilnahme — sei es durch Kommando, sei es

durch Befehlsausführung — muß wesentlich bezogen sein auf kriegerische

Auseinandersetzungen. Die direkte Teilnahme an kriegerischen
Unternehmen ist einerseits so weit und als Zustand zu fassen, daß sie z. B.

auch schlafende Soldaten erfaßt; andererseits darf der Begriff der
Teilnahme nicht derart erweitert werden, daß er auch für verwundete
Soldaten oder für all jene gilt, welche irgendwie kausal zur Entstehung
oder Fortsetzung von Kriegen beitragen. Militärisches Hilfspersonal in
Küche und Lazarett oder Zivilisten, welche Soldaten trösten und

ermuntern, gehören an sich noch nicht in die Reihe der Kombattanten.
Sie tragen bei zur Regeneration der Soldaten als Menschen, und nicht
unmittelbar zur Regeneration der Soldaten als Soldaten und Kämpfer2.
Somit lassen sich die Frau und die Angehörigen eines Soldaten z.B.
deutlich unterscheiden von Personen, welche die Armee mit
Kriegsmaterial und Treibstoff versorgen.

Natürlich gibt es zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten
zahlreiche Zweifelsfälle. Besonders problematisch wird die Brauchbarkeit

dieser Unterscheidung etwa in einem Partisanenkrieg. Trotzdem
steht und fällt jede moralische Beurteilung des Tötens in Kriegen mit

2 T. Nagel, War and Massacre, in: Philosophy and Public Affairs 2 (Winter 1972),
wieder abgedruckt in ders., Mortal Questions, Cambridge 1979, S. 53—74 ; J. G. Murphy,
The Killing of the Innocent, in: The Monist 57 (1973), wieder abgedruckt in ders.,
Retribution, Justice and Therapy, Reidel-Dordrecht 1979, S. 3—25.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 449

der Haltbarkeit bzw. Unhaltbarkeit der Unterscheidung von Kombattanten

und Nichtkombattanten.
Ein prinzipieller Einwand gegen die Anwendung dieser

Unterscheidung lautet: in den modernen Industriegesellschaften trägt nahezu

jeder bei zur Militarisierung und Aufrüstung und damit zur Zunahme
internationaler Spannungen. Den Begriff der Beteiligung an Kriegsandrohung,

Kriegsvorbereitung und Kriegsführung kann man in der Tat
sehr weit fassen, so weit, daß eigentlich niemand nicht am Krieg beteiligt

wäre. Günther Anders hat behauptet, daß Handeln

eingebaut und eingebettet ist in Arbeit. Als «Arbeit» ist das heutige Handeln

getarnt. Aber dieses falsche Etikett «Arbeit», das hilft uns nicht, das

rettet uns nicht. Ob wir wollen oder nicht — arbeitend handeln wir. Und
zwar mit unabsehbaren Konsequenzen. Zum Beispiel dann, wenn wir eine
Maschine bedienen, die, wenn auch völlig unsichtbar und aufs indirekteste,
Geräteteile für eine atomare Waffe herstellt.

Anders spricht an dieser Stelle von einem epochalen Ereignis:
«... daß heute Handeln in Arbeiten untergeht»3. Selbst wenn man dieser
These von Anders zustimmen würde, daß alle, die arbeiten, unweigerlich

«schuldig» werden — ich halte diese These allerdings für falsch —, so

bliebe noch immer die Klasse der Personen übrig, die nicht arbeiten:
Kinder, Kranke, Arbeitslose etc. Gegen diese Personen dürfte sich eine

Abschreckungspolitik nicht richten.
Schon eher ein klarer Fall von «Mitschuld» (im engen Sinne) durch

Arbeit liegt dann vor, wenn jemand in einer Munitionsfabrik arbeitet.
Die Munitionsfabrik gilt als militärisches Zielobjekt. Ein Fall von
«Mitschuld» (im Sinne von umfassender moralischer «Schuld») liegt zudem
dann vor, wenn jemand in einer Fabrik beschäftigt ist, in der besonders

grausame Waffen hergestellt werden — oder aber Waffen, welche eine
«diskriminierende» Kriegsführung zum vornherein ausschließen.

Als unbezweifelbarer Standardfall von unschuldigen Wesen werden
immer wieder Kleinkinder genannt. Neugeborene sind ganz gewiß
unschuldige Wesen. Hier gilt es allerdings zu bedenken, daß gerade
Neugeborene (und Ungeborene) ein Grenzfall von Personen - potentielle

Personen — sind, und daß ein absolutes Tötungsverbot, falls sich ein
solches überhaupt begründen läßt, vermutlich nur als Verbot in bezug
auf die Tötung von Personen formulieren läßt. Unter Personen verstehen

wir Wesen, welche sich von anderen Wesen unterscheiden können

3 G. Anders, Die atomare Drohung, München 1981, S. 72.



450 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

und Erinnerungen und zukunftsbezogene Erwartungen haben. Es handelt

sich also um Wesen, die (in einem sehr elementaren Sinne)
selbstbewußt sind. Die Vernichtung solcher Wesen kann überhaupt erst als

direkte Zufügung eines Übels verstanden werden4. Neugeborene sind

nun tatsächlich im umfassenden Sinne «unschuldig» — kein Erwachsener

kann mit ihnen konkurrieren, aber jedes Tier, jeder Strauch
Kleinkinder sind aus dem gleichen Grunde «unschuldig» wie alle Wesen,
welche keine moralischen Akteure und deshalb nicht anders als

unschuldig sein können. Diese umfassende Unschuld liefert jedoch für
sich allein genommen keinen direkten Grund gegen das Töten.
Unschuld und Wehrlosigkeit sind zwar oft der Hauptanlaß zur Empörung

über Kriegsverbrechen. Rücksichtnahme auf Empörung und
Entrüstung anderer Menschen mögen indirekt als Argument gegen das

Töten unschuldiger Wesen gelten. Aber erst in Verbindung mit dem

Nachweis, daß eine direkte Übelzufügung vorliegt, daß die «Opfer» also

moralische Empfänger sind, lassen sich direkte Gründe gegen das Töten
eines unschuldigen Wesens anführen. Erst dann, wenn ein Wesen

Anspruch auf direkte moralische Beachtung hat, gewinnt auch seine

Hilflosigkeit bzw. Wehrlosigkeit an moralischem Gewicht.
Diese Überlegungen bestärken uns darin, daß wir «Mord» nicht

einfach als «absichtliche Tötung unschuldigen Lebens» definieren sollten.

Andernfalls hätte ein Verbot des Mordes kaum Chancen als Anwärter

für ein absolutes Verbot. Man beachte aber, daß diese Beschränkung
auf Personen nicht etwa von dem Interesse geleitet wird, das Töten von
«menschlichen Grenzfällen» (z.B. die Abtreibung) oder von Tieren
ohne Selbstbewußtsein per definitionem als moralisch unproblematisch
darzustellen. Was in der Beschränkung eines absoluten Verbotes auf
personales Leben allerdings zum Ausdruck kommt, ist die vormoralische

Intuition, daß bloßes Am-Leben-Sein kein absoluter Wert ist,
sondern nur ein Leben mit gewissen Qualifikationen.

Die Signifikanz der Unterscheidung zwischen Kombattanten und
Nichtkombattanten läßt sich provisorisch damit begründen, daß im
Kriegsfall unser moralisches Unterscheidungsvermögen einer besonders

harten Bewährungsprobe ausgesetzt ist: die normalen Hemmungs-

4 Vgl. P. Singer, Practical Ethics, Cambridge 1979, dt. Übers, beim Reclam Verlag,
Stuttgart 1984, 4. Kapitel. Obwohl wir Singers Utilitarismus ablehnen, verdient seine
Diskussion des Begriffs der Person und des Tötens von Personen besondere Beachtung.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 451

schwellen zum Töten werden extrem herabgesetzt. Das moralische
Denken schafft ein Gegengewicht zu dieser generellen «Verschlechterung».

Eine strategische Unterscheidung zwischen militärisch notwendigen

Aktionen und überflüssigen Massakern oder Grausamkeiten ist
für diesen Zweck offensichtlich ungenügend. Die ausschließliche und
einseitige Berufung auf militärische Notwendigkeit in Verbindung mit
den sprunghaften Neuerungen in der Kriegstechnologie führt zur
systematischen Aushöhlung der moralisch begründeten Kriegskonventionen.

Hier haben wir es mit einem der dramatischsten Beispiele für eine

opportunistische Anpassung der Moral an die «Realität» zu tun. Eine
analoge Rolle wie die Unterscheidung von Kombattanten und
Nichtkombattanten für die Beurteilung von Normen der Kriegsführung (jus
in bello) spielt die Unterscheidung von Aggression und Verteidigung
für die Beurteilung von Kriegen insgesamt (jus ad bellum). Während
aber die Entscheidung für oder gegen den Eintritt einer Nation in einen
Krieg in der Regel von wenigen Verantwortlichen getroffen wird, ist
die Entscheidung für oder gegen einen Mord letztlich immer eine ganz
individuelle Angelegenheit, für die uns die Verantwortung nicht einmal

teilweise abgenommen werden kann. Wer z. B. einen Kriegsgefangenen

erschießt, kann sich nicht damit entschuldigen, daß er nur einen
Befehl ausgeführt habe. Lassen wir Ausnahmen zu in bezug auf das

Verbot des Mordes, so führt uns das insbesondere in kriegerischen
Zeiten auf eine «schiefe Bahn»: eine Ausnahme ergibt die andere — die
Ausnahme wird zur «Notstandsregel». In der Folge lassen sich etwa die

Folterung und Erschießung von Geissein fast immer rationalisieren.
Damit wäre auch schon die Uberleitung gegeben zur Thematik der

Begründung von absoluten Verboten im allgemeinen und der Begründung

eines absoluten Verbotes des Mordes in Kriegszeiten im speziellen.

Wir werden im zweiten Teil darauf zurückkommen. Zuvor müssen

wir noch den Begriff der Absicht unter die Lupe nehmen.
Die Hervorhebung der Rolle der Absicht bei der Charakterisierung

eines Mordes könnte es nahelegen, daß sich letztlich jeder Mord
«rechtfertigen» läßt, indem man ihn anders beschreibt. «Mörder» verfolgen in
der Regel Absichten, welche mit der Tötung oder dem Tod des Opfers
als solche gar nichts zu tun haben. Das Opfer hat eher den Charakter
eines kontingenten Hindernisses — würde es nicht existieren, so könnte
man auch ohne seine Vernichtung zum Ziel gelangen. Doch ist die
Wahl von möglichen Handlungsbeschreibungen tatsächlich so willkürlich?

Daß dem nicht so ist, zeigt die Kritik am «Doppeldenken mit dem



452 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Doppelprinzip»5. Das sog. Prinzip der Doppelwirkung knüpft an eine

geläufige Unterscheidung an, die wir auch im Alltag machen. Wenn
z. B. ein Koch Öl in die Pfanne gießt, dann vermindert er den Bestand

an unverbrauchtem Öl in seiner Küche. Diese Verminderung des

Ölvorrats ist jedoch bloß eine Nebenwirkung seines Handelns, die er
nicht eigentlich beabsichtigt, sondern nur «indirekt» herbeiführt. Er
weiß allerdings zum voraus, daß diese Wirkung eintreten wird, und
unter gewissen Bedingungen — wenn z. B. der Ölvorrat knapp wird -
muß er sie bewußt in Rechnung ziehen. Es wäre jedoch irritierend und
unzweckmäßig, seine Handlung als <Verminderung des Ölvorrats in der
Küche> zu beschreiben, jedenfalls solange man die Handlung des

Kochens sinnvoll beschreiben und bewerten möchte. Normalerweise
beschreiben wir menschliches Handeln im Lichte der Absichten, die
der Akteur tatsächlich hat. Das gilt ganz besonders für eine Beschreibung

im Zusammenhang mit der moralischen Beurteilung von
Handlungen. Die praktische Schwierigkeit liegt dann zwar oft in der Ermittlung

dieser Absicht.
Das Prinzip der Doppelwirkung besagt nun, daß es zwar nie erlaubt

ist, ein moralisches Übel mit Absicht herbeizuführen, daß es aber zulässig

sein kann, ein moralisches Übel als Nebenfolge von Handlungen in
Kauf zu nehmen, deren Wert den Unwert des zugelassenen Übels
zumindest aufwiegt.

Die präzise Formulierung und der legitime Anwendungsbereich des

Prinzips der Doppelwirkung sind in der Literatur sehr umstritten. Da
wir von diesem Prinzip auch keinen positiven Gebrauch machen werden,

braucht uns das nicht weiter zu beschäftigen. Ein Mißbrauch dieses

Prinzips liegt aber mit Sicherheit dann vor, wenn wir etwas, das wir
beabsichtigen oder als Mittel einkalkulieren, als bloße Nebenwirkung
ausgeben, deren Eintreten wir zwar vorauswissen, aber angeblich nicht
eigentlich wollten. In Anwendung auf die nukleare Abschreckung
würde das nämlich heißen, daß wir den Tod unzähliger unschuldiger
Personen als im Ernstfall unvermeidbar — als «bedauerliches Unglück»
— voraussehen, aber nicht beabsichtigen. Dies wäre jedoch glatte
Heuchelei, denn die Bedrohung unzähliger unschuldiger Personen erhöht ja

5 G. E. M. Anscombe, War and Murder, in: W. Stein (Hrsg.), Nuclear Weapons: A
Catholic Response, London and New York, 1961. Dieser Aufsatz und die Beiträge <Mr
Truman's Degree) und <The Justice of the Present War Examined) sind wieder zugänglich

im dritten Band von G. E. M. Anscombes Collected Philosophical Papers, Oxford
1981.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 453

gerade den Abschreckungseffekt und wird als Mittel der Abschreckung
auch bejaht. Auch jemand, der bereit ist, in gewissen Kontexten mit dem

Prinzip der Doppelwirkung zu operieren, muß zugeben, daß seine

Anwendung auf die nukleare Abschreckung einen Mißbrauch darstellt
und unannehmbar ist. Dies gilt mutatis mutandis auch für viele andere
Fälle wie etwa die Belagerung oder Bombardierung von Städten, sofern
die Aushungerung oder Vernichtung von unschuldigen Personen als

Zermürbungstaktik praktiziert wird.
Diese Kritik setzt allerdings voraus, daß das, was in der dritten

Prämisse behauptet wird, stimmt. Wir werden im vierten Teil sehen,
daß diese Prämisse möglicherweise eine Schwachstelle des ganzen
Arguments ist.

II. Die Begründung eines absoluten Verbotes des Mordes

Ist das Verbot des Mordes überhaupt begründungsbedürftig? Ist es

nicht selbstevident? Für diese Auffassung ließe sich folgendermaßen
argumentieren: In stärkerem Maße als Ausdrücke wie «stehlen» und
«lügen» - welche oft als gleichbedeutend mit «unrechtmäßiger Aneignung

fremden Eigentums» und «verwerfliche Täuschung» betrachtet
werden — ist «Mord» ein Ausdruck der Bewertung, der neben den
klassifizierenden Begriffen wie Absicht, Person und Vernichtung eine
wertende Komponente enthält. «Mord» wird immer auch verstanden
als «unrechte Tötung» oder «Tötung in böser Absicht».

Eine solche implizite Wertung in der Verwendung des Ausdrucks
«Mord» ist jedoch kein Ersatz für eine Begründung dieser Wertung.
Andernfalls müßte man annehmen, daß eine Definition oder eine

Begriffsexplikation die Rolle und die Last einer Begründung übernehmen

kann. Diese Auffassung wurde allerdings vertreten, doch mit einer
bezeichnenden Zweideutigkeit. Es wurde nämlich behauptet, daß es

sich gar nicht lohnt, mit jemand zu diskutieren, der das absolute Verbot
des Mordes nicht spontan anerkennt6.

6 G.E.M. Anscombe, Modern Moral Philosophy, in: Philosophy 33 (1958); dt. in:
Seminar: Sprache und Ethik, hrsg. von G. Grewendorf und G. Meggle, Frankfurt a. M.
1974, insbesondere S. 238. Meines Wissens hat diese Autorin den Begriff «Konsequen-
tialismus» aufgebracht und Sidgwick als dessen Begründer genannt. Meine Kritik ist
hingegen eher inspiriert von G. Grisez, Against Consequentialism, in : American Journal
ofJurisprudence and Legal Philosophy 23 (1978), S. 21—72.



454 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Hinter diesem Verdikt steht die Haltung, daß jemand, der hier
anderer Meinung ist, entweder ein Schuft ist, der eher eine Züchtigung
als eine Antwort verdient, oder daß er einfach nicht verstanden hat, daß

von Moral die Rede ist. Im Blick darauf, daß wir es mit der Frage zu tun
haben, ob Mord immer und unter allen Umständen verboten ist, ist
diese Haltung unangebracht. Denn es handelt sich ja gerade de facto um
einen Streitpunkt innerhalb der normativen Ethik, ob sich absolute

Verbote überzeugend begründen lassen. Meinungsverschiedenheiten
bezüglich dieser Frage können jemanden weder moralisch noch
intellektuell desavouieren.

Sollte es zutreffen, daß ein Mord immer in böser Absicht geplant
oder ausgeführt wird, so möchten wir doch wissen, worin diese böse

Absicht genau besteht und warum es so schlimm ist, böse Absichten zu

haben. Einige werden vielleicht folgendermaßen antworten: Böse ist
eine Mordabsicht deshalb, weil sie die Zerstörung eines Grundwertes
direkt intendiert. Und sie werden weiterfahren: In der bösen Absicht
manifestiert sich ein moralisch schlechter Charakter oder zumindest die

Richtung einer Entwicklung zur Verfestigung eines schlechten Charakters;

es ist aber unerträglich, in einer Welt zu leben, in der alle oder
zahlreiche Menschen einen schlechten Charakter haben. Die Welt wäre
ein besserer Platz, wenn es weniger Menschen mit bösen Absichten
gäbe.

Diese Überlegung ist konsequentialistisch. Sie erinnert an die bereits

im ersten Teil skizzierte Rechtfertigung für den Nutzen einer resistenten

Moral gegenüber generellen Tendenzen der Verschlechterung.
Ähnlich wird manchmal auch für eine generelle Pflicht zum Rechtsgehorsam

argumentiert.
Dem ethischen Konsequentialismus kann man vorwerfen, daß er

einseitig ist. Handlungen, Regeln oder Charaktereigenschaften werden

von ihm rein instrumentalistisch als Mittel zum Zweck der Verbesserung

eines Gesamtzustandes in Betracht gezogen. Ein absolutes Verbot
von Mord läßt sich kaum konsequentialistisch begründen, denn es

bleibt immer eine offene Frage, ob unter bestimmten Bedingungen ein
Mord nicht zur Verbesserung eines gesellschaftlichen Gesamtzustandes

beitragen könnte. Aus der Perspektive einer konsequentialistischen
Ethik hat ein absolutes Verbot letztlich immer den schlechten Ruf eines
absurden Tabus.

Eine andere Möglichkeit scheint darin zu bestehen, das absolute
Verbot des Mordes auf ein absolutes moralisches Recht, nicht ermordet



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 455

zu werden, abzustützen. Wir müssen uns nun allerdings eine Theorie
der moralischen Rechte vorstellen, die eine seltsame Asymmetrie enthält

: es kommt zwar ein absolutes Recht, nicht ermordet zu werden, vor,
aber es gibt in ihr kein absolutes Recht aufHilfe oder Rettung vor Mord.
Falls es dieses zweite absolute Recht nämlich gäbe, wäre es denkbar, daß
diese beiden Rechte in bestimmten Situationen kollidieren. Das stellt
uns vor die folgende Alternative: entweder können wir die erwähnte
Asymmetrie begründen, oder dann müssen wir annehmen, daß uns
diese Theorie auf die Frage, ob wir morden dürfen (oder müssen), wenn
sich weitere Morde nicht anders verhindern ließen, keine Antwort
gibt.

Es wurde der Versuch unternommen, diese Asymmetrie damit zu
begründen, daß man einen akteurzentrierten Standpunkt in die Ethik
einführt. Damit wird der Konsequentialismus nicht ersetzt, sondern
eher ergänzt. Was für eine Person muß ich sein und was muß ich tun? —

Diese Fragen werden als zusätzliche und von konsequentialistischen
Erwägungen unabhängige Problemstellungen betrachtet.

Selbst wenn man die Eigenständigkeit eines akteurzentrierten
Standpunktes anerkennt und hinzunimmt, lassen sich vermutlich keine
absoluten Verbote begründen. Zu diesem Schluß gelangt z.B. Samuel
Scheffler7.

Alles spricht dafür, daß sich absolute Verbote nur in Verbindung
mit einer grundsätzlichen Kritik am Konsequentialismus begründen
lassen. Diese grundsätzliche Kritik, die wir bei Autoren wie Germain
Grisez und John Finnis8 finden, richtet sich gegen den Proportionalismus,

d.h. gegen das Modell des quasinumerischen Abwägens von
Handlungsfolgen als ein Modell für das moralische Denken überhaupt.
Moralisches Handeln wird primär verstanden als Person-Sein in der
Weise der freien Teilhabe an Grundwerten.

Der Begriff des Mordes setzt, wie wir gezeigt haben, eine
Bezugnahme auf das Bewußtsein, die Absicht und die freie Wahl des

Handelnden voraus. Mord ist eine bestimmte Art und Weise der Entscheidung

für eine destruktive Handlung bezüglich einer bestimmten Art

7 S. Scheffler, The Rejection of Consequentialism, Clarendon Press, Oxford 1982,
S. lOlf.

8 G. Grisez (Anm. 6) sowie G. Grisez — R. Shaw, Beyond the New Morality,
University of Notre Dame Press, 2. Auflage, 1980. Dieses Buch ist eine didaktisch geschickte
Einführung in die von mir skizzierte Auffassung von Ethik. Siehe auch J. Finnis,
Fundamentals of Ethics, Clarendon Press, Oxford 1983.



456 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

von Leben, nämlich Leben mit personalen Zügen. Moralisch verwerflich

ist die auch über einen ersten Impuls zu töten hinaus gehegte
direkte Absicht, personales Leben zu zerstören. Mit dieser Wahl stirbt
ein Teil unserer eigenen Person. Wer ernsthaft mit Mord droht, hat in
seinem Herzen schon gemordet.

Eine Moraltheorie, welche absolute Verbote enthält, muß nicht
partout rigoristisch sein; sie braucht nicht alle moralischen
Verbindlichkeiten als ohne Ausnahme gültig zu deklarieren. Umgekehrt ist sie

aber auch nicht laxistisch und behauptet, daß alle moralischen
Verbindlichkeiten unter gewissen Bedingungen eingeschränkt oder negiert
werden könnten. Die Alternative: entweder Rigorismus oder Laxismus,

ist falsch gestellt. Absolut verboten sind nur einige wenige und

spezifische Handlungen, welche die absichtliche direkte Zerstörung von
Grundwerten verkörpern. Einer dieser Grundwerte ist eben das Leben

personaler Wesen. Weitere Grundwerte sind Wissen, Gemeinschaft,
ästhetische Erfahrung, Spiel. Darüber hinaus ist die freie Selbstbestimmung

der Person ein Grundwert, der überhaupt erst die moralische
Dimension unserer Handlungen eröffnet9.

Die ethische Begründung dieses Verbotes besteht nun nicht einfach
darin, daß man daraufhinweist, daß ein Zustand der Welt, in dem es

mehr personale Wesen gibt, ein besserer Zustand ist, und daß es daher

unsere moralische Pflicht ist, die Zahl personaler Wesen unter sonst

gleich bleibenden Umständen zu maximieren. Mit dieser «Berechnung»

9 F. Ricken, Allgemeine Ethik, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 1983. Diese
Wahlfreiheit ist nicht identisch mit der politischen Freiheit, die wir in unseren westlichen
politischen Systemen zu genießen meinen. Entsprechend vertrete ich nicht etwa die
Ansicht, die Folgen eines nuklearen Krieges wären das geringere Übel im Vergleich zu
einer sowjetischen Weltherrschaft. Vgl. dazu auch E. Tugendhat, Rationalität und
Irrationalität der Friedensbewegung und ihrer Gegner, Vortrag auf der am 20.10.1983 vom
Institut für Philosophie der Freien Universität Berlin getragenen Veranstaltung «Die
atomare Bedrohung». Ebensowenig vertrete ich die Ansicht, «Friede» sei der höchste
Wert - eine solche Auffassung läßt sich relativ leicht kritisieren. Vgl. W. Becker, Der
Streit um den Frieden. Gegnerschaft oder Feindschaft — die politische Schicksalsfrage,
Piper, München-Zürich 1984, S. 87—103. Leider verzichtet dieser Autor darauf, eine
befriedigende Konzeption von Ethik zu entwerfen. Die von ihm vertretene Auffassung
wurde etwa von Richard Wasserstrom in diversen Aufsätzen als «moralischer Nihilismus
in bezug auf den Krieg» sorgfältig analysiert und kritisiert. Vgl. z. B. R. Wasserstrom, On
the Morality ofWar: A Preliminary Inquiry, in: Stanford Law Review 21 (1969), S. 1627-
1656, sowie M. Walzer, Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical
Illustrations, Basic Books, Inc. Publishers, New York 1977, Kapitel 1 («Against <Realism

>»).



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 457

ließe sich nämlich unter gewissen Bedingungen eine moralische Pflicht
ableiten, unschuldige personale Wesen (unfreiwillig) zu töten. Eine
solche Bedingung wäre vielleicht bereits dann erfüllt, wenn das Töten
von n-1 Personen das einzige Mittel wäre, um den Tod von n Personen

zu verhindern.
Moralisches Handeln ist jedoch nicht identisch mit der Bewirkung

eines optimalen Weltzustandes. Wäre das der Fall und ließen sich solche
Weltzustände hypothetisch berechnen, dann wären moralische
Entscheidungen bereits überflüssig geworden. An die Stelle von Entscheidungen

träten Kalkulationen. Daß dem nicht so sein kann, wird besonders

deutlich in Fällen, in denen mehrere Grundwerte auf dem Spiel
stehen. Sie sind nämlich prinzipiell inkommensurabel. Mit inkommensurablen

Größen können wir aber nicht rechnen, sondern wir müssen

uns selber entscheiden, was für eine Person wir sein wollen, indem wir
die Realisierung des einen oder des anderen Ziels vorziehen und damit
die Teilhabe an einem von zwei Grundwerten vertiefen.

Zahlen und quantitative Vergleiche spielen nur innerhalb eines
Wertbereichs eine gewisse Rolle; doch auch in diesem Bereich sind sie

nicht gleichwertige Stellvertreter des moralischen Denkens. Wer bisher
daran gewöhnt war, Fragen der Moral als Rechenexempel zu betrachten,

dem wird die hier vertretene Auffassung, daß moralisches Handeln
eine bestimmte Art des Personseins ist, unerträglich vag vorkommen.
Umgekehrt ist es für jemand, der unsere Auffassung teilt, unerträglich,
daß in der Ethik der Schein von Exaktheit aufrechterhalten wird, weil
man sich an unangemessene Modelle klammert, weil Handeln auf eine
Zweck-Mittel-Relation reduziert wird.

Eine moralisch richtige Handlung ist nicht ein Vorgang, welcher in
der Gesamtheit seiner Wirkungen und Nebenwirkungen (u.a. auch auf
den Handelnden selber) ein Wertoptimum darstellt. Ja, es ist gerade
bezeichnend, daß Handlungen, welche in einem Wertoptimum
resultieren mögen, moralisch falsch sein können. Nehmen wir etwa an, die
nukleare Abschreckung sei wirksam und trage zur Kriegsverhütung bei.
Mit dem Nachweis, daß die nukleare Abschreckung ein Mittel zum
Zweck der Kriegsverhütung ist, ist die moralische Dimension noch gar
nicht erreicht. Wir können zwar in einem Bereich, in dem wir nur den
Wert der Kriegsverhütung als Grundwert postulieren, eine Risikoanalyse

anstellen. Eine solche Risikoanalyse verdient das Interesse des

Moralphilosophen, obwohl das moralisch Interessante erst dann zur
Sprache kommt, wenn andere Grundwerte mitberücksichtigt werden.



458 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Es ist ausgesprochen sinnlos, zwei Handlungen bzw. Handlungsfolgen
gegeneinander «abzuwägen», von denen die eine Teilnahme am
Grundwert A, die andere Teilnahme am Grundwert B bedeutet. Würden

z. B. die Rüstungsausgaben eines Staates so hoch, daß alle staatlichen

Kulturförderungen eingestellt werden müßten, so wäre das moralische

Problem darin zu sehen, daß wir uns entscheiden müssen, was für
Personen wir in einer Gesellschaft sein sollen, in der von staatlicher
Seite so oder so entschieden wird. Das Modell des rechnerischen Abwägens

von verfügbaren Handlungsalternativen ist daher ungeeignet, um
den Prozeß des moralischen Denkens zu erläutern. Damit ist jedoch
nicht gesagt, daß Kalkulationen etwa bezüglich der Zahl von
Menschenleben und der Erlangung bestimmter Ziele durch wirksame Mittel
für moralische Entscheidungen keine Rolle spielen. Wichtig ist, daß der
Kontrast zwischen dem Prozeß der persönlichen Teilhabe an Grundwerten

und der Realisierung von scharf umrissenen Zielsetzungen deutlich

wird. Nehmen wir etwa das Beispiel einer Freundschaft, in der die
Teilhabe am Grundwert der Gemeinschaft die ganze Person grundlegend

involviert. Der Austausch von Geschenken mag zwar in einer
solchen Beziehung eine gewisse Rolle spielen. Trotzdem ist die Freundschaft

kein Ziel, dem man mit dem Mittel des Schenkens näher kommt.
Gerade aus diesem Beispiel geht hervor, daß Grundwerte bis zu einem
gewissen Grad nebelhafte, undeutliche Visionen bleiben müssen, über
die wir allenfalls Gedanken und Erfahrungen austauschen können, die
wir aber nie definitiv präzisieren können. Auch wenn man sich nie auf
eine vollständige Liste von Grundwerten wird einigen können, so sind
doch einige Grundwerte der Nährboden für die moralische Entwicklung

in allen Kulturen. Die Öffnung der Person für die Teilhabe an den
Grundwerten ist etwas, was von uns selber abhängt. Es ist eine
lebenslängliche Aufgabe. Um ihr nachzukommen, müssen wir zuweilen auch
ein Rechenexempel von der oben genannten Art lösen, aber die
lebenslängliche Aufgabe, eine Person zu sein, hat selber nicht den Charakter
eines Rechenexempels. Auch die in Ethikbüchern oft ganz am Schluß

angehängte Frage: Warum müssen wir überhaupt moralisch sein? und:
Was ist der Sinn des Lebens?, läßt sich nicht auf diese Weise aus der
Ethik exterritorialisieren. Es ist nicht so, daß wir erst einmal unsere
Pflichten ermitteln könnten und dann zu fragen hätten, was für
Menschen wir sein und welchen Stellenwert die Pflichterfüllung in unserem
Leben haben müßten. Diese Fragen müssen uns vielmehr von Anfang
an und ständig begleiten.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 459

Nun gibt es eben einen Typus von moralischer Verbindlichkeit, der

negativ und absolut ist: das Verbot, Grundwerte direkt zu vernichten
zur Erreichung anderweitiger Ziele. Das betrifft vor allem Entscheidungen

über Leben und Tod personaler Wesen, in denen sie nur als

Mittel behandelt werden. Der Wert des Lebens von A ist allerdings
nicht kommensurabel mit oder abwägbar gegen den Wert des Lebens

von B ; ebensowenig gibt es einen Sinn, den Wert des Lebens von A und
B zusammengenommen gegen den Wert von C «abzuwägen». Der Wert
des Lebens von Personen läßt sich weder buchstäblich noch in einem

übertragenen Sinne messen. Daß wir in gewissen beschränkten
Kontexten (etwa der Ökonomie oder der Bevölkerungsstatistik, aber auch in
der Militärstrategie) mit Menschenleben «rechnen», ist nur ein Indiz
dafür, daß wir nicht mit dem Grundwert personalen Lebens rechnen,
sondern mit einer «künstlichen Einheit» - so, wie wenn wir die Zahl
der interessanten Thesen in diesem Papier und die Seitenzahl addieren
und auf fünfzig «Einheiten» kommen. Die moralische Entscheidung
kann sich demnach nicht darin erschöpfen, die Zahl von Gewinnen und
Verlusten vorauszusagen, sondern darin, ob jemand selber jene Art von
Personen sein will, welche sich direkt gegen den Wert des personalen
Lebens richtet. Wer sich dazu entscheidet, verschließt sich damit für die
Teilhabe an diesem Grundwert. Mit jeder ausschließenden Entscheidung

dieser Art stirbt ein Teil der eigenen Person. Eine inklusivistische
Entscheidung hingegen läßt die Möglichkeit zur Teilhabe an einem
Grundwert offen, auch wenn sie zur Zeit nicht realisiert werden kann.
Wer sich am Abend seinem Familienleben widmet, den Kindern
Geschichten erzählt usw. statt ins Theater zu gehen, braucht sich in
bezug auf den Wert von ästhetischen Erfahrungen nicht exklusivistisch
zu entscheiden. Er wird die Gelegenheit zu einem Theaterbesuch
vielleicht zu einem späteren Zeitpunkt wahrnehmen. Jedenfalls wird er
keine Ressentiments gegen Theaterbesuche entwickeln. Wer jedoch die
direkte Vernichtung eines Grundwertes plant, kann unmöglich inklu-
sivistisch entschieden haben. Wer also z.B. einen Mord begeht, um —

wie er sagt — weitere Morde zu verhindern, hat sich selber gegen den

Wert des Lebens unschuldiger Personen gerichtet. Seine Retterpose ist
daher irreführend und unangebracht.

Diese Skizze einer Auffassung von Moral soll hier nicht weiter
ausgeführt werden. Es genügt der Hinweis, daß sich einige absolute

Verbote möglicherweise plausibel begründen lassen, daß sie mithin
nicht den Charakter von dogmatischen Erlassen oder undurchsichtigen



460 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Tabus zu haben brauchen. Nicht jede Tötung ist eo ipso Mord, und wir
haben Mord so zu definieren versucht, daß einige diskutable Grenzfälle
auch weiterhin als solche betrachtet werden können: Notwehr, Verteidigung

im Krieg, Abtreibung, aktive Euthanasie und das Töten von
nichtpersonalen Menschen und Tieren. Ein offener Fall bleibt also die
indirekte oder unbeabsichtigte, aber vorausgewußte Tötung: hier fehlt
die eigentliche mörderische Absicht.

Betrachten wir moralische Entscheidungen immer als Möglichkeiten
der Persönlichkeitsentfaltung des Handelnden selber, so erhalten

die Absichten des Handelnden eine eminente Bedeutung. Bis zu einem

gewissen Grad ist die Bezugnahme auf Absichten zur Beschreibung von
Handlungen auch in außermoralischen Kontexten unerläßlich. Ob
jemand eine Sportart betreibt mit der Absicht, sich zu erholen, sich

bewundern zu lassen, Geld zu verdienen oder um Menschen
kennenzulernen, macht einen großen Unterschied. Prinzipiell steht es ihm frei,
den einen oder anderen Wert nachhaltiger und konsequenter zu
realisieren. Der Unterschied, auf den es hier ankommt, besteht in der

Bedeutung, welche ich dieser Aktivität in meinem Leben gebe. Die
Hervorhebung der Rolle der Absicht in der Ethik geht aber nicht auf
Kosten des Verhaltens und zugunsten der bloß inneren Gesinnungen
oder Bewußtseinszustände. Sie darf nicht als ein Plädoyer für eine

Gesinnungsethik und Option gegen eine Erfolgsethik mißverstanden
werden. In einer Gesinnungsethik würde das beobachtbare Verhalten,
die tatsächliche Ausführung von Absichten und ihr tatsächlicher Effekt
keine oder eine nur sehr subordinierte Rolle spielen. Eine solche Ver-
innerlichung der Moral steht im Gegensatz zu unserer Vorstellung von
der Teilhabe an Grundwerten. Die erwähnte Teilnahme an einer Sportart

ist nur durch bestimmte Aktivitäten möglich. Deshalb wäre die
Teilhabe am Wert des Spiels — sofern wir auch spielen als einen Grundwert

anerkennen — nicht hinreichend zu ersetzen durch das Einnehmen
von Drogen, das uns dieselben angenehmen Empfindungen, denselben
Kitzel etc. wie bei der tatsächlichen Ausübung des Sportes verschaffen
würde. Bewußte Aktivitäten lassen sich m. a. W. nicht durch intensive
Halluzinationen in ihrem Wert ersetzen.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 461

III. Die zweite Prämisse

Der Wille, unter Bedingungen zu töten, die sich der eigenen
Kontrolle vollständig entziehen, hat dieselbe Qualität wie der Wille, unter
irgendwelchen Bedingungen zu töten. Diese Gleichung gilt, auch wenn
die Tötungsabsicht nie ausgeführt werden sollte. Und sie gilt natürlich
auch für Mordabsichten. Grisez hebt in seinem Argument die Tatsache

hervor, daß der Drohende die Bedingungen für das Eintreten des

Ernstfalls nicht unter seiner Kontrolle hat. Zur Erläuterung zieht er das

Beispiel eines Terroristen heran, der bereit ist, sich und andere zu töten,
wenn seine Forderungen nicht erfüllt werden. Seine Hoffnung auf
einen glimpflichen Ausgang ohne Tote und Verletzte tut dabei nichts
zur Sache: sie kann nicht als Entschuldigungsgrund für sein Vorgehen
dienen.

Der Vergleich soll natürlich nicht eine Identifizierung von staatlicher

Gewalt und terroristischer Gewalt suggerieren. Es geht hier nur
darum, daß eine Drohung mit Mord eine unmoralische Absicht enthält,
auch wenn jemand sehnlichst wünscht, daß seine Abschreckung Erfolg
hat und er den Mord nie ausführen muß. Wer das Vorgehen eines

Erpressers nicht entschuldigen mag, kann auch das entsprechende
Vorgehen von Staaten nicht entschuldigen — es sei denn, er habe zusätzliche
Gründe10.

Ebensowenig wird dieser Vergleich dazu angestellt, um Abschrek-

kung, Erpressung und Drohung in der internationalen Politik als solche

zu verdammen. Es ist vielleicht einfach naiv zu hoffen, daß diese

Elemente zwischenstaatlicher Verhältnisse eines Tages verschwinden
könnten. Die Frage bleibt aber entscheidend, ob wir Entscheidungen in
der Politik und in der auswärtigen Politik überhaupt noch moralisch
beurteilen wollen oder nicht. Würden wir bei einer Risikoanalyse
stehen bleiben und uns mit der möglichen Schlußfolgerung zufrieden
geben, daß die nukleare Drohung eine maximale kriegspräventive
Wirkung hat, dann würden wir moralisches Handeln auf eine simple

10 Eine Analogie zwischen nuklearer Abschreckung und terroristischer Erpressung
wurde von P. Ramsey behauptet — vgl. The Just War: Force and Political Responsibility,
New York, 1968, S. 171. Eine kritische Diskussion der Tragweite dieser Analogie findet
man bei M. Walzer (Anm. 9), S. 270f. (also im 17. Kapitel - das Buch ist auch in
deutscher Übersetzung beim Klett Verlag, Stuttgart, erschienen).



462 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Zweck-Mittel-Relation reduzieren. Wir würden damit jedes Gespür für
«moralische Unkosten» einbüßen u.

Man beachte, daß mit der zweiten Prämisse nicht etwa vorausgesetzt
wird, daß eine Mordabsicht und die Ausführung einer Mordabsicht
gleichermaßen gravierend sind. Wir haben es, wie gesagt, nicht mit dem
Kontrast zwischen einer Gesinnungs- und einer Erfolgsethik zu tun.
Eine Mordabsicht, die überJahre oderJahrzehnte festgehalten wird und
eine weitläufige Planung und ganze Produktionszweige ins Leben ruft,
ist selber schon ein Bestandteil der Ausführung eines Mordes. Eine
Mordabsicht im moralisch bedeutsamen Sinne unterscheidet sich ohnehin

von folgenlosen Regungen oder Träumereien. Es geht um jene
Absichten, an denen wir festhalten und deren Realisierung wir in den

Weg leiten. Jede Form von Kriegsrüstung kann deshalb mit Recht als

Kriegsvorbereitung bezeichnet werden. Es wäre jedoch vorschnell, sie

allein deshalb moralisch zu verurteilen.
Zum besseren Verständnis der zweiten Prämisse wäre noch

hinzuzufügen, daß die Bedingungen, unter denen wir uns zu Handlungen
entscheiden, nie vollständig unter unserer Kontrolle sind. Die
Abschreckung stellt einen Versuch dar, das Verhalten des Gegners zu
beeinflussen und wenigstens teilweise selber zu bestimmen. Es ist

jedoch unstatthaft, daß wir uns die eigentliche Entscheidung für einen
nuklearen Gegenschlag durch ein Arrangement von Bedingungen
abnehmen lassen. Statt zu entscheiden, lassen wir «die Umstände» für
uns entscheiden. Das mag in vielen Belangen unproblematisch sein. Als
Entscheidungsverfahren für oder gegen die Ausführung an sich
schlechter Handlungen ist es jedoch zu mißbilligen. Die Zermalmung,
Verbrennung und Vergiftung von unschuldigen Personen ist nicht
etwas, dessen Herbeiführung wir vom Wohlverhalten unseres Gegners
abhängig machen dürften.

IV. Die dritte Prämisse

Die dritte Prämisse enthält die Behauptung, daß das Konzept der
nuklearen Abschreckung unweigerlich eine ernstgemeinte Mordabsicht
einschließt. Auch diese Prämisse gibt Anlaß zu einigen Fragen. Ist ein

11 B. Williams wünscht, daß man zugibt, «daß die Guten gar nicht so rein zu sein
brauchen, solange sie nur einen aktiven Sinn für moralische Kosten und moralische
Begrenzungen beibehalten». (Moralischer Zufall, Hain, Königstein/Ts. 1984, S. 77.)



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 463

Abschreckungseffekt auch dann möglich, wenn niemand droht? Ist die

Abschreckung auch dann noch wirksam und vielleicht legitim, wenn
die Drohung bloß ein Bluff ist? Wie verteilt sich die Verantwortung in
Gruppen, in denen einige die Mordabsicht haben, andere nicht, in
denen aber alle ihren Beitrag zur nuklearen Rüstung leisten?

Neben dem Mißbrauch des Prinzips der Doppelwirkung ist in einer
Ethik, in der die Absichten der Handelnden so stark gewertet werden,
auch ein Mißbrauch der sog. «reservatio mentalis» denkbar. Es ist

möglich, daß wir alle Welt über die Rüstungsanstrengungen in unserem
Lande informieren und gleichzeitig verschweigen, daß wir die feste

Absicht haben, einen Teil unserer Rüstung — z. B. die nuklearen Waffen
— unter keinen Umständen einzusetzen. Nehmen wir an, daß sich die

politische Führung der USA insgeheim verabredet hat, auf einen
nuklearen Gegenschlag zu verzichten, weil er doch abgesehen von der

momentanen Genugtuung der Rache nur Nachteile brächte. Dieser
Entscheid wäre in gewisser Weise ehrenhaft; er würde Millionen
unschuldiger sowjetischer Bürger den Tod ersparen. Es scheint so, daß

auch für jemanden, der die ausnahmslose Geltung des Mordverbotes
akzeptiert, eine nukleare Abschreckung mit einer zusätzlichen reservatio

mentalis zumindest prima facie annehmbar wäre.
Um die anfangs gestellten Fragen zu beantworten, können wir vier

Fälle unterscheiden:

1. die feste Absicht aller Beteiligten, im Ernstfall zu morden;
2. die feste Absicht aller Beteiligten, im Ernstfall nicht zu morden;

3. keine feste Absicht bei allen Beteiligten;
4. gemischte Gruppen.

Der erste Fall verfällt dem Verdikt des Mordes bzw. der Mordabsicht.

Der zweite Fall dagegen nicht. Nur er hat einige Aussicht auf
Billigung, weil die entscheidende Vorbedingung für Mord, die mörderische

Absicht, nicht gegeben ist. Für die praktische Realisierung des

zweiten Falles sind zumindest zwei Wege denkbar: die reservatio mentalis

unter strikter Geheimhaltung, oder das offene Bekenntnis der
festen Absicht, im Ernstfall nicht zu morden.

Der erste Weg würde die politische Praxis der strikten Geheimhaltung

voraussetzen, damit der Bluff nicht offensichtlich und damit die
Effizienz der Abschreckung vermindert würde. Das Verhältnis der

regierenden Elite zur eigenen Bevölkerung würde zudem den Wurm



464 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

einer beispiellosen paternalistischen Lüge enthalten. Abgesehen davon
würde immer die Möglichkeit bestehen, daß der große Bluff trotzdem

publik wird und die Glaubwürdigkeit der Abschreckung im feindlichen
Lager und der sozialen Opfer für die Aufrüstung im eigenen Lager offen
bezweifelt würde. Immerhin würde dieser Weg, wenn er praktisch
realisierbar wäre, die Diskussion von der Problematik der Mordabsicht
auf die Problematik von Lüge und Geheimhaltung verlagern.

Der zweite Weg bestünde darin, sich offen zur Absicht zu bekennen,
daß man die nuklearen Waffen unter keinen Umständen einsetzen
möchte. Der Abschreckungseffekt unserer nuklearen Arsenale würde
nun weiterhin bestehen, weil der Feind nie wissen kann, ob im Ernstfall
nicht einige von uns umkippen und aus Schwäche und unter dem
Einfluß von «Friktionen» von diesen Waffen Gebrauch machen würden.

Damit wird einerseits die Abschreckungswirkung der Waffen selber

als «schweigender Drohpotentiale» geltend gemacht; andererseits
wird das moralische Versagen von Menschen nicht völlig ausgeschlossen.

Diese Lösung ist theoretisch befriedigend : der dissuasive Effekt im
Dienste der Kriegsverhütung ist gewährleistet, eine mörderische
Absicht fehlt und eine höchst problematische Arkanpolitik gegenüber
Freund und Feind erübrigt sich. Diese Lösung auf dem Papier wäre
jedoch unter den gegenwärtigen Gegebenheiten und angesichts einer
jahrzehntelangen Drohpolitik der Großmächte kaum überzeugend.
Abgesehen davon «rechnet» sie immerhin mit einem mörderischen

Gefahrenpotential. Wir geben uns nämlich selber eine unter Umständen

nahezu unwiderstehliche Gelegenheit vor, selber zu Mördern zu
werden. Dieses Verhalten ist dem eines Alkoholikers vergleichbar, der
die Absicht hat, mit dem Trinken aufzuhören und trotzdem volle
Schnapsflaschen in seiner Wohnung verteilt: eine ins Wohnzimmer,
eine ins Bad, eine auf das Nachttischchen und sogar eine auf dem

Korridor. (Diese letzte Flasche ist mit der nuklearen Nachrüstung in der
BRD vergleichbar.) Jene, die ihn beobachten, müssen die Ernsthaftigkeit

seiner Absichten, vom Alkohol wegzukommen, bezweifeln. Wer
die feste Absicht hat, mit dem Trinken aufzuhören, wird alle Flaschen

aus seiner Wohnung entfernen. Er wird sich nicht einer Prüfung
unterziehen, die er unmöglich bestehen kann. Kurzum: auch die fromme
Absichtserklärung von Menschen, die nukleare Arsenale produzieren,
wird in der politischen Realität nur als Heuchelei aufgenommen. Der
Fall (2) wird zudem gleichsam ununterscheidbar vom Fall (3): die
Menschen haben eine schwankende mörderische Absicht.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 465

Ein anders gelagerter Einwand geht von den gleichen Voraussetzungen

aus, nämlich von der Tatsache, daß die Verantwortung für die

Planung und Herstellung und die Kompetenz für den Einsatz nuklearer
und anderer mörderischer oder grausamer Waffensysteme in einer
Gesellschaft auf zahlreiche Menschen verteilt ist. Verantwortung läßt
sich zwar verteilen, aber läßt sie sich aufteilen Es ist weiterhin denkbar,

daß die Verantwortung von Menschen mit verschiedenen Absichten

getragen wird. Beschränken wir uns der Einfachheit halber auf die

Gruppe, welche die Kompetenz zum Einsatz der nuklearen Waffen hat.
Nehmen wir an, wir könnten diese Gruppe identifizieren und in drei

Untergruppen einteilen, A, B und C. Die Individuen in A haben die
feste Absicht, im Ernstfall zurückzuschlagen, während die Individuen
in B die feste Absicht haben, im äußersten Notfall auf den Einsatz
nuklearer Waffen zu verzichten; Mitglieder der Gruppe C dagegen sind
sich im Unklaren über ihre diesbezüglichen Absichten. Sie werden

sagen: «Niemand kann wissen, was wir im Ernstfall wollen. Auch wir
wissen es nicht.» Geht man von diesen komplizierten Gegebenheiten
aus, so ist es unmöglich, allen Verantwortlichen eine homogene Absicht
zuzuschreiben. Müssen wir somit unser Urteil und unsere Mißbilligung
der Abschreckungspolitik aufsplittern?

Meines Erachtens genügt es für die moralische Verwerfung der

Abschreckungspolitik, wenn die mörderische Absicht einiger
Hauptverantwortlicher feststeht. Für die Konstitution von Mitschuld genügt
die wissentliche Zusammenarbeit mit potentiellen Mördern. Es mag
sein, daß das Problem der Begründung einer Form von juristischer
Kollektivhaftung anders zu lösen wäre. Uns geht es hier nur um die

Konstatierung moralischer Schuld.

V. Schlußfolgerung

Das von Grisez formulierte Argument gegen die nukleare
Abschreckung mag in der Theorie nicht absolut wasserdicht sein. Eine
nukleare Abschreckung ohne Mordabsicht ist zumindest denkbar. Aber
auch sie ist moralisch nicht völlig unproblematisch. Fragen der Moral
erschöpfen sich nicht in der Rücksichtnahme aufeinige wenige absolute
Verbote. In der Praxis scheint es jedoch fast unvermeidlich, daß wir mit
der nuklearen Abschreckung das absolute Verbot des Mordes übertreten.

Das Argument richtet sich aber nicht oder jedenfalls nicht notwen-



466 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

dig gegen eine Politik der Abschreckung als solche. Der Verzicht auf
eine nukleare Abschreckung legt uns nicht den Verzicht auf jede

Abschreckung nahe. Doch auch die Abschreckung mit konventionellen
Waffen ist keine echte Alternative, sofern auch sie die Möglichkeit zum
unterschiedslosen Töten von Kombattanten und Nichtkombattanten
zuläßt. Jede Abschreckungspolitik bedarf der Ergänzung durch eine
Politik der Verständigung und der Versöhnung. Diese Politik äußert
sich nicht darin, daß man dem Gegner um den Hals fällt, sondern in
ersten Schritten in Richtung Abrüstung. Gerade die Großmächte wären
heute in der Lage, einander durch großzügige Gesten zu verblüffen.

Die Uberzeugung, daß einige Handlungen absolut verboten sind,

verpflichtet uns allerdings dazu, Lasten und Unsicherheiten auf uns zu

nehmen, welche sich nur durch jene an sich schlechten Handlungen
vermeiden ließen. Wird ein Land ohne nukleare Waffen von einer
nuklear gerüsteten Großmacht erpreßt oder besetzt, so muß es sich im
schlimmsten Fall auf einen jahrelangen Widerstandskampf gefaßt
machen. Die Unterlegenen müssen auf Verhandlungen eintreten und
ungünstige Bedingungen annehmen. Verglichen mit dem Übel, das in
der aktiven Vorbereitung und im Eintreten in einen nuklearen Weltkrieg

besteht, sind Konzessionen an eine despotische Übermacht das

geringere Übel. Man beachte, daß nicht vom Übel der Folgen eines
nuklearen Krieges ah solchen oder von der Wahrscheinlichkeit des
Stattfindens eines Krieges als solcher die Rede ist, sondern vom Übel der

aktiven Vorbereitung und des Eintretens in einen nuklearen Krieg. Hier
gilt die Maxime, daß Unrechtleiden besser ist als Unrechttun. Doch
auch dem Nachgeben und Dulden sind moralische Grenzen gesetzt.

Zur Beschönigung der Abschreckungspolitik werden gerne Tu-
quoque-Argumente angeführt: «Schließlich drohe ich nur, weil und
solange du auch drohst; ich morde nicht, solange auch du nicht
mordest.» Zwei Übeltaten ergeben noch keine moralisch richtige Handlung!

Überdies beruht das Verbot des Mordes nicht auf einem Vertrag.
Das Verbot des Vertragsbruches wird nicht durch eine absolute
Verantwortlichkeit konstituiert. Das allein spricht deutlich genug gegen die

Bemühung, das Verbot eines nuklearen Gegenschlags als Resultat eines

gegenseitigen Paktes verschiedener Nationen mißzuverstehen.
Zwischenstaatliche Abkommen können der Stringenz dieses Verbotes
nichts hinzufügen.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 467

Anhang

Zur Würdigung einer deontologischen Position, wie sie im
Anschluß an Germain Grisez skizziert wurde, wäre allerdings noch viel zu

sagen: Ihre Vorzüge liegen zunächst darin, daß sie den Blick für einige
Mängel einer rein konsequentialistischen Position schärft. Überdies
handelt es sich um eine Theorie, in der alle grundlegenden
Wertvorstellungen in engem, aber nicht unkritischen Anschluß an Aristoteles
und Thomas von Aquin explizit gemacht werden. Die Einseitigkeiten
und in Extremfällen auch moralisch bedenklichen Schlußfolgerungen
aus einer nur konsequentialistischen Normierungstheorie werden
vermieden, indem einerseits die Inkommensurabilität der Grundwerte
herausgestellt wird, die sich also im strikten Sinne gar nicht gegeneinander

abwägen lassen, sondern die im Kollisionsfall zu einer das ganze
Menschsein involvierenden Entscheidung auffordern. Güterabwägung
dagegen ist nur innerhalb des Geltungsbereichs ein und desselben

Grundwertes möglich - etwa beim Abwägen von Lust gegen Unlust.
Güterabwägung ist andererseits auch dann eine Leerformel, wenn wir
vor der Entscheidung stehen, durch direkte und absichtliche Vernichtung

eines Grundwertes Grundwerte von der selben Art zu erhalten
oder zu fördern. Denn in einer solchen Entscheidung steht nicht
einfach eine Arithmetik der Optimierung nicht-sittlicher Werte in der
Welt auf dem Spiel, sondern die sittliche Qualität der handelnden
Person selber. Obwohl die sittliche Qualität einer Person bezogen bleibt
auf ihren kausalen Beitrag zur Erhaltung und Förderung nicht-sittlicher
Werte in der Welt, bleibt die Art und Weise dieses Beitrags, der «gute
Wille» und der Einsatz der ganzen Person, ja letztlich der ganzen
Biographie eines Menschen für seine Charakterbildung ausschlaggebend.
Daß wir nicht einfach Maschinen im Dienste der Optimierung
nichtsittlicher Werte sein können und sein sollen, wird aus den
handlungstheoretischen und axiologischen Vorüberlegungen deontologischer
Ethik besonders deutlich.

Neben diesen Vorzügen dürfen aber auch die Nachteile der
angedeuteten Theorie nicht verschwiegen werden. Was ihre Anwendung
betrifft, so haben wir gesehen, daß eine deontologisch begründete
Argumentationskette gegen das Konzept der nuklearen Abschreckung
schwache Glieder aufweist. Wir haben den hypothetischen Fall
erwähnt, in dem sich ein Abschreckungssystem auch ohne eigentliche



468 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Mordabsicht und erklärte Morddrohungen effektiv aufrechterhalten
ließe. Es wurde weiterhin daraufhingewiesen, daß sich absolute Verbote

auch deontologisch nicht begründen lassen, und dem wäre
hinzuzufügen, daß damit immer die Möglichkeit offenbleibt, sich aus
moralischen Erwägungen — etwa zur Abwendung einer nationalen
Katastrophe — für Morde zu entschließen.

Auch im Blick auf die Begründung deontologischer Normierungen
melden sich kritische Bedenken. Gegenwärtig sind es ausgerechnet

prominente und luzide katholische Moraltheologen, welche verschiedenen

deontologischen Argumentationstypen skeptisch, ja ablehnend

gegenüberstehen12. Der moderne Leser wird sich zudem daran stoßen,
daß er gleich zu Anfang mit einem angeblich vollständigen Katalog von
Grundwerten, einer normativ beladenen Auffassung von Person und

Handlung konfrontiert wird. Besteht hier nicht die Gefahr, daß deon-

tologische Theorien, entgegen der Absicht ihrer Vertreter, nur ein sehr

kleines Publikum zu erreichen vermögen, das nicht nur mit Elementen
der kirchlichen Lehre, sondern noch viel spezieller mit Versatzstücken
einer neoaristotelischen Weltdeutung bekannt und zum vornherein
einverstanden ist? Wird hier relative Geschlossenheit der Argumentation

nicht erkauft um den Preis einer kulturellen Parochialität? Ist die

scharfsinnige Kritik am «Proportionalismus»13 letztlich nicht überzeugender

als der konstruktive Versuch neoaristotelischer
Wiederbelebungsversuche?

12 B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation
in der Moraltheologie, 2. Aufl., Patmos, Düsseldorf 1980, S. 171-263;R. Ginters, Werte
und Normen. Einführung in die philosophische Ethik, Göttingen-Düsseldorf 1982,
S. 55ff.

13 G. Grisez, The Way of the Lord Jesus, 1. Band: Christian Moral Principles,
Franciscan Herald Press, Chicago 1983, S. 141-171. Weitere Literatur, die erst nach

Abfassung des vorliegenden Aufsatzes erschienen ist: Objections to Nuclear Defence.
Philosophers on Deference, hrsg. von N. Blace & K. Pole, Routledge-London 1984;
J. T. Johnson, Can Modern War be Just? Yale University Press, New Haven and London
1984;F. Klüber, Katholiken und Atomwaffen, Köln 1984; A. Kenny, The Ivory Tower.
Essays in Philosophy and Public Policy, Basil Blackwell, Oxford 1985, S. 65—134;
D. P. Lackey, Moral Principles and Nuclear Weapons, Rowmand an Allanheld, Totowa
N.J. 1984; Thought. A Review of Culture and Idea, Nr. 232, März 1984 [Fordham
University Press]; Ethics 95, April 1985.

Für kritische Bemerkungen und Hinweise habe ich denfolgenden Herren zu danken : Prof.
Franz Furger, Prof. Andreas Graeser, Prof. Walter Ott, Dr. Bruno Brülisauer sowie der
Redaktion der Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie.


	Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

