Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung
Autor: Wolf, J.-C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

J.-C. WoLF

Ein moralisches Argument
gegen die nukleare Abschreckung

Es gibt heute nur wenig Philosophen, welche davon iiberzeugt sind,
daf3 einige Handlungen an sich schlecht und daher absolut und unter
allen Bedingungen verboten sind. Wenn tiberhaupt irgendein Verbot
als absolut gedacht werden kénnte, dann am ehesten das Verbot des
Mordes. Das Verbot des Mordes ist nicht einfach koextensiv mit dem
Toétungsverbot. Das Téten eines Lebewesens — sei es eines personalen
oder eines nichtpersonalen — mag unter gewissen Bedingungen mora-
lisch erlaubt sein: unter Bedingungen der individuellen Notwehr, unter
Bedingungen der kriegerischen Auseinandersetzung oder als Strafzufii-
gung. Mord wird so restriktiv definiert, dal einige Formen der Tétung
per definitionem nicht Mord sind. Damit ist natiirlich die moralische
Zulissigkeit jener speziellen Tétungshandlungen (etwa der Todesstrafe)
noch nicht hinreichend begriindet. Umgekehrt ist eine Handlung nicht
eo ipso deshalb moralisch verwerflich, weil sie sich als Mord klassifi-
zieren laB3t. Mord wird nicht definiert als moralisch absolut verwerfliche
Totung, sondern als die absichtliche Tiotung unschuldiger Personen. Warum
Mord moralisch verwerflich ist, bleibt zunichst eine offene Frage.

Gibt es nun ein begriindbares absolutes Verbot des Mordes, dann
1aBt sich das folgende Argument konstruieren:

1. Mord ist absolut verboten;

2. eine konditionale Mordabsicht (eine ernstgemeinte Morddro-
hung) ist moralisch dquivalent mit einer bedingungslosen Mordab-
sicht;

3. das Konzept der nuklearen Abschreckung schlie8t unweigerlich
eine ernstgemeinte Mordabsicht ein;

4. daraus folgt: die nukleare Abschreckung ist absolut verwerf-
lich.



446 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Ein solches Argument hat der amerikanische Moraltheologe Ger-
main Grisez formuliert!. Er ist auch einer jener Autoren, welche glau-
ben, daf3 es einige absolute Verbote in der Moral gibt, daf3 m.a.W. einige
Handlungen an sich schlecht und unter allen Umstinden zu vermeiden
sind. Deshalb werde ich im folgenden wiederholt auf Grisez zuriick-
kommen.

Viele Leser werden bei jedem der vier Punkte die Stirne runzeln.
Daher werden wir das Argument der Reihe nach durchgehen. Das
Verstindnis der ersten Primisse setzt die Klirung der Begriffe voraus,
welche in der Definition von Mord vorkommen: Unschuldige, Perso-
nen, Absicht. Weiter setzt die Begriindung der ersten Primisse, eines
absoluten Verbotes von Mord, ein Bild von Moral voraus, das verzwick-
ter, aber auch reicher ist als das, was heute mancher Philosoph von einer
Moraltheorie erwartet. Viele moderne Moraltheorien betrachten
menschliche Handlungen als Mittel, um bessere Zustinde in der Welt
herbeizufithren. Die Moralauffassung von Grisez dagegen betrachtet
menschliche Handlungen als qualifizierte Weisen des Personseins und
der Teilhabe an Grundwerten. Wir kommen auf diese stark aristotelisch
und christlich inspirierte Konzeption zurtick. Sie liefert den Rahmen fiir
die Begriindung eines absoluten Verbotes von Handlungen, welche
direkt die Zerstérung von Grundwerten intendieren, u.a. also auch von
Mord.

Interessante Fragen werfen auch die zweite und die dritte Pramisse
auf. Die nukleare Abschreckung wird verglichen mit Formen der ter-
roristischen Erpressung, fiir die sich der Terrorist nicht mit dem Hin-
weis entschuldigen kann, er sei froh gewesen, dal3 er seine Drohungen,
da sie wirksam waren, nicht wahrmachen mufte und daB er sie ja auch
gar nicht wahrgemacht habe. Im Blick auf die dritte Primisse wird sich
zeigen, daf3 unser Argument nicht v6llig wasserdicht ist und dal3 es eine
Maoglichkeit gibt, die nukleare Abschreckung zumindest in der Theorie
moralisch zu rechtfertigen. Diese Rechtfertigung erweist sich aber als
untauglich fiir die Praxis.

SchlieBlich wird die Konklusion Anlaf3 zu Diskussionen geben. Was
folgt aus ihrer Annahme fiir unser politisches Handeln? Handelt es sich
nicht um einen fruchtlosen moralischen Rigorismus?

' G. Grisez, The Moral Implications of a Nuclear Deterrent, in: Center Journal
(Winter 1982), S. 9-24.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 447

Man wird sich vielleicht hauptsidchlich daran stoflen, daf3 hier eine
Auffassung von Ethik geltend gemacht wird, in der der Begriff der
Absicht eine derart zentrale Rolle spielt. Wird dabei nicht einer Gesin-
nungs- und einer Individualethik das Wort geredet, deren Tragweite fiir
politische Entscheidungen wohl sehr begrenzt ist? Ich glaube nicht, daf3
diese Bedenken begriindet sind. Wiirden wir die Bezugnahme auf die
Absichten und die geistige Haltung des Handelnden eliminieren, so
wirden wir damit die moralische Dimension iiberhaupt verfehlen.
Mord wire iberhaupt nicht zu verstehen ohne Annahme einer Mord-
absicht. Und wer eine Mordabsicht hat und kultiviert, der hat, wie man
zu sagen pflegt, in seinem Herzen bereits gemordet. Eine Absicht ist
aber nicht zu verwechseln mit einem spontanen Impuls oder mit einer
bloBen Phantasie. Wer eine Absicht hat, der leitet gewshnlich auch
Handlungen ein, welche ihn der Ausfiihrung dieser Absicht niher
bringen. Als ein sicheres Zeichen fiir eine Absicht kann etwa die mili-
tirische Riistung gelten — zumindest als sicheres Zeichen fir die
Absicht, sich im Kiriegsfall zu verteidigen. Die zentrale Rolle von
Absichten kann also zugestanden werden, ohne dal} damit bereits eine
Vorentscheidung fiir eine Gesinnungsethik und gegen eine Erfolgs-
ethik gefillt wiirde. Eine Gesinnungsethik wiirde vielleicht die extreme
These enthalten, dal3 der blole Gedanke an Mord, eine bloBBe Regung,
jemanden zu ermorden oder eine folgenlose Phantasie (ein Tagtraum,
eine Romanszene) gleich schwer wiegt wie die Ausfiihrung eines
Mordes.

Dal3 wir es im folgenden aber auch nicht mit einer ausgesprochenen
Individualethik zu tun haben, kommt darin zum Ausdruck, daf3 Gesel-
ligkeit, Freundschaft, Kooperation und andere soziale Werte in einem
Grundwert zusammengefal3t werden und daf3 eine Entfaltung der Per-
son nicht méglich ist ohne Teilhabe an diesem Grundwert.

Nach diesen Vorbemerkungen kénnen wir dazu iibergehen, das
Argument im Einzelnen zu priifen. Wir beginnen mit einer Explikation
des Begriffs des Mordes.

1. Der Begriff des Mordes

In der Definition von « Mord» — Mord ist die absichtliche Tétung
unschuldiger Personen — wird u.a. das Pridikat « #nschuldig » verwendet.
Im Kontext von Kriegen, der uns hier natiirlich besonders interessieren



448 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

muf}, ist damit weder legale Unschuld noch moralische Unschuld
schlechthin gemeint. Der kimpfende Soldat verst68t als solcher gegen
kein staatliches Gesetz, wenn er innerhalb von reguliren Kampthand-
lungen totet — trotzdem ist er in dem hier relevanten Sinne «schuldig»
und gilt als normale Zielscheibe fiir feindliche Soldaten. Umgekehrt ist
z.B. ein fieser Milchmann, der sich am Stammtisch rassistisch und
kriegshetzerisch duBert, nicht zur Kategorie jener zu zihlen, gegen die
sich militdrische Operationen legitimerweise richten. Sein kausaler Bei-
trag zum Ausbruch oder Fortgang eines Krieges mag zwar ein gewisses
Gewicht haben; «schuldig» in einem fiir die Definition von kriegeri-
schen Handlungen relevanten Sinne sind dagegen nur jene, welche an
kriegerischen Unternehmen direkt teilnehmen. Sie werden als Kombaz-
tanten bezeichnet. Auch der Soldat an der Front, der von nichts anderem
als von Frieden und von Heimkehr triumt und der lieber Warnschiisse
in die Luft als tédliche Schiisse abgibt, gehort zur Kategorie der Kom-
battanten. Der feindliche Soldat, der ihn tétet, begeht keinen Mord. Die
Art und der Grad dieser Teilnahme — sei es durch Kommando, sei es
durch Befehlsausfiihrung — mul3 wesentlich bezogen sein auf kriegeri-
sche Auseinandersetzungen. Die direkte Teilnahme an kriegerischen
Unternehmen ist einerseits so weit und a/s Zustand zu fassen, daf3 sie z. B.
auch schlafende Soldaten erfal3t; andererseits darf der Begriff der Teil-
nahme nicht derart erweitert werden, dal3 er auch fiir verwundete
Soldaten oder fiir all jene gilt, welche irgendwie kausal zur Entstehung
oder Fortsetzung von Kriegen beitragen. Militdrisches Hilfspersonal in
Kiiche und Lazarett oder Zivilisten, welche Soldaten trésten und
ermuntern, gehdren an sich noch nicht in die Reihe der Kombattanten.
Sie tragen bei zur Regeneration der Soldaten a/s Menschen, und nicht
unmittelbar zur Regeneration der Soldaten als Soldaten und Kampfer?2.
Somit lassen sich die Frau und die Angehérigen eines Soldaten z.B.
deutlich unterscheiden von Personen, welche die Armee mit Kriegs-
material und Treibstoff versorgen.

Natiirlich gibt es zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten
zahlreiche Zweifelsfille. Besonders problematisch wird die Brauchbar-
keit dieser Unterscheidung etwa in einem Partisanenkrieg. Trotzdem
steht und fillt jede moralische Beurteilung des Totens in Kriegen mit

2'T. NAGEL, War and Massacre, in: Philosophy and Public Affairs 2 (Winter 1972),
wieder abgedruckt in DERs., Mortal Questions, Cambridge 1979, S. 53-74; J. G. MurpHY,
The Killing of the Innocent, in: The Monist 57 (1973), wieder abgedruckt in DERs.,
Retribution, Justice and Therapy, Reidel-Dordrecht 1979, S. 3-25.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 449

der Haltbarkeit bzw. Unhaltbarkeit der Unterscheidung von Kombat-
tanten und Nichtkombattanten.

Ein prinzipieller Einwand gegen die Anwendung dieser Unter-
scheidung lautet: in den modernen Industriegesellschaften trigt nahezu
jeder bei zur Militarisierung und Aufriistung und damit zur Zunahme
internationaler Spannungen. Den Begriff der Beteiligung an Kriegsan-
drohung, Kriegsvorbereitung und Kriegsfithrung kann man in der Tat
sehr weit fassen, so weit, daf3 eigentlich niemand nicht am Krieg betei-
ligt wire. Guinther Anders hat behauptet, dal Handeln

eingebaut und eingebettet ist in Arbeit. Als « Arbeit» ist das heutige Han-
deln getarnt. Aber dieses falsche Etikett « Arbeit», das hilft uns nicht, das
rettet uns nicht. Ob wir wollen oder nicht — arbeitend handeln wir. Und
zwar mit unabsehbaren Konsequenzen. Zum Beispiel dann, wenn wir eine
Maschine bedienen, die, wenn auch véllig unsichtbar und aufs indirekteste,
Geriteteile fiir eine atomare Waffe herstellt.

Anders spricht an dieser Stelle von einem epochalen Ereignis:
«...daB heute Handeln in Arbeiten untergeht»?. Selbst wenn man dieser
These von Anders zustimmen wiirde, dal3 alle, die arbeiten, unweiger-
lich «schuldig» werden — ich halte diese These allerdings fiir falsch —, so
bliebe noch immer die Klasse der Personen iibrig, die nicht arbeiten:
Kinder, Kranke, Arbeitslose etc. Gegen diese Personen diirfte sich eine
Abschreckungspolitik nicht richten.

Schon eher ein klarer Fall von « Mitschuld» (im engen Sinne) durch
Arbeit liegt dann vor, wenn jemand in einer Munitionsfabrik arbeitet.
Die Munitionsfabrik gilt als militarisches Zielobjekt. Ein Fall von « Mit-
schuld» (im Sinne von umfassender moralischer «Schuld») liegt zudem
dann vor, wenn jemand in einer Fabrik beschiftigt ist, in der besonders
grausame Waffen hergestellt werden — oder aber Waffen, welche eine
«diskriminierende» Kriegsfithrung zum vornherein ausschlieBen.

Als unbezweifelbarer Standardfall von unschuldigen Wesen werden
immer wieder Kleinkinder genannt. Neugeborene sind ganz gewil3
unschuldige Wesen. Hier gilt es allerdings zu bedenken, dal3 gerade
Neugeborene (und Ungeborene) ein Grenzfall von Personen — poten-
tielle Personen —sind, und daB ein abso/utes Tétungsverbot, falls sich ein
solches iiberhaupt begriinden 1i8t, vermutlich nur als Verbot in bezug
auf die Tétung von Personen formulieren 1iBt. Unter Personen verste-
hen wir Wesen, welche sich von anderen Wesen unterscheiden kénnen

3 G. ANDERS, Die atomare Drohung, Miinchen 1981, S. 72.



450 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

und Erinnerungen und zukunftsbezogene Erwartungen haben. Es han-
delt sich also um Wesen, die (in einem sehr elementaren Sinne) selbst-
bewulit sind. Die Vernichtung solcher Wesen kann iiberhaupt erst als
direkte Zufiigung eines Ubels verstanden werden . Neugeborene sind
nun tatsichlich im umfassenden Sinne «unschuldig» — kein Erwachse-
ner kann mit ihnen konkurrieren, aber jedes Tier, jeder Strauch! Klein-
kinder sind aus dem gleichen Grunde «unschuldig» wie alle Wesen,
welche keine moralischen Akteure und deshalb nicht anders als
unschuldig sein kénnen. Diese umfassende Unschuld liefert jedoch fiir
sich allein genommen keinen direkten Grund gegen das Toten.
Unschuld und Wehrlosigkeit sind zwar oft der Hauptanlal3 zur Empo-
rung tiber Kriegsverbrechen. Riicksichtnahme auf Empérung und Ent-
ristung anderer Menschen mogen 7ndirekt als Argument gegen das
Téten unschuldiger Wesen gelten. Aber erst in Verbindung mit dem
Nachweis, daB eine direkte Ubelzufiigung vorliegt, daB3 die « Opfer» also
moralische Empfinger sind, lassen sich direkte Griinde gegen das Té6ten
eines unschuldigen Wesens anfithren. Erst dann, wenn ein Wesen
Anspruch auf direkte moralische Beachtung hat, gewinnt auch seine
Hilflosigkeit bzw. Wehrlosigkeit an moralischem Gewicht.

Diese Uberlegungen bestirken uns darin, daB wir « Mord» nicht
einfach als «absichtliche T6tung unschuldigen Lebens» definieren soll-
ten. Andernfalls hitte ein Verbot des Mordes kaum Chancen als Anwir-
ter fiir ein absolutes Verbot. Man beachte aber, daf3 diese Beschrinkung
auf Personen nicht etwa von dem Interesse geleitet wird, das T6ten von
«menschlichen Grenzfillen» (z.B. die Abtreibung) oder von Tieren
ohne Selbstbewul3tsein per definitionem als moralisch unproblematisch
darzustellen. Was in der Beschrinkung eines absoluten Verbotes auf
personales Leben allerdings zum Ausdruck kommit, ist die vormorali-
sche Intuition, dal} bloBes Am-Leben-Sein kein absoluter Wert ist,
sondern nur ein Leben mit gewissen Qualifikationen.

Die Signifikanz der Unterscheidung zwischen Kombattanten und
Nichtkombattanten liBt sich provisorisch damit begriinden, dall im
Kriegsfall unser moralisches Unterscheidungsvermogen einer beson-
ders harten Bewihrungsprobe ausgesetzt ist: die normalen Hemmungs-

# Vgl. P. SINGER, Practical Ethics, Cambridge 1979, dt. Ubers. beim Reclam Verlag,
Stuttgart 1984, 4. Kapitel. Obwohl wir Singers Utilitarismus ablehnen, verdient seine
Diskussion des Begriffs der Person und des Tétens von Personen besondere Beach-
tung.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 451

schwellen zum Té6ten werden extrem herabgesetzt. Das moralische
Denken schafft ein Gegengewicht zu dieser generellen « Verschlechte-
rung». Eine strategische Unterscheidung zwischen militdrisch notwen-
digen Aktionen und iiberfliissigen Massakern oder Grausamkeiten ist
fiir diesen Zweck offensichtlich ungentigend. Die ausschlieBliche und
einseitige Berufung auf militirische Notwendigkeit in Verbindung mit
den sprunghaften Neuerungen in der Kriegstechnologie fiihrt zur syste-
matischen Aushéhlung der moralisch begriindeten Kriegskonventio-
nen. Hier haben wir es mit einem der dramatischsten Beispiele fiir eine
opportunistische Anpassung der Moral an die «Realitit» zu tun. Eine
analoge Rolle wie die Unterscheidung von Kombattanten und Nicht-
kombattanten fiir die Beurteilung von Normen der Kriegsfiihrung (jus
in bello) spielt die Unterscheidung von Aggression und Verteidigung
fiir die Beurteilung von Kriegen insgesamt (jus ad bellum). Wihrend
aber die Entscheidung fiir oder gegen den Eintritt einer Nation in einen
Krieg in der Regel von wenigen Verantwortlichen getroffen wird, ist
die Entscheidung fiir oder gegen einen Mord letztlich immer eine ganz
individuelle Angelegenheit, fir die uns die Verantwortung nicht ein-
mal teilweise abgenommen werden kann. Wer z. B. einen Kriegsgefan-
genen erschief3t, kann sich nicht damit entschuldigen, daf3 er nur einen
Befehl ausgefiihrt habe. Lassen wir Ausnahmen zu in bezug auf das
Verbot des Mordes, so fithrt uns das insbesondere in kriegerischen
Zeiten auf eine «schiefe Bahn»: eine Ausnahme ergibt die andere — die
Ausnahme wird zur « Notstandsregel». In der Folge lassen sich etwa die
Folterung und ErschieBung von Geisseln fast immer rationalisieren.

Damit wire auch schon die Uberleitung gegeben zur Thematik der
Begriindung von absoluten Verboten im allgemeinen und der Begriin-
dung eines absoluten Verbotes des Mordes in Kriegszeiten im speziel-
len. Wir werden im zweiten Teil darauf zuriickkommen. Zuvor miissen
wir noch den Begriff der Absicht unter die Lupe nehmen.

Die Hervorhebung der Rolle der Absicht bei der Charakterisierung
eines Mordes kénnte es nahelegen, dal3 sich letztlich jeder Mord «recht-
fertigen» 14Bt, indem man ihn anders beschreibt. « Mérder» verfolgen in
der Regel Absichten, welche mit der Tétung oder dem Tod des Opfers
als solche gar nichts zu tun haben. Das Opfer hat eher den Charakter
eines kontingenten Hindernisses — wiirde es nicht existieren, so kénnte
man auch ohne seine Vernichtung zum Ziel gelangen. Doch ist die
Wahl von méglichen Handlungsbeschreibungen tatsiachlich so willkiir-
lich? Daf3 dem nicht so ist, zeigt die Kritik am «Doppeldenken mit dem



452 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Doppelprinzip»®. Das sog. Prinzip der Doppelwirkung kniipft an eine
geldufige Unterscheidung an, die wir auch im Alltag machen. Wenn
z.B. ein Koch Ol in die Pfanne gieBt, dann vermindert er den Bestand
an unverbrauchtem Ol in seiner Kiiche. Diese Verminderung des
Olvorrats ist jedoch bloB eine Nebenwirkung seines Handelns, die er
nicht eigentlich beabsichtigt, sondern nur «indirekt» herbeifithrt. Er
weil} allerdings zum voraus, daf3 diese Wirkung eintreten wird, und
unter gewissen Bedingungen — wenn z B. der Olvorrat knapp wird —
mulB er sie bewuB3t in Rechnung ziehen. Es wiire jedoch irritierend und
unzweckmiBig, seine Handlungals <Verminderung des Olvorrats in der
Kiiche» zu beschreiben, jedenfalls solange man die Handlung des
Kochens sinnvoll beschreiben und bewerten méchte. Normalerweise
beschreiben wir menschliches Handeln im Lichte der Absichten, die
der Akteur tatsichlich hat. Das gilt ganz besonders fiir eine Beschrei-
bung im Zusammenhang mit der moralischen Beurteilung von Hand-
lungen. Die praktische Schwierigkeit liegt dann zwar oft in der Ermitt-
lung dieser Absicht.

Das Prinzip der Doppelwirkung besagt nun, dal3 es zwar nie erlaubt
ist, ein moralisches Ubel mit Absicht herbeizufiihren, daB es aber zulis-
sig sein kann, ein moralisches Ubel als Nebenfolge von Handlungen in
Kauf zu nehmen, deren Wert den Unwert des zugelassenen Ubels
zumindest aufwiegt.

Die prizise Formulierung und der legitime Anwendungsbereich des
Prinzips der Doppelwirkung sind in der Literatur sehr umstritten. Da
wir von diesem Prinzip auch keinen positiven Gebrauch machen wer-
den, braucht uns das nicht weiter zu beschiftigen. Ein Miflbrauch dieses
Prinzips liegt aber mit Sicherheit dann vor, wenn wir etwas, das wir
beabsichtigen oder als Mittel einkalkulieren, als bloBe Nebenwirkung
ausgeben, deren Eintreten wir zwar vorauswissen, aber angeblich nicht
eigentlich wollten. In Anwendung auf die nukleare Abschreckung
wiirde das nimlich heilen, dal wir den Tod unzihliger unschuldiger
Personen als im Ernstfall unvermeidbar — als «bedauerliches Ungliick»
— voraussehen, aber nicht beabsichtigen. Dies wire jedoch glatte Heu-
chelei, denn die Bedrohung unzihliger unschuldiger Personen erhoht ja

> G.E. M. AnscoMBg, War and Murder, in: W. SteIN (Hrsg.), Nuclear Weapons: A
Catholic Response, London and New York, 1961. Dieser Aufsatz und die Beitrige <Mr
Truman’s Degree> und «The Justice of the Present War Examined» sind wieder zuging-
lich im dritten Band von G.E.M. Anscomsgs Collected Philosophical Papers, Oxford
1981.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 453

gerade den Abschreckungseffekt und wird als Mittel der Abschreckung
auch bejaht. Auch jemand, der bereit ist, in gewissen Kontexten mit dem
Prinzip der Doppelwirkung zu operieren, mull zugeben, dal3 seine
Anwendung auf die nukleare Abschreckung einen Mif3brauch darstellt
und unannehmbar ist. Dies gilt mutatis mutandis auch fiir viele andere
Fille wie etwa die Belagerung oder Bombardierung von Stidten, sofern
die Aushungerung oder Vernichtung von unschuldigen Personen als
Zermirbungstaktik praktiziert wird.

Diese Kritik setzt allerdings voraus, daf3 das, was in der dritten
Primisse behauptet wird, stimmt. Wir werden im vierten Teil sehen,
daB3 diese Primisse moglicherweise eine Schwachstelle des ganzen
Arguments ist.

I1. Die Begriindung eines absoluten Verbotes des Mordes

Ist das Verbot des Mordes iiberhaupt begriindungsbediirftig? Ist es
nicht selbstevident? Fiir diese Auffassung lieBe sich folgendermaQen
argumentieren: In stirkerem Mal3e als Ausdriicke wie «stehlen» und
«ligen» — welche oft als gleichbedeutend mit «unrechtmiBiger Aneig-
nung fremden Eigentums» und «verwerfliche Tduschung» betrachtet
werden — ist «Mord» ein Ausdruck der Bewertung, der neben den
klassifizierenden Begriffen wie Absicht, Person und Vernichtung eine
wertende Komponente enthilt. « Mord» wird immer auch verstanden
als «unrechte Totung» oder « Tétung in boser Absichty.

Eine solche implizite Wertung in der Verwendung des Ausdrucks
«Mord» ist jedoch kein Ersatz fiir eine Begriindung dieser Wertung.
Andernfalls miilite man annehmen, dal3 eine Definition oder eine
Begriffsexplikation die Rolle und die Last einer Begriindung tiberneh-
men kann. Diese Auffassung wurde allerdings vertreten, doch mit einer
bezeichnenden Zweideutigkeit. Es wurde ndmlich behauptet, dal3 es
sich gar nicht lohnt, mit jemand zu diskutieren, der das absolute Verbot
des Mordes nicht spontan anerkennt®.

¢ G.E. M. AnscomBg, Modern Moral Philosophy, in: Philosophy 33 (1958); dt. in:
Seminar: Sprache und Ethik, hrsg. von G. GREWENDORF und G. MEGGLE, Frankfurt a. M.
1974, insbesondere S. 238. Meines Wissens hat diese Autorin den Begriff « Konsequen-
tialismus» aufgebracht und Sidgwick als dessen Begriinder genannt. Meine Kiritik ist
hingegen eher inspiriert von G. Grisez, Against Consequentialism, in: American Journal

of Jurisprudence and Legal Philosophy 23 (1978), S. 21-72.



454 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Hinter diesem Verdikt steht die Haltung, daB3 jemand, der hier
anderer Meinung ist, entweder ein Schuft ist, der eher eine Ziichtigung
als eine Antwort verdient, oder dal3 er einfach nicht verstanden hat, dal3
von Moral die Rede ist. Im Blick darauf, dafl wir es mit der Frage zu tun
haben, ob Mord immer und unter allen Umstinden verboten ist, ist
diese Haltung unangebracht. Denn es handelt sich ja gerade de facto um
einen Streitpunkt innerhalb der normativen Ethik, ob sich absolute
Verbote iiberzeugend begriinden lassen. Meinungsverschiedenheiten
beziiglich dieser Frage kénnen jemanden weder moralisch noch intel-
lektuell desavouieren.

Sollte es zutreffen, dal ein Mord immer in bdser Absicht geplant
oder ausgefiihrt wird, so méchten wir doch wissen, worin diese bése
Absicht genau besteht und warum es so schlimm ist, bése Absichten zu
haben. Einige werden vielleicht folgendermalBen antworten: Bose ist
eine Mordabsicht deshalb, weil sie die Zerstérung eines Grundwertes
direkt intendiert. Und sie werden weiterfahren: In der bésen Absicht
manifestiert sich ein moralisch schlechter Charakter oder zumindest die
Richtung einer Entwicklung zur Verfestigung eines schlechten Charak-
ters; es ist aber unertriglich, in einer Welt zu leben, in der alle oder
zahlreiche Menschen einen schlechten Charakter haben. Die Welt wire
ein besserer Platz, wenn es weniger Menschen mit bosen Absichten
gibe.

Diese Uberlegung ist £onsequentialistisch. Sie erinnert an die bereits
im ersten Teil skizzierte Rechtfertigung fiir den Nutzen einer resisten-
ten Moral gegeniiber generellen Tendenzen der Verschlechterung.
Ahnlich wird manchmal auch fiir eine generelle Pflicht zum Rechtsge-
horsam argumentiert.

Dem ethischen Konsequentialismus kann man vorwerfen, daf3 er
einseitig ist. Handlungen, Regeln oder Charaktereigenschaften werden
von ihm rein instrumentalistisch als Mittel zum Zweck der Verbesse-
rung eines Gesamtzustandes in Betracht gezogen. Ein absolutes Verbot
von Mord 1dBt sich kaum konsequentialistisch begriinden, denn es
bleibt immer eine offene Frage, ob unter bestimmten Bedingungen ein
Mord nicht zur Verbesserung eines gesellschaftlichen Gesamtzustandes
beitragen konnte. Aus der Perspektive einer konsequentialistischen
Ethik hat ein absolutes Verbot letztlich immer den schlechten Ruf eines
absurden Tabus.

Eine andere Moglichkeit scheint darin zu bestehen, das absolute
Verbot des Mordes auf ein absolutes moralisches Recht, nicht ermordet



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 455

zu werden, abzustiitzen. Wir miissen uns nun allerdings eine Theorie
der moralischen Rechte vorstellen, die eine seltsame Asymmetrie ent-
hilt: es kommt zwar ein absolutes Recht, nicht ermordet zu werden, vor,
aber es gibt in ihr kein absolutes Recht auf Hilfe oder Rettung vor Mord.
Falls es dieses zweite absolute Recht nimlich gibe, wire es denkbar, daf3
diese beiden Rechte in bestimmten Situationen kollidieren. Das stellt
uns vor die folgende Alternative: entweder kbnnen wir die erwihnte
Asymmetrie begriinden, oder dann miissen wir annehmen, daf3 uns
diese Theorie auf die Frage, ob wir morden diirfen (oder miissen), wenn
sich weitere Morde nicht anders verhindern lieBen, keine Antwort
gibt.

Es wurde der Versuch unternommen, diese Asymmetrie damit zu
begriinden, dal man einen akteurzentrierten Standpunkt in die Ethik
einfihrt. Damit wird der Konsequentialismus nicht ersetzt, sondern
eher erginzt. Was fiir eine Person mul ich sein und was mulB 7¢h tun? —
Diese Fragen werden als zusitzliche und von konsequentialistischen
Erwigungen unabhingige Problemstellungen betrachtet.

Selbst wenn man die Eigenstindigkeit eines akteurzentrierten
Standpunktes anerkennt und hinzunimmt, lassen sich vermutlich keine
absoluten Verbote begriinden. Zu diesem Schluf3 gelangt z. B. Samuel
Scheffler’.

Alles spricht dafiir, dal3 sich absolute Verbote nur in Verbindung
mit einer grundsitzlichen Kritik am Konsequentialismus begriinden
lassen. Diese grundsitzliche Kritik, die wir bei Autoren wie Germain
Grisez und John Finnis® finden, richtet sich gegen den Proportionalis-
mus, d.h. gegen das Modell des quasinumerischen Abwigens von
Handlungsfolgen als ein Modell fiir das moralische Denken tberhaupt.
Moralisches Handeln wird primir verstanden als Person-Sein in der
Weise der freien Teilhabe an Grundwerten.

Der Begriff des Mordes setzt, wie wir gezeigt haben, eine Bezug-
nahme auf das Bewultsein, die Absicht und die freie Wahl des Han-
delnden voraus. Mord ist eine bestimmte Art und Weise der Entschei-
dung fir eine destruktive Handlung beziiglich einer bestimmten Art

" S. ScHEFFLER, The Rejection of Consequentialism, Clarendon Press, Oxford 1982,
S, 101f.

8 G. Grisez (Anm. 6) sowie G. Grisez — R. SHAw, Beyond the New Morality, Uni-
versity of Notre Dame Press, 2. Auflage, 1980. Dieses Buch ist eine didaktisch geschickte
Einfihrung in die von mir skizzierte Auffassung von Ethik. Siehe auch J. Finnis, Fun-
damentals of Ethics, Clarendon Press, Oxford 1983,



456 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

von Leben, nimlich Leben mit personalen Ziigen. Moralisch verwerf-
lich ist die auch tiber einen ersten Impuls zu téten hinaus gehegte
direkte Absicht, personales Leben zu zerstéren. Mit dieser Wahl stirbt
ein Teil unserer eigenen Person. Wer ernsthaft mit Mord droht, hat in
seinem Herzen schon gemordet.

Eine Moraltheorie, welche absolute Verbote enthilt, mul3 nicht
partout rigoristisch sein; sie braucht nicht alle moralischen Verbind-
lichkeiten als ohne Ausnahme giiltig zu deklarieren. Umgekehrt ist sie
aber auch nicht laxistisch und behauptet, dal3 alle moralischen Ver-
bindlichkeiten unter gewissen Bedingungen eingeschrinkt oder negiert
werden konnten. Die Alternative: entweder Rigorismus oder Laxis-
mus, ist falsch gestellt. Absolut verboten sind nur einige wenige und
spezifische Handlungen, welche die absichtliche direkte Zerstérung von
Grundwerten verkorpern. Einer dieser Grundwerte ist eben das Leben
personaler Wesen. Weitere Grundwerte sind Wissen, Gemeinschaft,
asthetische Erfahrung, Spiel. Dariiber hinaus ist die freie Selbstbestim-
mung der Person ein Grundwert, der iiberhaupt erst die moralische
Dimension unserer Handlungen eréffnet .

Die ethische Begriindung dieses Verbotes besteht nun nicht einfach
darin, daf3 man darauf hinweist, dal3 ein Zustand der Welt, in dem es
mehr personale Wesen gibt, ein besserer Zustand ist, und dal3 es daher
unsere moralische Pflicht ist, die Zahl personaler Wesen unter sonst
gleich bleibenden Umstinden zu maximieren. Mit dieser « Berechnung»

? F. RickeN, Allgemeine Ethik, Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart 1983. Diese
Wabhlfreiheit ist nicht identisch mit der politischen Freiheit, die wir in unseren westlichen
politischen Systemen zu genieBen meinen. Entsprechend vertrete ich nicht etwa die
Ansicht, die Folgen eines nuklearen Krieges wiren das geringere Ubel im Vergleich zu
einer sowjetischen Weltherrschaft. Vgl. dazu auch E. TuGENDHAT, Rationalitit und Irra-
tionalitit der Friedensbewegung und ihrer Gegner, Vortrag auf der am 20.10.1983 vom
Institut fiir Philosophie der Freien Universitit Berlin getragenen Veranstaltung «Die
atomare Bedrohung». Ebensowenig vertrete ich die Ansicht, «Friede» sei der héchste
Wert — eine solche Auffassung liBt sich relativ leicht kritisieren. Vgl. W. BECkERr, Der
Streit um den Frieden. Gegnerschaft oder Feindschaft — die politische Schicksalsfrage,
Piper, Miinchen-Ziirich 1984, S. 87-103. Leider verzichtet dieser Autor darauf, eine
befriedigende Konzeption von Ethik zu entwerfen. Die von ihm vertretene Auffassung
wurde etwa von Richard Wasserstrom in diversen Aufsitzen als « moralischer Nihilismus
in bezug auf den Krieg» sorgfiltig analysiert und kritisiert. Vgl. z. B. R. WassersTrROM, On
the Morality of War: A Preliminary Inquiry, in: Stanford Law Review 21 (1969), S. 1627—
1656, sowie M. WALZER, Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical
Illustrations, Basic Books, Inc. Publishers, New York 1977, Kapitel 1 (« Against <Rea-
lism» »).



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 457

lieBe sich nimlich unter gewissen Bedingungen eine moralische Pflicht
ableiten, unschuldige personale Wesen (unfreiwillig) zu téten. Eine
solche Bedingung wire vielleicht bereits dann erfiillt, wenn das Téten
von z-1 Personen das einzige Mittel wire, um den Tod von 7 Personen
zu verhindern.

Moralisches Handeln ist jedoch nicht identisch mit der Bewirkung
eines optimalen Weltzustandes. Wire das der Fall und lieBen sich solche
Weltzustinde hypothetisch berechnen, dann wiren moralische Ent-
scheidungen bereits tiberfliissig geworden. An die Stelle von Entschei-
dungen triten Kalkulationen. Daf3 dem nicht so sein kann, wird beson-
ders deutlich in Fillen, in denen mehrere Grundwerte auf dem Spiel
stehen. Sie sind niamlich prinzipiell inkommensurabel. Mit inkommen-
surablen GréBen kénnen wir aber nicht rechnen, sondern wir miissen
uns selber entscheiden, was fiir eine Person wir sein wollen, indem wir
die Realisierung des einen oder des anderen Ziels vorziehen und damit
die Teilhabe an einem von zwei Grundwerten vertiefen.

Zahlen und quantitative Vergleiche spielen nur innerhalb eines
Wertbereichs eine gewisse Rolle; doch auch in diesem Bereich sind sie
nicht gleichwertige Stellvertreter des moralischen Denkens. Wer bisher
daran gewohnt war, Fragen der Moral als Rechenexempel zu betrach-
ten, dem wird die hier vertretene Auffassung, dall moralisches Handeln
eine bestimmte Art des Personseins ist, unertriglich vag vorkommen.
Umgekehrt ist es fiir jemand, der unsere Auffassung teilt, unertriglich,
dal3 in der Ethik der Schein von Exaktheit aufrechterhalten wird, weil
man sich an unangemessene Modelle klammert, weil Handeln auf eine
Zweck-Mittel-Relation reduziert wird.

Eine moralisch richtige Handlung ist nicht ein Vorgang, welcher in
der Gesamtheit seiner Wirkungen und Nebenwirkungen (u.a. auch auf
den Handelnden selber) ein Wertoptimum darstellt. Ja, es ist gerade
bezeichnend, dal Handlungen, welche in einem Wertoptimum resul-
tieren mogen, moralisch falsch sein kénnen. Nehmen wir etwa an, die
nukleare Abschreckung sei wirksam und trage zur Kriegsverhiitung bei.
Mit dem Nachweis, daf3 die nukleare Abschreckung ein Mittel zum
Zweck der Kriegsverhiitung ist, ist die moralische Dimension noch gar
nicht erreicht. Wir kénnen zwar in einem Bereich, in dem wir nur den
Wert der Kriegsverhiitung als Grundwert postulieren, eine Risikoana-
lyse anstellen. Eine solche Risikoanalyse verdient das Interesse des
Moralphilosophen, obwohl das moralisch Interessante erst dann zur
Sprache kommt, wenn andere Grundwerte mitberiicksichtigt werden.



458 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Es ist ausgesprochen sinnlos, zwei Handlungen bzw. Handlungsfolgen
gegeneinander «abzuwigen», von denen die eine Teilnahme am
Grundwert A, die andere Teilnahme am Grundwert B bedeutet. Wiir-
den z B. die Riistungsausgaben eines Staates so hoch, daB3 alle staatli-
chen Kulturférderungen eingestellt werden miiflten, so wire das mora-
lische Problem darin zu sehen, dal3 wir uns entscheiden miissen, was fiir
Personen wir in einer Gesellschaft sein sollen, in der von staatlicher
Seite so oder so entschieden wird. Das Modell des rechnerischen Abwi-
gens von verfiigharen Handlungsalternativen ist daher ungeeignet, um
den Prozel3 des moralischen Denkens zu erliutern. Damit ist jedoch
nicht gesagt, dal3 Kalkulationen etwa beziiglich der Zahl von Men-
schenleben und der Erlangung bestimmter Ziele durch wirksame Mittel
fiir moralische Entscheidungen keine Rolle spielen. Wichtig ist, dal3 der
Kontrast zwischen dem ProzeB der personlichen Teilhabe an Grund-
werten und der Realisierung von scharf umrissenen Zielsetzungen deut-
lich wird. Nehmen wir etwa das Beispiel einer Freundschaft, in der die
Teilhabe am Grundwert der Gemeinschaft die ganze Person grundle-
gend involviert. Der Austausch von Geschenken mag zwar in einer
solchen Beziehung eine gewisse Rolle spielen. Trotzdem ist die Freund-
schaft kein Ziel, dem man mit dem Mittel des Schenkens niher kommt.
Gerade aus diesem Beispiel geht hervor, da3 Grundwerte bis zu einem
gewissen Grad nebelhafte, undeutliche Visionen bleiben miissen, tiber
die wir allenfalls Gedanken und Erfahrungen austauschen kénnen, die
wir aber nie definitiv prizisieren kénnen. Auch wenn man sich nie auf
eine vollstindige Liste von Grundwerten wird einigen kénnen, so sind
doch einige Grundwerte der Nihrboden fiir die moralische Entwick-
lung in allen Kulturen. Die Offnung der Person fiir die Teilhabe an den
Grundwerten ist etwas, was von uns selber abhingt. Es ist eine lebens-
langliche Aufgabe. Um ihr nachzukommen, miissen wir zuweilen auch
ein Rechenexempel von der oben genannten Art l6sen, aber die lebens-
lingliche Aufgabe, eine Person zu sein, hat selber nicht den Charakter
eines Rechenexempels. Auch die in Ethikbiichern oft ganz am Schluf3
angehingte Frage: Warum miissen wir iiberhaupt moralisch sein? und:
Was ist der Sinn des Lebens?, 1463t sich nicht auf diese Weise aus der
Ethik exterritorialisieren. Es ist nicht so, dal3 wir erst einmal unsere
Pflichten ermitteln kénnten und dann zu fragen hitten, was fiir Men-
schen wir sein und welchen Stellenwert die Pflichterfiillung in unserem
Leben haben miiBten. Diese Fragen miissen uns vielmehr von Anfang
an und stindig begleiten.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 459

Nun gibt es eben einen Typus von moralischer Verbindlichkeit, der
negativ und absolut ist: das Verbot, Grundwerte direkt zu vernichten
zur Erreichung anderweitiger Ziele. Das betrifft vor allem Entschei-
dungen iber Leben und Tod personaler Wesen, in denen sie nur als
Mittel behandelt werden. Der Wert des Lebens von A ist allerdings
nicht kommensurabel mit oder abwigbar gegen den Wert des Lebens
von B; ebensowenig gibt es einen Sinn, den Wert des Lebens von A und
B zusammengenommen gegen den Wert von C «abzuwigen». Der Wert
des Lebens von Personen 1if3t sich weder buchstiblich noch in einem
tibertragenen Sinne messen. Dal} wir in gewissen beschrinkten Kon-
texten (etwa der Okonomie oder der Bevélkerungsstatistik, aber auch in
der Militdrstrategie) mit Menschenleben «rechnenw, ist nur ein Indiz
dafiir, da3 wir nicht mit dem Grundwert personalen Lebens rechnen,
sondern mit einer «kiinstlichen Einheit» — so, wie wenn wir die Zahl
der interessanten Thesen in diesem Papier und die Seitenzahl addieren
und auf fiinfzig « Einheiten » kommen. Die moralische Entscheidung
kann sich demnach nicht darin erschépfen, die Zahl von Gewinnen und
Verlusten vorauszusagen, sondern darin, ob jemand selber jene Art von
Personen sein will, welche sich direkt gegen den Wert des personalen
Lebens richtet. Wer sich dazu entscheidet, verschlie 3t sich damit fiir die
Teilhabe an diesem Grundwert. Mit jeder ausschlieBenden Entschei-
dung dieser Art stirbt ein Teil der eigenen Person. Eine inklusivistische
Entscheidung hingegen 1if3t die Moglichkeit zur Teilhabe an einem
Grundwert offen, auch wenn sie zur Zeit nicht realisiert werden kann.
Wer sich am Abend seinem Familienleben widmet, den Kindern
Geschichten erzihlt usw. statt ins Theater zu gehen, braucht sich in
bezug auf den Wert von dsthetischen Erfahrungen nicht exklusivistisch
zu entscheiden. Er wird die Gelegenheit zu einem Theaterbesuch viel-
leicht zu einem spiteren Zeitpunkt wahrnehmen. Jedenfalls wird er
keine Ressentiments gegen Theaterbesuche entwickeln. Wer jedoch die
direkte Vernichtung eines Grundwertes plant, kann unméglich inklu-
sivistisch entschieden haben. Wer also z.B. einen Mord begeht, um —
wie er sagt — weitere Morde zu verhindern, hat sich selber gegen den
Wert des Lebens unschuldiger Personen gerichtet. Seine Retterpose ist
daher irrefithrend und unangebracht.

Diese Skizze einer Auffassung von Moral soll hier nicht weiter
ausgefihrt werden. Es gentgt der Hinweis, dal3 sich einige absolute
Verbote méglicherweise plausibel begriinden lassen, dal3 sie mithin
nicht den Charakter von dogmatischen Erlassen oder undurchsichtigen



460 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Tabus zu haben brauchen. Nicht jede Tétung ist eo ipso Mord, und wir
haben Mord so zu definieren versucht, daB3 einige diskutable Grenzfille
auch weiterhin als solche betrachtet werden kénnen: Notwehr, Vertei-
digung im Krieg, Abtreibung, aktive Euthanasie und das Téten von
nichtpersonalen Menschen und Tieren. Ein offener Fall bleibt also die
indirekte oder unbeabsichtigte, aber vorausgewuB3te Tétung: hier fehlt
die eigentliche moérderische Absicht.

Betrachten wir moralische Entscheidungen immer als Moglichkei-
ten der Personlichkeitsentfaltung des Handelnden selber, so erhalten
die Absichten des Handelnden eine eminente Bedeutung. Bis zu einem
gewissen Grad ist die Bezugnahme auf Absichten zur Beschreibung von
Handlungen auch in aulBermoralischen Kontexten unerldfllich. Ob
jemand eine Sportart betreibt mit der Absicht, sich zu erholen, sich
bewundern zu lassen, Geld zu verdienen oder um Menschen kennen-
zulernen, macht einen groBBen Unterschied. Prinzipiell steht es ihm frei,
den einen oder anderen Wert nachhaltiger und konsequenter zu reali-
sieren. Der Unterschied, auf den es hier ankommt, besteht in der
Bedeutung, welche ich dieser Aktivitit in meinem Leben gebe. Die
Hervorhebung der Rolle der Absicht in der Ethik geht aber nicht auf
Kosten des Verhaltens und zugunsten der blof3 inneren Gesinnungen
oder Bewulitseinszustinde. Sie darf nicht als ein Plidoyer fiir eine
Gesinnungsethik und Option gegen eine Erfolgsethik mi3verstanden
werden. In einer Gesinnungsethik wiirde das beobachtbare Verhalten,
die tatsichliche Ausfithrung von Absichten und ihr tatsichlicher Effekt
keine oder eine nur sehr subordinierte Rolle spielen. Eine solche Ver-
innerlichung der Moral steht im Gegensatz zu unserer Vorstellung von
der Teilhabe an Grundwerten. Die erwihnte Teilnahme an einer Sport-
art ist nur durch bestimmte Aktivititen moglich. Deshalb wire die
Teilhabe am Wert des Spiels — sofern wir auch spielen als einen Grund-
wert anerkennen — nicht hinreichend zu ersetzen durch das Einnehmen
von Drogen, das uns dieselben angenehmen Empfindungen, denselben
Kitzel etc. wie bei der tatsichlichen Ausiibung des Sportes verschaffen
wiirde. Bewulite Aktivititen lassen sich m.a. W. nicht durch intensive
Halluzinationen in threm Wert ersetzen.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 461

IIl. Die gweite Primisse

Der Wille, unter Bedingungen zu téten, die sich der eigenen Kon-
trolle vollstindig entziehen, hat dieselbe Qualitit wie der Wille, unter
irgendwelchen Bedingungen zu téten. Diese Gleichung gilt, auch wenn
die Totungsabsicht nie ausgefithrt werden sollte. Und sie gilt natiirlich
auch fiir Mordabsichten. Grisez hebt in seinem Argument die Tatsache
hervor, daf3 der Drohende die Bedingungen fiir das Eintreten des
Ernstfalls nicht unter seiner Kontrolle hat. Zur Erlduterung zieht er das
Beispiel eines Terroristen heran, der bereit ist, sich und andere zu téten,
wenn seine Forderungen nicht erfillt werden. Seine Hoffnung auf
einen glimpflichen Ausgang ohne Tote und Verletzte tut dabei nichts
zur Sache: sie kann nicht als Entschuldigungsgrund fiir sein Vorgehen
dienen.

Der Vergleich soll natiirlich nicht eine Identifizierung von staatli-
cher Gewalt und terroristischer Gewalt suggerieren. Es geht hier nur
darum, daf3 eine Drohung mit Mord eine unmoralische Absicht enthiilt,
auch wenn jemand sehnlichst wiinscht, dal3 seine Abschreckung Erfolg
hat und er den Mord nie ausfithren mul. Wer das Vorgehen eines
Erpressers nicht entschuldigen mag, kann auch das entsprechende Vor-
gehen von Staaten nicht entschuldigen — es sei denn, er habe zusitzliche
Griinde '°.

Ebensowenig wird dieser Vergleich dazu angestellt, um Abschrek-
kung, Erpressung und Drohung in der internationalen Politik als solche
zu verdammen. Es ist vielleicht einfach naiv zu hoffen, dal3 diese Ele-
mente zwischenstaatlicher Verhiltnisse eines Tages verschwinden
konnten. Die Frage bleibt aber entscheidend, ob wir Entscheidungen in
der Politik und in der auswirtigen Politik iberhaupt noch moralisch
beurteilen wollen oder nicht. Wiirden wir bei einer Risikoanalyse ste-
hen bleiben und uns mit der moéglichen SchlufBfolgerung zufrieden
geben, daf3 die nukleare Drohung eine maximale kriegspraventive Wir-
kung hat, dann wiirden wir moralisches Handeln auf eine simple

'» Eine Analogie zwischen nuklearer Abschreckung und terroristischer Erpressung
wurde von P. RamMsey behauptet — vgl. The Just War: Force and Political Responsibility,
New York, 1968, S. 171. Eine kritische Diskussion der Tragweite dieser Analogie findet
man bei M. WaLzer (Anm. 9), S. 270f. (also im 17. Kapitel — das Buch ist auch in
deutscher Ubersetzung beim Klett Verlag, Stuttgart, erschienen).



462 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Zweck-Mittel-Relation reduzieren. Wir wiirden damit jedes Gespiir fiir
«moralische Unkosten» einbiilen ''.

Man beachte, dal3 mit der zweiten Pramisse nicht etwa vorausgesetzt
wird, dafl eine Mordabsicht und die Ausfithrung einer Mordabsicht
gleichermallen gravierend sind. Wir haben es, wie gesagt, nicht mit dem
Kontrast zwischen einer Gesinnungs- und einer Erfolgsethik zu tun.
Eine Mordabsicht, die iiber Jahre oder Jahrzehnte festgehalten wird und
eine weitldufige Planung und ganze Produktionszweige ins Leben ruft,
ist selber schon ein Bestandteil der Ausfiihrung eines Mordes. Eine
Mordabsicht im moralisch bedeutsamen Sinne unterscheidet sich ohne-
hin von folgenlosen Regungen oder Triumereien. Es geht um jene
Absichten, an denen wir festhalten und deren Realisierung wir in den
Weg leiten. Jede Form von Kriegsristung kann deshalb mit Recht als
Kriegsvorbereitung bezeichnet werden. Es wire jedoch vorschnell, sie
allein deshalb moralisch zu verurteilen.

Zum besseren Verstindnis der zweiten Primisse wire noch hinzu-
zufiigen, dal3 die Bedingungen, unter denen wir uns zu Handlungen
entscheiden, nie vollstindig unter unserer Kontrolle sind. Die Ab-
schreckung stellt einen Versuch dar, das Verhalten des Gegners zu
beeinflussen und wenigstens teilweise selber zu bestimmen. Es ist
jedoch unstatthaft, da3 wir uns die eigentliche Entscheidung fiir einen
nuklearen Gegenschlag durch ein Arrangement von Bedingungen
abnehmen lassen. Statt zu entscheiden, lassen wir «die Umstinde» fiir
uns entscheiden. Das mag in vielen Belangen unproblematisch sein. Als
Entscheidungsverfahren fiir oder gegen die Ausfilhrung an sich
schlechter Handlungen ist es jedoch zu mif3billigen. Die Zermalmung,
Verbrennung und Vergiftung von unschuldigen Personen ist nicht
etwas, dessen Herbeifithrung wir vom Wohlverhalten unseres Gegners
abhingig machen diirften.

[V, Die dritte Primisse

Die dritte Primisse enthilt die Behauptung, dafl das Konzept der
nuklearen Abschreckung unweigerlich eine ernstgemeinte Mordabsicht
einschlieBt. Auch diese Primisse gibt Anlal3 zu einigen Fragen. Ist ein

' B. WiLLiaMs wiinscht, da3 man zugibt, «daB die Guten gar nicht so rein zu sein
brauchen, solange sie nur einen aktiven Sinn fiir moralische Kosten und moralische
Begrenzungen beibehalten». (Moralischer Zufall, Hain, Kénigstein/Ts. 1984, S. 77.)



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 463

Abschreckungseffekt auch dann méglich, wenn niemand droht? Ist die
Abschreckung auch dann noch wirksam und vielleicht legitim, wenn
die Drohung bloB3 ein Bluff ist? Wie verteilt sich die Verantwortung in
Gruppen, in denen einige die Mordabsicht haben, andere nicht, in
denen aber alle ihren Beitrag zur nuklearen Ristung leisten?

Neben dem Mifbrauch des Prinzips der Doppelwirkung ist in einer
Ethik, in der die Absichten der Handelnden so stark gewertet werden,
auch ein MifBbrauch der sog. «reservatio mentalis» denkbar. Es ist
moglich, daB3 wir alle Welt tiber die Riistungsanstrengungen in unserem
Lande informieren und gleichzeitig verschweigen, dafl wir die feste
Absicht haben, einen Teil unserer Riistung — z. B. die nuklearen Waffen
— unter keinen Umstinden einzusetzen. Nehmen wir an, dal3 sich die
politische Fithrung der USA insgeheim verabredet hat, auf einen
nuklearen Gegenschlag zu verzichten, weil er doch abgesehen von der
momentanen Genugtuung der Rache nur Nachteile brichte. Dieser
Entscheid wire in gewisser Weise ehrenhaft; er wiirde Millionen
unschuldiger sowjetischer Biirger den Tod ersparen. Es scheint so, daf3
auch fir jemanden, der die ausnahmslose Geltung des Mordverbotes
akzeptiert, eine nukleare Abschreckung mit einer zusitzlichen reserva-
tio mentalis zumindest prima facie annehmbar wire.

Um die anfangs gestellten Fragen zu beantworten, kdnnen wir vier
Fille unterscheiden:

1. die feste Absicht aller Beteiligten, im Ernstfall zu morden;

2. die feste Absicht aller Beteiligten, im Ernstfall nicht zu mor-
den;

3. keine feste Absicht bei allen Beteiligten;

4. gemischte Gruppen.

Der erste Fall verfillt dem Verdikt des Mordes bzw. der Mordab-
sicht. Der zweite Fall dagegen nicht. Nur er hat einige Aussicht auf
Billigung, weil die entscheidende Vorbedingung fiir Mord, die mérde-
rische Absicht, nicht gegeben ist. Fiir die praktische Realisierung des
zweiten Falles sind zumindest zwei Wege denkbar: die reservatio men-
talis unter strikter Geheimhaltung, oder das offene Bekenntnis der
festen Absicht, im Ernstfall nicht zu morden.

Der erste Weg wiirde die politische Praxis der strikten Geheimhal-
tung voraussetzen, damit der Bluff nicht offensichtlich und damit die
Effizienz der Abschreckung vermindert wiirde. Das Verhiltnis der
regierenden Elite zur eigenen Bevélkerung wiirde zudem den Wurm



464 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

einer beispiellosen paternalistischen Liige enthalten. Abgesehen davon
wiirde immer die Moglichkeit bestehen, dal3 der grof3e Bluff trotzdem
publik wird und die Glaubwiirdigkeit der Abschreckung im feindlichen
Lager und der sozialen Opfer fiir die Aufriistung im eigenen Lager offen
bezweifelt wiirde. Immerhin wiirde dieser Weg, wenn er praktisch
realisierbar wire, die Diskussion von der Problematik der Mordabsicht
auf die Problematik von Liige und Geheimhaltung verlagern.

Der zweite Weg bestiinde darin, sich offen zur Absicht zu bekennen,
daB3 man die nuklearen Waffen unter keinen Umstinden einsetzen
mochte. Der Abschreckungseffekt unserer nuklearen Arsenale wiirde
nun weiterhin bestehen, weil der Feind nie wissen kann, ob im Ernstfall
nicht einige von uns umkippen und aus Schwiche und unter dem
Einflul3 von «Friktionen» von diesen Waffen Gebrauch machen wiir-
den. Damit wird einerseits die Abschreckungswirkung der Waffen sel-
ber als «schweigender Drohpotentiale» geltend gemacht; andererseits
wird das moralische Versagen von Menschen nicht véllig ausgeschlos-
sen. Diese Losung ist theoretisch befriedigend: der dissuasive Effekt im
Dienste der Kriegsverhiitung ist gewihrleistet, eine morderische Ab-
sicht fehlt und eine hochst problematische Arkanpolitik gegeniiber
Freund und Feind eriibrigt sich. Diese Losung auf dem Papier wire
jedoch unter den gegenwirtigen Gegebenheiten und angesichts einer
jahrzehntelangen Drohpolitik der GroBmichte kaum iiberzeugend.
Abgesehen davon «rechnet» sie immerhin mit einem moérderischen
Gefahrenpotential. Wir geben uns nimlich selber eine unter Umstin-
den nahezu unwiderstehliche Gelegenheit vor, selber zu Moérdern zu
werden. Dieses Verhalten ist dem eines Alkoholikers vergleichbar, der
die Absicht hat, mit dem Trinken aufzuhéren und trotzdem volle
Schnapsflaschen in seiner Wohnung verteilt: eine ins Wohnzimmer,
eine ins Bad, eine auf das Nachttischchen und sogar eine auf dem
Korridor. (Diese letzte Flasche ist mit der nuklearen Nachriistung in der
BRD vergleichbar.) Jene, die ihn beobachten, miissen die Ernsthaftig-
keit seiner Absichten, vom Alkohol wegzukommen, bezweifeln. Wer
die feste Absicht hat, mit dem Trinken aufzuhéren, wird alle Flaschen
aus seiner Wohnung entfernen. Er wird sich nicht einer Priiffung unter-
ziehen, die er unmoglich bestehen kann. Kurzum: auch die fromme
Absichtserklirung von Menschen, die nukleare Arsenale produzieren,
wird in der politischen Realitit nur als Heuchelei aufgenommen. Der
Fall (2) wird zudem gleichsam ununterscheidbar vom Fall (3): die
Menschen haben eine schwankende mérderische Absicht.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 465

Ein anders gelagerter Einwand geht von den gleichen Vorausset-
zungen aus, nimlich von der Tatsache, daB3 die Verantwortung fiir die
Planung und Herstellung und die Kompetenz fiir den Einsatz nuklearer
und anderer mérderischer oder grausamer Waffensysteme in einer
Gesellschaft auf zahlreiche Menschen verteilt ist. Verantwortung laf3t
sich zwar verteilen, aber 1483t sie sich aufteilen? Es ist weiterhin denk-
bar, daf3 die Verantwortung von Menschen mit verschiedenen Absich-
ten getragen wird. Beschrinken wir uns der Einfachheit halber auf die
Gruppe, welche die Kompetenz zum Einsatz der nuklearen Waffen hat.
Nehmen wir an, wir kénnten diese Gruppe identifizieren und in drei
Untergruppen einteilen, A, B und C. Die Individuen in A haben die
feste Absicht, im Ernstfall zuriickzuschlagen, wihrend die Individuen
in B die feste Absicht haben, im duBersten Notfall auf den Einsatz
nuklearer Waffen zu verzichten; Mitglieder der Gruppe C dagegen sind
sich im Unklaren tiber ihre diesbeziiglichen Absichten. Sie werden
sagen: « Niemand kann wissen, was wir im Ernstfall wollen. Auch wir
wissen es nicht.» Geht man von diesen komplizierten Gegebenheiten
aus, so ist es unmoglich, allen Verantwortlichen eine homogene Absicht
zuzuschreiben. Missen wir somit unser Urteil und unsere MifB3billigung
der Abschreckungspolitik aufsplittern?

Meines Erachtens geniigt es fiir die moralische Verwerfung der
Abschreckungspolitik, wenn die morderische Absicht einiger Haupt-
verantwortlicher feststeht. Fiir die Konstitution von Mitschuld gentigt
die wissentliche Zusammenarbeit mit potentiellen Mérdern. Es mag
sein, dafl das Problem der Begriindung einer Form von juristischer
Kollektivhaftung anders zu 16sen wire. Uns geht es hier nur um die
Konstatierung moralischer Schuld.

V. Schluf3folgerung

Das von Grisez formulierte Argument gegen die nukleare Ab-
schreckung mag in der Theorie nicht absolut wasserdicht sein. Eine
nukleare Abschreckung ohne Mordabsicht ist zumindest denkbar. Aber
auch sie ist moralisch nicht v6llig unproblematisch. Fragen der Moral
erschopfen sich nicht in der Riicksichtnahme auf einige wenige absolute
Verbote. In der Praxis scheint es jedoch fast unvermeidlich, da3 wir mit
der nuklearen Abschreckung das absolute Verbot des Mordes tibertre-
ten. Das Argument richtet sich aber nicht oder jedenfalls nicht notwen-



466 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

dig gegen eine Politik der Abschreckung als solche. Der Verzicht auf
eine nukleare Abschreckung legt uns nicht den Verzicht auf jede
Abschreckung nahe. Doch auch die Abschreckung mit konventionellen
Waffen ist keine echte Alternative, sofern auch sie die Moglichkeit zum
unterschiedslosen Téten von Kombattanten und Nichtkombattanten
zulifBlt. Jede Abschreckungspolitik bedarf der Erginzung durch eine
Politik der Verstindigung und der Versohnung. Diese Politik dullert
sich nicht darin, dal man dem Gegner um den Hals fillt, sondern in
ersten Schritten in Richtung Abriistung. Gerade die Gro8michte wiren
heute in der Lage, einander durch groB3ziigige Gesten zu verbliiffen.

Die Uberzeugung, daB3 einige Handlungen absolut verboten sind,
verpflichtet uns allerdings dazu, Lasten und Unsicherheiten auf uns zu
nehmen, welche sich nur durch jene an sich schlechten Handlungen
vermeiden lieBen. Wird ein Land ohne nukleare Waffen von einer
nuklear geriisteten Gro3macht erpref3t oder besetzt, so mul3 es sich im
schlimmsten Fall auf einen jahrelangen Widerstandskampf gefal3t ma-
chen. Die Unterlegenen miissen auf Verhandlungen eintreten und
ungiinstige Bedingungen annehmen. Verglichen mit dem Ubel, das in
der aktiven Vorbereitung und im Eintreten in einen nuklearen Welt-
krieg besteht, sind Konzessionen an eine despotische Ubermacht das
geringere Ubel. Man beachte, daB3 nicht vom Ubel der Folgen eines
nuklearen Krieges a/s solchen oder von der Wabrscheinlichkeit des Statt-
findens eines Krieges a/s solcher die Rede ist, sondern vom Ubel der
aktiven Vorbereitung und des Eintretens in einen nuklearen Krieg. Hier
gilt die Maxime, dal3 Unrechtleiden besser ist als Unrechttun. Doch
auch dem Nachgeben und Dulden sind moralische Grenzen gesetzt.

Zur Beschonigung der Abschreckungspolitik werden gerne Tu-
quoque-Argumente angefiihrt: «Schliefllich drohe ich nur, weil und
solange du auch drohst; ich morde nicht, solange auch du nicht mor-
dest.» Zwei Ubeltaten ergeben noch keine moralisch richtige Hand-
lung! Uberdies beruht das Verbot des Mordes nicht auf einem Vertrag,
Das Verbot des Vertragsbruches wird nicht durch eine absolute Ver-
antwortlichkeit konstituiert. Das allein spricht deutlich genug gegen die
Bemiihung, das Verbot eines nuklearen Gegenschlags als Resultat eines
gegenseitigen Paktes verschiedener Nationen mil3zuverstehen. Zwi-
schenstaatliche Abkommen kénnen der Stringenz dieses Verbotes
nichts hinzufiigen.



Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung 467

Anbang

Zur Wiirdigung einer deontologischen Position, wie sie im An-
schluB3 an Germain Grisez skizziert wurde, wire allerdings noch viel zu
sagen: Thre Vorziige liegen zunichst darin, daB3 sie den Blick fiir einige
Mingel einer rein konsequentialistischen Position schirft. Uberdies
handelt es sich um eine Theorie, in der alle grundlegenden Wertvor-
stellungen in engem, aber nicht unkritischen Anschlufl an Aristoteles
und Thomas von Aquin explizit gemacht werden. Die Einseitigkeiten
und in Extremfillen auch moralisch bedenklichen Schluffolgerungen
aus einer nur konsequentialistischen Normierungstheorie werden ver-
mieden, indem einerseits die Inkommensurabilitit der Grundwerte
herausgestellt wird, die sich also im strikten Sinne gar nicht gegenein-
ander abwigen lassen, sondern die im Kollisionsfall zu einer das ganze
Menschsein involvierenden Entscheidung auffordern. Giterabwiagung
dagegen ist nur innerhalb des Geltungsbereichs ein und desselben
Grundwertes moglich — etwa beim Abwigen von Lust gegen Unlust.
Giiterabwigung ist andererseits auch dann eine Leerformel, wenn wir
vor der Entscheidung stehen, durch direkte und absichtliche Vernich-
tung eines Grundwertes Grundwerte von der selben Art zu erhalten
oder zu fordern. Denn in einer solchen Entscheidung steht nicht ein-
fach eine Arithmetik der Optimierung nicht-sittlicher Werte in der
Welt auf dem Spiel, sondern die sittliche Qualitit der handelnden
Person selber. Obwohl die sittliche Qualitit einer Person bezogen bleibt
auf ihren kausalen Beitrag zur Erhaltung und Férderung nicht-sittlicher
Werte in der Welt, bleibt die Art und Weise dieses Beitrags, der «gute
Wille» und der Einsatz der ganzen Person, ja letztlich der ganzen Bio-
graphie eines Menschen fiir seine Charakterbildung ausschlaggebend.
Dal3 wir nicht einfach Maschinen im Dienste der Optimierung nicht-
sittlicher Werte sein kénnen und sein sollen, wird aus den handlung-
stheoretischen und axiologischen Voriiberlegungen deontologischer
Ethik besonders deutlich.

Neben diesen Vorziigen diirfen aber auch die Nachteile der ange-
deuteten Theorie nicht verschwiegen werden. Was ihre Anwendung
betrifft, so haben wir gesehen, da3 eine deontologisch begriindete
Argumentationskette gegen das Konzept der nuklearen Abschreckung
schwache Glieder aufweist. Wir haben den hypothetischen Fall er-
wihnt, in dem sich ein Abschreckungssystem auch ohne eigentliche



468 Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

Mordabsicht und erklirte Morddrohungen effektiv aufrechterhalten
lieBe. Es wurde weiterhin darauf hingewiesen, dal3 sich absolute Ver-
bote auch deontologisch nicht begriinden lassen, und dem wire hinzu-
zufiigen, daf3 damit immer die Méglichkeit offenbleibt, sich aus mora-
lischen Erwigungen — etwa zur Abwendung einer nationalen Kata-
strophe — fiir Morde zu entschlie/Ben.

Auch im Blick auf die Begrindung deontologischer Normierungen
melden sich kritische Bedenken. Gegenwirtig sind es ausgerechnet
prominente und luzide katholische Moraltheologen, welche verschie-
denen deontologischen Argumentationstypen skeptisch, ja ablehnend
gegeniiberstehen'?. Der moderne Leser wird sich zudem daran stof3en,
daB er gleich zu Anfang mit einem angeblich vollstindigen Katalog von
Grundwerten, einer normativ beladenen Auffassung von Person und
Handlung konfrontiert wird. Besteht hier nicht die Gefahr, da3 deon-
tologische Theorien, entgegen der Absicht ihrer Vertreter, nur ein sehr
kleines Publikum zu erreichen vermégen, das nicht nur mit Elementen
der kirchlichen Lehre, sondern noch viel spezieller mit Versatzstiicken
einer neoaristotelischen Weltdeutung bekannt und zum vornherein
einverstanden ist? Wird hier relative Geschlossenheit der Argumenta-
tion nicht erkauft um den Preis einer kulturellen Parochialitit? Ist die
scharfsinnige Kritik am «Proportionalismus»!? letztlich nicht iiberzeu-
gender als der konstruktive Versuch neoaristotelischer Wiederbele-
bungsversuche?

12 B. ScHULLER, Die Begriindung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation
in der Moraltheologie, 2. Aufl., Patmos, Diisseldorf 1980, S. 171-263; R. GINTERS, Werte
und Normen. Einfiihrung in die philosophische Ethik, Goéttingen—Diisseldorf 1982,
S. 55ff.

13 G. Grisez, The Way of the Lord Jesus, 1. Band: Christian Moral Principles,
Franciscan Herald Press, Chicago 1983, S. 141-171. Weitere Literatur, die erst nach
Abfassung des vorliegenden Aufsatzes erschienen ist: Objections to Nuclear Defence.
Philosophers on Deterence, hrsg. von N. BLACE & K. PoLE, Routledge—London 1984;
J. T. Jounson, Can Modern War be Just? Yale University Press, New Haven and London
1984 ; F. KLUBER, Katholiken und Atomwaffen, Kéln 1984 ; A. KEnny, The Ivory Tower.
Essays in Philosophy and Public Policy, Basil Blackwell, Oxford 1985, S. 65-134;
D.P. Lackey, Moral Principles and Nuclear Weapons, Rowmand an Allanheld, Totowa
N.J. 1984; Thought. A Review of Culture and Idea, Nr. 232, Mirz 1984 [Fordham
University Press]; Ethics 95, April 1985.

Fiir kritische Bemerkungen und Hinweise habe ich den folgenden Herren zu danken : Prof.
Frang Furger, Prof. Andreas Graeser, Prof. Walter Ott, Dr. Bruno Briilisauer sowie der
Redaktion der Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie.



	Ein moralisches Argument gegen die nukleare Abschreckung

