
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

Autor: Donzé, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marc Donzé

La théologie pastorale
dans l'enseignement universitaire*

La théologie pastorale ou pratique est née comme branche spécifique

dans l'aire germanophone. Dans l'aire latine, elle n'a pas encore
vraiment trouvé sa place, au moins en ce qui concerne l'enseignement
universitaire. Au moment de la création d'une chaire de théologie
pastorale à Fribourg, il est utile de faire le point et de décrire le rôle
spécifique de cette branche.

* * *

C'est en 1777, à Vienne, sous l'impulsion de l'abbé bénédictin
Stephan Rautenstrauch, dans le cadre de la réforme des études voulue par
Marie-Thérèse, que la théologie pastorale prend pied, pour la première
fois, dans l'enseignement universitaire. Dans ce contexte marqué par
l'Aufklärung et le joséphisme, la théologie pastorale visera à faire du
futur clerc un bon serviteur de l'Eglise et de l'Etat et un homme plein de

pédagogie et de bonté pour éclairer le peuple. Voici la définition qu'en
donne Rautenstrauch: «L'étendue si grande et l'importance plus grande
encore du ministère d'un serviteur de l'Evangile et d'un pasteur, exigent
au moins que l'on veille à former à travers une théologie pastorale
spécifique le vrai caractère d'un pasteur dans l'étudiant en théologie et
qu'on lui donne en temps voulu un vrai amour pour ses sujets, qui ne
vise pas au profit personnel ou à des intentions peu droites, mais au salut
des âmes ; qu'on lui donne une grande et raisonnable estime de son état
et de son métier qui, sans dégénérer en orgueil, lui apprenne à éviter les

* Conférence prononcée à l'Université de Fribourg, le 30 avril 1985.



432 La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

mœurs déshonorantes, à garder une certaine indulgence vis-à-vis des

mœurs mauvaises, un sérieux plein de douceur dans l'admonestation et
la punition ; et le respect du savoir-vivre dans la fréquentation de toutes
sortes de milieux». C'est en quelque sorte l'idéal du Pastor bonus, retraduit

pour la Vienne de la fin du XVIIIe siècle. Dans cette nouvelle
discipline, Rautenstrauch va intégrer toutes les branches qui feront du

théologien un bon enseignant de la foi, un fidèle et digne dispensateur
des sacrements et un honnête homme plein de bonté et — pourquoi pas -
de sainteté. Son plan est divisé en trois parties. La première concerne le

pasteur en tant que «docteur» et comprend la catéchétique, la liturgique,
l'homilétique et le comportement dans l'admonestation. La deuxième

partie concerne le prêtre comme médiateur: on lui enseigne comment
préparer, célébrer et dispenser les sacrements. La troisième partie
s'intitule l'édification et se base sur Tite 2,7: «Montre en ta personne un
modèle de belles œuvres: pureté de doctrine, dignité...»; son enseignement

devrait préparer le futur pasteur aux vertus propres à son état: vie

privée ordonnée, comportement modeste, obéissance civile et religieuse,

amour des fidèles de toutes les sortes.
La conception de Rautenstrauch a donc un peu plus de 200 ans.

Mais, si l'on excepte la belle tentative de J. M. Sailer, évêque de Ratis-

bonne, centrée sur l'histoire du salut, et le brillant traité centré sur le

mystère de l'Eglise rédigé par Anton Graf à Tübingen en 1840 (dont
l'influence fut très éphémère), la théologie pastorale vue comme
formation du clerc à l'image du Pastor bonus a prévalu, sous des expressions
diverses, et malgré ses limites, jusque vers 1940 dans l'aire germanophone

et étend son influence jusqu'aujourd'hui à travers des pastoralis-
tes comme Spiazzi en Italie. En un mot, Rautenstrauch n'est pas

mort.
Devait-il mourir? Certes. Sa vision de la théologie pastorale si

moralisante et si étroitement réservée aux clercs, ne peut plus être tenue
aujourd'hui, on le verra. Elle a cependant l'avantage de nous montrer en
leur origine les étroitesses encore actuelles qui grèvent l'enseignement
de la théologie pastorale (au moins dans l'aire latine) et qui la font
considérer comme une branche à peine digne de figurer dans le concert
des disciplines théologiques. Je vais mettre en évidence trois questions,
qui sont devenues aujourd'hui autant d'apories.

1. Dans le plan de Rautenstrauch, la théologie pastorale se présente
essentiellement comme une branche à'application : un mélange de pédagogie

religieuse, de discipline canonique et de morale pour les clercs.



La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire 433

Elle répond à la question: comment enseigner et pratiquer le message
étudié. La pratique catéchétique ou sacramentaire, par exemple, n'y est

pas considérée, en tant que telle, comme un lieu de réflexion théologique.

La question qui se pose aujourd'hui (à Fribourg et ailleurs) est la

suivante : la théologie pastorale est-elle une pure branche d'application
(auquel cas elle mérite à peine le nom de théologie) ou bien constitue-
t-elle un lieu original de réflexion sur la pratique de l'Eglise?

2. Dans le plan viennois, la théologie pastorale est une formation
pratique des futurs pasteurs à leur ministère. Doit-on se contenter
aujourd'hui de former pratiquement les futurs ministres à leurs services

d'Eglise, si divers soient-ils et faire ainsi de la théologie pastorale une
sorte de technique pastorale limitée et probablement sans grand intérêt,
ou peut-on proposer une réflexion plus théorique sur le ministère de

l'Eglise, les conditions de son exercice et les implications théologiques
et pratiques des nouvelles situations culturelles, politiques, économiques

et sociales?
3. Bien qu'elle soit fort conditionnée par son émergence à Vienne,

sous Marie-Thérèse, la théologie pastorale de Rautenstrauch se présente
paradoxalement comme intemporelle et universelle. Elle décrit ce que
le pasteur doit être et faire. Elle n'accorde pas de place — ou si peu — à une
réflexion sur les situations historique et géographique dans lesquelles le

pasteur est appelé à œuvrer à l'image du Pastor bonus. Par contraste, la

question d'aujourd'hui serait la suivante: la théologie pastorale peut-elle
être universelle ou suppose-t-elle une spécificité spatio-temporelle?

* * *

Le simple énoncé de ces questions donne à sentir que le paysage et la
définition de la théologie pastorale ont changé. Dès l'après-guerre
(1945), sous l'impulsion de Rahner, Arnold et de l'équipe du Handbuch
der Pastoraltheologie, on a cherché à donner à la théologie pastorale un
véritable statut scientifique — c'est-à-dire une méthode qui permette
l'acquisition de connaissances nouvelles de manière ordonnée et véri-
fiable — et une spécificité théologique — c'est-à-dire un objet propre qui
ne soit traité directement par aucune autre branche théologique. Ce

mouvement est passé plus récemment en France sous l'impulsion de

Chenu, Liégé, Audinet, mais de manière bien plus timide et fragmentaire,

puisque malgré les efforts du P. Marié et de son Projet de théologie



434 La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

pratique \ malgré le petit tome V de YInitiation à lapratique de la théologie

intitulé «Pratique», la théologie pastorale n'a pas encore pris formellement

pied dans le monde universitaire français comme branche originale

et autonome.
Il serait trop long et complexe de détailler ce changement de

paysage. Pour le typer, je me contenterai de transcrire une définition que
donne, au courant de la plume, le P. Chenu dans un petit livre, édité par
X. de Chalendar, sur les Responsabilités ecclésialespour laïcs1. Car une telle
définition, écrite si spontanément, a de bonnes chances de représenter
une sorte de consensus au moins partiel de la réflexion théologique. Le
P. Chenu écrit donc: La théologie dite pastorale, c'est «la discipline
théologique qui donne son discours propre à la conscience réflexive de

l'agir ecclésial dans l'aujourd'hui de son accomplissement» (p. 99). A
l'aide de cette définition que je partage dans sa généralité, je voudrais

préciser l'objet de la théologie pastorale, sa méthode scientifique et son
statut à l'intérieur de l'univers théologique.

L'objet de la théologie pastorale

Selon la définition de Chenu, la théologie pastorale a donc pour objet

propre l'agir ecclésial dans l'aujourd'hui de son accomplissement; autrement

dit, la pratique actuelle de l'Eglise. C'est un objet à la fois large et
précis. Large, car il ne concerne pas uniquement l'effectuation pratique
et quasi intemporelle du ministère pastoral des prêtres, comme dans la

conception de Rautenstrauch: il est constitué par toute la pratique de

l'Eglise pour la gloire de Dieu et le salut des hommes aujourd'hui.
Précis, car cette pratique de l'Eglise peut être circonscrite assez

exactement dans les quatre termes classiques de koinônia, martyria, leïtourgia,
diakonia. Donc tout ce que l'Eglise fait pour la construction et la
réalisation de sa vie en communion, tout ce que l'Eglise fait pour témoigner
du Christ dont elle vit, pour annoncer et transmettre son message, tout
ce que l'Eglise fait pour célébrer les merveilles de Dieu et recevoir de

Lui la grâce du salut, tout ce que l'Eglise fait pour le service des pauvres,
de la justice et de la paix, tout ce que l'Eglise fait dans ces quatre
directions aujourd'hui, pour demain, en vue de l'avènement du Royaume,

tout cela fait partie du champ de réflexion de la théologie pastorale

1 Paris, Beauchesne, 1979.
2 Coll. «Dossiers libres», Paris, Cerf, 1983.



La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire 435

(que certains, pour cela, préfèrent appeler théologie pratique, car elle est
réflexion sur toute la pratique de l'Eglise et non pas simplement sur
l'activité des pasteurs).

Chenu précise bien — et je crois l'avoir souligné à satiété — qu'il s'agit
de la pratique de l'Eglise dans 1'aujourd'hui de son accomplissement. Ce

faisant, il introduit — sans les thématiser — deux affirmations capitales sur
cette pratique. La première, c'est que la pratique d'aujourd'hui a un
caractère original et en partie indéductible par rapport aux pratiques
antérieures. La seconde, c'est que la pratique elle-même devient un lieu
théologique. Explicitons quelque peu ces deux affirmations.

Dire l'originalité de la pratique actuelle, c'est aussi bien reconnaître
l'immersion de l'Eglise dans l'histoire. L'Eglise n'est pas autrement que
dans l'histoire. Sacrement du visage resplendissant du Christ, elle doit
témoigner de sa présence et de son action dans le flux du temps. Dans la

mesure où l'histoire des hommes n'est pas un flux continu, où chaque
situation serait adéquatement déductible de la constellation des situations

précédentes, mais qu'elle est soumise à la liberté des hommes et,

par conséquent, à un certain arbitraire résultant de la somme imprévisible

des libertés, dans la mesure donc où l'histoire présente des

éléments de discontinuité, des émergences en partie imprévisibles, la place
de l'Eglise dans l'histoire et sa pratique sont en partie non déductibles de

son essence ou de l'événement historique fondateur. En un mot, l'Eglise
s'accomplit, s'édifie, de manière toujours ancienne et toujours nouvelle,
fidèle à son Fondateur en même temps que responsable de l'aujourd'hui
des hommes pour les conduire ensemble jusqu'au Royaume.

Bien sûr, au travers de son insertion historique l'Eglise ne peut
jamais cesser d'être l'Eglise de Jésus-Christ: l'Esprit-Saint et la grâce
l'animent sans cesse. Mais elle est aussi remise à la liberté de ses membres,

qui lui donnent une figure visible toujours à réformer. De plus, elle
est chaque fois affrontée à un moment nouveau de l'histoire (de son
histoire et de l'histoire du monde). Ce moment n'est pas adéquatement
déductible et ne peut donc pas se satisfaire purement et simplement de la

réponse d'hier et de toujours, il a besoin d'une réponse adaptée, et
réflexivement adaptée; de plus ce moment peut être «kairologique» ou
«providentiel», en ce sens qu'il représente un appel nouveau, une
chance, un défi pour l'annonce de l'Evangile et pour la vie ecclésiale.

Qui pourrait nier, par exemple, que l'indifférence religieuse représente
un défi très nouveau, qui a besoin de réponses adaptées. Ou que le
chemin œcuménique interroge notre pratique et notre symbolique de



436 La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

l'unité. Ou que les media viennent modifier même nos façons de

communiquer l'Evangile. C'est pourquoi, à côté d'une ecclésiologie qui dit
ce que l'Eglise est et doit toujours être et à côté d'une ecclésiologie
historique, il y a une place nécessaire et originale pour une réflexion sur

l'aujourd'hui de l'accomplissement de la tâche ecclésiale.

Donner la pratique comme objet à une branche de la théologie, c'est

reconnaître que la pratique peut constituer un lieu théologique. Certes,

on a toujours pensé que la théologie était au service de l'annonce de la

foi et de la vie de l'Eglise: en ce sens, toute la théologie est pratique.
Mais il ne s'agit pas de cela, pas seulement de cela. Comme le dit le

P. Geffré dans un livre collectif sur le Déplacement de la théologie, il y a

«l'émergence d'un lieu nouveau, à savoir la pratique chrétienne, à la fois

comme lieu de production du sens du message chrétien et comme lieu de

vérification de ce message»3. Ainsi, la pratique n'est pas simplement
lieu d'application (ce qui ne nécessiterait pas une branche particulière
de la théologie), elle devient le lieu d'une double et nécessaire
cohérence: dans la synchronie, la cohérence dialogante entre la vie personnelle

et sociale en sa situation concrète et la foi annoncée et vécue en

Eglise; dans la diachronie, la cohérence fidèle entre la foi annoncée et
vécue aujourd'hui et la foi annoncée et vécue dans les événements
fondateurs et à travers l'histoire du Peuple de Dieu. Ainsi, pour prendre
un exemple, s'interroger sur l'indifférence religieuse, en théologie
pratique, c'est s'interroger avant tout sur la manière d'annoncer l'Evangile
en cette situation et élaborer à la fois un discours interprétatif et une
méthode de communication qui soient en prise sur l'apathie et les

questions secrètes des indifférents. Ce discours est nouveau, puisqu'il
répond à une situation nouvelle. Et il va tirer sa pertinence de sa qualité
de dialogue, d'interpellation et de réponse face à la situation qui le

produit — ce que j'ai appelé la cohérence dialogante. Et il va tirer sa vérité
de sa fidélité — à travers l'histoire - au discours et à la communication
réalisés parJésus et après lui et avec lui par l'Eglise — ce que j'ai appelé la
cohérence fidèle. Ainsi la communication avec les indifférents religieux
devient «lieu théologique», car elle invite, elle oblige à une réflexion
nouvelle, située dans l'aujourd'hui et, par là-même, à une réponse
nouvelle, et fidèle. Pour le redire dans les termes de Geffré, le message de

Jésus-Christ s'y communique de manière nouvelle et s'y vérifie de

manière nouvelle.

3 Paris, Beauchesne, 1977, p. 62.



La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire 437

Si donc la pratique actuelle, à cause de ce qu'est l'histoire, n'est pas

adéquatement déductible des pratiques anciennes et s'il est légitime de
considérer cette pratique comme un lieu de questions et de réponses
anciennes et nouvelles, comme un lieu théologique, alors la théologie
pratique «comme discours propre à la conscience réflexive de l'agir
ecclésial...» peut et doit exister sans entrer en concurrence avec les

autres branches théologiques, qui s'interrogent sur d'autres objets.

La méthode

L'existence et l'objet de la théologie pratique étant ainsi circonscrits
et justifiés, il importe de lui définir une méthode qui permette d'aborder
de façon adéquate et théologique son objet. Cette méthode est habituellement

distribuée en trois temps: Analyse — Confrontation - Proposition.

Le temps d'analyse consiste à obtenir une perception aussi exacte et
scientifique que possible de la pratique d'Eglise que l'on veut étudier.
Par exemple, si l'on se préoccupe de l'annonce de la foi dans une
situation d'indifférence religieuse, l'analyse aura pour but de comprendre

quelle est la portée existentielle et sociale de l'indifférence religieuse,

quelle en est la signification philosophique et théologique et surtout,
en théologie pratique, quelle est la pertinence de nos modes de

communication de l'Evangile face à cette situation nouvelle. Cette analyse
utilisera donc tour à tour, selon les objets ou les points de vue auxquels
elle veut apporter réponse, la psychologie, la sociologie, les sciences de

la communication. Ce faisant, elle n'oubliera pas la théologie, car elle se

sait polarisée par l'annonce du Royaume. En fait, et de manière plus
précise, cette analyse consiste en un aller et retour réciproque entre la

théologie et les sciences de l'homme. La théologie pratique interpelle les

sciences de l'homme (Handlungswissenschaften) mais, en retour, elle se

laisse interpeller par les données de la psychologie, de la sociologie,
etc..., si bien que, dans ce temps d'analyse, les sciences de l'homme ne
sont pas uniquement des auxiliaires bienveillantes de la théologie
pratique, mais de véritables «partenaires» qui peuvent et doivent aussi

avoir fonction de remise en question.

Deuxième temps: confrontation. C'est le moment le plus proprement
théologique de la méthode. Il s'agit de la mise en corrélation critique de



438 La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

nos expériences d'aujourd'hui concernant la pratique de l'Eglise et sa

situation avec les expériences fondatrices et structurantes dont témoignent

le Nouveau Testament et la tradition chrétienne (et même encore
avec les expériences suggestives qui ont émaillé l'histoire de l'apostolat
chrétien). Par exemple, on ne peut résoudre la question de la communication

du message de foi aux indifférents sans faire référence à

l'attitude de Jésus face à ceux qui n'étaient guère préoccupés par Dieu, à

l'attitude de Paul sur l'Aréopage ou encore à l'attitude de François
d'Assise, prêchant aux paysans d'Ombrie. Cette référence est
fondamentale, car elle permet d'ancrer nos pratiques d'aujourd'hui dans les

structures fondamentales des pratiques de l'Eglise. Cette référence est

théologique, car elle origine la réflexion actuelle dans une assomption
réflexive de l'Ecriture et de la Tradition. Cette référence est critique, car
elle permet l'interrogation de l'Ecriture et de la Tradition à partir des

questions nouvelles de l'aujourd'hui et surtout elle permet la révision —

ou la falsification, dirait Popper — des pratiques d'aujourd'hui à partir
des pratiques fondatrices.

Cette confrontation est souvent nommée méthode de corrélation. Ce

nom, repris notamment à Schillebeeckx, est justifié. En effet, cette
méthode met en relation de fidélité créatrice la pratique d'aujourd'hui
avec les moments fondateurs d'une part — et en relation de dialogue
interpellatif cette même pratique avec le monde d'aujourd'hui, ses

attentes et ses angoisses, d'autre part.

Troisième temps : proposition. Partant de la pratique qu'elle analyse et
qu'elle confronte, la théologie pratique manquerait son but, si elle
n'aboutissait pas à la proposition d'une pratique renouvelée. Si, en un
mot, elle ne retournait pas à la pratique. Ce troisième temps est inscrit
dans l'objet même de la théologie pratique, car elle n'est la conscience
réflexive de l'agir de l'Eglise que pour contribuer à le rendre plus vrai et
plus pertinent. Elle doit, par exemple, proposer des chemins plus adaptés,

nouveaux en même temps que conformes à l'Evangile, pour aller à

la rencontre des athées pratiques. Ou pour mieux préparer les

sacrements. Ou pour mieux servir les pauvres. Ou encore pour mieux vivre la
communauté. Les propositions qu'elle est appelée à faire ne sont pas
arbitraires, car elles résultent du travail scientifique réalisé dans les

temps d'analyse et de corrélation et aussi de l'emploi de sciences

pratiques, telles que la pédagogie, la science de la communication, la



La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire 439

technique de la prise de décision. Mais, elles représentent en même

temps toujours un choix et un risque, car aucune proposition concernant
la vie concrète (y compris la vie concrète de l'Eglise) n'est adéquatement

déductible des principes, tant les variables sont nombreuses et la

liberté, imprévisible. Mais c'est un risque que la théologie pratique doit
courir si vraiment elle veut aider à un agir ecclésial renouvelé, si elle

veut aider les responsables d'Eglise à prendre des décisions pastorales
profondément fondées réflexivement. C'est en ce sens que Karl Rahner

parle de la théologie pratique comme «d'une réflexion pour une
décision». Il indique ainsi que les décisions pastorales n'appartiennent pas à

la théologie pratique, mais qu'il fait partie de l'objet de cette dernière de

présenter des chemins pratiques, réalistes et réalisables à plus ou moins

long terme.
Par la description brève de ces trois temps d'analyse, de confrontation,

de proposition, on perçoit combien le cheminement de la théologie
pratique est à bien des égards long et complexe, mais sa complexité
même garantit une conscience réflexive de l'agir ecclésial qui va de la

pratique à la pratique en instaurant une double cohérence avec la

problématique actuelle du monde et de l'Eglise et avec les structures
fondatrices.

Dans ce chemin, la théologie pratique est souvent assignée à

l'interdisciplinarité, peut-être plus que toute autre branche théologique.
Elle a besoin de dialoguer avec les sciences de l'homme (sociologie, etc.)
et avec les sciences pratiques (pédagogie, etc.). Mais elle doit dialoguer
aussi avec l'exégèse sur les moments fondateurs du christianisme, avec
l'histoire sur les fluctuations des pratiques de l'Eglise, avec le dogme sur
les structures essentielles de l'Eglise, avec la fondamentale et la morale
sur les structures de l'expérience humaine et religieuse, etc... Pourtant,
même si elle a besoin des autres branches théologiques, elle peut aussi
les servir, en leur indiquant à partir de ses analyses propres, comment
elles peuvent déboucher dans la pratique, comment la cohérence
dogmatique peut être annoncée, comment les structures essentielles de

l'Eglise peuvent être aujourd'hui incarnées, comment la foi peut être
vécue. Et ainsi de suite. Schleiermacher était pour sa part si convaincu

que ce service, si nécessaire, était l'objectif même de la théologie qu'il a

fait de la théologie pratique «le couronnement de la théologie». Mais

comme l'objectif de la théologie est certes plus complexe et multiforme
que simplement la pratique de la foi, je me contenterais de signaler
modestement le service indispensable que rend la théologie pratique.



440 La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

Ainsi, avec son objet propre, sa visée propre, sa méthode propre, la

théologie pratique entre, me semble-t-il, avec sa place bien spécifique
dans le concert des branches théologiques, sans porter ombrage aux
autres branches. Elle est vraiment théologie par son objet — l'agir
ecclésial aujourd'hui — et par la rigueur de sa méthode. Elle est vraiment
pratique en son origine et son aboutissement.

* * *

Dès lors que nous avons perçu le déplacement qui a conduit d'une

théologie pastorale destinée à former les clercs à l'image du Pastor bonus

à une théologie pratique réfléchissant l'activité présente de l'Eglise en
toutes ses dimensions, nous pouvons revenir aux trois apories que l'écart
entre la conception de Rautenstrauch et les vues actuelles a laissé

apparaître. Ces apories, nous allons les éclairer — et non pas les résoudre
— en nous reportant spécialement à la situation de Fribourg.

Première aporie: la théologie pastorale ou pratique: une branche

d'application ou un lieu original de la réflexion théologique La réponse

appert clairement des considérations précédentes. Cependant, la théologie

pratique ne peut pas se désintéresser de l'application pratique dans

la mesure où elle comporte un moment nécessaire et structurel de retour
à la pratique. Seulement, elle ne fait pas de l'application une simple
adaptation du discours normatif de l'ecclésiologie ou du dogme ou
encore un simple arsenal de recettes permettant de vivre et d'annoncer

l'Evangile en Eglise. L'application devient la résultante d'un processus
réflexif original sur la situation actuelle, du fait que ce processus
s'achève normalement dans une pratique. Là où Rautenstrauch aurait

simplement expliqué comment annoncer la foi, la théologie pratique
réfléchit sur les modes de communication de la foi et leurs implications
théologiques et essaie à travers cette réflexion de les améliorer, de les

rendre plus conformes à l'Evangile et plus pertinents dans le contexte
présent. En un mot, l'aspect d'application n'est pas supprimé, il est situé
très différemment et n'est plus qu'un moment relié aux autres dans la

réflexion sur l'agir de l'Eglise.

Deuxième aporie : la théologie pastorale ou pratique : une formation
aux ministères ordonnés (et éventuellement laïcs) ou une réflexion plus
large? Le projet est apparu clairement d'une considération ample de



La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire 441

l'Eglise, de sa mission, des divers ministères et de leur exercice. Cependant,

la théologie pratique ne peut pas se désintéresser de la formation
des ministres, dans la mesure où les facultés de théologie forment
essentiellement des futurs ministres, dans la mesure encore où la Faculté
de Fribourg s'est engagée à former les séminaristes de plusieurs diocèses

suisses. Inversément, les étudiants ne devraient pas pouvoir ignorer la

théologie pratique, du fait que la plupart d'entre eux exerceront un
ministère dans l'Eglise.

La formation des ministres de l'Eglise — prêtres ou laïcs — est une
réalité fort complexe, qui comprend normalement des aspects spirituels,
théologiques et pratiques. Le rôle de la faculté de théologie, dans ce

cadre, est avant tout de donner une formation intellectuelle solide, mais

il est aussi de donner au futur ministre les rudiments de compétence
pratique qui lui permettront de commencer à exercer un ministère. Ces

rudiments seront complétés bien sûr dans le cadre de stages ou dans les

séminaires diocésains. Cet aspect de son rôle — que l'on pourrait appeler
technique — n'est pas indigne d'elle, comme n'est pas indigne de la
faculté de médecine la préparation pratique des médecins.

Ce rôle d'initiation à la pratique pastorale revient, au premier chef, à

la théologie pratique. Son objet et sa méthode l'y invitent; ils la mettent
au service d'une pratique concrète. En effet, parler d'homilétique, c'est

peut-être étudier les structures de communication mises en œuvre dans

une homélie, mais c'est aussi — et comme naturellement — initier les

étudiants à la pratique de l'homélie, à faire fonctionner ces structures de

communication de la façon la plus efficace et la plus évangélique
possible. Parler de catéchétique, c'est sûrement s'interroger sur le bien-
fondé théologico-pratique de telle ou telle méthode pédagogique, mais
c'est aussi initier à une réelle compétence pratique devant une classe

d'enfants ou un groupe d'adultes. Parler de la pastorale des sacrements,
c'est étudier les chemins d'évolution de cette pastorale et leur
pertinence, mais c'est aussi apprendre à donner les sacrements selon les

directives pastorales de l'Eglise universelle ou locale et en fonction
des situations humaines rencontrées. Et je pourrais multiplier les

exemples.
Dans cette perspective, l'enseignement universitaire de la théologie

pratique se trouve pris en étau entre la réflexion théologique et la

formation pratique. S'il veut rester dans l'aire universitaire — ce qui est

légitime et important, comme on l'a vu — il devra mettre l'accent

principal sur l'exercice de la conscience réflexive et sur la recherche.



442 La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

Mais, s'il veut en même temps faire droit à la fonction de formation aux
ministères de notre faculté de théologie, il devra intégrer aussi une part
d'initiation à certains aspects du ministère ecclésial. Et ceci sans faire
violence à sa méthode, qui, en sa troisième phase de proposition, se met
au service d'une pratique de l'Eglise réfléchie, adaptée, renouvelée.

Troisième aporie: La théologie pastorale ou pratique est-elle universelle

et intemporelle ou très située dans le temps et dans l'espace? Il
ressort de sa définition même qu'elle exerce sa réflexion sur l'au-
jourd'hui, pour demain, en vue de l'avènement du Royaume. Il n'y a pas
à faire la théologie pastorale de l'Eglise en 1950 ou en 1900; une telle
étude appartient aux historiens.

Très nettement située dans le temps, la théologie pratique l'est-elle
aussi clairement dans l'espace. Est-elle universelle ou locale? Il y a

certes des éléments de théologie pratique qui ont caractère universel. La
constitution pastorale Gaudium et spes et certaines encycliques l'attestent.

Mais ces éléments sont inévitablement très généraux et ne peuvent
être mis en pratique qu'à travers de nombreuses médiations réflexives et
décisionnelles qui les spécifient et les appliquent.

Dans la mesure où elle est en lien nécessaire avec une pratique
concrète pour la réfléchir et contribuer, le cas échéant, à la transformer,
la théologie pratique se meut essentiellement dans une aire régionale ou
locale. On ne peut guère faire, à Fribourg, la réflexion sur la pratique
ecclésiale au Vietnam ou en Amérique latine et on peut encore moins
faire des propositions pour le renouvellement de cette pratique. L'aire
de réflexion pour la théologie pratique à Fribourg sera donc constituée

principalement par la Suisse romande, puis la Suisse dans son ensemble

et enfin, de manière plus large, par le Premier Monde ; cela n'exclut pas
des réflexions de type plus universel sur l'action de l'Eglise, mais cela les

met au second plan.
Ici surgit une difficulté nouvelle dans une faculté aussi internationale

que la nôtre. Comment les étudiants de pays lointains peuvent-ils
trouver profit à des réflexions très situées localement? La solution ne

pourra se trouver que dans un compromis. Il pourrait y avoir des cours
suffisamment généraux sur les questions pastorales générales et d'autres

cours plus axés sur les réalités pastorales locales. Par ailleurs, est-il
interdit d'espérer que nos hôtes de tous pays puissent trouver quelque
intérêt et quelque enseignement à prendre réflexivement conscience de

ce qui se passe chez nous?



La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire 443

Enfin, il m'apparaît utile de souligner que la théologie pratique, plus

que toute autre branche, est en rapport étroit avec l'Eglise locale et cela

pour deux raisons. La première : elle ne peut être proposition pour une

pratique, réflexion pour une décision que si elle a des liens avec les

instances habilitées à prendre des décisions et à les exécuter. La seconde:

elle contribue pour sa bonne part, à la formation de la plupart des

ministres de cette Eglise locale (Suisse romande et Tessin). Rapport
étroit ne signifie pas asservissement — une chaire doit pouvoir garder sa

marge de manœuvre et son indépendance — mais signifie de nombreux
liens et une connaissance réciproque.

En ce sens, la chaire de théologie pastorale n'est bien sûr pas un
service de l'Eglise locale, elle est au service des étudiants dans leur
ensemble; mais, parce que toute pratique est située, on ne peut pas s'y

contenter du point de vue de Sirius, on se doit d'avoir des liens avec les

réalités qui forment le champ concret principal de sa réflexion.
La théologie pratique: une vraie théologie au service de la pratique

ecclésiale actuelle, parce qu'elle est conscience réflexive de ce que fait
l'Eglise aujourd'hui pour sa vie et sa croissance, de ce qu'elle fait pour
annoncer le salut au monde. J'espère vous en avoir fait sentir la riche et
passionnante complexité. Je souhaite qu'elle trouve de mieux en mieux
sa place dans notre faculté, à travers la création de la nouvelle chaire de

théologie pastorale en langue française.




	La théologie pastorale dans l'enseignement universitaire

