Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Naissance d'un laicat chrétien : les enjeux d'un mot
Autor: Faivre, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760693

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALEXANDRE FAIVRE

Naissance d’un laicat chrétien

. *
Les enjeux d’un mot

Au cours de I'histoire, le terme «laic», plus encore que celui de clerc,
a joué un role de catalyseur. Il a conduit les structures ecclésiales a
trouver un relatif équilibre autour d’une frontiére régulant les fonctions
et les statuts. Il a incité les différentes lectures théologiques des insti-
tutions chrétiennes a s’exprimer et parfois 2 s’affronter.

La question de /a naissance d’un laicat chrétien est une question déli-
cate a traiter pour lhistorien. Cette difficulté tient principalement 2 la
rareté des sources et au renouvellement de la problématique théologi-
que. Les documents mentionnant explicitement des «laics» sont rares et
lorsqu’ils existent, ils sont essentiellement négatifs et polémiques'. Pour
ne pas projeter sur la période paléochrétienne nos problématiques
contemporaines?, il est particulierement nécessaire de s’en tenir a 'uti-
lisation stricte du terme «laic»?.

* Conférence donnée au Séminaire de Patristique et a I'Institut de Pastorale de la
Faculté de théologie de 'Université de Fribourg (Suisse).

' Mgr V. SAXER, dans Rivista di Archeologia Christiana, LX, 3—4 (1984), p. 359-362,
concluait la recension de notre ouvrage sur « Les laics aux origines de ’Eglise » (Coll. Les
chrétiens dans Dbistoire), Paris, 1984, par une phrase pleine d’humour qui montre bien la
difficulté de I’entreprise : «Il restera toujours difficile de définir le statut de laicat avec des
textes polémiques, d’une part, et qui ne le concernent pas directement, de ’autre. Sije puis
me permettre une boutade, je dirai qu’il en est du laicat comme de Dieu: on n’en peut faire
qu’une théologie apophatique. Car dés I'instant qu’on s’avise de dire ce qu’il est, les
définitions deviennent analogiques et relatives».

? Rappelons simplement que le Dictionnaire de Théologie Catholique ne connaissait pas
le mot «laic» lorsqu’il en était a la lettre L, en 1925, et qu’il I’a seulement rajouté dans ses
tables de 1960, en renvoyant a ce qui est dit des fideles ou des chrétiens en général. Cette
maniére de considérer comme synonyme les termes laic, fidéle, chrétien... correspond 2
une pratique courante, mais ambigué: elle ne recouvre pas, nous semble-t-il, 'emploi du
terme «laic» aux II€ et I11€ siécles.

3 Si ’'on s’en tient a I'utilisation stricte du terme «laic» par les groupes chrétiens, les
documents sont facilement repérables:



392 Naissance d’un laicat chrétien

Nous étudierons d’abord le sens de ’adjectif «laic» lorsqu’il apparait
dans la littérature chrétienne. Il s’agit essentiellement de la /Jeztre de
Clément de Rome aux Corinthiens et dun passage des Stromates de Clé-
ment d’Alexandrie. C’est chez ce dernier auteur, a la fin du second siécle
que nous rencontrerons, pour la premiere fois le substantif «laic» utilisé
pour désigner un type de chrétien. A partir de ce moment, le mot «laic»
vient essentiellement régler les conflits et les enjeux suscités par la
frontiére clerc /laic.

L’HOMME «LAIC»

L’une des particularités du terme «laic», c’est qu’il entre véritable-
ment en littérature avec un texte chrétien. L’article du pére de la
Potterie et les mises au point qu’il a suscitées, entre 1959 et 1965%, ont
bien montré «l’origine et le sens primitif» de ce mot formé du substantif
«laos» et du suffixe «-ikos» qui implique un sens catégorisant, restrei-
gnant, «laikos» désigne tout a la fois ’appartenance au peuple saint (au
«laos») et la catégorisation (une partie seulement du peuple).

Les premiers emplois du terme de trouvent seulement dans les
papyrus?. «Laikos» désigne alors «’homme du peuple». Mais avec cer-
taines connotations particulieres. On pourrait, je crois, sans trop sim-

— aucune attestation du terme dans le corpus néotestamentaire,

— une phrase, sous forme d’apophtégme, dans la lettre de Clément de Rome aux Corinthiens,
vers 96,

— puis I’histoire du christianisme fait silence durant tout le second siécle, qui ignore
totalement le terme «laicy,

— enfin, réutilisation de la notion durant la génération 190,220, avec une double
impression: d’une part 'impression qu’il s’agit d’une notion courante, que I'on n’a pas a
justifier, et d’autre part, I'impression que I'on est devant une catégorie «a problémes», sur
laquelle on est loin d’étre d’accord et sur laquelle se focalisent un certain nombre de
conflits institutionnels (place des femmes dans I’Eglise, utilisation des catégories sacer-
dotales pour désigner certains ministéres chrétiens, morale familiale et matrimoniale,
gestion financiere des biens de la communauté...)

' L. pE LA PotTERIE, « L’origine et le sens primitif du mot «laicy», dans La vie selon
UEsprit (Unam Sanctam 53), Paris, 1965, p. 13-29. Cet article a d’abord été publié dans
Nouvelle Revue Théologique 80 (1959), p. 840-853. Il avait alors été recensé et nuancé par
B. BAUER, dans « Die Wortgeschichte von «Laicus»», dans Zeitschrift fiir katholische Theo-
logre 81, 1 (1959), p. 224—-228, dont 1. pE LA POTTERIE tient compte dans la réédition de
1965.

2 On trouvera les principales références dans F. PREISIGKE, « Worterbuch der griechi-
schen Papyrusurkunden», Berlin, 1958. Voir également F. PREISIGKE, « Fachworter des
offentlichen Verwaltungsdienstes Agyptens», Gottingen, 1915 (s. v. laokritai et laos) et



Naissance d’un laicat chrétien 393

plifier, dire qu’il s’agit a la fois des «indigénes» et des «administrés». On
retrouve également le terme laic dans une expression qui prendra un
caractere technique: «latke syntaxis»: c’est la «capitatio plebeia, la taxe
par téte; cette expression est synonyme du terme plus fréquent «lao-
graphia», «qui désigne la taxe 4 payer pour I'inscription de la population
dans les registres de I’état civil»3. Cette origine lointaine aura certai-
nement une influence sur un aspect du laicat chrétien que nous ren-
contrerons durant la premiére moitié du troisieme siecle.

1. O anthropos laikos = plebis ejus homo

La lettre de Clément de Rome auxc Corinthiens est le premier texte
chrétien 2 employer le terme «laic». Quel sens lui donne-t-il? En fait, la
seule phrase ou apparait ce terme est assez laconique et énigmati-
que:

0 laikos anthropos tois laikois prostagmasin dedetai
L’homme laic est lié par les préceptes laics*.

W. BAUER, « Worterbuch zum N.T. », Berlin, 1958%, au mot «laikos». Pour comparer avec
I’emploi de «laos», voir C. VANDERSLEYEN, « Le mot laos dans la langue des papyrus grec»,
dans Chronique d’Egypte 48 (1973), p. 339-349. On comparera avec ’emploi du terme
«laos» dans la langue grecque en consultant A. HEUBECK, « Gedanken zum griech. <laos»»,
dans Studi Linguistici 5 (1969), p. 535-544, et dans le vocabulaire chrétien en consultant
A. DAHLE, «<laos, ethnos, d¢emos>. Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Volksbegriffs
im friithchristlichen Denken», Gottingen, 1947 et « Das Volk Gottes. Eine Untersuchung
zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums», Oslo, 1941, réimpression Darmstadt,
1963.

3 Cf. DAREMBERG et SAGLIO, Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, art. « Ca-
pitatio» (capitatio humana ou plebeia). C’est I'imp6t par téte payé par I’homme de 14 2
60 ans pour 'inscription dans les registres de I’état civil. Cf. J. A.S. Evans, « The Poll-Tax
in Egypt», dans Egyptus 37 (1957), p. 259265, et 1. DE LA POTTERIE, art. cit. (1965),
p. 15-17.

4 Lettre de Clément de Rome aux Corinthiens, 40,5. (Sources chrétiennes 167, et édition
critique de R. KnorF, dans K. BIHLMEYER, « Die apostolischen Viter», 1970). La Jettre de
Clément de Rome aux Corinthiens a donné lieu a une immense littérature. Nous voudrions
simplement signaler ici les ouvrages ou articles utiles 4 la compréhension de la question
étudiée: F. Anuis, « Autoritit im Umbruch. Ein formgeschichtlicher Beitrag zur Klirung
der literarischen Schichtung und der zeitgeschichtlichen Beziige von Num. 16 und 17. Mit
einem Ausblick auf die Diskussion um die Amter in der Kirche», (Calwer Theologische
Monagraphien13), Stuttgart, 1983; A. BArRzANO, «Plino il Giovane e i cristiani alla corte di
Domiziano», dans Riv. Sz Chiesa 36 (1982), p. 408—415; K. BEyscHLAG, «Clemens
Romanus und der Friihkatholizismus. Untersuchungen zu I Clemens 1-7» (Beitrag zur
Historischen Theologie 35), Tiibingen, 1966; G. BRUNNER, «Die Theologische Mitte des
Ersten Klemensbriefes. Ein Beitrag fiir Hermeneutik frithchristlicher Texte », Frankfurt,



394 Naissance d’un laicat chrétien

Qu’entend-on par la?

Aucun texte contemporain ne vient nous fournir une exégese de
cette sentence et d’ailleurs le terme «laic» ne réapparaitra dans la lit-
térature chrétienne qu’un siécle plus tard sous la plume de Clément
d’Alexandrie. Encore convient-il de souligner que I'illustre didascale ne
cite pas explicitement cette phrase de Clément de Rome.

1972; B. CAPELLE, «La 1a Clementis et I’épitre de Polycarpe», dans Revue bénédictine 37
(1925), p. 283-287; F.R. van CAUWELAERT, «L’intervention de I’Eglise de Rome a
Corinthe vers I'an 96», dans Revue d’Histoire ecclésiastique 31 (1935), p. 267-306. (Cet
article a suscité toute une discussion dont I’essentiel se trouve consigné dans J. ZEILER, « A
propos de I'intervention de I’Eglise de Rome a Corinthe», dans RAHE 31 (1935), p. 762-
764, et la réponse de CAUWELAERT, dans RHE 31 (1935), p. 765-766); A. DAvIDs, «Irr-
tum und Hiresie — 1 Clem. — Ignatius von Antiochien — Justinus», dans Kazros 15 (1973),
p. 165-187. ]. Davison, «Gifts in the Roman Church. 1 Clément, Hermas and Justin
martyr», lowa, Ph. D, 1981,/82; C. A. Evans, « The citation of Isaiah 60:17 in 1 Clement»,
dans Vigiliae Christianae 36 (1982), p. 105-107; « A note on Egkypteinin 1 Clement», dans
Vigiliae Christianae 38 (1984) p. 200-201; A. FAIVRE, « Le syst¢me normatif dans la Lettre
de Clément de Rome aux Corinthiens», dans Revue des Sciences religieuses 204, 129-152;
J. FueLLENBACH, «Ecclesiastical Office and the Primacy of Rome. An Evaluation of
Recent Theological Discussion of First Clement» (The Catholic University of America,
Studies in Christian Antiquity 20), Washington, 1980; F. GErkE, «Die Stellung des 1.
Clemensbriefes innerhalb der altchristlichen Entwicklung der Gemeindeverfassung und
des Kirchenrechts» (70 47, 1), Leipzig, 1931; D. A. HAGNER, « The Use of the Old and
New Testament in Clement of Rom», 1973; A. voN HARNACK, «Einfithrung in die alte
Kirchengeschichte. Das Schreiben der Rémischen Kirche an die Korinthische aus der
Zeit Domitians (I. Clemensbrief) », iibersetzt und den Studierenden erklirt, Leipzig, 1929
E.G. Hinson, «Evidence of Essene Influence in Roman Christianity. An Inquiry», dans
Studia Patristica XVI1I (Oxford), (3-8 sept. 1979); A. JauBkrT, «Les sources de la con-
ception militaire de I’Eglise en I Clément 37», dans Vigiliae christianae 18 (1964), p. 74—
84; «La notion d’alliance dans le Judaisme aux abords de I’¢re chrétienne», Paris, 1963;
« Thémes lévitiques dans la Prima Clementis», dans Vigiliae christianae 18 (1964), p. 193—
203; M. Jourjon, « Remarques sur le vocabulaire sacerdotal dans la 1a Clementis, dans
Epektasis (Mélanges ]. DANIELOU), Paris, 1972, p. 107-110; ]. LIEBAERT, « La référence a la
régle apostolique dans la lettre de Clément de Rome», dans L Année canonique 23 (1979),
p. 115-132; M. MEEs, « Die Hohepriester-Theologie des Hebrierbriefes im Vergleich mit
dem Ersten Clemensbrief», dans Biblische Zeitschrift 22 (1978), p. 115-124; R.R. NoLr,
«Recherches sur les origines du sacerdoce ministériel chez les Peres apostoliques», These,
Strasbourg, décembre 1970 (polycopiée); P. PErGoLA, «La condamnation des Flaviens
<chrétiens> sous Domitien: persécution religieuse ou répression a caractére politique ?»,
dans MEFRA 90 (1978) 1, p. 407-423; ]. RoHDE, «Hiresie und Schisma im ersten
Clemensbrief und in den Ignatius-Briefen», dans Novum Testamentum 10 (1968), p. 217—
233; K. Scumipr, «Der erste Clemensbrief in altkoptischer Ubersetzung untersucht und
herausgegeben» (7U 32), Leipzig, 1908 (manquent les chapitres 35 a 41); J. WisEMAN,
«Corinth and Rome» I: 228 B.C. - A.D. 267»,dans ANRWII, 7, 1 (1979), p. 438-548;
D.W.F. Wong, «Natural and divine Order in I Clement», dans Vigiliae christianae 36
(1977), p. 81-87; A. W. ZIEGLER, « Neue Studien zum ersten Klemensbrief», Miinchen,
1958 ; «Prophetische Erkenntnis und Verkiindigung im 1. Klemensbrief», dans Histor.
Jabrbuch 77 (1958), p. 39-49.



Naissance d’un laicat chrétien 395

Ce n’est que dans la Constitution ecclésiastique des apitres® que le texte
de Clément de Rome sera expressément repris, avec quelques petites
variantes selon les différentes versions, mais sans qu’on puisse en tirer
des éclaircissements supplémentaires concernant le sens originel de la
maxime se rapportant 2 ’homme laic.

Seule la version latine®, retrouvée et éditée par Dom G. Morin,
pourra peut-étre nous donner un tout petit indice. Le traducteur n’a pas
rendu de la méme fagon ’adjectif /zikos lorsqu’il est employé pour les
personnes ou lorsqu’il est employé pour les choses. Ce qui donne la
traduction:

plebs ejus (plebeius ou plebis ejus?) homo,
laicis praeceptis datus est.

«Plebs ejus» étant incompréhensible, Dom Morin a restitué «ple-
beius homon, ce qui est habituellement accepté. Il me semble cepen-

> Constitution Ecclésiastique des Apétres 19 (XVIII). On trouvera les différentes ver-
sions de ce texte dans J.-M. HANSSENS, « La liturgie d’Hippolyte de Rome», 1970, p. 60-62.
Pour la présentation générale de ce document, les éditions et la bibliographie, voir
A. FAIvRE, « La documentation canonico-liturgique de I’Eglise ancienne», dans Revue des
Sciences religieuses 54, 3 (juillet 1980), p. 216-217; 54, 4 (octobre 1980), p. 273-297, et «Le
texte grec de La Constitution ecclésiastique des apétres, 16—20 et ses sources», dans Revue des
Sciences religienses 55, 1 (janvier 1981), p. 31-42.

¢ Dom G.MoriN, «Sancti Clementis Romani ad Corinthos Epistulae versio latina
antiquissima», dans /4necdota Maredsolana 11, Maredsous-Oxford, 1894. Sur cette version
latine, voir les remarques de Ch. MoHRMAN, «Les origines de la latinité chrétienne a
Rome» dans Vigiliae Christianae 1949, p. 66—106 et p. 163—183 (surtout p. 98—104). Nous
faisons notres les remarques de Ch. Mohrmann selon laquelle le traducteur latin ne garde
un mot grec que s’il a un sens technique dans la langue des communautés chrétiennes.
«Laicus» ne serait pas encore courant lors de la traduction. D’autre part, nous recon-
naissons que ce traducteur latin «scrupuleux», «dispose d une intuition vive, qui parfois
lui permet d’apporter des nuances tres fines, nuances que le texte grec sous-entend sans les
exprimer d’une maniére claire» (Ch. MoHRMANN, art. cit., p. 101-103). Par contre, la
conjecture de lecture de G. Morin, bien qu’acceptée habituellement, ne nous parait pas
devoir s’imposer de fagon absolue. Le manuscrit contient «plebs ejus homo», ce qui est
incompréhensible. Mais au lieu de transcrire, comme Dom Morin «plebeius homoy, il est
paléographiquement possible de restituer «plebis ejus». Cette lecture matérielle confir-
merait la lecture théologique que nous proposons. L’homme «laic» sera bien ’homme de
«ce peuplen», en opposition 2 '’homme du peuple chrétien. D’ailleurs, dans la suite de la
lettre, le traducteur latin a traduit, en 1 Clément 54, 2, le terme «plethos», « multitude»,
par plebs. Cette lecture de la Lettre de Clément de Rome cadrerait bien avec ’hypothése que
nous avions esquissée dans « Les communautés paléochrétiennes», dans Lumiére et Vie
167 (1984), p. 14-20. Sur ’emploi de « plebs», on consultera surtout V. Lo, « Populus Dei
— Plebs Dei. Studio storico linguistico nella dinominazione del popolo di Dio nel latino
paleocristianow», dans Salesianum 27 (1965), p. 608—628; M. GUERRA, «La <Plebs) y los
<Ordines> de la sociedad romana y su traspaso al pueblo cristiano», dans Zeologia del
Sacerdocio 4, Burgos, 1972, p. 253-293.



396 Naissance d’un laicat chrétien

dant, que paléographiquement, on pourrait tout aussi bien conjecturer
«plebis ejus homonx: cette lecture matérielle confirmerait la lecture
théologique que je fais du texte de Clément de Rome.

Mais je voudrais d’abord vous rappeler brievement le contexte et
repérer les traditions sous-jacentes.

1. Le contexte

La lettre de Clément de Rome aux Corinthiens est un écrit de circons-
tance, un texte destiné a apaiser et si possible résoudre une situation
conflictuelle. Voici les faits tels qu’ils ressortent de la lettre elle-méme:
la discorde réegne dans I’Eglise de Corinthe; la raison de cette agitation
semble étre d’ordre institutionnel. Des presbytres qui avaient exercé
leur fonction avec honneur et de maniere irréprochable ont été destitués
ou sont en passe de ’étre. L’affaire cause scandale et Clément prodigue,
au nom de sa communauté, ses conseils. Les querelles partisanes ont
découragé beaucoup de chrétiens et fourni aux incroyants des occasions
de blasphéme. Il est urgent de précher la concorde et le retour a 'ordre.
A la fin de sa lettre, Clément conseillera méme, 4 ceux qui sont cause de
discorde, de se sacrifier et de s’exiler volontairement pour que le trou-
peau du Christ vive en paix avec les presbytres installés.

Mais avant d’en arriver la, Clément, qui est un bon diplomate, essaie
d’utiliser tous les moyens pour convaincre, pour ramener la paix, sans
aborder de front les questions qui divisent. Il faut attendre 39 chapitres
pour enfin deviner de quoi il s’agit’. Ceci a permis 2 Clément de tracer
un portrait idyllique du bon ordre et de I’harmonie régnant dans la
communauté primitive de Corinthe, oubliant pour la circonstance les
frottements qui s’étaient déja produits entre partisans de Paul et d’ Apol-

7 Sur les probléemes posés par le plan et le contenu de la Lettre de Clément de Rome aux
Corinthiens, on consultera 'introduction des Sources Chrétiennes et surtout G. BRUNNER,
«Die Theologische Mitte des Ersten Klemensbriefes. Ein Beitrag fiir Hermeneutik friih-
christlicher Texte», Frankfurt, 1972 (qui a trés bien montré les deux grandes parties de la
lettre: 1) De 1,2 4 39,9 et 2) de 40,1 4 61,3). Les deux parties abordent le méme theme de
Pordre détruit et des moyens de le restaurer. Mais la premiére partie le traite de fagon
générale et la seconde I’applique au probléme concret de Corinthe. Sur la démarche de
Clément, voir également A. FAIVRE, « Le syst¢me normatif dans la Lettre de Clément de
Rome aux Corinthiens», dans Revue des Sciences religieuses 54, 2 (avril 1980), p. 129—
152.



Naissance d’un laicat chrétien 397

los®. 11 offre ensuite en exemple I'ordre cosmique harmonieusement
régi par les desseins du créateur. Puis il en vient enfin a la discipline
communautaire. A partir du chapitre 37, le texte est construit autour de
4 analogies, de 4 comparaisons exploitées systématiquement:

1. Analogie de 'armée, des soldats soumis aux gouvernants (cha-
pitre 37,1-3);

2. Analogie du Corps (image déja utilisée par saint Paul, mais qui est
reprise ici dans son contexte stoicien);

3. Analogie de la liturgie d’Israél (chapitre 40, ou apparait le voca-
ble qui nous intéresse);

4. Analogie de Moise et Aaron (hommes-modeles qui ont prévu les
conflits comme les ont prévus «nos ap6tres» et paradigme de la «que-
relle 2 propos du sacerdoce»).

Le terme «laic» apparait donc dans la troisieme analogie. Au moment
ou Clément, apres une partie d’ordre général, en vient a I’application
concrete aux problémes communautaires. Le premier réflexe du lecteur
peut étre de se demander jusqu’ou va cette comparaison: que compare-
t-on? Quels sont les termes de ’analogie? Jusqu’ou sont-ils paral-
leles?

L’attention se portera spontanément sur le centre du texte:
1 Clément 40,5-41,1:

40,5 : Car au grand prétre ont été dévolues des fonctions particulieres (idiai
leitourgiai), aux prétres a été marquée une place particuliere (idios o topos),
aux lévites sont imposés des services particuliers (idiai diakoniai); /’homme
laic est lié par des préceptes laics.

41,1: Que chacun de nous frere, @ son rang particulier (idié tagmati), plaise a
Dieu en agissant selon une conscience droite, avec dignité, sans enfreindre
les reégles qui ont été déterminées pour sa fonction (leitourgia).

Toute la question sera alors de savoir si ’analogie doit étre prise a la
lettre et si on doit retrouver dans les «rangs particuliers» dévolus a
chaque chrétien, chacun des éléments de la description du culte vétéro-

# Voir, par exemple: ]. BouniLLON, «La premiére épitre aux Corinthiens et la contro-
verse sur les ministéres», dans /s¢ina 16 (1971), p. 471-488; V. HAsLER, « Das Evangelium
des Paulus in Korinth. Erwigungen zur Hermeneutik», dans New 7estament Studies 30
(anvier 1984) 1, p. 109-129; P. W. BARNETT, « Opposition in Corinth», dans /. Stud. New
Test. (1984) 22, p. 3—17.



398 Naissance d’un laicat chrétien

testamentaire. Deux lectures opposées ont été proposées: celle qui verra
dans ce texte 'origine d’un laicat chrétien?, celle, et elle me semble déja
mieux respecter le texte, qui affirmera qu’il ne s’agit 12 que d’une
comparaison et que Clément vise avant tout 'ordre a respecter et non la
description du culte chrétien'®.

A vrai dire aucune de ces lectures n’est totalement satisfaisante.
Dans mon ouvrage sur «les laics aux origines de I’Eglise», j’avais pro-
posé une troisieme solution. Il ne faut pas, écrivais-je alors, voir dans
'image de la liturgie une description pure et simple de 'organisation
ecclésiastique des chrétiens, et jajoutais: «Clément est incapable de
souscrire a une théologie qui ferait des offrandes et des fonctions litur-
giques le monopole de certains au détriment du peuple de Dieu»'!. Bien
au contraire, s’adressant a tous ses fréres a travers un zo#s communau-
taire, auteur de la Jezzre aux Corinthiens laisse supposer que chacun doit
accomplir une fonction (/eitourgia). ]’en concluais que I’homme laic de
1 Clément érait juif et qu’il ne possédait pas de vis-a-vis véritable chez les
chrétiens. Depuis, une relecture approfondie des textes m’a conduit a
préciser ces remarques et a rectifier légerement les conclusions aux-
quelles j’aboutissais.

Mon attention a été tout particulierement attirée par le fait que
Clément parlait de «’homme laic» au singulier et non des laics au
pluriel (comme on devrait s’y attendre, s’il continuait sa description des
roles et des fonctions liturgiques et comme tout naturellement certaines
traductions ’on rendu'? Il ne peut s’agir d’une simple figure de style,
désignant ’ensemble d’une catégorie par un singulier d’abstraction, car

9 Par exemple: M. JourjoN, «Les premiers emplois du mot laic dans la littérature
patristique », dans Lumiére et Vie 12 (1969), p. 37-42 (surtout p. 38), (a nuancer d’ailleurs
avec M. Jourjon, « Remarques sur le vocabulaire sacerdotal dans la 1a Clementis», dans
Epektasis (Mélanges J. DaNIELOU), Paris, 1972, p. 107-110.

' Ainsi, J. LIEBAERT, dans «La référence a la régle apostolique dans la lettre de
Clément de Rome», dans L’Année canonigue 23 (1979), p. 122.

' A. FAIVRE, «Les laics aux origines de I’Eglise», Paris, 1984, p. 30-35.

'2 Parmi les travaux les plus sérieux et traitant de fagon spécifique de la question des
«laics», relevons les traductions de I. DE LA POTTERIE, art. cit. p. 22: «les laiques (o laikos
anthropos) sont liés par des préceptes familiers aux laiques»; de E. LANNE, art. cit., p. 108,
qui traduit bien: « ’homme laic est 1ié par des préceptes laics». Mais, certainement pour
que le parallélisme soit plus «logique», il rend les pluriels «iéreusin» et «leuitais» par des
singuliers; de A. JAUBERT (SG 167, p. 167) qui traduit: «celui qui est laique est lié par les
préceptes propres aux laiques» (la ponctuation en frangais ne respecte pas totalement celle
qui est proposée en grec: point-virgule explicatif au lieu de point en frangais, avant cette
phrase).



Naissance d’un laicat chrétien 399

dans ce cas on ne voit pas pourquoi Clément aurait parlé des prétres et
des lévites au pluriel.

Il ne s’agit donc pas d’une catégorie supplémentaire, semblable aux
trois premiéres catégories, mais d’un singulier a valeur collective et
englobante. Logiquement, cette valeur collective en fait le vis-a-vis tout
naturel du «nous» communautaire des chrétiens, et ce caractere englo-
bant devrait s’exercer par rapport aux trois premieres catégories vétéro-
testamentaires. Mais la encore, le texte méme de I’analogie est trop court
pour que nous puissions aller plus loin dans la démonstration. Il faut
donc chercher a repérer les traditions sous-jacentes.

2. Les traditions sous-jacentes

En examinant I'introduction et la conclusion qui encadrent cette
analogie (c’est-a-dire le début du chapitre 40 et la fin du chapitre 41) on
constate que trois thémes principaux se dégagent nettement:

1. Le theme de la connaissance divine, d'une connaissance plus pro-
fonde et plus haute. Ce theme débute le chapitre 40 et clos le chapi-
tre 41, encadrant ainsi tout le passage relatif a ’analogie de la liturgie
d’Israél.

2. Le théme du respect de /’ordre, des temps et des moments déter-
minés. Ce theme est développé et semble étre épuisé au chapitre 40,
juste avant le début de I’analogie proprement dite.

3. Le theme du respect de /la volonté du Maitre avec deux corol-
laires:

a) ceux qui respectent cette volonté sont agréés et heureux (cha-
pitre 40);

b) ceux qui n’agissent pas en conformité avec cette volonté méri-
tent la peine de mort (chapitre 41).

Annie Jaubert voyait, dans le theme de I'ordre et des temps déter-
minés, ainsi que dans celui de I"accomplissement du bon plaisir (eu-
dektos) du Maitre, des themes lévitiques!?. Elle avait certainement
raison. Mais cette hypothése demande a étre complétée pour rendre
mieux compte du texte de Clément, car elle n’explique vraiment ni

'3 A. Jauserr, « Theémes lévitiques dans la Prima Clementis», dans Vigiliae Christia-
nae 18 (1964), p. 193-203.



400 Naissance d’un laicat chrétien

'insertion du théme de la connaissance plus haute (déterminant la
rédaction des chapitres 40-42), ni la mention de la peine de mort!4,

Je pense, pour ma part, que ces thémes proviennent eux aussi de
traditions sous-jacentes au texte, mais probablement de traditions qui
ont déja fait 'objet de relectures chrétiennes'’. Il s’agit essentiellement
de réinterprétation des rituels du sacrifice d’expiation et du sacrifice
pour les péchés décrits en Lévitique 16 et Nombre 19. Ces sacrifices sont

mis en relation avec le sacrifice pascal, sacrifice unique d’expiation du
Christ. |

C’est dans un tel contexte qu’on retrouve dans /’épitre aux Hébreux
9-10, 'ensemble des trois themes mentionnés en 1 Clément 40-41:

1. Théme de la connaissance,

2. Theéme de I'accomplissement de la volonté du Maitre avec les
corollaires de I’'agrément de Dieu et la menace de mort,

4 Qu’A. JAUBERT, elle-méme signale comme non biblique. Cf. SC 167, p. 169,
fi*.3,
'3 Relectures que nous retrouvons particuliérement:
— dans /’épitre de Barnabé
— dans /'épitre aux Hebreux
Dans /’épitre de Barnabé, par exemple, nous trouvons:
— une interprétation spirituelle et christologique du rituel du sacrifice d’expiation (Lé-
vitique 16 et 23),
— et du rituel du sacrifice pour les péchés (Nombres 19).
La féte des Expiations y est rapprochée du sacrifice pascal et dans le cadre de ce midrash
judéo-chrétien (Midrash dont I'existence est attestée également par Justin, Dialogue
40,4 et Tertullien, Adversus Marcionem 111,7,7 ), on trouve mention d’une peine de mort
encourue pour non respect des régles cultuelles:
«Quiconque ne jetnera pas le jour du jetine (c’est-a-dire le jour de la féte des expia-
tions), mérite la peine de mort».
Ce midrash est suivi d’une interprétation typologique du sacrifice de purification
(Nombres 19) comme figure du sacrifice du Christ.
Dans les chapitres 9 et 10 de /'épitre aux Heébreux,
— on trouve:
— cette méme interprétation christologique des rituels de Lévitique 16 et de Nombres
19 (épitre aux Hebreux 9,11-12);
— la mention de la peine de mort (épitre aux Hébreux 10,26-28).
— Mais on remarque en outre:
— que linterprétation christologique des sacrifices (Lévitique 6 et Nombres 19) est
liée au désir d’accomplir la volonté de Dieu et d’étre agréé par lui (épitre aux Heébreux
10,4-9);
— que le jour fixé pour le sacrifice et ’ensemble du rituel des sacrifices traditionnels,
sont interprétés comme des figures pour la période actuelle, valable seulement jus-
qu’au temps de la réforme;
— que la mention de la peine de mort et d’un chitiment plus grave est lié comme dans
1 Clément 41, a la réception de la connaissance (épitre aux Hébreux 10,26-28).



Naissance d’un laicat chrétien 401

3. Theéme du respect des temps: ce theme des temps ou des jours
fixés est interprété, par /’épitre aux Hebreux 9,6-10 dans le sens d’une
distinction entre temps de ’ancienne alliance (et des sacrifices rituels
répétés) et temps de la nouvelle alliance (et du sacrifice unique du
Christ).

A mon avis, le respect de 'ordre et des temps déterminés dont il est
question en 1 Clément 40 doit étre compris dans la méme perspective.
Certes, il trouve probablement son origine dans des traditions lévitiques
concernant le respect des rituels liturgiques (et plus particulierement
dans le respect du rituel de Lévitique 16 et 23), mais ces traditions ont
déja fait objet de relectures judéochrétiennes dont /’épitre aux Heébreux
nous offre une premieére syntheése théologique.

3. «Laic»: le sens de ladjectif employé par Clément de Rome

Il ne faut pas négliger le fait que Clément débute son texte par une
allusion aux profondeurs de la connaissance divine et qu’il le cloét en
parlant d’'une connaissance plus haute. Méme si, 4 premiére vue, il
semble se contenter de présenter I'organisation de la liturgie d’Isra&l
comme un modele d’ordre pour les chrétiens, ce serait étriquer sa pensée
que de réduire la pointe de I’analogie au respect d’un ordre et d’un
calendrier rituel.

L’ordre que vise Clément, c’est aussi et surtout, 'ordre du salut,
’économie divine en son entier. Le respect des temps déterminés
s’inscrit alors pour lui dans le respect des temps impartis a chaque
alliance et des types de «liturgien, spirituelles ou sensibles, qui en
dépendent. C’est dans ce cadre qu’il faut replacer la phrase traitant, non
pas des laics, mais de «’homme laic» (o laikos anthropos = plebis ejus
homo).

Cette phrase a le caractere d’un apophtegme de portée générale.
L ’homme laic est li€ par des préceptes laics: ce qui veut dire: ’homme qui
n’a pas sondé la profondeur de la connaissance divine est lié par des
préceptes profanes (des régles pour la chair, valables seulement jusqu’au
temps de la réforme (kairou diorthéseds; tempus correctionis), selon le
mot de /’épitre aux Heébreux 9,10, tandis — sans doute — que celui qui par
révélation de la nouvelle alliance et du sacrifice unique d’expiation du
Christ, a atteint 2 une connaissance plus haute, est délié de ces préceptes
laiques.



402 Naissance d’un laicat chrétien

L’homme laic, est le type de 'homme qui croit trouver son salut dans
le culte de I’alliance ancienne. Le terme «laic» dans ce cas, ne serait pas
tant péjoratif que restrictif. Il désignerait ’homme du peuple inaccom-
pli. L’homme de ce peuple (plebis ejus homo) qui n’a pas acces a la
connaissance spirituelle. Le terme «laic» aurait alors, si ’'on accepte ma
lecture, une portée catégorielle et restreignante non point par rapport au
clergé d’Israél, mais par rapport au peuple élu de la Nouvelle Alliance.

Paradoxalement, la mutation de la notion de sacrifice rituel pour les
péchés, vers celle de sacrifice d’expiation unique du Christ, a facilité la
conservation des principes d’ordre et de discipline caractéristiques des
traditions sacerdotales 1évitiques. Clément de Rome qui a pour but de
régler sur terre la vie pratique de la communauté chrétienne insiste sur
ce point (en occultant momentanément la question du sacerdoce du
Christ développé par Hébreux). Le mode de vie de 'homme laic, selon le
monde sensible, et 'obéissance aux préceptes laics sont peut-étre cadu-
ques, mais la nécessité de vivre en conformité avec I'ordre voulu par
Dieu demeure et, celui qui y contrevient s’expose a un chitiment. Pour
déterminer précisément cette volonté face aux difficultés réelles ren-
contrées par la communauté, il faudra bien édicter de nouvelles regles
qui, pour se vouloir «spirituelles», n’en devront pas moins étre sensibles
et objectivables face aux réalités concretes.

Si Clément ne nous apprend en définitive rien sur 'existence d’un
laicat chrétien a la fin du premier siécle, il est, au moins, le fondateur
d’une certaine maniere d’aborder le «droit» dans I’Eglise. Ce n’est
certainement pas un hasard si la plupart des documents canonico-
liturgiques ultérieurs se prétendront étre transmis dia Klémentos, par
Clément. Mais cect nous conduit au moins a ’aube du III® siecle.

Le second siecle est pauvre en document et I'argument du silence
doit étre manié avec précaution, mais il faut au mecins constater que la
question du laicat ne préoccupe absolument pas les témoignages qui
sont parvenus jusqu’a nous. L’idée d’un «homme laic», apparue sous la
plume de Clément de Rome s’insere difficilement dans la pensée des
chrétiens de cette époque. Leur préoccupation majeure est de définir
leurs rapports au Christ, plutot que de définir les relations existant entre
eux. Le terme «laic», que ’'on pourrait croire disponible depuis Clément
de Rome dans le discours chrétien, ne se trouve chez aucun auteur:
Justin ou Irénée préferent encore les termes de «chrétiens», de «freresy,

d’«illuminés», de «disciples» pour désigner ceux qui croient en Jésus-
Christ.



Naissance d’un laicat chrétien 403

La Septante, non plus, ne connait pas le terme «latkos», par contre
les traductions grecques d’Aquila, de Symmaque et de Théodotion !¢ ont
senti le besoin de remplacer en 1 Samuel/ 21,5-6 et en Ezéchiel 22,26 et
48, 15, ladjectif «bébelos», par celui de «latkos». Ces versions, datant
certainement de la seconde moitié du second si¢cle, emploient le terme
«latkos» dans un contexte cultuel, (que ce soit le pain, un voyage ou un
territoire) pour désigner, en opposition a «sacré», a «consacréy, ce qui
est employé par tout le monde, ce qui est d’usage courant, ce qui est
commun.

I1. Le rideau du Temple,
barriére contre ['infidélité laique

Apres 'unique mention du terme laic chez Clément de Rome, nous
ne voyons réapparaitre le mot que vers la fin du second siecle, chez
Clément d’Alexandrie.

Au livre V des Stromates (V, 6,33), le terme «laic» est situé dans le
cadre d’une interprétation symbolique de certains éléments du culte
vétéro-testamentaire. Pour réaliser cette interprétation, Clément
d’Alexandrie, emprunte beaucoup a Philon. C’est ainsi qu’il présente,
dans le rideau et le voile délimitant la premiere tente, des symboles
cosmiques:

Et ce lieu intermédiaire, écrit-il, se trouvait entre ’espace situé au dela du
voile, ou seul le grand prétre avait mission d’entrer a jour fixe (cf.
Ex. 30,10, Lv. 16,2; Héb. 9,7) et la tenture disposée tout autour du coté de
Iextérieur, offerte a tous les hébreux; on dit que c’est exactement le milieu
entre le ciel et la terre!’.

Ce lieu, notons-le, est celui qui montre que la voie du sanctuaire
n’est pas ouverte (Hébreux 9,8). Clest cette tente plus grande et plus
parfaite que «le Saint, grand prétre des biens a venir» doit traverser pour

16 Cf. I. pE LA POTTERIE, art. cit., p. 18-21. On trouvera de nombreuses indications sur
ces versions du second siécle, dans la these (polycopiée) de R. BODENMANN, «Les dires
prophétiques de Daniel dans les écrits chrétiens non-canoniques des deux premiers
siecles. Etude historico-exégétique prenant en considération le Sitz im Leben et les
développements ultérieurs au troisiéme siecle», These de Théologie protestante, Stras-
bourg, Mai 1984; Cf. également, E. Junob, «La formation et la composition de I’ Ancien
Testament dans I’Eglise grecque des quatre premiers siécles», dans Le canon de I’ Ancien
Testament (éd. J.-D. KaAesTLI et O. WERMELINGER), Geneve, 1984, p. 105-151.

7 Stromates V, 33, 1.



404 Naissance d’un laicat chrétien

entrer dans le sanctuaire (Hébreux 9,11) afin d’acquérir par son propre
sang une rédemption éternelle. C’est cet espace que selon Malachie 3, 1 ss
le Seigneur, I’Ange de I’Alliance, devra nécessairement parcourir avant
d’entrer dans son sanctuaire pour purifier les fils de Lévi et restaurer le
sacrifice pur, celui qui est agréé. C’est la frontiere qui préserve ce lieu ou
le grand prétre lui-méme ne pénetre qu’ax jour fixé, celui dans lequel,
selon Lévitique 16,2, Aaron lui-méme ne pouvait pénétrer a n’importe
quel moment sans risquer la mort, celui dans lequel le grand prétre, une
seule fois ’an, accomplit le rite d’expiation (Exode 30,1; Hébreux 9,7).

Nous retrouvons 1 le théme des jours fixés et du rituel d’expiation... Mais
Clément d’Alexandrie poursuit son explication: Pour d’autres, il y a la un
symbole du monde intelligible et du monde sensible. Effectivement le
rideau, barriere a I'infidélité profane (laikés apistias), était tendu devant les
cinq colonnes, pour tenir a ’écart ceux qui étaient sur le parvis. Or, de
méme, dans un sens trés mystique, cing pains sont rompus par le Sauveur et
sont suffisants pour la foule des auditeurs. Car la foule est grande de ceux qui
s’attachent aux choses sensibles, comme si elles étaient seules a exis-
ter!s,

La barriere contre I'infidélité laique est mise en rapport avec la
distinction entre monde intelligible et monde sensible. Ceci est énoncé
en termes platoniciens, mais pourrait fort bien s’appliquer a la distinc-
tion entre la connaissance divine et les préceptes laics opérée par Clé-
ment de Rome, ou pour parler comme /'épitre aux Hébreux, a la dis-
tinction entre les régles pour la chair et le sacrifice qui a le pouvoir de
rendre parfait ’adorateur en sa conscience. Clément d’Alexandrie, en
faisant allusion a la multiplication des pains nous suggere «en un sens
trés mystique» (comme il le dit lui-méme), une nouvelle antithese
déterminée par la barriere laique: celle de la nourriture périssable et
du pain de vie (Jean 6,27-34), la nourriture qui demeure en vie étet-
nelle.

Mais qu’il soit exprimé en termes platoniciens ou johanniques, le sens
de la barriére laique demeure le méme. Il exprime la distinction entre ce
qui se limite au charnel, au formel, au palpable, et ce qui ressort d’une
connaissance spirituelle plus haute, incomparable, divine, dont la clef
nous est donnée par le Christ. De ce point de vue, il n’y a pas de

'8 Stromates V, 6, 33, 2; SC 278, p. 78-81. Clément d’Alexandrie connait une troi-
sieme occurrence du terme «laic», dans Pédagogue 11, 10,93,2 (SC 108, p. 178—180): «laic»
est utilisé ici dans un contexte péjoratif, il est proche de «vulgaire», «grossier».



Naissance d’un laicat chrétien 405

différence entre le sens que nous avons trouvé au terme «laic» chez
Clément de Rome et celui que Clément d’Alexandrie lui donne au
livre V des Stromates.

Il1. Des hommes monaogames: presbytres, diacres ou laics

Il n’en va pas plus de méme en Stromates I11. La, pour la premiere
fois, le terme «laic» est indiscutablement appliqué a une catégorie de
chrétiens. 11 est utilisé dans un contexte anti-encratique et plus précisé-
ment dans le cadre d’une discussion sur le mariage. La problématique
initiale est la suivante: le chrétien doit-il se marier et engendrer? Clé-
ment répond par affirmative:

L’apétre, dit-il, admet ’homme d’une seule femme, qu’il soit presbytre,
diacre ou laic, §’il use irréprochablement du mariage, il sera sauvé en
engendrant des enfants'?.

On remarquera que les laics sont ici distingués des presbytres et des
diacres, mais qu’ils ne leur sont pas opposés. Bien au contraire, tous sont
associés dans une méme discipline matrimoniale. Il ne faudrait pas
croire non plus que presbytre, diacre et laic, sont collectivement opposés
aI’évéque. Chez Clément d’Alexandrie, presbytre et évéque sont parfois
encore des termes synonymes et quelques pages plus loin, dans la
conclusion du livre III, Clément écrit explicitement:

L’évéque méme, qui a bien gouverné sa propre famille, 'apotre ne I’établit-
il pas chef de I’Eglise et la maison de celui qui ne s’est marié qu’une fois ne
devient-elle pas, selon lui, la maison du Seigneur?°.

Entre ces deux passages, Clément s’est efforcé de démontrer que la
génération, loin d’étre une malédiction, est sainte

puisque par elle le monde existe, par elle les naissances, par elle les nations,
par elle les anges, par elle les puissances, par elle les Ames, par elle la loi, par
elle ’Evangile, par elle, enfin, la connaissance de Dieu?'.

En méme temps, il réhabilite le mariage, le corps et la chair, face aux
conceptions encratites et gnostiques d’un Jules Cassien qui ne voyait
dans le corps que le fruit de la chute et était tenté par le docétisme.

19 Stromates 111, 12, 90.
20 Stromates 111, 107—108.
2V Stromates 111, 103.



406 Naissance d’un laicat chrétien

Il est tres difficile de déterminer les raisons précises qui ont conduit
Clément d’Alexandrie a parler de laic dans ce contexte. Le terme «laic»
associé a ceux de presbytres et de diacres, peut étre le fruit d’une
relecture de 'analogie vétéro-testamentaire développée par Clément de
Rome: grand prétre, prétre, lévites, homme laic. Mais Clément
d’Alexandrie ne cite pas Clément de Rome en Stromates 111,90. En Stro-
mates 111,100, cependant, Clément d’Alexandrie cite Job 14,4 dans la
méme forme que Clément de Rome 17,4 et en Stromates 111,107, il cite
Clément de Rome 46,8 sans qu’on puisse déterminer s’il s’inspire plus
largement de la Jettre aux Corinthiens. Pourtant, méme si les causes de
cette mutation demeurent largement hypothétiques pour I'historien
(influence du nombre, transfert des attributs et des structures de ’'ancien
peuple sur le nouveau, relectures théologiques de prophéties lévitiques
comme celle de Malachie...), le «laic» chrétien est bel et bien né. 1l est né,
semble-t-il, dans un contexte de revalorisation du monde, et particu-
lierement du mariage et de la procréation. Il sera désormais présenté
comme une évidence dont Tertullien et nombre de textes du début du
III€ siecle vont maintenant porter témoignage.

LES ENJEUX D'UNE FRONTIERE

A partir de Tertullien, 'existence de la dichotomie clerc/laic ne
peut plus faire de doute. Les ouvrages du bouillant carthaginois sont les
premiers écrits chrétiens 2 nous présenter une structure ecclésiale clai-
rement organisée en deux groupes. Les laics y sont distingués de I’ordre
sacerdotal ou de l'ordre ecclésiastique, du groupe des évéques, des
presbytres et des diacres, et d’'une maniére générale, des clercs qui sont
pour leur part considérés comme chefs (duces) et pasteurs’.

! Pour une présentation générale des structures ecclésiales a I’aube du III€ siecle, nous
nous permettons de renvoyer a la bibliographie citée dans nos précédents travaux:
A. FArvre, « Naissance d’une hiérarchien, Paris, 1977; «Clerc / laic, histoire d’une fron-
tieren, dans Revue des Sciences religienses 57, 3 (1983), p. 195-220; «Les communautés
paléochrétiennes», dans Lumiére et Vie 167 (1984), p. 5-25. Voir également: Sanctuaires et
clergés (Etudes d’histoire des religions 4), Paris, 1985 (articles de C. VoGEL, « Naissance d’un
clergé», p. 79-101 et de A. FAIVRE «Structures d’un clergé paléochrétien», p. 105-132;
A. VILELA, «La condition collégiale des prétres au I11¢ siecle» (7héologie historique 14),
Paris, 1971 et P. vAN BENEDEN, « Aux origines d’une terminologie sacramentelle. Ordo,
Ordinare, Ordinatio dans la littérature chrétienne avant 313», Louvain, 1974;
G. ScHOLLGEN, «Die Teilnahme der Christen am stidtischen Leben in vorkonstantini-
scher Zeit. Tertullians Zeugnis fiir Karthago», dans Rim. Quart. Schr. christ. Alt. Kde 77



Naissance d’un laicat chrétien 407

Il est tout naturel de se poser alors la question des attributions et des
caractéristiques respectives de chacun de ces groupes. J’examinerai
essentiellement comment se posent les problemes du coté du groupe
qualifié de «laic».

1. La leitourgia
1. Le droit de baptiser

Voici en quels termes Tertullien se penche sur la question des
ministres du baptéme:

Il nous reste (...) a rappeler les régles pour donner et recevoir le baptéme.
Pour le donner, c’est le premier prétre (summus sacerdos), c’est-a-dire
’évéque qui en a le plus grand droit (summus... jus), ensuite ce sont les
presbytres et les diacres, mais jamais sans I’autorisation de I’évéque, a cause
du respect qui est da a I’Eglise et qu’il faut sauvegarder pour sauvegarder la
paix. En plus, les laics aussi en ont le droit (jus): ce qui est regu au méme
degré (ex aequo accipitur) peut étre donné au méme degré (ex aequo dari
potest). — Est-ce que par hasard les disciples du Seigneur étaient appelés
évéques, presbytres ou diacres? — Ceci est comme la parole que nul n’a le
droit de cacher, le baptéme qui vient de Dieu de la méme fagon (aeque Dei
census) peut étre conféré par tous. Mais quelle réserve et quelle discrétion
s’imposent aux laics, plus encore qu’aux clercs, lorsque sur ce point ils
concurrencent les supérieurs, pour ne point s’arroger le ministére de I'évé-
que. La rivalité pour I’épiscopat est la mere de toutes les dissensions. Tout
est permis a dit Papotre trés saint, mais tout n’est pas profitable?.

Sage maxime a ’aide de laquelle Tertullien va limiter le droit des
laics, droit théoriquement égal a celui de tous les premiers disciples du
Seigneur. Ce droit a déja été restreint dans les chapitres précédents en ce
qui concerne les hérétiques (De baptismo 15). Ceux-ci, n’ayant pas le
méme Christ, ne peuvent transmettre le baptéme. Ils ne peuvent ni le
donner, ni le recevoir, puisqu’ils ne le possédent pas, n’étant pas de
véritables disciples du Seigneur.

Alors qu’il vient d’affirmer le droit de tous a donner le baptéme,
Tertullien va y apporter une nouvelle restriction qui cette fois concerne
les femmes:

(1982), p. 1-29; Cr. MuNIER, «L’autorité de I’Eglise et I'autorité de I'Esprit d’apres
Tertullien», dans Revue des Sciences religieuses 58 (1984), p. 77-90.
2 Tertullien, De baptismo 17,1 ss.; CCL 1, p. 291.



408 Naissance d’un laicat chrétien

L’effronterie de la femme qui a déja usurpé le droit d’enseigner, écrit-il,
n’ira pas jusqu’a s’arroger celui de baptiser, 4 moins que ne surgissent
quelques nouvelles bétes, semblables a la premiere. Celle-ci prétendait
supprimer le baptéme; une autre va vouloir ’'administrer elle-méme?.

Faut-il incriminer la mysoginie de Tertullien? Pas uniquement. Le
texte de Clément d’Alexandrie traitant des laics visait les hommes d’une
seule femme. Au concile d’Elvire on autorisera, en cas d’urgence, le laic
a baptiser, 2 condition qu’il soit monogame:

Durant une traversée, ou, en général, si I’église est éloignée, un laic qui n’a
pas souillé sa robe baptismale, n’a pas eu a faire pénitence et qui n’est pas
bigame, peut baptiser un catéchumene a I’agonie; 'évéque devra ensuite
imposer les mains au nouveau baptisé pour le confirmer*.

La Didascalie interdira a cette catégorie particulierement honorable
de femmes que constituaient les veuves, de baptiser:

parce que c’est contre 'ordre et que c’est dangereux’.

Les Constitutions apostoliques, dans la relecture qu’elles feront 2 la fin
du IVe¢siecle de la Didascalie, étendront cette interdiction a toutes les
femmes «car c’est incertain, ou plutét illégal et impiex®.

Il semble qu’a I’époque d’un Clément d’Alexandrie ou d’un Tertul-
lien, on n’aie pas pensé a inclure les femmes sous ’appellation de «laicy,
ceci d’ailleurs, sans que le fait suscite controverse ou revendication.
L’appellation «laic» est maintenant bien établie, mais elle est encore
neuve et ne concerne sans doute a 'origine que des fidéles masculins et
monogames. Cette situation évolue certainement trés rapidement et
Tertullien, en homme de droit, s’efforce de cerner cette évolution et de
donner un statut a cette pratique, de déterminer exactement le «ius» des
laics et sa jurisprudence.

3 Tertullien, De baptismo 17,4.

4 Elvire, canon 38. Cf. J. OrLaNDIs et D. RamoN-Lisson, «Die Synoden auf der
Iberischen Halbinsel bis zum Einbruch des Islam (711)», Paderborn, Miinchen, Wien,
1981, p. 4-30.

5 Didascalie 1V, 9, 1-3. Nous citons la Didascalie 4 partir de ’édition francaise de
F. Nau, «La Didascalie des douze apotres», Paris, 1912, apres vérification sur la derniére
édition de A. Voosus, « The Didascalia Apostolorum in Syriac», (CSCO, Seriptores Syri
175, 176, 179, 180), Louvain, 1979. Pour les différentes versions, la bibliographie et la
présentation de ce document, voir A. FAIVRE, art. cit., dans Revue des Sciences religieuses 54,
3 (1980), p. 216 et 54, 4 (1980), p. 275-277.

6 Constitutions Apostoliques, 111, 9,1.



Naissance d’un laicat chrétien 409

Tout est permis, mais tout n’est pas opportun» (Omnia licere, sed non
omnia expedire)’: c’est ainsi qu’il justifie la différence entre le droit de
tout baptisé a baptiser lui-méme en tant que disciple du Seigneur, et la
pratique qui réduit ce droit aux cas d’'urgence et le subordonne au
respect de la prééminence de I’évéque, des presbytres et des diacres.

C’est la méme maxime qui servira a Tertullien de préambule lors-
qu’il voudra rappeler que les laics, comme les clercs, doivent s’astrein-
dre 4 la monogamie. Cette maxime qui semblait servir, dans le cadre de
la problématique baptismale, a rabaisser les prétentions des laics ou plus
exactement a les remettre a leur place en rappelant la distinction qui
existe entre clerc et laic, va étre utilisée, dans le De monogamia pour
relever la dignité des laics et rappeler les liens d’interdépendances
existant entre clerc et laic. Vous connaissez certainement ce texte
dont l'interprétation a fait couler beaucoup d’encre. Tertullien raisonne
ainsi:

Comment Paul peut-il vouloir que toute la hiérarchie de I’Eglise soit cons-

tituée de personnes mariées une fois, si cette régle n’est pas observée d’abord

par les laics dont provient la hiérarchie de I’Eglise ? Si tous ne sont pas tenus

a ne contracter qu’un seul mariage, ou ira-t-on chercher, pour les faire

entrer dans le clergé, les personnes mariées une fois. Faudra-t-il instituer, 2

part, un ordre de personnes mariées une fois dans les rangs duquel se
recrutera le clergér®

Comme Clément d’Alexandrie, Tertullien insiste sur les traits com-
muns aux laics et aux clercs, évéque, presbytres ou diacres. Ceci nous
conduit 2 aborder la question de I’eucharistie.

2. Eucharistie et eulogies

2.1. Eucharistein, offere

Clément d’Alexandrie, juste avant d’aborder le probléme des secon-
des noces et d’affirmer la nécessité de la monogamie pour le laic comme
pour le diacre ou le presbytre, s’écriait avec indignation:

7 Tertullien, De baptismo 17,2. Pour les essais de chronologie des différentes ceuvres
de Tertullien, nous renvoyons 4 R. BRAUN, «Deus christianorum», Paris, 19772, p. 563—
571.

8 Tertullien, De monogamia 11,12.



410 Naissance d’un laicat chrétien

Quoi donc, celui qui plait, selon le Seigneur, 4 sa femme, ne peut-il rendre
grice a Dieu (eucharistein t6 thed)? Tout marié qu’il est ne peut-il pas
vaquer en méme temps au soin de sa famille et aux ceuvres du Sei-
gneur?”?

Tertullien va se préoccuper plus particulierement de la possibilité
qu’ont les laics, non seulement de rendre grice (eucharistein), mais
d’offrir'®. Dans la perspective développée par le De monogamia, la hié-
rarchie de I’'Eglise est considérée comme secrétion directe du laicat. La
constitution d’un «ordre» préparatoire a 'entrée dans le clergé lui
semble impensable, car cet ordre formerait une barri¢re entre les clercs
et les laics. Or, pour ces derniers, le Tertullien montaniste revendique
une dignité sacerdotale égale a celle du prétre. Aux laics qui posseédent la
méme dignité que les prétres, incombent également des devoirs iden-
tiques:

Nous serions insensés de penser que ce qui n’est pas permis aux prétres est
permis aux laics. Méme laics, ne sommes-nous pas prétres? Il est écrit: <il a
fait de nous un royaume de prétres pour Dieu son pere>. La différence entre
I'ordre et le peuple est le fait d’une décision de ’Eglise et la charge est
sanctifiée par I'ordre rassemblé!!.

Pour Tertullien, les laics sont prétres selon la volonté de Dieu. La
distinction entre 'ordre et le peuple (ordo et plebs) a pour origine une
décision de I’Eglise et sa sanctification par «’ordre ecclésiastique» ras-
semblé, c’est-a-dire probablement par I’évéque assisté du presbyte-
rium.

Mais que doit-on entendre par décision (auctoritas) de I’Eglise?
Tertullien a-t-il seulement voulu souligner I'origine ecclésiastique — et
non divine — de la distinction entre ordo et plebs? C’est généralement

? Clément d’Alexandrie, Stromates 111, 88,12,

' Pour la discussion suscitée par ces termes «tinguere » et «offere » et la bibliographie
élémentaire, voir en dernier lieu: P. MAaTTEL, <Habere ius sacerdotis». Sacerdoce et laicat
au témoignage de Tertullien», dans Revue des Sciences religieuses 59, 3—4 (1985), p. 201—
221.

" Tertullien, De exhortatione castitatis 7,2—6. Voir sur ce texte délicat, I’édition de
Cr. MoRrEescHINI et J.-C. FREDOUILLE, dans SC 319, 1985, et les notes p. 158-165. Voir
également C. VoGEL, «Ordination inconsistante et caractére inamissible», Turin, 1978,
p. 69-116 et 197-225 et CH. MUNIER, «L’autorité de I’Eglise et I'autorité de I’Esprit
d’apres Tertullien», dans Revue des Sciences religieuses (Mélanges A. CHAVASSE), 58 (1984),
p. 77-90; P. vaN BENEDEN, «Aux origines d’une terminologie sacramentelle. Ordo,
Ordinare, Ordinatio dans la littérature chrétienne avant 313», Louvain, 1974.



Naissance d’un laicat chrétien 411

ainsi que ’on comprend le texte. Mais Tertullien a peut-étre voulu aller
plus loin en rappelant que cette distinction n’existait que par I’assenti-
ment de ’Eglise enti¢re — y compris la plebs — et non par une simple
décision des autorités hiérarchiques. En effet, dans la phrase suivante, il
dit clairement que les laics constituent pleinement I’Eglise.

La ou ne siége pas 'ordre ecclésiastique, affirme-t-il, toi, laic, tu offres et tu
baptises, tu es toi-méme ton propre prétre, autrement dit, 1a ou sont trois, il y
a Eglise, méme si ce sont des laics'2

Ainsi, ce polémiste incorrigible qu’est Tertullien trouve-t-il le
moyen, en une exhortation morale destinée avant tout aux laics, de
décocher une fleche aux membres de 'ordre ecclésiastique en rappelant
que cet ordre ne saurait exister sans une décision dans laquelle la p/ebs a
son mot a dire. Double lecon d’humilité: non seulement les membres de
ordo ecclésiastique doivent se souvenir que les laics sont eux aussi
prétres de par la volonté de Dieu, mais ils doivent garder présent a
I’esprit que leur existence en tant que membre de 'ordo ecclésiastique est
due 2 une décision du peuple rassemblé: en ce sens aussi, pour Tertul-
lien, la hiérarchie provient des laics.

Apres ce chapitre 7 du De Exhortatione castitatis, consacré a la mono-
gamie et, indirectement, au «sacerdoce» des laics, revient, au chapitre 8,
comme un leitmotiv, le «zout est permis, mais tout n’est pas profita-
ble».

On a souvent voulu opposer les textes du De Baptismo, appartenant a
la période catholique de Tertullien, aux textes du De Exhortatione cas-
titatis, appartenant a la période montaniste. Nous ne pensons pas, pour
une approche historique, que ceci soit tres significatif. Ces textes ne
s’opposent pas réellement et le fait qu’ils présentent des différences
d’accent incontestables, n’est que 'indice d’'une mutation qui s’opére
creusant un fossé entre ce que permet théoriquement la théologie tra-
ditionnelle et ce qui est opportun selon la pratique qui s’affirme. Ter-
tullien varie les points de vue ou il se place, mais il dit toujours un peu la
méme chose: il décrit, 4 notre avis, sous des jours différents, une méme

12 Tertullien, De exhortatione castitatis 7,3. Cf. surtout G. OTTRANTO « Nonne et laici
sacerdotes sumus?», dans Vetera Christiana, 8, 1 (1971), p. 27-47; M. BEVENorT, «Ter-
tullian’s thoughts about the christian <priesthood>», dans Corona gratiarum (Mélanges
E. DekkERs), Brugge, 1975, t. 1, p. 125-137; C. ANDRESEN, «<Ubi tres, ecclesia est, licet
laici>. Kirchengeschichtliche Reflexionen zu einem Satz des Montanisten Tertullian»,
dans Mélanges G. Krausg, Berlin, New York, 1982, p. 103-121.



412 Naissance d’un laicat chrétien

réalité conflictuelle. Ceci n’est possible que parce qu’il se trouve encore
a une période de mutation ou «ce qui est opportun» fait encore I’objet de
discussions. Mais bient6t tout ne sera plus permis. Le laic se verra
interdire I’eulogie et ’enseignement.

2.2. Eulogies

Dans le cadre des repas pris en commun, le texte de la Zradition
apostolique prodigue des conseils de bienséances aux participants et
donne des précisions concernant le réle et I’attitude de chacun. Tous les
fideles doivent recevoir un morceau de pain de la main de I'évéque
avant de rompre leur propre pain «car c’est une eulogie et non une
eucharistie» '3,

Les catéchumeénes recevront un pain d’exorcisme et seront proba-
blement ensuite exclus du reste du repas (7.4 26-27). Suivent ensuite
des conseils de modération et de silence, de respect pour I’évéque. Puis
on envisage le cas ou I’évéque est absent:

Et si, en I'absence de I’évéque, les fideles'? assistaient au repas en présence
d’un presbytre ou d’un diacre, ils mangeront de méme honnétement. Et
chacun s’empressera de recevoir I’eulogie de la main du presbytre ou du
diacre. De méme le catéchumene recevra un pain d’exorcisme. Si des laics
sont réunis seuls, ils agiront avec discipline car un laic ne peut faire 'eulogie

(TA 28).

Malgré la distinction établie entre eucharistie et eulogie pour la
notice 20, il semble rester encore dans ces repas en commun pris le soir,
quelques traces de confusion avec ’eucharistie primitive (le fait méme
que 'on prenne soin de préciser la distinction montre bien que tout
n’était pas clair dans I’esprit des participants). Quoi qu’il en soit, s’il
s’agit bien de I'interdiction pour les laics de faire une eulogie — et non
une eucharistie — 'interdiction n’en montre pas moins la restriction des
attributions laissées aux laics.

13 Tradition Apostolique, 26.

"4 La Tradition Apostolique préfere de beaucoup ce terme de «fidele» ou de «croyant»
pour désigner les chrétiens. Le terme précis de «laic» n’apparait, 4 en croire les différentes
versions et relectures, que dans deux endroits bien précis, lorsqu’il s’agit de désigner un
type de docteur (7.4 19, et lorsqu’il est question d’interdire I’eulogie aux «laics» (7°A
28).



Naissance d’un laicat chrétien 413

3. La leitourgia, critére de distinction entre clerc et non clerc

La 7radition apostoliqgue ne nous donne pas une définition positive de
I’ensemble du laicat. Elle nous permet seulement de le définir négati-
vement, de lire le tracé de ses frontieres en creux dans I’empreinte
laissée sur I’ensemble du peuple chrétien par les ministeres. Encore
faut-il savoir qu’entre les clercs proprement dits, c’est-a-dire la triade
ministérielle (évéque, presbytres, diacres) et les fideles, il existe un
ensemble de fonctions (celle de docteurs en fait peut-étre encore partie,
mais aussi celle de lecteurs et peut-étre déja de sous-diacres), de cha-
rismes (ceux de martyrs et de guérisseurs), de statuts et d’états de vie
(ceux de veuves et de vierges) qui sont situés a part dans le peuple
chrétien. Le clergé des années 200 est exclusivement composé d’un
évéque, de presbytres et de diacres. Ceci ne veut pas dire qu’ils soient les
seuls a exercer une fonction durable et nécessaire a ’épanouissement de
la communauté chrétienne. Ceci signifie seulement que toutes les autres
fonctions ou états qui peuvent exister dans les communautés chrétien-
nes sont alors catégoriquement rejetées hors du clergé. A partir de quels
critéres?

Pour comprendre cette frontiére et la justification qui en est donnée,
il faut rappeler le texte classique de la 7radition apostolique relatif a la
veuve'’. Il constitue le premier essai de définition technique pour
justifier la frontiere clerc/non-clerc.

Quand on institue (kathistasthai) une veuve, on ne I'ordonne pas (cheiro-
tonein), mais elle est désignée par (ce) titre.

Qu’on institue (kathistasthai) la veuve par la parole seulement et qu’elle se
joigne aux autres veuves.

Mais on ne lui imposera pas la main (cheirotonein), parce qu’elle n’offre pas
'oblation (prosphora) et n’a pas de service liturgique (leitourgia).

Or l'ordination (cheirotonia) se fait pour les clercs (kleros) en vue de la
leitourgia.

La veuve, elle, est institué pour la priére qui est (le réle commun) de
tous.

Il devait exister une assez forte pression de la part de ces veuves pour
étre ordonnées et faire partie du clergé. L’auteur de la 7radition apos-

13 Tradition Apostolique, 10.



414 Naissance d’un laicat chrétien

tolique refuse cette solution et en profite pour définir les groupes chré-
tiens: le &/éros recoit une imposition des mains (cheirotonia) parce qu’il
a un réle dans la /lestourgia, le service liturgique. Les fonctions qui n’ont
pas de role proprement cultuel a remplir n’ont pas 4 recevoir d’impo-
sition des mains. C’est la Jestourgia qui justifie ’ordination (cheirotonia),
signe indiscutable d’appartenance au clergé. Cette explication logique
du statut du clerc suppose une conception restreinte de la /lestourgia en
liaison directe avec I’oblation (prosphora).

Les termes ont beaucoup évolué depuis ’époque ou Clément de
Rome recommandait que chacun des freres «plaise 4 Dieu en agissant
selon une conscience droite, avec dignité, sans enfreindre les régles qui
ont été déterminées pour sa leitourgia (1 Clém. 41,1). A T'aube du
troisieme siécle, les non-clercs n’accomplissent pas la /estourgia enten-
due désormais au sens restreint de prosphora.

Bien que la 7radition apostoliqgue n’en souffle mot, cette distinction
sert certainement tout autant 2 maintenir la frontiere homme /femme,
qu’a établir le lien entre clerc et laic. Vers 340, alors que le lien entre
clergé et 'ensemble des ministeres sera devenu une évidence, les Canons
d’Hippolyte reliront la Tradition apostoligue en indiquant seulement que
la veuve ne doit pas étre ordonnée «car ’ordination est pour les hom-
mes»'6. Tertullien, en fait, ne disait pas autre chose lorsqu’il affir-
mait:

Il n’est pas permis a la femme de parler dans ’Eglise et pas d’avantage de
baptiser, d’offrir, ni de revendiquer pour elle aucune part d’une fonction
propre a ’homme, encore moins du ministére sacerdotal'’.

11. Les fonctions d’enseignement

Malgré la frontiere clairement établie par la 7Zradition apostolique,
certains rbles, qu’on pourrait qualifier de para-liturgiques, sont encore
laissés aux laics. Mais on a 'impression qu’il s’agit de concession qui font
'objet de discussion. Ainsi en est-il de 'imposition des mains pratiquée
sur les catéchumenes a la fin de I'instruction.

16 Canons d’Hippolyte, canon 9 (cf. A. FAIVRE, « Naissance d’une hiérarchie», Paris,
1977, p. 73).
7 Tertullien, De virginibus velandis, 9,1.



Naissance d’un laicat chrétien 415

Quand le docteur, apres la priere, a imposé les mains sur les catéchumenes,

il priera et les renverra. Que celui qui enseigne soit ecclésiastique ou laic, il
fera ainsi'®.

Laic est ici opposé a ecclésiastique. D’ailleurs, nulle part dans la
T'radition apostolique, on ne trouvera d’opposition directe entre clerc et
laic. Dans ce contexte, nous voyons le docteur remplir une fonction de
catéchiste. Cette fonction est mentionnée pour elle-méme dans les
Ecrits psendo-clémentins, mais a I’époque ou est écrite cette notice de la
Tradition apostolique, le titre de catéchiste disparait et la fonction de
docteur a déja une longue histoire.

1. Le catéchiste

Les plus anciens textes relatifs 4 la fonction de catéchiste se trouvent
sans doute dans les Ecrits pseudo-clémentins. Sous cette désignation sont
regroupés plusieurs textes apocryphes comprenant la /lezzre de Pierre a

Jacques, I’épitre de Clément a Jacques, les Homélies et les Reconnaissances. La

datation de ces écrits est chose délicate: ils sont formés de multiples
strates et relectures. Dans leur forme finale, on peut les situer au
IVe¢ siecle, mais le noyau source a probablement été constitué a I’époque
d’Origene, dans la premiére moitié du III€ siecle, et réutilisait des élé-
ments plus anciens encore: les passages relatifs au catéchiste doivent
étre comptés parmi ceux-ci'’.

La Lettre de Clément a Jacques représente un récit fictif de ’accession
de Clément a I’épiscopat. Elle demande que les catéchistes n’exercent
leur fonction qu’aprés avoir été catéchisés eux-mémes, qu’ils soient
doués d’un grand savoir, irréprochables, trés expérimentés et clairs ?°. La
fonction de catéchiste est une fonction «indépendante» de ce que nous
appellerons plus tard le clergé. Le catéchiste est présenté dans la Leztre
de Clément a Jacques comme Dofficier recruteur. Comparant ’Eglise 4 un

'8 Tradition Apostolique, 19.

19 Cf. A. FAIVRE, « Les fonctions ecclésiales dans les Ecrits Pseudo-clémentins», dans
Revue des Sciences religienses 50, 2 (1976), p. 97-111; H.-A. STEMPEL, « Der Lehrer in der
Lehre der zwolf Apostel», dans Vigiliae christianae 34, 3 (1980), p. 209-217; R. Gryson,
«L’autorité des docteurs dans I’Eglise ancienne et médiévale», dans Revue théologique de
Louvain 13 (1982), p. 63-73; ]. K. CoyLE, « The Exercice of Teaching in the Postapostolic
Church», dans Eglise et Théologie 15 (1984), p. 23—43.

20 Lettre de Clément a Jacques, 13.



416 Naissance d’un laicat chrétien

navire, I'auteur exhorte ses lecteurs a regarder « Dieu comme le maitre
du navire, le Christ comme le pilote, ’évéque comme la vigie, les
presbytres comme des rameurs, les catéchistes comme les officiers
recruteurs, le commun des fréres comme les passagers»?'. Mais ce
catéchiste «indépendant» géne sans doute déja le rédacteur final de la
Lettre de Clément soit qu’il lui paraisse anachronique, soit qu’il ait
souhaité le voir disparaitre afin de pouvoir plus librement renforcer
l'autorité de I'évéque en matiére de recrutement. Toujours est-il que
lorsqu’il reviendra sur la métaphore de I’Eglise-navire, ce rédacteur
gardera les termes techniques de diacre, de presbytre et d’évéque, mais
«oubliera» le terme spécifique de «catéchiste», se contentant d’une
allusion au «recruteur»??, Par la suite, dans les Homeélies pseudo-clémen-
tines, on rencontrera des presbytres-catéchistes que les fideles doivent
honorer de leur soutien matériel, tout comme ils doivent «honorer»
I’évéque, les diacres et les veuves. Plus tard encore, dans les Reconnais-
sances psendo-clémentines, on cherchera vainement une trace de la fonc-
tion de catéchiste: celui-ci a définitivement disparu.

Au moment ou le catéchiste «indépendant» est devenu un géneur,
on a tenté d’occulter sa fonction pour confier a I’évéque un controle
total en matiere de foi. Cependant, le service d’enseignement des caté-
chumeénes demeurait indispensable a la survie et a la reproduction des
communautés chrétiennes. L’évéque ne pouvant y consacrer tout son
temps, surtout a partir du moment ou ’effectif des communautés chré-
tiennes devenait numériquement important, on confia cette question a
des presbytres. Ainsi disparut sans doute la fonction de simple catéchis-
te. Nous n’en sommes pas encore tout 2 fait la avec la 7radition apos-
tolique, puisque le docteur peut étre laic ou ecclésiastique, mais I’¢re des
grands didascales laics touche a sa fin.

2. Origéne, le dernier didascale « laic»

La biographie d’Origéne ?* nous fournit un des exemples vécu les
plus explicites de cette mutation institutionnelle. Le célebre maitre
alexandrin n’était pas encore presbytre. Bien qu’honoré et consulté de

2V Lettre de Clément a facques, 14.
22 Lettre de Clément a Jacques, 15.
23 Cf. P. Nautin, «Origéne», Paris, 1977 (voir chronologie proposée, p. 409-412).



Naissance d’un laicat chrétien 417

toutes parts, il apprit a ses dépens quels étaient les inconvénients de
cette situation, lorsque, vers 229, pendant un voyage en Palestine, les
évéques de Césarée et de Jérusalem linviterent a précher dans les
Eglises. La réaction de Démétrius, évéque d’Alexandrie et par consé-
quent évéque d’Origene, ne se fit pas attendre. Il protesta et fit revenir
Origene a Alexandrie, trouvant indécent qu’un laic fasse ’homélie
devant des évéques. Mis en cause, Alexandre de Jérusalem et Théoctiste
de Césarée s’éleverent contre 'argumentation de Démétrius:

Démétrius, écrivent-ils, ajoute, dans sa lettre, qu’on n’a jamais entendu dire
et que maintenant encore il n’arrive jamais que des laics fassent I’homélie en
présence d’évéque, mais je ne sais comment il dit une chose si manifeste-
ment inexacte. Car 12 ot se trouvent des hommes capables de faire du bien
aux fréres, ils sont invités par les saints évéques a s’adresser au peuple; ainsi
a Lavanda (le laic) Evelpis par (I’évéque) Néon, a Iconium, (le laic) Paulin
par (I’évéque) Celse, 2 Synnade (le laic) Théodore par (I’évéque) Atticus,
nos bienheureux fréres. Il est vraisemblable que cela se fait en d’autres lieux
sans que nous le sachions?%.

I1 existait donc, au début du III¢ siecle, des laics cultivés qui ensei-
gnaient non seulement dans des écoles particulieres, mais pouvaient
aussi étre chargés des homélies. L’évéque d’Alexandrie — qu’Eusébe
soupgonne de jalousie a ’égard d’Origene — refusera au didascale laic de
son Eglise un privileége qui lui eut été accordé facilement, semble-t-il, en
d’autres lieux. Il se refusa également jusqu’au bout a accorder le pres-
bytérat a Origene. Pourtant, aprés qu’Origene, débordé par les éleves
qui affluaient vers son école, eut confié a Héraclas la catéchese des
débutants pour se consacrer lui-méme aux étudiants plus avancés, I’éveé-
que d’Alexandrie n’hésitera pas a agréger Héraclas a son presbytérium.
On congoit des lors qu’Origene, ulcéré par les mesquineries de son
évéque, ait ensuite accepté de se faire ordonner par I'évéque de
Césarée.

Héraclas devait succéder a Démétrius sur le siege d’Alexandrie.
Denys, éleve d’Origene, remplaga Héraclas dans ses fonctions de direc-
teur de I’école catéchétique puis dans celle d’évéque. Il semble bien
qu’Origene ait été le dernier des grands didascales laics.

24 Eusebe, HE VI, 19,17-18.



418 Naissance d’un laicat chrétien

IIl. Les laics face aux pouvoirs
disciplinaires et pénitentiels

1. La Constitution ecclésiastique des Apitres

Le laic obéira aux lois laiques, restant soumis a ceux qui sont assidus prés de
’autel. Chacun plaira au Seigneur a sa place — sans montrer d’inimitié les
uns envers les autres au sujet des choses qui ont été établies — chacun
demeurera dans ce 4 quoi il a été appelé par Dieu. Que personne n’inter-
rompe la course des autres, les anges eux-mémes ne font rien en dehors de ce
qui leur a été commandé?’.

Ce texte de la Constitution ecclésiastique des Apétres est visiblement
une relecture de /’épitre de Clément de Rome. 11 reprend I’obéissance aux
lois laiques, la recommandation de plaire 4 Dieu, le respect de ce qui est
propre a chacun, en appliquant le terme «laic» sans doute a tous les
chrétiens non ministres (masculins?). L’auteur de la Constitution ecclé-
siastique des Apdtres semble soupconner les laics d’étre facilement source
de querelle, mais, mis a4 part cela, il ne fait pas preuve de grande
originalité dans son interprétation. Il n’apporte aucun éclaircissement
sur ce que pourrait étre les «préceptes laics» et n’en sait probablement
pas plus que nous sur le sujet. A sa maniere, un peu naive et brouillonne,
il s’est contenté de répéter une regle qu’il considére comme tradition-
nelle et qui lui permettra de mettre de 'ordre dans la communauté en
soumettant le laic aux ministres de 1'autel.

Il n’en va pas de méme pour le compilateur de la Didascalie. Celui-ci,
certes, présentera souvent le laic comme un fauteur de trouble et un
homme querelleur, mais il ne reprendra pas la phrase de Clément de
Rome. Il est par contre extrémement intéressant de voir dans quels lieux
théologiques il situe ceux que les différentes versions nomment «laics»
ou «séculiersy.

23 Constitution ecclésiastique des Apotres, 19 (XVIII).



Naissance d’un laicat chrétien 419

2. La Didascalie

2.1. «Que le laic aime le laic»

La Didascalie ne demandera pas que le laic obéisse aux préceptes
laiques, mais «que le laic aime le laicy. Les Constitutions apostoliques, en
relisant le texte de la Didascalie, effaceront cette phrase. Il ne s’agit
pourtant pas d’un conseil lancé au hasard, mais d’une théologie mire-
ment réfléchie. La Didascalie nous en fournit la clef quelques chapitres
plus loin en exhortant le laic en ces termes:

Pour toi, aie soucis de vivre en paix avec tout le monde (Roz 12,8), aime tes
membres les fils de ton peuple (Lévitique 19,18) parce que le Seigneur a dit:
<aime ton prochain comme toi-méme> (Mz 19,19)2.

Cette exhortation est en fait une citation composite. Elle reprend la
réponse de Jésus au jeune homme riche dans Matthieu:

Mt 19,17 : Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements...
18... Lesquels?... Tu ne tueras pas, tu ne commettras pas d’adultere, tu ne
voleras pas... 19. Honore ton pére et ta mere et tu aimeras ton prochain
comme toi-méme.

Citant en méme temps Romain 12,18, 'auteur de la Didascalie a
certainement présent a I’esprit le chapitre 13 de cette méme épitre et
notamment Romain 13,8-9:

N’ayez de dettes envers personne, sinon celle de ’'amour mutuel. Car celui
qui aime autrui a de fait accompli la loi. En effet le précepte <tu ne com-
mettras pas d’adultére, tu ne tueras pas»... se résume en cette formule: <tu
aimeras ton prochain comme toi-méme». La charité ne fait point de tort au
prochain, la charité est donc la loi dans sa plénitude.

Lorsque le laic aime le laic, il accompli le commandement par
excellence, il accomplit la loi. Mais pourquoi cette identification du laic
avec le prochain? La réponse se trouve dans le troisieme élément de la
citation composite:

« Aime tes membres, les fils de ton peuple». Il s’agit d’une citation implicite

de Lévitique 19,18-19: «Tu ne te vengeras pas et tu ne garderas pas rancune

envers Jes enfants de ton peuple. Tu aimeras ton prochain comme toi-méme. Je suis
Yahvé. Gardez mes lois»?’.

26 Didascalie 11, 20,1 et 11, 37,3.
27 Lévitique, 19,18—19.



420 Naissance d’un laicat chrétien

Ces versets cloturent la section du chapitre 19 concernant les
devoirs envers les compatriotes (Lévitique 19,11 ss), le prochain et les
Jréres, en somme ceux qui font partie du méme groupe, du méme peuple,
les laics.

C’est donc de fagon réfléchie que I'auteur de la Didascalie interprete
le «tu aimeras ton prochain comme toi-méme», comme le précepte laic
par excellence. Ceci ne 'empéche pas de demander aux laics d’aimer
aussi I’évéque. Les Constitutions apostoliques développeront d’ailleurs un
peu plus longuement cet aspect de sa pensée. En effet, a c6té de I'idéal
d’agape proposé aux laics, la Didascalie semble connaitre une piétre
situation ou on aurait tendance 4 croire que le laic est avant tout un
fauteur de trouble, celui qui ameéne la discorde dans la communauté.

2.2. Le laic, homme querelleur et infidéle

Pour remettre les choses en place, la Didascalie affirme clairement
Pautorité de ’évéque sur le «séculier»:

Il ne te convient pas, en effet, 6 évéque, puisque tu es la téte, d’obéir a la
queue, c’est-a-dire au séculier, 2 ’homme querelleur qui veut la perte
d’autrui 8,

Le moins que ’on puisse dire, c’est que dans ce texte, la notion de
«laic» a une nuance péjorative. Il semble que les laics soient semblables a
ces «hommes au cceur dur qui veulent juger et décréter sans miséricorde
et rejeter complétement ceux qui ont péchéx»?’.

A plusieurs reprises 'auteur de la Didascalie mettra les laics en
garde:
Car si un homme appelle un laic insensé ou raca (inintelligent, raca, vain) il
est passible du (jugement) de I’assemblée, comme I'un de ceux qui résistent
au Christ, parce qu’il a appelé vide son frére dans lequel habite le Christ, qui
n’est pas vide, mais plein, ou parce qu’il a appelé insensé celui dans lequel
habite le Saint-Esprit de Dieu accompli dans toute science, comme s’il était
insensé (par le fait) de ’esprit qui habite en lui3®.
et
Quiconque se fiche contre son frére est passible du jugement?'.

8 Didascalie 11, 14,12 (Nau, p. 52).
29 Didascalie 11, 15,1 (Nau, p. 54).
30 Didascalie 11, 33,3 (Nau, p. 86).
3 Didascalie 11, 53,1 (Nau, p. 108).



Naissance d’un laicat chrétien 421

L’homme querelleur et pécheur, c’est 'aspect négatif, péjoratif du
terme «laicy». Cet aspect est toujours présent, méme lorsqu’on veut le
nier pour élaborer une théologie positive du laicat. La Didascalie latine
et les Constitutions apostoliques en viendront a traduire «prenez garde,
vous qui n’avez pas de foi»??..., par « Prenez garde, laics»??. Elles n’in-
ventaient en fait rien de nouveau, mais ne faisaient que reprendre une
connotation que Clément d’Alexandrie exprimait déja lorsqu’il parlait
du rideau du temple «barriere contre 'infidélité laique»3“.

Pourtant, la Didascalie ne dédaigne pas 'aspect positif du terme
«laic» et contient sans doute une des plus belles définitions primitives
du laicat:

Ecoutez donc tous ceci, laics, Eglise choisie de Dieu, car le premier peuple
(le peuple juif) fut appelé Eglise, mais vous (vous étes appelés) Eglise
catholique, sainte et accomplie, sacerdoce royal, foule sainte, peuple adopté
en héritage (1 P 2,9), grande Eglise, épouse ornée (Ap 21,2) pour le
Seigneur Dieu?’.

Il n’empéche que la Didascalie distingue trés nettement le sacerdoce
des laics du domaine réservé a I’évéque.

2.3. Le laic face a la pénitence

a) Le pouvoir de lier et de délier

C’est 4 vous, évéque, qu’il a été dit: tout ce que vous lierezsur la terre sera lié
dans le ciel et tout ce que vous délierez sera délié (Mz 16,19).

En conséquence, pour la Didascalie, 'évéque possede les clefs de la
pénitence et c’est lui qui en décide pour les laics. «Car le fils du peuple
(le séculier) n’a soucis que de lui et toi, tu as chargé de tout le monde» 3¢,
Il s’agit 1a d’une tiche délicate que ’évéque doit remplir avec prudence
et circonspection. «Le poids que tu portes est trés lourd car il sera
beaucoup réclamé a celui auquel le Seigneur aura beaucoup donné
(Lec 12,48). Comme tu as chargé de tout le monde sois donc vigilant car

32 Didascalie 11, 24,1 (Nau, p. 72).

33 Constitutions apostoliques 11, 24, 1 (5C 320, p. 223).
3 Clément d’Alexandrie, Stromates V, 6, 33, 3.

3% Didascalie 11, 26,1 (Nau, p. 81).

36 Didascalie 11, 18,6 (Nau, p. 60).



422 Naissance d’un laicat chrétien

il est écrit que le Seigneur dit a2 Moise: toi et Aaron vous porterez les
péchés du sacerdoce» (cf. Nombre 18,1).

b) Les responsabilités du laic et ses limites

Le poids des péchés de tous est le fardeau exclusif de ’évéque. Les
laics ne sont responsables que de leur péché personnel dans la mesure ou
ils ne font pas pénitence. Leur responsabilité en la matiére est stricte-
ment personnelle et ils ne doivent pas craindre d’étre tenu pour res-
ponsables des péchés de leurs freres. Ils doivent encore moins pousser au
schisme ou exclure ou s’ériger en juge par crainte d’étre contaminé par
les pécheurs. Car si c’est pour I’évéque qu’il a été dit: «tout ce que vous
lierez sur la terre sera lié dans le ciel», c’est pour les laics qu’il a été dit
«vous ne jugerez pas pour ne pas étre jugés» (Lc 6,37). Cest aux évé-
ques qu’il est permis de juger car c’est 2 eux qu’il est dit: «soyez de bons
dispensateurs»?’,

Il n’est pas permis au laic de juger son prochain ni de se charger
d’une charge qui ne lui appartient pas. Or le poids de cette charge n’est
pas pour les laics mais pour les évéques. Ainsi, «toi qui es laic ne te
charges pas de lien. Laisse donc le jugement dans la main de ceux qui
rendent décret a ce sujet» s,

La discipline pénitentielle est I'un des points qui démarquent le plus
nettement les laics de ’évéque. Cette régle absolue n’est pas seulement
due a un désir d’ordre et de discipline. Elle est confortée par une
certaine typologie du sacerdoce aaronique. Origéne confirmera, en
d’autres termes, le point de vue de la Didascalie:

Si un israélite, ¢’est-a-dire un laic, commet un péché, il ne peut I'effacer
lui-méme, mais il cherche un lévite, il a besoin d’un prétre; que dis-je? Il
cherche mieux et plus haut: il a besoin du grand prétre pour obtenir la
rémission de ses péchés. Mais si le prétre, si le grand prétre commet un
péché, il peut s’en purifier lui-méme si toutefois il ne péche pas contre
Diga .

37 Didascalie 11, 35,9 (Nau, p. 91).
3% Didascalie 11, 37,2-3 (Nau, p. 91-92).
3% Origene, Homélie sur les Nombres 10,3.



Naissance d’un laicat chrétien 423

1IV. Le «ministére financier»
des laics et la typologie lévitique

1. La Didascalie

S’adressant au laic, la Didascalie déclare «tout ce qui a été dit aupa-
ravant, écoute le aussi maintenant, réserve les offrandes, les dimes et les
prémices pour le Christ, véritable grand prétre et pour ses ministres». La
dime doit étre versée aujourd’hui comme sous I’ancienne alliance, mais
de quelle dime s’agit-il? La suite du chapitre ne semble guére laisser
place au doute. Il s’agit bien de dons matériels destinés a nourrir les
veuves, les orphelins, les indigents, et 2 honorer 'évéque. Aimez I’évé-
que comme un pere, craignez-le comme un roi et honorez-le comme un
Dieu. (Portez-lui) pour lui faire honneur, vos fruits et le travail de vos
mains afin qu’il vous bénisse. Donnez-lui vos prémices, vos dimes, vos
offrandes et vos présents, il doit s’en nourrir et aussi distribuer aux
indigents, a chacun selon son besoin»*,

Pourtant, la Didascalie poursuit: «le Seigneur, par un don de sa
bonté, vous a délivrés, tranquilisés et ramenés a la joie, pour ne plus étre
liés dans les sacrifices, les holocaustes, les chomages (fétes), les pains de
proposition, ’observance des lieux et aussi les diwes, les prémices, les
offrandes, les dons et les présents car il fallait de toute nécessité donner tout
cela»*!. On pourrait donc croire tout cela aboli et le laic dispensé de don
mais il n’en est rien car la justice du laic de la nouvelle alliance se doit de
dépasser celle des hommes de 'ancienne alliance. Pour cela, le laic doit
faire ce qui est demandé au jeune homme riche (M¢ 19,21):

Vends tout ce qui t’appartient et donne aux pauvres. Fais donc ainsi et garde
le commandement par le moyen de I’évéque qui est prétre et intermédiaire
envers le Seigneur Dieu.

Et le laic doit par-dessus tout éviter de demander des comptes a
I’évéque, ou de surveiller la facon dont il gere les biens qui lui sont

40 Didascalie 11, 34, 5 (Nau, p. 88). Sur le probleme de la dime, on pourra consulter:
M. REVEILLAUD, « Pastorat et salariat au cours des premiers siecles de I’Eglise », dans ETR
41 (1966), p. 27-41; A. Farvre, «Clergé et propriété dans I’Eglise ancienne», dans
Lumiére et vie 129,/130 (1976), p. 51-64; 1. Fasiori, « La dime du début du deuxiéme siecle
jusqu’a I’édit de Milan (313)», dans Lateranum 49 (1983), p. 5-24.

! Didascalie 11, 35,1 (Nau, p. 89).



424 Naissance d’un laicat chrétien

confiés. Il faut ’avouer, remarquable est cette nouvelle exégese du
commandement laic, par excellence, le «tu aimeras ton prochain
comme toi-méme». Mais non moins remarquable est I'interprétation
que la Didascalie donne du «tu aimeras le Seigneur Dieu de toute ton

ame et de toute ta force» (Lc 10,27; Mt 22,37).

Votre force, c’est les biens de ce monde. Vous n’aimerez pas seulement le
Seigneur avec les levres, comme ce peuple dont il dit en lui faisant des
reproches: <ce peuple m’honore avec les lévres, mais son cceur est loin de
moi>. Mais toi, aime et honore le Seigneur de toute ta force. Sois fidele a
apporter toujours tes présents, ne t'éloigne pas de ’Eglise. Quand tu as regu
’eucharistie du sacrifice, jette ce que tu as a la main (ce dont tu disposes) afin
de t’associer aux étrangers, car cela est ramassé pour I’évéque, pour tous les
étrangers 2.

Il faut le reconnaitre 2 son honneur, ’auteur de la Didascalie connait
une autre interprétation, plus spirituelle, de ces textes:

Le présent de Dieu est notre priere et notre action de grice (eucharistia), si
donc tu as de la colére contre ton frére, ou s’il en a contre toi, ta priére n’est
pas entendue et ton action de grice n’est pas regue, et tu es privé de la priere
et de ’eucharistie, a cause de la colére que tu as (...). Aussi, 6 évéque, pour
que vos offrandes et vos priéres soient regues, quand vous étes a2 I’Eglise
pour prier, que le diacre dise 4 voix haute: <n’y a-t-il personne qui aie
quelque chose contre son prochain (...)? Comme un fils de lumiere et de
paix, sois de lumiére et de paix pour tout le monde, n’aie de querelle avec
personne, mais sois en tranquillité et en paix avec tout le monde. Sois ’aide
de Dieu pour augmenter le nombre de ceux qui vivent car telle est la volonté
du Seigneur Dieu (...). Vous donc, séculiers, soyez en paix ’'un avec I’autre et
efforcez-vous, comme des colombes sages de remplir ’Eglise, ramenez,
apaisez et faites entrer dedans ceux qui sont en dehors*3.

2. Le «ministére des laics »

L’explication de la Didascalie concernant les obligations financieres
des laics est peut-étre un peu spécieuse. Elle a du moins le mérite de
tenir compte des textes du Nouveau Testament et de vouloir se concilier
avec un point de vue spécifiquement chrétien. Origene et Cyprien, ne

42 Didascalie 11, 36,3—4 (Nau, p. 90-91).
43 Didascalie 11, 53,4-56,4 (Nau, p. 109-111).



Naissance d’un laicat chrétien 425

s’embarrasseront pas de tant de circonvolutions et se refereront direc-
tement a la typologie vétéro-testamentaire:

En effet, dit Origene, la loi de Dieu a été confiée aux prétres et aux lévites
afin qu’elle soit le seul but de leur activité et qu’ils s’éloignent de toute
préoccupation extérieure pour se consacrer a la parole de Dieu. Mais pour
qu’ils puissent s’y consacrer, il leur faut utiliser le ministére des laics. Car si le
laic ne fournit pas aux prétres et aux lévites ce qui leur est nécessaire, de
telles préoccupations —je veux dire les soucis matériels — les empécheront de
s’adonner complétement 2 la loi de Dieu; et s’ils ne s’y adonnent pas, c’est
toi qui est en danger. Elle s’obscurcira, en effet, cette lumiere de la science
qui est en eux, si toi tu ne fournis pas ’huile de la science 4.

L’affirmation, dans la bouche de celui qui eut tant de difficultés a
parvenir au presbytérat, pese de tout son poids. On peut cependant y
déceler une nuance personnelle: le didascale qui avait consacré sa vie a
’enseignement centre I'activité 1évitique sur I’étude de la loi et voit dans
I'illumination gnostique le bénéfice principal que les laics tirent de leur
contribution matérielle a lactivité du clergé.

3. Le partage des tdches entre clerc et laic

Que ceux que 'ordination a élevé au rang de clerc dans I’Eglise de Dieu ne
puissent étre détournés du service divin ni courir le danger d’étre engagé
dans les embarras et les affaires du siecle.

Tel est le désir exprimé par Cyprien dans la Leztre 1%°. Pour cela, il a
recours a la contribution financiere des laics, contribution qu’il justifie,
de la méme maniére qu’Origéne, par 'exemple lévitique.

Cette Lettre 1, qui fait d’ailleurs allusion 4 des décisions antérieures,
est écrite au clergé de Furni, 4 propos du testament d’un certain Gemi-
nius Victor qui désignait comme tuteur de ses enfants le presbytre
Geminius Faustinus. Elle justifie longuement cette décision:

Attendu que ceux qui ont ’honneur du divin sacerdoce et sont engagés dans
les devoirs de la cléricature, ne doivent préter leur ministére qu’au sacrifice
et a I’autel et ne vaquer qu’a la priere.

4 Origene, Homélie sur Josué, 17,3; SC 71, p. 381).

5 Cyprien, Leztre 1. Pour la date de cette lettre (Vers Piques 257, peu aprés la mort de
Geminius Victor), voir V. SAXER, «La date de la Lettre I (66) de Cyprien au clergé et au
peuple de Furni», dans Revue des Etudes augustiniennes 23, 1-2 (1977), p. 56—62.



426 Naissance d’un laicat chrétien

Cyprien appuie cette théorie sur ’exemple des 1évites; si tous les
chrétiens doivent éviter de s’engager dans les embarras du siécle, pour
les clercs, voués a des occupations religieuses, cette recommandation
constitue un impératif:

Telle est la discipline qu’ont observée les lévites dans ’ancienne loi: les
onze autres tribus se partagérent le sol, chacune en ayant un lot; la tribu de
Lévi, qui était consacrée au service du temple et de I'autel, n’entra point
dans ce partage. Les autres vaquaient a la culture du sol: elle au culte divin
uniquement; et pour sa subsistance, les onze tribus lui servaient la dime des
fruits de la terre. Dieu avait voulu que tout fat ainsi réglé, afin que ceux qui
se consacraient au service divin n’en fussent point détournés, et forcés de
donner leurs pensées et leurs soins a des occupations profanes. Cest la
méme régle qui est encore suivie aujourd’hui pour le clergé.

Cyprien organise la typologie lévitique, non pas, comme Origene,
autour de ’étude de la loi, mais autour de ’autel et du sacrifice. Pour
’évéque de Carthage «celui-la ne mérite pas d’étre nommé a I'autel de
Dieu dans les prieres des prétres, qui a voulu éloigner de I'autel des
prétres et des ministres de Dieu» (Lettre 1,2,1). Terrible menace qui
définit catégoriquement les roles de chacun et fait du laic un assisté
spirituel des clercs qu’il assiste financierement.

BILAN

Avec Cyprien, au milieu du III€ siecle, s’achéve la période que 'on
peut qualifier de « période des origines du laicat». Les institutions chré-
tiennes trouvent alors les structures qui demeureront, pour I’essentiel,
celles que nous connaissons aujourd’hui. Si nous dressons le bilan du
processus qui a conduit a ces structures ecclésiales, on peut retenir les
points suivants.

Les laics chrétiens apparaissent véritablement a la charniere du
second et du troisieme si¢cle. C’est d’abord Clément d’Alexandrie qui
associe les laics aux presbytres et aux diacres, puis Tertullien qui témoi-
gne de la naissance d’un clergé chrétien. A partir de ce moment, les deux
notions «clerc» et «laic» seront opposées.

Pourtant, la polysémie du terme et le contexte historique dans lequel
est né le vocable «laic» chez Clément de Rome, 4 la fin du premier siecle,
a marqué de facon durable la notion de «laic». Le laic c’est le charnel,
celui qui est limité aux choses sensibles et ne posséde pas la connaissance



Naissance d’un laicat chrétien 427

spirituelle. On retrouve ce sens chez Clément de Rome et chez Clément
d’Alexandrie, lorsque ce dernier parle du rideau du temple, barriere
contre I'infidélité laique. La connotation d’infidélité présente dans ce
texte sera reprise au cours des siecles, a tel point que les Constitutions
apostoliques en viendront a traduire «séculier» par «infidele». Le
contexte historique de /’épitre de Clément de Rome (querelle et rébellion
dans I’Eglise de Corinthe) accentuera également le sens péjoratif du
terme «laic» qui deviendra parfois le type de '’homme querelleur (Cozns-
titution ecclésiastique des apotres, Didascalie et ses relectures).

Durant la premiere moitié du troisieéme siecle, on assistera a la fois a
une double compréhension de la notion de «préceptes laics» et a la
justification théologique de la coupure clerc/laic.

D’une part, on verra dans ceux qui sont liés par les préceptes laics,
ceux qui doivent obéissance aux ministres de ’autel. C’est I'interpréta-
tion de la Constitution ecclésiastique des apitres et de tous les documents
canonico-liturgiques (Didascalie, Tradition apostolique, Constitutions
apostoliques).

D’autre part, que «le laic obéisse aux préceptes laics» est compris par
la Didascalie comme ’obligation pour le laic d’aimer son prochain (le
compatriote, le co-laic, le frére), sans oublier, bien sar, d’aimer ’évé-
que.

Les justifications théologiques de la distinction clerc/laic, sont éta-
blies, au III€ si¢cle, essentiellement a partir du modele 1évitique. Elles
sont de trois ordres:

1. Justification du pouvoir pénitentiel exclusif de I’évéque par
I'image du sacerdoce aaronique chargé du pouvoir d’expiation: c’est le
type d’explication donné par la Didascalie et par Origene.

2. Justification par I'image des lévites, liturges et ministres de I’au-
tel. Cette justification est celle de la 7radition apostoliqgue et de
Cyprien.

3. Apparait, en dernier lieu, une nouvelle justification par I'image
du privilege lévitique. Mais cette fois, les lévites sont vus essentielle-
ment comme chargés d’un ministeére d’interprétation, en quelque sorte,
un sacerdoce gnostique. C’est la position développée par Origene. Elle
doit sans doute beaucoup a la situation personnel de son auteur et n’est
possible qu’a un moment ou, de fait, le pouvoir d’interprétation devient
pratiquement I’apanage des clercs.

Le résultat de tout ceci, c’est la consolidation de la dichotomie
évéque /laic, (ministres de I’autel /laic, clerc /laic) et c’est surtout ’ap-



428 Naissance d’un laicat chrétien

parition d’un ministére caractéristique du laic: le ministere économique et
financier. Ce ministere s’exerce:

1. A l'égard des ministres de 'autel pour les «honorer» et leur
permettre d’exercer totalement leur sacerdoce (peut-étre est-ce aussi
une maniére d’y participer indirectement).

2. Ce ministere est aussi exercé par le laic a ’égard de ses prochains,
mais toujours par 'intermédiaire de I’évéque, seul gestionnaire des biens
de la communauté.

C’est ainsi que nous arrivons vers 250, 2 une situation ou la distinc-
tion clerc /laic est bien établie, ou elle se justifie théologiquement et ou
elle est vérifiée par une spécification des tiches. A tout cela, il faut
ajouter en surimpression, la coupure culturelle entre le pur et I'impur, le
sacré et le profane. Cette coupure provient a la fois du contexte cultuel
dans lequel est apparu primitivement le terme «laic» et de 'emploi que
Aquila, Symmaque et Théodotion font de ce terme, durant le second
si¢cle, dans leur traduction grecque de ’Ancien Testament.

Entre 190 et 250, en pleine période d’expansion des communautés,
de mutation des institutions ecclésiales et de crise de société, sont nés les
laics chrétiens. Durant ce méme laps de temps, le vocable «laic» a acquis
et développé toutes les caractéristiques polysémiques qui demeureront
siennes jusqu’a nos jours. La catégorie des laics chrétiens a vu se préciser
ses attributions spécifiques, ses droits et ses devoirs.

On pourrait presque parler, & propos de I'appellation «laic», de
vocable technique. Mais I’éventail tres large de ses connotations, allant
du plus péjoratif au plus valorisant, empéche d’en donner une définition
claire par rapport a un référent stable.

Plus encore que les termes techniques qui se définissent par spéci-
fication (comme le terme «kleros»), le terme «laic» se définit par son
caractére antinomique, voire conflictuel. Et le contenu de son référent
varie et variera encore suivant les termes du conflit.

C’est a4 propos du conflit paulianiste et de la réintégration des dia-
conesses hérétiques que le terme «laic» fera, pour la premiére fois, au
concile de Nicée, explicitement référence au femme. C’est apres une
série de conflits théologiques, que Valentinien I¢* s’exclamera: «je ne
suis qu’un laic» et refusera d’intervenir dans les querelles épiscopales,
sécularisant ainsi I’autorité civile au plus haut niveau. C’est lorsque le
monachisme aura rejoint par bien des aspects, le groupe des clercs (alors
qu’il était né en dehors de lui et parfois en opposition) que les laics
seront identifiés au «conjugati» et se trouveront au bas d’une structure



Naissance d’un laicat chrétien 429

tripartite. Pour Grégoire le Grand, par exemple, 2 la fin de la période
paléochrétienne, il y a, dans I’Eglise,

1. D’abord les clercs: les rectores qui allient l'activité pastorale et
I’'idéal monastique;

2. Puis les moines, les continentes,

3. Enfin, les laics: les conjugati.

En fait, dés la fin du IV¢ siécle, la notion de laic tend 4 se confondre
de plus en plus avec celle de fidele, de croyant, de simple chrétien, voire
avec les ididtai de la lettre de Paul aux Corinthiens. Mais le terme gardera
toujours un peu les connotations et les ambiguités de ses origines.






	Naissance d'un laïcat chrétien : les enjeux d'un mot

