
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Naissance d'un laïcat chrétien : les enjeux d'un mot

Autor: Faivre, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760693

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alexandre Faivre

Naissance d'un laïcat chrétien
Les enjeux d'un mot*

Au cours de l'histoire, le terme «laïc», plus encore que celui de clerc,
a joué un rôle de catalyseur. Il a conduit les structures ecclésiales à

trouver un relatif équilibre autour d'une frontière régulant les fonctions
et les statuts. Il a incité les différentes lectures théologiques des
institutions chrétiennes à s'exprimer et parfois à s'affronter.

La question de la naissance d'un laïcat chrétien est une question délicate

à traiter pour l'historien. Cette difficulté tient principalement à la
rareté des sources et au renouvellement de la problématique théologique.

Les documents mentionnant explicitement des «laïcs» sont rares et
lorsqu'ils existent, ils sont essentiellement négatifs et polémiques h Pour
ne pas projeter sur la période paléochrétienne nos problématiques
contemporaines2, il est particulièrement nécessaire de s'en tenir à

l'utilisation stricte du terme «laïc»3.

* Conférence donnée au Séminaire de Patristique et à l'Institut de Pastorale de la

Faculté de théologie de l'Université de Fribourg (Suisse).
1 Mgr V. Saxer, dans Rivista di Archeologia Christiana, LX, 3-4 (1984), p. 359—362,

concluait la recension de notre ouvrage sur « Les laïcs aux origines de l'Eglise » (Coll. Les
chrétiens dans l'histoire), Paris, 1984, par une phrase pleine d'humour qui montre bien la
difficulté de l'entreprise : « Il restera toujours difficile de définir le statut de laïcat avec des

textes polémiques, d'une part, et qui ne le concernent pas directement, de l'autre. Si je puis
me permettre une boutade, je dirai qu'il en est du laïcat comme de Dieu : on n'en peut faire
qu'une théologie apophatique. Car dès l'instant qu'on s'avise de dire ce qu'il est, les

définitions deviennent analogiques et relatives».
2 Rappelons simplement que le Dictionnaire de Théologie Catholique ne connaissait pas

le mot «laïc» lorsqu'il en était à la lettre L, en 1925, et qu'il l'a seulement rajouté dans ses

tables de 1960, en renvoyant à ce qui est dit des fidèles ou des chrétiens en général. Cette
manière de considérer comme synonyme les termes laïc, fidèle, chrétien... correspond à

une pratique courante, mais ambiguë : elle ne recouvre pas, nous semble-t-il, l'emploi du
terme « laïc » aux IIe et IIIe siècles.

3 Si l'on s'en tient à l'utilisation stricte du terme « laïc » par les groupes chrétiens, les

documents sont facilement repérables:



392 Naissance d'un laïcat chrétien

Nous étudierons d'abord le sens de l'adjectif «laïc» lorsqu'il apparaît
dans la littérature chrétienne. Il s'agit essentiellement de la lettre de

Clément de Rome aux Corinthiens et d'un passage des Stromates de

Clément d'Alexandrie. C'est chez ce dernier auteur, à la fin du second siècle

que nous rencontrerons, pour la première fois le substantif «laïc» utilisé

pour désigner un type de chrétien. A partir de ce moment, le mot «laïc»
vient essentiellement régler les conflits et les enjeux suscités par la
frontière clerc/laïc.

l'homme «laïc»

L'une des particularités du terme «laïc», c'est qu'il entre véritablement

en littérature avec un texte chrétien. L'article du père de la
Potterie et les mises au point qu'il a suscitées, entre 1959 et 19651, ont
bien montré «l'origine et le sens primitif» de ce mot formé du substantif
«laos» et du suffixe «-ikos» qui implique un sens catégorisant, restreignant,

«laïkos» désigne tout à la fois l'appartenance au peuple saint (au

«laos») et la catégorisation (une partie seulement du peuple).
Les premiers emplois du terme de trouvent seulement dans les

papyrus2. «Laïkos» désigne alors «l'homme du peuple». Mais avec
certaines connotations particulières. On pourrait, je crois, sans trop sim-

- aucune attestation du terme dans le corpus néotestamentaire,

- une phrase, sous forme d'apophtègme, dans la lettre de Clément de Rome aux Corinthiens,

vers 96,
— puis l'histoire du christianisme fait silence durant tout le second siècle, qui ignore
totalement le terme «laïc»,
— enfin, réutilisation de la notion durant la génération 190/220, avec une double
impression: d'une part l'impression qu'il s'agit d'une notion courante, que l'on n'a pas à

justifier, et d'autre part, l'impression que l'on est devant une catégorie « à problèmes », sur
laquelle on est loin d'être d'accord et sur laquelle se focalisent un certain nombre de

conflits institutionnels (place des femmes dans l'Eglise, utilisation des catégories
sacerdotales pour désigner certains ministères chrétiens, morale familiale et matrimoniale,
gestion financière des biens de la communauté...)

1 I. de la Potterie, «L'origine et le sens primitif du mot «laïc», dans La vie selon

l'Esprit (Unam Sanctam 53), Paris, 1965, p. 13-29. Cet article a d'abord été publié dans
Nouvelle Revue Théologique 80 (1959), p. 840—853. Il avait alors été recensé et nuancé par
B. Bauer, dans «Die Wortgeschichte von <Laicus>», dans Zeitschriftfür katholische Theologie

81, 1 (1959), p. 224—228, dont I. de la Potterie tient compte dans la réédition de
1965.

2 On trouvera les principales références dans F. Preisigke, «Wörterbuch der griechischen

Papyrusurkunden», Berlin, 1958. Voir également F. Preisigke, «Fachwörter des

öffentlichen Verwaltungsdienstes Ägyptens», Göttingen, 1915 (s.v. laokritai et laos) et



Naissance d'un laïcat chrétien 393

plifier, dire qu'il s'agit à la fois des «indigènes» et des «administrés». On
retrouve également le terme laïc dans une expression qui prendra un
caractère technique: «laïkè syntaxis»: c'est la «capitatio plebeia», la taxe

par tête; cette expression est synonyme du terme plus fréquent «lao-

graphia», «qui désigne la taxe à payer pour l'inscription de la population
dans les registres de l'état civil»3. Cette origine lointaine aura
certainement une influence sur un aspect du laïcat chrétien que nous
rencontrerons durant la première moitié du troisième siècle.

I. 0 anthropos laïkos plebis ejus homo

La lettre de Clément de Rome aux Corinthiens est le premier texte
chrétien à employer le terme «laïc». Quel sens lui donne-t-il? En fait, la
seule phrase où apparaît ce terme est assez laconique et énigmati-
que:

o laikos anthropos tois laïkois prostagmasin dedetai

L'homme laïc est liépar les préceptes laïcs4.

W. Bauer, «Wörterbuch zum N.T. », Berlin, 19585, au mot «laïkos». Pour comparer avec
l'emploi de«laos», voir C. Vandersleyen, «Le mot laos dans la langue des papyrus grec»,
dans Chronique d'Egypte 48 (1973), p. 339—349. On comparera avec l'emploi du terme
« laos » dans la langue grecque en consultant A. Heubeck, « Gedanken zum griech. < laos> »,
dans Studi Linguistici 5 (1969), p. 535—544, et dans le vocabulaire chrétien en consultant
A. Dahle, «<laos, ethnos, dèmos>. Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Volksbegriffs
im frühchristlichen Denken», Göttingen, 1947 et «Das Volk Gottes. Eine Untersuchung
zum Kirchenbewusstsein des Urchristentums», Oslo, 1941, réimpression Darmstadt,
1963.

3 Cf. Daremberg et Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, art. «

Capitatio» (capitatio humana ou plebeia). C'est l'impôt par tête payé par l'homme de 14 à

60 ans pour l'inscription dans les registres de l'état civil. Cf. J. A. S. Evans, «The Poll-Tax
in Egypt», dans Egyptus 37 (1957), p. 259—265, et I. de la Potterie, art. cit. (1965),
p. 15-17.

4 Lettre de Clément de Rome aux Corinthiens, 40,5. (Sources chrétiennes 167 ; et édition
critique de R. Knopf, dans K. Bihlmeyer, «Die apostolischen Väter», 1970). La lettre de

Clément de Rome aux Corinthiens a donné lieu à une immense littérature. Nous voudrions
simplement signaler ici les ouvrages ou articles utiles à la compréhension de la question
étudiée: F. Ahuis, «Autorität im Umbruch. Ein formgeschichtlicher Beitrag zur Klärung
der literarischen Schichtung und der zeitgeschichtlichen Bezüge von Num. 16und 17. Mit
einem Ausblick auf die Diskussion um die Ämter in der Kirche», (Calmer Theologische

MonographienXS), Stuttgart, 1983; A. Barzano, «Plino il Giovane e i cristiani alla corte di
Domiziano», dans Rio. St. Chiesa 36 (1982), p. 408—415; K. Beyschlag, «Clemens
Romanus und der Frühkatholizismus. Untersuchungen zu I Clemens 1—7» (Beitrag zur
Historischen Theologie 35), Tübingen, 1966; G. Brunner, «Die Theologische Mitte des

Ersten Klemensbriefes. Ein Beitrag für Hermeneutik frühchristlicher Texte», Frankfurt,



394 Naissance d'un laïcat chrétien

Qu'entend-on par là?

Aucun texte contemporain ne vient nous fournir une exégèse de

cette sentence et d'ailleurs le terme «laïc» ne réapparaîtra dans la
littérature chrétienne qu'un siècle plus tard sous la plume de Clément
d'Alexandrie. Encore convient-il de souligner que l'illustre didascale ne
cite pas explicitement cette phrase de Clément de Rome.

1972; B. Capelle, «La la Clementis et l'épître de Polycarpe», dans Revue bénédictine 37

(1925), p. 283-287; F. R. van Cauwelaert, «L'intervention de l'Eglise de Rome à

Corinthe vers l'an 96», dans Revue d'Histoire ecclésiastique 31 (1935), p. 267-306. (Cet
article a suscité toute une discussion dont l'essentiel se trouve consigné dansj. Zeiler, «A
propos de l'intervention de l'Eglise de Rome à Corinthe», dans RHE 31 (1935), p. 762-
764, et la réponse de Cauwelaert, dans RHE 31 (1935), p. 765-766); A. Davids, «Irrtum

und Häresie - 1 Clem. - Ignatius von Antiochien -Justinus», dans Kairos 15 (1973),
p. 165-187. J. Davison, «Gifts in the Roman Church. 1 Clément, Hermas and Justin
martyr», Iowa, Ph. D, 1981/82; C. A. Evans, «The citation of Isaiah 60:17 in 1 Clement»,
dans Vigiliae Christianae 36 (1982), p. 105—107 ; « A note on Egkjptein in 1 Clement», dans

Vigiliae Christianae 38 1984) p. 200-201 ; A. Faivre, « Le système normatifdans la Lettre
de Clément de Rome aux Corinthiens», dans Revue des Sciences religieuses 204, 129—152;
J. Fuellenbach, «Ecclesiastical Office and the Primacy of Rome. An Evaluation of
Recent Theological Discussion of First Clement» (The Catholic University of America,
Studies in Christian Antiquity 20), Washington, 1980; F. Gerke, «Die Stellung des 1.

Clemensbriefes innerhalb der altchristlichen Entwicklung der Gemeindeverfassung und
des Kirchenrechts» (TU 47, 1), Leipzig, 1931 ; D. A. Hagner, «The Use of the Old and
New Testament in Clement of Rom», 1973; A. von Harnack, «Einführung in die alte
Kirchengeschichte. Das Schreiben der Römischen Kirche an die Korinthische aus der
Zeit Domitians (I. Clemensbrief) », übersetzt und den Studierenden erklärt, Leipzig, 1929 ;

E. G. Hinson, «Evidence of Essene Influence in Roman Christianity. An Inquiry», dans
Studia Patristica XVII (Oxford), (3—8 sept. 1979); A. Jaubert, «Les sources de la
conception militaire de l'Eglise en I Clément 37», dans Vigiliae christianae 18 (1964), p. 74—

84; «La notion d'alliance dans le Judaïsme aux abords de l'ère chrétienne», Paris, 1963;
«Thèmes lévitiques dans la Prima Clementis», dans Vigiliae christianae 18 (1964), p. 193—

203; M. Jourjon, «Remarques sur le vocabulaire sacerdotal dans la la Clementis, dans

Epektasis (Mélanges). Daniélou), Paris, 1972, p. 107—110 ; J. Liebaert, « La référence à la

règle apostolique dans la lettre de Clément de Rome», dans L'Année canonique 23 (1979),
p. 115-132;M. Mees, « Die Hohepriester-Theologie des Hebräerbriefes im Vergleich mit
dem Ersten Clemensbrief», dans Biblische Zeitschrift 22 (1978), p. 115—124; R. R. Noll,
« Recherches sur les origines du sacerdoce ministériel chez les Pères apostoliques », Thèse,
Strasbourg, décembre 1970 (polycopiée); P. Pergola, «La condamnation des Flaviens
<chrétiens> sous Domitien: persécution religieuse ou répression à caractère politique?»,
dans MEFRA 90 (1978) 1, p. 407—423; J. Rohde, «Häresie und Schisma im ersten
Clemensbrief und in den Ignatius-Briefen», dans Novum Testamentum 10 (1968), p. 217—

233 ; K. Schmidt, «Der erste Clemensbrief in altkoptischer Übersetzung untersucht und
herausgegeben» (TU 32), Leipzig, 1908 (manquent les chapitres 35 à 41); J. Wiseman,
«Corinth and Rome» 1: 228 B.C.-A.D. 267», dans ANR IVII, 7, 1 (1979), p. 438-548;
D.W.F. Wong, «Natural and divine Order in I Clement», dans Vigiliae christianae 36

(1977), p. 81—87; A. W. Ziegler, «Neue Studien zum ersten Klemensbrief», München,
1958; «Prophetische Erkenntnis und Verkündigung im I. Klemensbrief», dans Histor.

Jahrbuch 77 (1958), p. 39-49.



Naissance d'un laïcat chrétien 395

Ce n'est que dans la Constitution ecclésiastique des apôtres5 que le texte
de Clément de Rome sera expressément repris, avec quelques petites
variantes selon les différentes versions, mais sans qu'on puisse en tirer
des éclaircissements supplémentaires concernant le sens originel de la

maxime se rapportant à l'homme laïc.

Seule la version latine6, retrouvée et éditée par Dom G. Morin,
pourra peut-être nous donner un tout petit indice. Le traducteur n'a pas
rendu de la même façon l'adjectif laïkos lorsqu'il est employé pour les

personnes ou lorsqu'il est employé pour les choses. Ce qui donne la

traduction:

plebs ejus (plebeius ou plebis ejus?) homo,

laicis praeceptis datus est.

«Plebs ejus» étant incompréhensible, Dom Morin a restitué
«plebeius homo», ce qui est habituellement accepté. Il me semble cepen-

5 Constitution Ecclésiastique des Apôtres 19 (XVIII). On trouvera les différentes
versions de ce texte dansJ.-M. Hanssens, « La liturgie d'Hippolyte de Rome», 1970, p. 60—62.

Pour la présentation générale de ce document, les éditions et la bibliographie, voir
A. Faivre, « La documentation canonico-liturgique de l'Eglise ancienne », dans Revue des

Sciences religieuses 54, 3 (juillet 1980), p. 216—217; 54, 4 (octobre 1980), p. 273—297, et «Le
texte grec de La Constitution ecclésiastique des apôtres, 16—20 et ses sources », dans Revue des

Sciences religieuses 55, 1 (janvier 1981), p. 31—42.
6 Dom G. Morin, « Sancti Clementis Romani ad Corinthos Epistulae versio latina

antiquissima», dans Anecdota Maredsolana II, Maredsous-Oxford, 1894. Sur cette version
latine, voir les remarques de Ch. Mohrman, «Les origines de la latinité chrétienne à

Rome» dans Vigiliae Christianae 1949, p. 66—106 et p. 163—183 (surtout p. 98-104). Nous
faisons nôtres les remarques de Ch. Mohrmann selon laquelle le traducteur latin ne garde
un mot grec que s'il a un sens technique dans la langue des communautés chrétiennes.
«Laicus» ne serait pas encore courant lors de la traduction. D'autre part, nous
reconnaissons que ce traducteur latin «scrupuleux», «dispose d'une intuition vive, qui parfois
lui permet d'apporter des nuances très fines, nuances que le texte grec sous-entend sans les

exprimer d'une manière claire» (Ch. Mohrmann, art. cit., p. 101-103). Par contre, la

conjecture de lecture de G. Morin, bien qu'acceptée habituellement, ne nous paraît pas
devoir s'imposer de façon absolue. Le manuscrit contient «plebs ejus homo», ce qui est

incompréhensible. Mais au lieu de transcrire, comme Dom Morin «plebeius homo», il est

paléographiquement possible de restituer «plebis ejus». Cette lecture matérielle confirmerait

la lecture théologique que nous proposons. L'homme «laïc» sera bien l'homme de

« ce peuple », en opposition à l'homme du peuple chrétien. D'ailleurs, dans la suite de la

lettre, le traducteur latin a traduit, en 1 Clément 54, 2, le terme «plèthos», «multitude»,
parplebs. Cette lecture de la Lettre de Clément de Rome cadrerait bien avec l'hypothèse que
nous avions esquissée dans «Les communautés paléochrétiennes», dans Lumière et Vie
167 (1984), p. 14—20. Sur l'emploi de «plebs», on consultera surtout V. Loi, «Populus Dei
— Plebs Dei. Studio storico linguistico nella dinominazione del popolo di Dio nel latino
paleocristiano», dans Salesianum 27 (1965), p. 608—628; M. Guerra, «La <Plebs> y los
<Ordines> de la sociedad romana y su traspaso al pueblo cristiano», dans Teologia del
Sacerdocio 4, Burgos, 1972, p. 253—293.



396 Naissance d'un laïcat chrétien

dant, que paléographiquement, on pourrait tout aussi bien conjecturer
«plebis ejus homo»: cette lecture matérielle confirmerait la lecture
théologique que je fais du texte de Clément de Rome.

Mais je voudrais d'abord vous rappeler brièvement le contexte et

repérer les traditions sous-jacentes.

1. Le contexte

La lettre de Clément de Rome aux Corinthiens est un écrit de circonstance,

un texte destiné à apaiser et si possible résoudre une situation
conflictuelle. Voici les faits tels qu'ils ressortent de la lettre elle-même:
la discorde règne dans l'Eglise de Corinthe ; la raison de cette agitation
semble être d'ordre institutionnel. Des presbytres qui avaient exercé
leur fonction avec honneur et de manière irréprochable ont été destitués

ou sont en passe de l'être. L'affaire cause scandale et Clément prodigue,
au nom de sa communauté, ses conseils. Les querelles partisanes ont
découragé beaucoup de chrétiens et fourni aux incroyants des occasions
de blasphème. Il est urgent de prêcher la concorde et le retour à l'ordre.
A la fin de sa lettre, Clément conseillera même, à ceux qui sont cause de

discorde, de se sacrifier et de s'exiler volontairement pour que le troupeau

du Christ vive en paix avec les presbytres installés.
Mais avant d'en arriver là, Clément, qui est un bon diplomate, essaie

d'utiliser tous les moyens pour convaincre, pour ramener la paix, sans
aborder de front les questions qui divisent. Il faut attendre 39 chapitres

pour enfin deviner de quoi il s'agit7. Ceci a permis à Clément de tracer
un portrait idyllique du bon ordre et de l'harmonie régnant dans la

communauté primitive de Corinthe, oubliant pour la circonstance les

frottements qui s'étaient déjà produits entre partisans de Paul et d'Apol-

7 Sur les problèmes posés par le plan et le contenu de la Lettre de Clément de Rome aux
Corinthiens, on consultera l'introduction des Sources Chrétiennes et surtout G. Brunner,
«Die Theologische Mitte des Ersten Klemensbriefes. Ein Beitrag für Hermeneutik
frühchristlicher Texte», Frankfurt, 1972 (qui a très bien montré les deux grandes parties de la
lettre: 1) De 1,2 à 39,9 et 2) de 40,1 à 61,3). Les deux parties abordent le même thème de
l'ordre détruit et des moyens de le restaurer. Mais la première partie le traite de façon
générale et la seconde l'applique au problème concret de Corinthe. Sur la démarche de
Clément, voir également A. Faivre, « Le système normatif dans la Lettre de Clément de
Rome aux Corinthiens», dans Revue des Sciences religieuses 54, 2 (avril 1980), p. 129—

152.



Naissance d'un laïcat chrétien 397

los8. Il offre ensuite en exemple l'ordre cosmique harmonieusement

régi par les desseins du créateur. Puis il en vient enfin à la discipline
communautaire. A partir du chapitre 37, le texte est construit autour de

4 analogies, de 4 comparaisons exploitées systématiquement:

1. Analogie de l'armée, des soldats soumis aux gouvernants (chapitre

37,1—3);
2. Analogie du Corps (image déjà utilisée par saint Paul, mais qui est

reprise ici dans son contexte stoïcien);
3. Analogie de la liturgie d'Israël (chapitre 40, où apparaît le vocable

qui nous intéresse);
4. Analogie de Moïse et Aaron (hommes-modèles qui ont prévu les

conflits comme les ont prévus «nos apôtres» et paradigme de la «querelle

à propos du sacerdoce»).

Le terme «laïc» apparaît donc dans la troisième analogie. Au moment
où Clément, après une partie d'ordre général, en vient à l'application
concrète aux problèmes communautaires. Le premier réflexe du lecteur

peut être de se demander jusqu'où va cette comparaison : que compare -

t-on? Quels sont les termes de l'analogie? Jusqu'où sont-ils parallèles?

L'attention se portera spontanément sur le centre du texte:
1 Clément 40,5-41,1 :

40,5 : Car au grand prêtre ont été dévolues des fonctions particulières (idiai
leitourgiai), aux prêtres a été marquée une place particulière (idios o topos),
aux lévites sont imposés des services particuliers (idiai diakoniai) ; l'homme

laïc est lié par des préceptes laïcs.

41,1 : Que chacun de nous frère, à son rangparticulier (idiô tagmati), plaise à

Dieu en agissant selon une conscience droite, avec dignité, sans enfreindre
les règles qui ont été déterminées pour sa fonction (leitourgia).

Toute la question sera alors de savoir si l'analogie doit être prise à la

lettre et si on doit retrouver dans les «rangs particuliers» dévolus à

chaque chrétien, chacun des éléments de la description du culte vétéro-

8 Voir, par exemple : J. Boudillon, « La première épître aux Corinthiens et la controverse

sur les ministères», dans Istina 16(1971),p. 471—488; V. Hasler, « Das Evangelium
des Paulus in Korinth. Erwägungen zur Hermeneutik», dans New Testament Studies 30

(janvier 1984) 1, p. 109—129 ; P. W. Barnett, «Opposition in Corinth », dansJ. Stud. New
Test. (1984) 22, p. 3-17.



398 Naissance d'un laïcat chrétien

testamentaire. Deux lectures opposées ont été proposées: celle qui verra
dans ce texte l'origine d'un laïcat chrétien9, celle, et elle me semble déjà
mieux respecter le texte, qui affirmera qu'il ne s'agit là que d'une

comparaison et que Clément vise avant tout l'ordre à respecter et non la

description du culte chrétien10.

A vrai dire aucune de ces lectures n'est totalement satisfaisante.

Dans mon ouvrage sur «les laïcs aux origines de l'Eglise», j'avais
proposé une troisième solution. Il ne faut pas, écrivais-je alors, voir dans

l'image de la liturgie une description pure et simple de l'organisation
ecclésiastique des chrétiens, et j'ajoutais: «Clément est incapable de

souscrire à une théologie qui ferait des offrandes et des fonctions
liturgiques le monopole de certains au détriment du peuple de Dieu»11. Bien
au contraire, s'adressant à tous ses frères à travers un nous communautaire,

l'auteur de la lettre aux Corinthiens laisse supposer que chacun doit
accomplir une fonction (leitourgia). J'en concluais que l'homme laïc de
1 Clément était juif et qu'il ne possédait pas de vis-à-vis véritable chez les

chrétiens. Depuis, une relecture approfondie des textes m'a conduit à

préciser ces remarques et à rectifier légèrement les conclusions
auxquelles j'aboutissais.

Mon attention a été tout particulièrement attirée par le fait que
Clément parlait de «l'homme laïc» au singulier et non des laïcs au

pluriel (comme on devrait s'y attendre, s'il continuait sa description des

rôles et des fonctions liturgiques et comme tout naturellement certaines
traductions l'on rendu12. Il ne peut s'agir d'une simple figure de style,
désignant l'ensemble d'une catégorie par un singulier d'abstraction, car

9 Par exemple: M. Jourjon, «Les premiers emplois du mot laïc dans la littérature
patristique », dans Lumière et Vie 12 (1969), p. 37—42 (surtout p. 38), (à nuancer d'ailleurs
avec M. Jourjon, «Remarques sur le vocabulaire sacerdotal dans la la Clementis», dans

Epektasis (Mélanges J. Daniélou), Paris, 1972, p. 107—110.
10 Ainsi, J. Liebaert, dans «La référence à la règle apostolique dans la lettre de

Clément de Rome», dans L'Année canonique 23 (1979), p. 122.
11 A. Faivre, «Les laïcs aux origines de l'Eglise», Paris, 1984, p. 30—35.
12 Parmi les travaux les plus sérieux et traitant de façon spécifique de la question des

« laïcs », relevons les traductions de I. de la Potterie, art. cit. p. 22 : « les laïques (o laikos
anthropos) sont liés par des préceptes familiers aux laïques » ; de E. Lanne, art. cit., p. 108,

qui traduit bien: «l'homme laïc est lié par des préceptes laïcs». Mais, certainement pour
que le parallélisme soit plus «logique», il rend les pluriels «iéreusin» et «leuitais» par des

singuliers; de A. Jaubert (SG 167, p. 167) qui traduit: «celui qui est laïque est lié par les

préceptes propres aux laïques » (la ponctuation en français ne respecte pas totalement celle

qui est proposée en grec : point-virgule explicatif au lieu de point en français, avant cette
phrase).



Naissance d'un laïcat chrétien 399

dans ce cas on ne voit pas pourquoi Clément aurait parlé des prêtres et
des lévites au pluriel.

Il ne s'agit donc pas d'une catégorie supplémentaire, semblable aux
trois premières catégories, mais d'un singulier à valeur collective et
englobante. Logiquement, cette valeur collective en fait le vis-à-vis tout
naturel du «nous» communautaire des chrétiens, et ce caractère englobant

devrait s'exercer par rapport aux trois premières catégories vétéro-
testamentaires. Mais là encore, le texte même de l'analogie est trop court
pour que nous puissions aller plus loin dans la démonstration. Il faut
donc chercher à repérer les traditions sous-jacentes.

2. Les traditions sous-jacentes

En examinant l'introduction et la conclusion qui encadrent cette
analogie (c'est-à-dire le début du chapitre 40 et la fin du chapitre 41) on
constate que trois thèmes principaux se dégagent nettement:

1. Le thème de la connaissance divine, d'une connaissance plus
profonde et plus haute. Ce thème débute le chapitre 40 et clos le chapitre

41, encadrant ainsi tout le passage relatif à l'analogie de la liturgie
d'Israël.

2. Le thème du respect de l'ordre, des temps et des moments
déterminés. Ce thème est développé et semble être épuisé au chapitre 40,

juste avant le début de l'analogie proprement dite.
3. Le thème du respect de la volonté du Maître avec deux

corollaires:

a) ceux qui respectent cette volonté sont agréés et heureux (chapitre

40) ;

h) ceux qui n'agissent pas en conformité avec cette volonté méritent

la peine de mort (chapitre 41).

Annie Jaubert voyait, dans le thème de l'ordre et des temps
déterminés, ainsi que dans celui de l'accomplissement du bon plaisir (eu-
dèktos) du Maître, des thèmes lévitiques13. Elle avait certainement
raison. Mais cette hypothèse demande à être complétée pour rendre
mieux compte du texte de Clément, car elle n'explique vraiment ni

13 A. Jaubert, «Thèmes lévitiques dans la Prima Clementis», dans Vigiliae Christia-
nae 18 (1964), p. 193-203.



400 Naissance d'un laïcat chrétien

l'insertion du thème de la connaissance plus haute (déterminant la
rédaction des chapitres 40—42), ni la mention de la peine de mort14.

Je pense, pour ma part, que ces thèmes proviennent eux aussi de

traditions sous-jacentes au texte, mais probablement de traditions qui
ont déjà fait l'objet de relectures chrétiennes15. Il s'agit essentiellement
de réinterprétation des rituels du sacrifice d'expiation et du sacrifice

pour les péchés décrits en Lévitique 16 et Nombre 19. Ces sacrifices sont
mis en relation avec le sacrifice pascal, sacrifice unique d'expiation du
Christ.

C'est dans un tel contexte qu'on retrouve dans l'épître aux Hébreux

9-10, l'ensemble des trois thèmes mentionnés en 1 Clément 40-41 :

1. Thème de la connaissance,
2. Thème de l'accomplissement de la volonté du Maître avec les

corollaires de l'agrément de Dieu et la menace de mort,

14 Qu'A. Jaubert, elle-même signale comme non biblique. Cf. SC 167, p. 169,
n° 3.

15 Relectures que nous retrouvons particulièrement:
- dans l'épître de Barnabe

- dans l'épître aux Hébreux
Dans l'épître de Barnabé, par exemple, nous trouvons:

- une interprétation spirituelle et christologique du rituel du sacrifice d'expiation
(Lévitique 16 et 23

- et du rituel du sacrifice pour les péchés (Nombres 19).
La fête des Expiations y est rapprochée du sacrifice pascal et dans le cadre de ce midrash
judéo-chrétien (Midrash dont l'existence est attestée également par Justin, Dialogue
40,4 et Tertullien,AdversusMaràonem III, 7,7), on trouve mention d'une peine de mort
encourue pour non respect des règles cultuelles:

« Quiconque ne jeûnera pas le jour du jeûne (c'est-à-dire le jour de la fête des

expiations), mérite la peine de mort».
Ce midrash est suivi d'une interprétation typologique du sacrifice de purification

(Nombres 19) comme figure du sacrifice du Christ.
Dans les chapitres 9 et 10 de l'épître aux Hébreux,

- on trouve:
— cette même interprétation christologique des rituels de Lévitique 16 et de Nombres
19 (épître aux Hébreux 9,11-12);

— la mention de la peine de mort (épître aux Hébreux 10,26-28).
- Mais on remarque en outre:

— que l'interprétation christologique des sacrifices (Lévitique 6 et Nombres 19) est
liée au désir d'accomplir la volonté de Dieu et d'être agréé par lui (épître aux Hébreux

10,4-9);
— que le jour fixé pour le sacrifice et l'ensemble du rituel des sacrifices traditionnels,
sont interprétés comme des figures pour la période actuelle, valable seulement
jusqu'au temps de la réforme;
— que la mention de la peine de mort et d'un châtiment plus grave est lié comme dans
1 Clément 41, à la réception de la connaissance (épître aux Hébreux 10,26-28).



Naissance d'un laïcat chrétien 401

3. Thème du respect des temps: ce thème des temps ou des jours
fixés est interprété, par l'épître aux Hébreux 9,6-10 dans le sens d'une
distinction entre temps de l'ancienne alliance (et des sacrifices rituels
répétés) et temps de la nouvelle alliance (et du sacrifice unique du

Christ).
A mon avis, le respect de l'ordre et des temps déterminés dont il est

question en 1 Clément 40 doit être compris dans la même perspective.
Certes, il trouve probablement son origine dans des traditions lévitiques
concernant le respect des rituels liturgiques (et plus particulièrement
dans le respect du rituel de Lévitique 16 et 23), mais ces traditions ont
déjà fait l'objet de relectures judéochrétiennes dont l'épître aux Hébreux

nous offre une première synthèse théologique.

3. «Laïc»: le sens de l'adjectif employé par Clément de Rome

Il ne faut pas négliger le fait que Clément débute son texte par une
allusion aux profondeurs de la connaissance divine et qu'il le clôt en
parlant d'une connaissance plus haute. Même si, à première vue, il
semble se contenter de présenter l'organisation de la liturgie d'Israël

comme un modèle d'ordre pour les chrétiens, ce serait étriquer sa pensée

que de réduire la pointe de l'analogie au respect d'un ordre et d'un
calendrier rituel.

L'ordre que vise Clément, c'est aussi et surtout, l'ordre du salut,
l'économie divine en son entier. Le respect des temps déterminés
s'inscrit alors pour lui dans le respect des temps impartis à chaque
alliance et des types de «liturgie», spirituelles ou sensibles, qui en
dépendent. C'est dans ce cadre qu'il faut replacer la phrase traitant, non
pas des laïcs, mais de «l'homme laïc» (o laikos anthropos plebis ejus

homo).
Cette phrase a le caractère d'un apophtegme de portée générale.

L'homme laïc est liépar des préceptes laïcs: ce qui veut dire: l'homme qui
n'a pas sondé la profondeur de la connaissance divine est lié par des

préceptes profanes (des règles pour la chair, valables seulement jusqu'au

temps de la réforme (kairou diorthôseôs; tempus correctionis), selon le

mot de l'épître aux Hébreux 9,10, tandis — sans doute — que celui qui par
révélation de la nouvelle alliance et du sacrifice unique d'expiation du
Christ, a atteint à une connaissance plus haute, est délié de ces préceptes
laïques.



402 Naissance d'un laïcat chrétien

L'homme laïc, est le type de l'homme qui croit trouver son salut dans

le culte de l'alliance ancienne. Le terme «laïc» dans ce cas, ne serait pas

tant péjoratif que restrictif. Il désignerait l'homme du peuple inaccompli.

L'homme de ce peuple (plebis ejus homo) qui n'a pas accès à la

connaissance spirituelle. Le terme «laïc» aurait alors, si l'on accepte ma
lecture, une portée catégorielle et restreignante non point par rapport au

clergé d'Israël, mais par rapport au peuple élu de la Nouvelle Alliance.
Paradoxalement, la mutation de la notion de sacrifice rituel pour les

péchés, vers celle de sacrifice d'expiation unique du Christ, a facilité la

conservation des principes d'ordre et de discipline caractéristiques des

traditions sacerdotales lévitiques. Clément de Rome qui a pour but de

régler sur terre la vie pratique de la communauté chrétienne insiste sur
ce point (en occultant momentanément la question du sacerdoce du

Christ développé Hébreux). Le mode de vie de l'homme laïc, selon le
monde sensible, et l'obéissance aux préceptes laïcs sont peut-être caduques,

mais la nécessité de vivre en conformité avec l'ordre voulu par
Dieu demeure et, celui qui y contrevient s'expose à un châtiment. Pour
déterminer précisément cette volonté face aux difficultés réelles
rencontrées par la communauté, il faudra bien édicter de nouvelles règles

qui, pour se vouloir «spirituelles», n'en devront pas moins être sensibles

et objectivables face aux réalités concrètes.
Si Clément ne nous apprend en définitive rien sur l'existence d'un

laïcat chrétien à la fin du premier siècle, il est, au moins, le fondateur
d'une certaine manière d'aborder le «droit» dans l'Eglise. Ce n'est
certainement pas un hasard si la plupart des documents canonico-

liturgiques ultérieurs se prétendront être transmis dia Klèmentos, par
Clément. Mais ceci nous conduit au moins à l'aube du IIIe siècle.

Le second siècle est pauvre en document et l'argument du silence
doit être manié avec précaution, mais il faut au moins constater que la

question du laïcat ne préoccupe absolument pas les témoignages qui
sont parvenus jusqu'à nous. L'idée d'un «homme laïc», apparue sous la

plume de Clément de Rome s'insère difficilement dans la pensée des

chrétiens de cette époque. Leur préoccupation majeure est de définir
leurs rapports au Christ, plutôt que de définir les relations existant entre
eux. Le terme «laïc», que l'on pourrait croire disponible depuis Clément
de Rome dans le discours chrétien, ne se trouve chez aucun auteur:
Justin ou Irénée préfèrent encore les termes de «chrétiens», de «frères»,
d'«illuminés», de «disciples» pour désigner ceux qui croient en Jésus-
Christ.



Naissance d'un laïcat chrétien 403

La Septante, non plus, ne connaît pas le terme «laïkos», par contre
les traductions grecques d'Aquila, de Symmaque et de Théodotion16 ont
senti le besoin de remplacer en 1 Samuel21,5-6 et en Ezéchiel22,26 et
48, 15, l'adjectif «bébèlos», par celui de «laïkos». Ces versions, datant
certainement de la seconde moitié du second siècle, emploient le terme
«laïkos» dans un contexte cultuel, (que ce soit le pain, un voyage ou un
territoire) pour désigner, en opposition à «sacré», à «consacré», ce qui
est employé par tout le monde, ce qui est d'usage courant, ce qui est

commun.

II. Le rideau du Temple,
barrière contre l'infidélité laïque

Après l'unique mention du terme laïc chez Clément de Rome, nous
ne voyons réapparaître le mot que vers la fin du second siècle, chez

Clément d'Alexandrie.
Au livre V des Stromates (V, 6,33), le terme «laïc» est situé dans le

cadre d'une interprétation symbolique de certains éléments du culte
vétéro-testamentaire. Pour réaliser cette interprétation, Clément
d'Alexandrie, emprunte beaucoup à Philon. C'est ainsi qu'il présente,
dans le rideau et le voile délimitant la première tente, des symboles
cosmiques:

Et ce lieu intermédiaire, écrit-il, se trouvait entre l'espace situé au delà du

voile, où seul le grand prêtre avait mission d'entrer à jour fixe (cf.
Ex. 30,10;Lv. 16,2;Héb. 9,7) et la tenture disposée tout autour du côté de

l'extérieur, offerte à tous les hébreux; on dit que c'est exactement le milieu
entre le ciel et la terre17.

Ce lieu, notons-le, est celui qui montre que la voie du sanctuaire
n'est pas ouverte (Hébreux 9,8). C'est cette tente plus grande et plus
parfaite que «le Saint, grand prêtre des biens à venir» doit traverser pour

16 Cf. I. de la Potterie, art. cit., p. 18—21. On trouvera de nombreuses indications sur
ces versions du second siècle, dans la thèse (polycopiée) de R. Bodenmann, « Les dires

prophétiques de Daniel dans les écrits chrétiens non-canoniques des deux premiers
siècles. Etude historico-exégétique prenant en considération le Sitz im Leben et les

développements ultérieurs au troisième siècle», Thèse de Théologie protestante,
Strasbourg, Mai 1984; Cf. également, E. Junod, «La formation et la composition de l'Ancien
Testament dans l'Eglise grecque des quatre premiers siècles», dans Le canon de l'Ancien
Testament (éd. J.-D. Kaestli et O. Wermelinger), Genève, 1984, p. 105-151.

17 Stromates V, 33, 1.



404 Naissance d'un laïcat chrétien

entrer dans le sanctuaire (Hébreux 9,11) afin d'acquérir par son propre
sang une rédemption éternelle. C'est cet espace que selon Malachie 3,1 ss

le Seigneur, l'Ange de l'Alliance, devra nécessairement parcourir avant
d'entrer dans son sanctuaire pour purifier les fils de Lévi et restaurer le

sacrifice pur, celui qui est agréé. C'est la frontière qui préserve ce lieu où
le grand prêtre lui-même ne pénètre qu 'au jourfixé, celui dans lequel,
selon Lévitique 16,2, Aaron lui-même ne pouvait pénétrer à n'importe
quel moment sans risquer la mort, celui dans lequel le grand prêtre, une
seule fois l'an, accomplit le rite d'expiation (Exode 30,1 ; Hébreux 9,7).

Nous retrouvons là le thème des jours fixés et du rituel d'expiation... Mais
Clément d'Alexandrie poursuit son explication : Pour d'autres, il y a là un
symbole du monde intelligible et du monde sensible. Effectivement le

rideau, barrière à l'infidélité profane (laïkès apistias), était tendu devant les

cinq colonnes, pour tenir à l'écart ceux qui étaient sur le parvis. Or, de

même, dans un sens très mystique, cinq pains sont rompus par le Sauveur et
sont suffisants pour la foule des auditeurs. Car la foule est grande de ceux qui
s'attachent aux choses sensibles, comme si elles étaient seules à

exister18.

La barrière contre l'infidélité laïque est mise en rapport avec la

distinction entre monde intelligible et monde sensible. Ceci est énoncé

en termes platoniciens, mais pourrait fort bien s'appliquer à la distinction

entre la connaissance divine et les préceptes laïcs opérée par
Clément de Rome, ou pour parler comme l'épître aux Hébreux, à la
distinction entre les règles pour la chair et le sacrifice qui a le pouvoir de

rendre parfait l'adorateur en sa conscience. Clément d'Alexandrie, en
faisant allusion à la multiplication des pains nous suggère «en un sens
très mystique» (comme il le dit lui-même), une nouvelle antithèse
déterminée par la barrière laïque: celle de la nourriture périssable et
du pain de vie (Jean 6,27-34), la nourriture qui demeure en vie
éternelle.

Mais qu'il soit exprimé en termes platoniciens ou johanniques, le sens
de la barrière laïque demeure le même. Il exprime la distinction entre ce

qui se limite au charnel, au formel, au palpable, et ce qui ressort d'une
connaissance spirituelle plus haute, incomparable, divine, dont la clef
nous est donnée par le Christ. De ce point de vue, il n'y a pas de

18 Stromates V, 6, 33, 2; SC 278, p. 78—81. Clément d'Alexandrie connaît une
troisième occurrence du terme « laïc », dans Pédagogue II, 10,93,2 (ÙC108, p. 178-180): «laïc»
est utilisé ici dans un contexte péjoratif, il est proche de «vulgaire», «grossier».



Naissance d'un laïcat chrétien 405

différence entre le sens que nous avons trouvé au terme «laïc» chez

Clément de Rome et celui que Clément d'Alexandrie lui donne au
livre V des Stromates.

III. Des hommes monogames : preshytres, diacres ou laïcs

Il n'en va pas plus de même en Stromates III. Là, pour la première
fois, le terme «laïc» est indiscutablement appliqué à une catégorie de

chrétiens. Il est utilisé dans un contexte anti-encratique et plus précisément

dans le cadre d'une discussion sur le mariage. La problématique
initiale est la suivante: le chrétien doit-il se marier et engendrer?
Clément répond par l'affirmative:

L'apôtre, dit-il, admet l'homme d'une seule femme, qu'il soit presbytre,
diacre ou laïc, s'il use irréprochablement du mariage, il sera sauvé en
engendrant des enfants19.

On remarquera que les laïcs sont ici distingués des presbytres et des

diacres, mais qu'ils ne leur sont pas opposés. Bien au contraire, tous sont
associés dans une même discipline matrimoniale. Il ne faudrait pas
croire non plus que presbytre, diacre et laïc, sont collectivement opposés
à l'évêque. Chez Clément d'Alexandrie, presbytre et évêque sont parfois
encore des termes synonymes et quelques pages plus loin, dans la

conclusion du livre III, Clément écrit explicitement:

L'évêque même, qui a bien gouverné sa propre famille, l'apôtre ne l'établit-
il pas chef de l'Eglise et la maison de celui qui ne s'est marié qu'une fois ne
devient-elle pas, selon lui, la maison du Seigneur20.

Entre ces deux passages, Clément s'est efforcé de démontrer que la

génération, loin d'être une malédiction, est sainte

puisque par elle le monde existe, par elle les naissances, par elle les nations,

par elle les anges, par elle les puissances, par elle les âmes, par elle la loi, par
elle l'Evangile, par elle, enfin, la connaissance de Dieu21.

En même temps, il réhabilite le mariage, le corps et la chair, face aux
conceptions encratites et gnostiques d'un Jules Cassien qui ne voyait
dans le corps que le fruit de la chute et était tenté par le docétisme.

19 Stromates III, 12, 90.
20 Stromates III, 107-108.
21 Stromates III, 103.



406 Naissance d'un laïcat chrétien

Il est très difficile de déterminer les raisons précises qui ont conduit
Clément d'Alexandrie à parler de laïc dans ce contexte. Le terme «laïc»
associé à ceux de presbytres et de diacres, peut être le fruit d'une
relecture de l'analogie vétéro-testamentaire développée par Clément de

Rome: grand prêtre, prêtre, lévites, homme laïc. Mais Clément
d'Alexandrie ne cite pas Clément de Rome en Stromates 111,90. En Stro-

mates III, 100, cependant, Clément d'Alexandrie citeJob 14,4 dans la

même forme que Clément de Rome 17,4 et en Stromates III, 107, il cite
Clément de Rome 46,8 sans qu'on puisse déterminer s'il s'inspire plus
largement de la lettre aux Corinthiens. Pourtant, même si les causes de

cette mutation demeurent largement hypothétiques pour l'historien
(influence du nombre, transfert des attributs et des structures de l'ancien
peuple sur le nouveau, relectures théologiques de prophéties lévitiques
comme celle de Malachie...), le « laïc » chrétien est bel et bien né. Il est né,
semble-t-il, dans un contexte de revalorisation du monde, et
particulièrement du mariage et de la procréation. Il sera désormais présenté
comme une évidence dont Tertullien et nombre de textes du début du
IIIe siècle vont maintenant porter témoignage.

LES ENJEUX D'UNE FRONTIÈRE

A partir de Tertullien, l'existence de la dichotomie clerc/laïc ne

peut plus faire de doute. Les ouvrages du bouillant carthaginois sont les

premiers écrits chrétiens à nous présenter une structure ecclésiale
clairement organisée en deux groupes. Les laïcs y sont distingués de l'ordre
sacerdotal ou de l'ordre ecclésiastique, du groupe des évêques, des

presbytres et des diacres, et d'une manière générale, des clercs qui sont

pour leur part considérés comme chefs (duces) et pasteurs1.

1 Pour une présentation générale des structures ecclésiales à l'aube du IIIe siècle, nous
nous permettons de renvoyer à la bibliographie citée dans nos précédents travaux:
A. Faivre, «Naissance d'une hiérarchie», Paris, 1977; «Clerc / laïc, histoire d'une
frontière», dans Revue des Sciences religieuses 57, 3 (1983), p. 195-220; «Les communautés
paléochrétiennes», Anns Lumière et Vie 167 (1984), p. 5—25. Voir également : Sanctuaires et

clergés (Etudes d'histoire des religions 4), Paris, 1985 (articles de C. Vogel, «Naissance d'un
clergé», p. 79—101 et de A. Faivre «Structures d'un clergé paléochrétien», p. 105—132;
A. Vilela, «La condition collégiale des prêtres au IIIe siècle» (Théologie historique 14),
Paris, 1971 et P. van Beneden, «Aux origines d'une terminologie sacramentelle. Ordo,
Ordinäre, Ordinatio dans la littérature chrétienne avant 313», Louvain, 1974;
G. Schöllgen, «Die Teilnahme der Christen am städtischen Leben in vorkonstantini-
scher Zeit. Tertullians Zeugnis für Karthago», dans Rom. Quart. Sehr, christ. Alt. Kde 77



Naissance d'un laïcat chrétien 407

Il est tout naturel de se poser alors la question des attributions et des

caractéristiques respectives de chacun de ces groupes. J'examinerai
essentiellement comment se posent les problèmes du côté du groupe
qualifié de «laïc».

I. La leitourgia

1. Le droit de baptiser

Voici en quels termes Tertullien se penche sur la question des

ministres du baptême:

Il nous reste à rappeler les règles pour donner et recevoir le baptême.
Pour le donner, c'est le premier prêtre (summus sacerdos), c'est-à-dire

l'évêque qui en a le plus grand droit (summus... jus), ensuite ce sont les

presbytres et les diacres, mais jamais sans l'autorisation de l'évêque, à cause
du respect qui est dû à l'Eglise et qu'il faut sauvegarder pour sauvegarder la
paix. En plus, les laïcs aussi en ont le droit (jus) : ce qui est reçu au même

degré (ex aequo accipitur) peut être donné au même degré (ex aequo dari
potest). — Est-ce que par hasard les disciples du Seigneur étaient appelés

évêques, presbytres ou diacres — Ceci est comme la parole que nul n'a le
droit de cacher, le baptême qui vient de Dieu de la même façon (aeque Dei
census) peut être conféré par tous. Mais quelle réserve et quelle discrétion
s'imposent aux laïcs, plus encore qu'aux clercs, lorsque sur ce point ils

concurrencent les supérieurs, pour ne point s'arroger le ministère de l'évêque.

La rivalité pour l'épiscopat est la mère de toutes les dissensions. Tout
est permis a dit l'apôtre très saint, mais tout n'est pas profitable2.

Sage maxime à l'aide de laquelle Tertullien va limiter le droit des

laïcs, droit théoriquement égal à celui de tous les premiers disciples du

Seigneur. Ce droit a déjà été restreint dans les chapitres précédents en ce

qui concerne les hérétiques (De baptismo 15). Ceux-ci, n'ayant pas le
même Christ, ne peuvent transmettre le baptême. Ils ne peuvent ni le
donner, ni le recevoir, puisqu'ils ne le possèdent pas, n'étant pas de

véritables disciples du Seigneur.
Alors qu'il vient d'affirmer le droit de tous à donner le baptême,

Tertullien va y apporter une nouvelle restriction qui cette fois concerne
les femmes:

(1982), p. 1-29; Ch. Munier, «L'autorité de l'Eglise et l'autorité de l'Esprit d'après
Tertullien», dans Revue des Sciences religieuses 58 (1984), p. 77—90.

2 Tertullien, De baptismo 17,1 ss. ; CCL I, p. 291.



408 Naissance d'un laïcat chrétien

L'effronterie de la femme qui a déjà usurpé le droit d'enseigner, écrit-il,
n'ira pas jusqu'à s'arroger celui de baptiser, à moins que ne surgissent
quelques nouvelles bêtes, semblables à la première. Celle-ci prétendait
supprimer le baptême ; une autre va vouloir l'administrer elle-même3.

Faut-il incriminer la mysoginie de Tertullien? Pas uniquement. Le
texte de Clément d'Alexandrie traitant des laïcs visait les hommes d'une
seule femme. Au concile d'Elvire on autorisera, en cas d'urgence, le laïc
à baptiser, à condition qu'il soit monogame:

Durant une traversée, ou, en général, si l'église est éloignée, un laïc qui n'a

pas souillé sa robe baptismale, n'a pas eu à faire pénitence et qui n'est pas

bigame, peut baptiser un catéchumène à l'agonie; l'évêque devra ensuite

imposer les mains au nouveau baptisé pour le confirmer4.

La Didascalie interdira à cette catégorie particulièrement honorable
de femmes que constituaient les veuves, de baptiser:

parce que c'est contre l'ordre et que c'est dangereux5.

Les Constitutions apostoliques, dans la relecture qu'elles feront à la fin
du IVe siècle de la Didascalie, étendront cette interdiction à toutes les

femmes «car c'est incertain, ou plutôt illégal et impie»6.
Il semble qu'à l'époque d'un Clément d'Alexandrie ou d'un Tertullien,

on n'aie pas pensé à inclure les femmes sous l'appellation de «laïc»,
ceci d'ailleurs, sans que le fait suscite controverse ou revendication.

L'appellation «laïc» est maintenant bien établie, mais elle est encore
neuve et ne concerne sans doute à l'origine que des Fidèles masculins et

monogames. Cette situation évolue certainement très rapidement et
Tertullien, en homme de droit, s'efforce de cerner cette évolution et de

donner un statut à cette pratique, de déterminer exactement le «ius» des

laïcs et sa jurisprudence.

3 Tertullien, De baptismo 17,4.
4 Elvire, canon 38. Cf. J. Orlandis et D. Ramon-Lisson, «Die Synoden auf der

Iberischen Halbinsel bis zum Einbruch des Islam (711)», Paderborn, München, Wien,
1981, p. 4-30.

5 Didascalie IV, 9, 1—3. Nous citons la Didascalie à partir de l'édition française de

F. Nau, «La Didascalie des douze apôtres», Paris, 1912, après vérification sur la dernière
édition de A. Vööbus, «The Didascalia Apostolorum in Syriac», (CSCO, Scriptores Sjri
175, 176, 179, 180), Louvain, 1979. Pour les différentes versions, la bibliographie et la

présentation de ce document, voir A. Faivre, art. cit., dans Revue des Sciences religieuses 54,
3 (1980), p. 216 et 54, 4 (1980), p. 275-277.

6 Constitutions Apostoliques, III, 9,1.



Naissance d'un laïcat chrétien 409

Tout est permis, mais tout n'est pas opportun» (Omnia licere, sed non

omnia expedire)1 : c'est ainsi qu'il justifie la différence entre le droit de

tout baptisé à baptiser lui-même en tant que disciple du Seigneur, et la

pratique qui réduit ce droit aux cas d'urgence et le subordonne au

respect de la prééminence de l'évêque, des presbytres et des diacres.
C'est la même maxime qui servira à Tertullien de préambule

lorsqu'il voudra rappeler que les laïcs, comme les clercs, doivent s'astreindre

à la monogamie. Cette maxime qui semblait servir, dans le cadre de
la problématique baptismale, à rabaisser les prétentions des laïcs ou plus
exactement à les remettre à leur place en rappelant la distinction qui
existe entre clerc et laïc, va être utilisée, dans le De monogamia pour
relever la dignité des laïcs et rappeler les liens d'interdépendances
existant entre clerc et laïc. Vous connaissez certainement ce texte
dont l'interprétation a fait couler beaucoup d'encre. Tertullien raisonne
ainsi:

Comment Paul peut-il vouloir que toute la hiérarchie de l'Eglise soit
constituée de personnes mariées une fois, si cette règle n'est pas observée d'abord

par les laïcs dont provient la hiérarchie de l'Eglise? Si tous ne sont pas tenus
à ne contracter qu'un seul mariage, où ira-t-on chercher, pour les faire
entrer dans le clergé, les personnes mariées une fois. Faudra-t-il instituer, à

part, un ordre de personnes mariées une fois dans les rangs duquel se

recrutera le clergé?8

Comme Clément d'Alexandrie, Tertullien insiste sur les traits
communs aux laïcs et aux clercs, évêque, presbytres ou diacres. Ceci nous
conduit à aborder la question de l'eucharistie.

2. Eucharistie et eulogies

2.1. Eucharistein, opfere

Clément d'Alexandrie, juste avant d'aborder le problème des secondes

noces et d'affirmer la nécessité de la monogamie pour le laïc comme

pour le diacre ou le presbytre, s'écriait avec indignation:

7 Tertullien, De baptismo 17,2. Pour les essais de chronologie des différentes œuvres
de Tertullien, nous renvoyons à R. Braun, «Deus christianorum», Paris, 19 772, p. 563-
577.

8 Tertullien, De monogamia 11,12.



410 Naissance d'un laïcat chrétien

Quoi donc, celui qui plaît, selon le Seigneur, à sa femme, ne peut-il rendre

grâce à Dieu (eucharistein tô theô)? Tout marié qu'il est ne peut-il pas

vaquer en même temps au soin de sa famille et aux œuvres du

Seigneur?9

Tertullien va se préoccuper plus particulièrement de la possibilité
qu'ont les laïcs, non seulement de rendre grâce (eucharistein), mais
d'offrir10. Dans la perspective développée par le De monogamia, la
hiérarchie de l'Eglise est considérée comme sécrétion directe du laïcat. La
constitution d'un «ordre» préparatoire à l'entrée dans le clergé lui
semble impensable, car cet ordre formerait une barrière entre les clercs

et les laïcs. Or, pour ces derniers, le Tertullien montaniste revendique
une dignité sacerdotale égale à celle du prêtre. Aux laïcs qui possèdent la

même dignité que les prêtres, incombent également des devoirs
identiques:

Nous serions insensés de penser que ce qui n'est pas permis aux prêtres est

permis aux laïcs. Même laïcs, ne sommes-nous pas prêtres? Il est écrit: <il a

fait de nous un royaume de prêtres pour Dieu son père>. La différence entre
l'ordre et le peuple est le fait d'une décision de l'Eglise et la charge est
sanctifiée par l'ordre rassemblé11.

Pour Tertullien, les laïcs sont prêtres selon la volonté de Dieu. La
distinction entre l'ordre et le peuple (ordo et plebs) a pour origine une
décision de l'Eglise et sa sanctification par «l'ordre ecclésiastique»
rassemblé, c'est-à-dire probablement par l'évêque assisté du presbyte-
rium.

Mais que doit-on entendre par décision (auctoritas) de l'Eglise?
Tertullien a-t-il seulement voulu souligner l'origine ecclésiastique — et

non divine — de la distinction entre ordo et plebs C'est généralement

9 Clément d'Alexandrie, Stromates III, 88,12.
10 Pour la discussion suscitée par ces termes «tinguere» et «offere» et la bibliographie

élémentaire, voir en dernier lieu: P. Mattei, <Habere ius sacerdotis>. Sacerdoce et laïcat
au témoignage de Tertullien», dans Revue des Sâences religieuses 59, 3—4 (1985), p. 201—

221.
11 Tertullien, De exhortatione castitatis 7,2—6. Voir sur ce texte délicat, l'édition de

Cl. Moreschini et J.-C. Fredouille, dans SC 319, 1985, et les notes p. 158-165. Voir
également C. Vogel, «Ordination inconsistante et caractère inamissible», Turin, 1978,

p. 69-116 et 197—225 et Ch. Munier, «L'autorité de l'Eglise et l'autorité de l'Esprit
d'après Tertullien», dans Revue des Sciences religieuses (Mélanges A. Chavasse), 58 (1984),
p. 77-90 ; P. van Beneden, « Aux origines d'une terminologie sacramentelle. Ordo,
Ordinäre, Ordinatio dans la littérature chrétienne avant 313», Louvain, 1974.



Naissance d'un laïcat chrétien 411

ainsi que l'on comprend le texte. Mais Tertullien a peut-être voulu aller

plus loin en rappelant que cette distinction n'existait que par l'assentiment

de l'Eglise entière - y compris la plebs — et non par une simple
décision des autorités hiérarchiques. En effet, dans la phrase suivante, il
dit clairement que les laïcs constituent pleinement l'Eglise.

Là où ne siège pas l'ordre ecclésiastique, affirme-t-il, toi, laïc, tu offres et tu
baptises, tu es toi-même ton propre prêtre, autrement dit, là ou sont trois, il y
a l'Eglise, même si ce sont des laïcs12.

Ainsi, ce polémiste incorrigible qu'est Tertullien trouve-t-il le

moyen, en une exhortation morale destinée avant tout aux laïcs, de

décocher une flèche aux membres de l'ordre ecclésiastique en rappelant
que cet ordre ne saurait exister sans une décision dans laquelle laplebs a

son mot à dire. Double leçon d'humilité: non seulement les membres de
Yordo ecclésiastique doivent se souvenir que les laïcs sont eux aussi

prêtres de par la volonté de Dieu, mais ils doivent garder présent à

l'esprit que leur existence en tant que membre de Yordo ecclésiastique est

due à une décision du peuple rassemblé: en ce sens aussi, pour Tertullien,

la hiérarchie provient des laïcs.

Après ce chapitre 7 du De Exhortatione castitatis, consacré à la monogamie

et, indirectement, au «sacerdoce» des laïcs, revient, au chapitre 8,

comme un leitmotiv, le «tout est permis, mais tout n'est pas profitable».

On a souvent voulu opposer les textes du De Baptismo, appartenant à

la période catholique de Tertullien, aux textes du De Exhortatione
castitatis, appartenant à la période montaniste. Nous ne pensons pas, pour
une approche historique, que ceci soit très significatif. Ces textes ne

s'opposent pas réellement et le fait qu'ils présentent des différences
d'accent incontestables, n'est que l'indice d'une mutation qui s'opère
creusant un fossé entre ce que permet théoriquement la théologie
traditionnelle et ce qui est opportun selon la pratique qui s'affirme.
Tertullien varie les points de vue où il se place, mais il dit toujours un peu la

même chose: il décrit, à notre avis, sous des jours différents, une même

12 Tertullien, De exhortatione castitatis 7,3. Cf. surtout G. Ottranto «Nonne et laici
sacerdotes sumus?», dans Vetera Christiana, 8, 1 (1971), p. 27-47; M. Bevenot, «Ter-
tullian's thoughts about the christian <priesthood>», dans Corona gratiarum (Mélanges
E. Dekkers), Brugge, 1975, t. 1, p. 125—137; C. Andresen, «<Ubi très, ecclesia est, licet
laïci>. Kirchengeschichtliche Reflexionen zu einem Satz des Montanisten Tertullian»,
dans Mélanges G. Krause, Berlin, New York, 1982, p. 103—121.



412 Naissance d'un laïcat chrétien

réalité conflictuelle. Ceci n'est possible que parce qu'il se trouve encore
à une période de mutation ou «ce qui est opportun» fait encore l'objet de

discussions. Mais bientôt tout ne sera plus permis. Le laïc se verra
interdire l'eulogie et l'enseignement.

2.2. Eulogies

Dans le cadre des repas pris en commun, le texte de la Tradition
apostolique prodigue des conseils de bienséances aux participants et
donne des précisions concernant le rôle et l'attitude de chacun. Tous les

fidèles doivent recevoir un morceau de pain de la main de l'évêque
avant de rompre leur propre pain «car c'est une eulogie et non une
eucharistie»13.

Les catéchumènes recevront un pain d'exorcisme et seront
probablement ensuite exclus du reste du repas (TA 26-27). Suivent ensuite
des conseils de modération et de silence, de respect pour l'évêque. Puis

on envisage le cas où l'évêque est absent:

Et si, en l'absence de l'évêque, les fidèles14 assistaient au repas en présence
d'un presbytre ou d'un diacre, ils mangeront de même honnêtement. Et
chacun s'empressera de recevoir l'eulogie de la main du presbytre ou du
diacre. De même le catéchumène recevra un pain d'exorcisme. Si des laïcs

sont réunis seuls, ils agiront avec discipline car un laïc ne peut faire l'eulogie

(TA 28).

Malgré la distinction établie entre eucharistie et eulogie pour la
notice 26, il semble rester encore dans ces repas en commun pris le soir,
quelques traces de confusion avec l'eucharistie primitive (le fait même

que l'on prenne soin de préciser la distinction montre bien que tout
n'était pas clair dans l'esprit des participants). Quoi qu'il en soit, s'il
s'agit bien de l'interdiction pour les laïcs de faire une eulogie — et non
une eucharistie — l'interdiction n'en montre pas moins la restriction des

attributions laissées aux laïcs.

15 Tradition Apostolique, 26.
14 La Tradition Apostolique préfère de beaucoup ce terme de «fidèle» ou de «croyant»

pour désigner les chrétiens. Le terme précis de « laïc » n'apparaît, à en croire les différentes
versions et relectures, que dans deux endroits bien précis, lorsqu'il s'agit de désigner un
type de docteur (TA 19, et lorsqu'il est question d'interdire l'eulogie aux «laïcs» (TA
28).



Naissance d'un laïcat chrétien 413

5. La leitourgia, critère de distinction entre clerc et non clerc

La Tradition apostolique ne nous donne pas une définition positive de

l'ensemble du laïcat. Elle nous permet seulement de le définir
négativement, de lire le tracé de ses frontières en creux dans l'empreinte
laissée sur l'ensemble du peuple chrétien par les ministères. Encore
faut-il savoir qu'entre les clercs proprement dits, c'est-à-dire la triade
ministérielle (évêque, presbytres, diacres) et les fidèles, il existe un
ensemble de fonctions (celle de docteurs en fait peut-être encore partie,
mais aussi celle de lecteurs et peut-être déjà de sous-diacres), de
charismes (ceux de martyrs et de guérisseurs), de statuts et d'états de vie
(ceux de veuves et de vierges) qui sont situés à part dans le peuple
chrétien. Le clergé des années 200 est exclusivement composé d'un
évêque, de presbytres et de diacres. Ceci ne veut pas dire qu'ils soient les

seuls à exercer une fonction durable et nécessaire à l'épanouissement de
la communauté chrétienne. Ceci signifie seulement que toutes les autres
fonctions ou états qui peuvent exister dans les communautés chrétiennes

sont alors catégoriquement rejetées hors du clergé. A partir de quels
critères?

Pour comprendre cette frontière et la justification qui en est donnée,
il faut rappeler le texte classique de la Tradition apostolique relatif à la

veuve15. Il constitue le premier essai de définition technique pour
justifier la frontière clerc/non-clerc.

Quand on institue (kathistasthai) une veuve, on ne l'ordonne pas (cheiro-
tonein), mais elle est désignée par (ce) titre.

Qu'on institue (kathistasthai) la veuve par la parole seulement et qu'elle se

joigne aux autres veuves.
Mais on ne lui imposera pas la main (cheirotonein), parce qu'elle n'offre pas
l'oblation (prosphora) et n'a pas de service liturgique (leitourgia).
Or l'ordination (cheirotonia) se fait pour les clercs (klèros) en vue de la

leitourgia.
La veuve, elle, est institué pour la prière qui est (le rôle commun) de

tous.

Il devait exister une assez forte pression de la part de ces veuves pour
être ordonnées et faire partie du clergé. L'auteur de la Tradition apos-

15 Tradition Apostolique, 10.



414 Naissance d'un laïcat chrétien

tolique refuse cette solution et en profite pour définir les groupes chrétiens

: le klèros reçoit une imposition des mains (cheirotonia) parce qu'il
a un rôle dans la leitourgia, le service liturgique. Les fonctions qui n'ont
pas de rôle proprement cultuel à remplir n'ont pas à recevoir d'imposition

des mains. C'est la leitourgia qui justifie l'ordination (cheirotonia),

signe indiscutable d'appartenance au clergé. Cette explication logique
du statut du clerc suppose une conception restreinte de la leitourgia en
liaison directe avec l'oblation (prosphora).

Les termes ont beaucoup évolué depuis l'époque où Clément de

Rome recommandait que chacun des frères «plaise à Dieu en agissant
selon une conscience droite, avec dignité, sans enfreindre les règles qui
ont été déterminées pour sa leitourgia (1 Clém. 41,1). A l'aube du
troisième siècle, les non-clercs n'accomplissent pas la leitourgia entendue

désormais au sens restreint de prosphora.
Bien que la Tradition apostolique n'en souffle mot, cette distinction

sert certainement tout autant à maintenir la frontière homme/femme,
qu'à établir le lien entre clerc et laïc. Vers 340, alors que le lien entre
clergé et l'ensemble des ministères sera devenu une évidence, les Canons

d'Hippolyte reliront la Tradition apostolique en indiquant seulement que
la veuve ne doit pas être ordonnée «car l'ordination est pour les
hommes»16. Tertullien, en fait, ne disait pas autre chose lorsqu'il
affirmait:

Il n'est pas permis à la femme de parler dans l'Eglise et pas d'avantage de

baptiser, d'offrir, ni de revendiquer pour elle aucune part d'une fonction

propre à l'homme, encore moins du ministère sacerdotal17.

II. Les fonctions d'enseignement

Malgré la frontière clairement établie par la Tradition apostolique,
certains rôles, qu'on pourrait qualifier de para-liturgiques, sont encore
laissés aux laïcs. Mais on a l'impression qu'il s'agit de concession qui font
l'objet de discussion. Ainsi en est-il de l'imposition des mains pratiquée
sur les catéchumènes à la fin de l'instruction.

16 Canons d'Hippolyte, canon 9 (cf. A. Faivre, «Naissance d'une hiérarchie», Paris,
1977, p. 73).

17 Tertullien, De virginibus velandis, 9,1.



Naissance d'un laïcat chrétien 415

Quand le docteur, après la prière, a imposé les mains sur les catéchumènes,
il priera et les renverra. Que celui qui enseigne soit ecclésiastique ou laïc, il
fera ainsi18.

Laïc est ici opposé à ecclésiastique. D'ailleurs, nulle part dans la
Tradition apostolique, on ne trouvera d'opposition directe entre clerc et
laïc. Dans ce contexte, nous voyons le docteur remplir une fonction de

catéchiste. Cette fonction est mentionnée pour elle-même dans les

Ecrits pseudo-clémentins, mais à l'époque où est écrite cette notice de la

Tradition apostolique, le titre de catéchiste disparaît et la fonction de

docteur a déjà une longue histoire.

1. Le catéchiste

Les plus anciens textes relatifs à la fonction de catéchiste se trouvent
sans doute dans les Ecritspseudo-clémentins. Sous cette désignation sont
regroupés plusieurs textes apocryphes comprenant la lettre de Pierre à

Jacques, l'épître de Clément àJacques, les Elomélies et les Reconnaissances. La
datation de ces écrits est chose délicate: ils sont formés de multiples
strates et relectures. Dans leur forme finale, on peut les situer au
IVe siècle, mais le noyau source a probablement été constitué à l'époque
d'Origène, dans la première moitié du IIIe siècle, et réutilisait des

éléments plus anciens encore: les passages relatifs au catéchiste doivent
être comptés parmi ceux-ci19.

La Lettre de Clément àJacques représente un récit fictifde l'accession
de Clément à l'épiscopat. Elle demande que les catéchistes n'exercent
leur fonction qu'après avoir été catéchisés eux-mêmes, qu'ils soient
doués d'un grand savoir, irréprochables, très expérimentés et clairs20. La
fonction de catéchiste est une fonction «indépendante» de ce que nous
appellerons plus tard le clergé. Le catéchiste est présenté dans la Lettre
de Clément àJacques comme l'officier recruteur. Comparant l'Eglise à un

18 Tradition Apostolique, 19.
19 Cf. A. Faivre, «Les fonctions ecclésiales dans les Ecrits Pseudo-clémentins», dans

Revue des Sciences religieuses 50, 2 (1976), p. 97-111 ; H.-A. Stempel, «Der Lehrer in der
Lehre der zwölf Apostel», dans Vigiliae christianae 34, 3 (1980), p. 209—217; R. Gryson,
«L'autorité des docteurs dans l'Eglise ancienne et médiévale», dans Revue théologique de

Louvain 13 (1982), p. 63-73; J. K. Coyle, «The Exercice of Teaching in the Postapostolic
Church», dans Eglise et Théologie 15 (1984), p. 23—43.

20 Lettre de Clément à Jacques, 13.



416 Naissance d'un laïcat chrétien

navire, l'auteur exhorte ses lecteurs à regarder «Dieu comme le maître
du navire, le Christ comme le pilote, l'évêque comme la vigie, les

presbytres comme des rameurs, les catéchistes comme les officiers

recruteurs, le commun des frères comme les passagers»21. Mais ce
catéchiste «indépendant» gêne sans doute déjà le rédacteur final de la
Lettre de Clément soit qu'il lui paraisse anachronique, soit qu'il ait
souhaité le voir disparaître afin de pouvoir plus librement renforcer
l'autorité de l'évêque en matière de recrutement. Toujours est-il que
lorsqu'il reviendra sur la métaphore de l'Eglise-navire, ce rédacteur

gardera les termes techniques de diacre, de presbytre et d'évêque, mais
«oubliera» le terme spécifique de «catéchiste», se contentant d'une
allusion au «recruteur»22. Par la suite, dans les Homélies pseudo-clémentines,

on rencontrera des presbytres-catéchistes que les fidèles doivent
honorer de leur soutien matériel, tout comme ils doivent «honorer»
l'évêque, les diacres et les veuves. Plus tard encore, dans les Reconnaissances

pseudo-clémentines, on cherchera vainement une trace de la fonction

de catéchiste: celui-ci a définitivement disparu.
Au moment où le catéchiste «indépendant» est devenu un gêneur,

on a tenté d'occulter sa fonction pour confier à l'évêque un contrôle
total en matière de foi. Cependant, le service d'enseignement des
catéchumènes demeurait indispensable à la survie et à la reproduction des

communautés chrétiennes. L'évêque ne pouvant y consacrer tout son

temps, surtout à partir du moment où l'effectif des communautés
chrétiennes devenait numériquement important, on confia cette question à

des presbytres. Ainsi disparut sans doute la fonction de simple catéchiste.

Nous n'en sommes pas encore tout à fait là avec la Tradition
apostolique, puisque le docteur peut être laïc ou ecclésiastique, mais l'ère des

grands didascales laïcs touche à sa fin.

2. Origine, le dernier didascale «laïc»

La biographie d'Origène23 nous fournit un des exemples vécu les

plus explicites de cette mutation institutionnelle. Le célèbre maître
alexandrin n'était pas encore presbytre. Bien qu'honoré et consulté de

21 Lettre de Clément à Jacques, 14.
22 Lettre de Clément à Jacques, 15.
23 Cf. P. Nautin, «Origène», Paris, 1977 (voir chronologie proposée, p. 409—412).



Naissance d'un laïcat chrétien 417

toutes parts, il apprit à ses dépens quels étaient les inconvénients de

cette situation, lorsque, vers 229, pendant un voyage en Palestine, les

évêques de Césarée et de Jérusalem l'invitèrent à prêcher dans les

Eglises. La réaction de Démétrius, évêque d'Alexandrie et par conséquent

évêque d'Origène, ne se fit pas attendre. Il protesta et fit revenir
Origène à Alexandrie, trouvant indécent qu'un laïc fasse l'homélie
devant des évêques. Mis en cause, Alexandre deJérusalem et Théoctiste
de Césarée s'élevèrent contre l'argumentation de Démétrius:

Démétrius, écrivent-ils, ajoute, dans sa lettre, qu'on n'a jamais entendu dire
et que maintenant encore il n'arrive jamais que des laïcs fassent l'homélie en

présence d'évêque, mais je ne sais comment il dit une chose si manifestement

inexacte. Car là où se trouvent des hommes capables de faire du bien

aux frères, ils sont invités par les saints évêques à s'adresser au peuple ; ainsi
à Lavanda (le laïc) Evelpis par (l'évêque) Néon, à Iconium, (le laïc) Paulin

par (l'évêque) Celse, à Synnade (le laïc) Théodore par (l'évêque) Atticus,
nos bienheureux frères. Il est vraisemblable que cela se fait en d'autres lieux
sans que nous le sachions24.

Il existait donc, au début du IIIe siècle, des laïcs cultivés qui
enseignaient non seulement dans des écoles particulières, mais pouvaient
aussi être chargés des homélies. L'évêque d'Alexandrie — qu'Eusèbe

soupçonne de jalousie à l'égard d'Origène — refusera au didascale laïc de

son Eglise un privilège qui lui eut été accordé facilement, semble-t-il, en
d'autres lieux. Il se refusa également jusqu'au bout à accorder le pres-
bytérat à Origène. Pourtant, après qu'Origène, débordé par les élèves

qui affluaient vers son école, eut confié à Héraclas la catéchèse des

débutants pour se consacrer lui-même aux étudiants plus avancés, l'évêque

d'Alexandrie n'hésitera pas à agréger Héraclas à son presbytérium.
On conçoit dès lors qu'Origène, ulcéré par les mesquineries de son

évêque, ait ensuite accepté de se faire ordonner par l'évêque de

Césarée.

Héraclas devait succéder à Démétrius sur le siège d'Alexandrie.
Denys, élève d'Origène, remplaça Héraclas dans ses fonctions de directeur

de l'école catéchétique puis dans celle d'évêque. Il semble bien

qu'Origène ait été le dernier des grands didascales laïcs.

24 Eusèbe, HE VI, 19,17-18.



418 Naissance d'un laïcat chrétien

III. Les laïcs face aux pouvoirs
disciplinaires et pénitentiels

1. La Constitution ecclésiastique des Apôtres

Le laïc obéira aux lois laïques, restant soumis à ceux qui sont assidus près de

l'autel. Chacun plaira au Seigneur à sa place — sans montrer d'inimitié les

uns envers les autres au sujet des choses qui ont été établies — chacun
demeurera dans ce à quoi il a été appelé par Dieu. Que personne n'interrompe

la course des autres, les anges eux-mêmes ne font rien en dehors de ce

qui leur a été commandé2S.

Ce texte de la Constitution ecclésiastique des Apôtres est visiblement
une relecture de l'épître de Clément de Rome. Il reprend l'obéissance aux
lois laïques, la recommandation de plaire à Dieu, le respect de ce qui est

propre à chacun, en appliquant le terme «laïc» sans doute à tous les

chrétiens non ministres (masculins?). L'auteur de la Constitution
ecclésiastique des Apôtres semble soupçonner les laïcs d'être facilement source
de querelle, mais, mis à part cela, il ne fait pas preuve de grande
originalité dans son interprétation. Il n'apporte aucun éclaircissement

sur ce que pourrait être les «préceptes laïcs» et n'en sait probablement
pas plus que nous sur le sujet. A sa manière, un peu naïve et brouillonne,
il s'est contenté de répéter une règle qu'il considère comme traditionnelle

et qui lui permettra de mettre de l'ordre dans la communauté en
soumettant le laïc aux ministres de l'autel.

Il n'en va pas de même pour le compilateur de la Didascalie. Celui-ci,
certes, présentera souvent le laïc comme un fauteur de trouble et un
homme querelleur, mais il ne reprendra pas la phrase de Clément de
Rome. Il est par contre extrêmement intéressant de voir dans quels lieux
théologiques il situe ceux que les différentes versions nomment «laïcs»

ou «séculiers».

25 Constitution ecclésiastique des Apôtres, 19 (XVIII).



Naissance d'un laïcat chrétien 419

2. La Didascalie

2.1. «Que le laïc aime le laïc»

La Didascalie ne demandera pas que le laïc obéisse aux préceptes
laïques, mais «que le laïc aime le laïc». Les Constitutions apostoliques, en
relisant le texte de la Didascalie, effaceront cette phrase. Il ne s'agit

pourtant pas d'un conseil lancé au hasard, mais d'une théologie mûrement

réfléchie. La Didascalie nous en fournit la clef quelques chapitres
plus loin en exhortant le laïc en ces termes:

Pour toi, aie soucis de vivre en paix avec tout le monde (Rom 12,8), aime tes

membres les fils de ton peuple (Lévitique 19,18) parce que le Seigneur a dit :

<aime ton prochain comme toi-même> (Mt 19,19)26.

Cette exhortation est en fait une citation composite. Elle reprend la

réponse de Jésus au jeune homme riche dans Matthieu:

Mt 19,17 : Si tu veux entrer dans la vie, observe les commandements...
18... Lesquels?... Tu ne tueras pas, tu ne commettras pas d'adultère, tu ne
voleras pas... 19. Honore ton père et ta mère et tu aimeras ton prochain
comme toi-même.

Citant en même temps Romain 12,18, l'auteur de la Didascalie a

certainement présent à l'esprit le chapitre 13 de cette même épître et

notamment Romain 13,8-9:

N'ayez de dettes envers personne, sinon celle de l'amour mutuel. Car celui

qui aime autrui a de fait accompli la loi. En effet le précepte <tu ne
commettras pas d'adultère, tu ne tueras pas>... se résume en cette formule: <tu
aimeras ton prochain comme toi-même). La charité ne fait point de tort au

prochain, la charité est donc la loi dans sa plénitude.

Lorsque le laïc aime le laïc, il accompli le commandement par
excellence, il accomplit la loi. Mais pourquoi cette identification du laïc

avec le prochain? La réponse se trouve dans le troisième élément de la

citation composite:

«Aime tes membres, les fils de ton peuple». Il s'agit d'une citation implicite
de Lévitique 19,18-19 : « Tu ne te vengeras pas et tu ne garderas pas rancune
envers les enfants de ton peuple. Tu aimeras ton prochain comme toi-même. Je suis

Yahvé. Gardez mes lois»27.

26 Didascalie II, 20,1 et II, 37,3.
2' Lévitique, 19,18—19.



420 Naissance d'un laïcat chrétien

Ces versets clôturent la section du chapitre 19 concernant les

devoirs envers les compatriotes (Lévitique 19,11 ss), le prochain et les

frères, en somme ceux qui font partie du même groupe, du même peuple,
les laïcs.

C'est donc de façon réfléchie que l'auteur de la Didascalie interprète
le «tu aimeras ton prochain comme toi-même», comme le précepte laïc

par excellence. Ceci ne l'empêche pas de demander aux laïcs d'aimer
aussi l'évêque. Les Constitutions apostoliques développeront d'ailleurs un

peu plus longuement cet aspect de sa pensée. En effet, à côté de l'idéal
d'agapè proposé aux laïcs, la Didascalie semble connaître une piètre
situation ou on aurait tendance à croire que le laïc est avant tout un
fauteur de trouble, celui qui amène la discorde dans la communauté.

2.2. Le laïc, homme querelleur et infidèle

Pour remettre les choses en place, la Didascalie affirme clairement
l'autorité de l'évêque sur le «séculier»:

Il ne te convient pas, en effet, ô évêque, puisque tu es la tête, d'obéir à la

queue, c'est-à-dire au séculier, à l'homme querelleur qui veut la perte
d'autrui28.

Le moins que l'on puisse dire, c'est que dans ce texte, la notion de

«laïc» a une nuance péjorative. Il semble que les laïcs soient semblables à

ces « hommes au cœur dur qui veulent juger et décréter sans miséricorde
et rejeter complètement ceux qui ont péché»29.

A plusieurs reprises l'auteur de la Didascalie mettra les laïcs en

garde:
Car si un homme appelle un laïc insensé ou raca (inintelligent, raca, vain) il
est passible du (jugement) de l'assemblée, comme l'un de ceux qui résistent

au Christ, parce qu'il a appelé vide son frère dans lequel habite le Christ, qui
n'est pas vide, mais plein, ou parce qu'il a appelé insensé celui dans lequel
habite le Saint-Esprit de Dieu accompli dans toute science, comme s'il était
insensé (par le fait) de l'esprit qui habite en lui30.

et

Quiconque se fâche contre son frère est passible du jugement31.

28 Didascalie II, 14,12 (Nau, p. 52).
29 Didascalie II, 15,1 (Nau, p. 54).
30 Didascalie II, 33,3 (Nau, p. 86).
31 Didascalie II, 53,1 (Nau, p. 108).



Naissance d'un laïcat chrétien 421

L'homme querelleur et pécheur, c'est l'aspect négatif, péjoratif du

terme «laïc». Cet aspect est toujours présent, même lorsqu'on veut le

nier pour élaborer une théologie positive du laïcat. La Didascalie latine
et les Constitutions apostoliques en viendront à traduire «prenez garde,
vous qui n'avez pas de foi»32..., par «Prenez garde, laïcs»33. Elles
n'inventaient en fait rien de nouveau, mais ne faisaient que reprendre une
connotation que Clément d'Alexandrie exprimait déjà lorsqu'il parlait
du rideau du temple «barrière contre l'infidélité laïque»34.

Pourtant, la Didascalie ne dédaigne pas l'aspect positif du terme
«laïc» et contient sans doute une des plus belles définitions primitives
du laïcat:

Ecoutez donc tous ceci, laïcs, Eglise choisie de Dieu, car le premier peuple
(le peuple juif) fut appelé Eglise, mais vous (vous êtes appelés) Eglise
catholique, sainte et accomplie, sacerdoce royal, foule sainte, peuple adopté
en héritage (1 P 2,9), grande Eglise, épouse ornée (Ap 21,2) pour le

Seigneur Dieu35.

Il n'empêche que la Didascalie distingue très nettement le sacerdoce
des laïcs du domaine réservé à l'évêque.

2.3. Le laïc face à la pénitence

a) Le pouvoir de lier et de délier

C'est à vous, évêque, qu'il a été dit : tout ce que vous lierez sur la terre sera lié
dans le ciel et tout ce que vous délierez sera délié (Mt 16,19).

En conséquence, pour la Didascalie, l'évêque possède les clefs de la

pénitence et c'est lui qui en décide pour les laïcs. «Car le fils du peuple
(le séculier) n'a soucis que de lui et toi, tu as chargé de tout le monde»36.

Il s'agit là d'une tâche délicate que l'évêque doit remplir avec prudence
et circonspection. «Le poids que tu portes est très lourd car il sera

beaucoup réclamé à celui auquel le Seigneur aura beaucoup donné

(Le 12,48). Comme tu as chargé de tout le monde sois donc vigilant car

32 Didascalie II, 24,1 (Nau, p. 72).
53 Constitutions apostoliques II, 24, 1 (SC 320, p. 223).
34 Clément d'Alexandrie, Stromates V, 6, 33, 3.
35 Didascalie II, 26,1 (Nau, p. 81).
''''Didascalie II, 18,6 (Nau, p. 60).



422 Naissance d'un laïcat chrétien

il est écrit que le Seigneur dit à Moïse: toi et Aaron vous porterez les

péchés du sacerdoce» (cf. Nombre 18,1).

b) Les responsabilités du laïc et ses limites

Le poids des péchés de tous est le fardeau exclusif de l'évêque. Les
laïcs ne sont responsables que de leur péché personnel dans la mesure où
ils ne font pas pénitence. Leur responsabilité en la matière est strictement

personnelle et ils ne doivent pas craindre d'être tenu pour
responsables des péchés de leurs frères. Ils doivent encore moins pousser au
schisme ou exclure ou s'ériger en juge par crainte d'être contaminé par
les pécheurs. Car si c'est pour l'évêque qu'il a été dit: «tout ce que vous
lierez sur la terre sera lié dans le ciel», c'est pour les laïcs qu'il a été dit
«vous ne jugerez pas pour ne pas être jugés» (Le 6,37). C'est aux évê-

ques qu'il est permis de juger car c'est à eux qu'il est dit: «soyez de bons

dispensateurs»37.
Il n'est pas permis au laïc de juger son prochain ni de se charger

d'une charge qui ne lui appartient pas. Or le poids de cette charge n'est

pas pour les laïcs mais pour les évêques. Ainsi, «toi qui es laïc ne te
charges pas de lien. Laisse donc le jugement dans la main de ceux qui
rendent décret à ce sujet»38.

La discipline pénitentielle est l'un des points qui démarquent le plus
nettement les laïcs de l'évêque. Cette règle absolue n'est pas seulement
due à un désir d'ordre et de discipline. Elle est confortée par une
certaine typologie du sacerdoce aaronique. Origène confirmera, en
d'autres termes, le point de vue de la Didascalie :

Si un israélite, c'est-à-dire un laïc, commet un péché, il ne peut l'effacer
lui-même, mais il cherche un lévite, il a besoin d'un prêtre; que dis-je? Il
cherche mieux et plus haut: il a besoin du grand prêtre pour obtenir la
rémission de ses péchés. Mais si le prêtre, si le grand prêtre commet un
péché, il peut s'en purifier lui-même si toutefois il ne pêche pas contre
Dieu39.

37 Didascalie II, 35,9 (Nau, p. 91).
38 Didascalie II, 37,2-3 (Nau, p. 91-92).
39 Origène, Homélie sur les Nombres 10,3.



Naissance d'un laïcat chrétien 423

IV. Le «ministère financier»
des laïcs et la typologie lévitique

1. La Didascalie

S'adressant au laïc, la Didascalie déclare «tout ce qui a été dit
auparavant, écoute le aussi maintenant, réserve les offrandes, les dîmes et les

prémices pour le Christ, véritable grand prêtre et pour ses ministres». La
dîme doit être versée aujourd'hui comme sous l'ancienne alliance, mais
de quelle dîme s'agit-il? La suite du chapitre ne semble guère laisser

place au doute. Il s'agit bien de dons matériels destinés à nourrir les

veuves, les orphelins, les indigents, et à honorer l'évêque. Aimez l'évê-

que comme un père, craignez-le comme un roi et honorez-le comme un
Dieu. (Portez-lui) pour lui faire honneur, vos fruits et le travail de vos
mains afin qu'il vous bénisse. Donnez-lui vos prémices, vos dîmes, vos
offrandes et vos présents, il doit s'en nourrir et aussi distribuer aux
indigents, à chacun selon son besoin»40.

Pourtant, la Didascalie poursuit: «le Seigneur, par un don de sa

bonté, vous a délivrés, tranquilisés et ramenés à la joie, pour ne plus être
liés dans les sacrifices, les holocaustes, les chômages (fêtes), les pains de

proposition, l'observance des lieux et aussi les dîmes, les prémices, les

offrandes, les dons et lesprésents car il fallait de toute nécessité donner tout
cela»41. On pourrait donc croire tout cela aboli et le laïc dispensé de don
mais il n'en est rien car la justice du laïc de la nouvelle alliance se doit de

dépasser celle des hommes de l'ancienne alliance. Pour cela, le laïc doit
faire ce qui est demandé au jeune homme riche (Mt 19,21):

Vends tout ce qui t'appartient et donne aux pauvres. Fais donc ainsi et garde
le commandement par le moyen de l'évêque qui est prêtre et intermédiaire
envers le Seigneur Dieu.

Et le laïc doit par-dessus tout éviter de demander des comptes à

l'évêque, ou de surveiller la façon dont il gère les biens qui lui sont

40 Didascalie II, 34, 5 (Nau, p. 88). Sur le problème de la dîme, on pourra consulter:
M. Reveillaud, «Pastorat et salariat au cours des premiers siècles de l'Eglise», dans ETR
41 (1966), p. 27—41; A. Faivre, «Clergé et propriété dans l'Eglise ancienne», dans
Lumière et vie 129/130 (1976), p. 51—64;I. Fasiori, « La dîme du début du deuxième siècle

jusqu'à l'édit de Milan (313)», dans Lateranum 49 (1983), p. 5—24.
41 Didascalie II, 35,1 (Nau, p. 89).



424 Naissance d'un laïcat chrétien

confiés. Il faut l'avouer, remarquable est cette nouvelle exégèse du
commandement laïc, par excellence, le «tu aimeras ton prochain
comme toi-même». Mais non moins remarquable est l'interprétation
que la Didascalie donne du «tu aimeras le Seigneur Dieu de toute ton
âme et de toute ta force» (Le 10,27; Mt 22,37).

Votre force, c'est les biens de ce monde. Vous n'aimerez pas seulement le

Seigneur avec les lèvres, comme ce peuple dont il dit en lui faisant des

reproches: <ce peuple m'honore avec les lèvres, mais son cœur est loin de

moi>. Mais toi, aime et honore le Seigneur de toute ta force. Sois fidèle à

apporter toujours tes présents, ne t'éloigne pas de l'Eglise. Quand tu as reçu
l'eucharistie du sacrifice, jette ce que tu as à la main (ce dont tu disposes) afin
de t'associer aux étrangers, car cela est ramassé pour l'évêque, pour tous les

étrangers42.

Il faut le reconnaître à son honneur, l'auteur de la Didascalie connaît
une autre interprétation, plus spirituelle, de ces textes:

Le présent de Dieu est notre prière et notre action de grâce (eucharistia), si

donc tu as de la colère contre ton frère, ou s'il en a contre toi, ta prière n'est

pas entendue et ton action de grâce n'est pas reçue, et tu es privé de la prière
et de l'eucharistie, à cause de la colère que tu as Aussi, ô évêque, pour
que vos offrandes et vos prières soient reçues, quand vous êtes à l'Eglise
pour prier, que le diacre dise à voix haute: <n'y a-t-il personne qui aie

quelque chose contre son prochain Comme un fils de lumière et de

paix, sois de lumière et de paix pour tout le monde, n'aie de querelle avec

personne, mais sois en tranquillité et en paix avec tout le monde. Sois l'aide
de Dieu pour augmenter le nombre de ceux qui vivent car telle est la volonté
du Seigneur Dieu Vous donc, séculiers, soyez en paix l'un avec l'autre et
efforcez-vous, comme des colombes sages de remplir l'Eglise, ramenez,
apaisez et faites entrer dedans ceux qui sont en dehors43.

2. Le «ministère des laïcs»

L'explication de la Didascalie concernant les obligations financières
des laïcs est peut-être un peu spécieuse. Elle a du moins le mérite de

tenir compte des textes du Nouveau Testament et de vouloir se concilier
avec un point de vue spécifiquement chrétien. Origène et Cyprien, ne

42 Didascalie II, 36,3—4 (Nau, p. 90—91).
43 Didascalie II, 53,4-56,4 (Nau, p. 109-111).



Naissance d'un laïcat chrétien 425

s'embarrasseront pas de tant de circonvolutions et se référeront
directement à la typologie vétéro-testamentaire:

En effet, dit Origène, la loi de Dieu a été confiée aux prêtres et aux lévites
afin qu'elle soit le seul but de leur activité et qu'ils s'éloignent de toute
préoccupation extérieure pour se consacrer à la parole de Dieu. Mais pour
qu'ils puissent s'y consacrer, il leur faut utiliser le ministère des laïcs. Car si le
laïc ne fournit pas aux prêtres et aux lévites ce qui leur est nécessaire, de

telles préoccupations—je veux dire les soucis matériels — les empêcheront de

s'adonner complètement à la loi de Dieu ; et s'ils ne s'y adonnent pas, c'est

toi qui est en danger. Elle s'obscurcira, en effet, cette lumière de la science

qui est en eux, si toi tu ne fournis pas l'huile de la science44.

L'affirmation, dans la bouche de celui qui eut tant de difficultés à

parvenir au presbytérat, pèse de tout son poids. On peut cependant y
déceler une nuance personnelle: le didascale qui avait consacré sa vie à

l'enseignement centre l'activité lévitique sur l'étude de la loi et voit dans

l'illumination gnostique le bénéfice principal que les laïcs tirent de leur
contribution matérielle à l'activité du clergé.

3. Le partage des tâches entre clerc et laïc

Que ceux que l'ordination a élevé au rang de clerc dans l'Eglise de Dieu ne

puissent être détournés du service divin ni courir le danger d'être engagé
dans les embarras et les affaires du siècle.

Tel est le désir exprimé par Cyprien dans la Lettre 145. Pour cela, il a

recours à la contribution financière des laïcs, contribution qu'il justifie,
de la même manière qu'Origène, par l'exemple lévitique.

Cette Lettre 1, qui fait d'ailleurs allusion à des décisions antérieures,
est écrite au clergé de Furni, à propos du testament d'un certain Gemi-
nius Victor qui désignait comme tuteur de ses enfants le presbytre
Geminius Faustinus. Elle justifie longuement cette décision:

Attendu que ceux qui ont l'honneur du divin sacerdoce et sont engagés dans

les devoirs de la cléricature, ne doivent prêter leur ministère qu'au sacrifice
et à l'autel et ne vaquer qu'à la prière.

44 Origène, Homélie surJosué, 17,3; SC 71, p. 381).
45 Cyprien, Lettre 1. Pour la date de cette lettre (Vers Pâques 257, peu après la mort de

Geminius Victor), voir V. Saxer, «La date de la Lettre I (66) de Cyprien au clergé et au

peuple de Furni», dans Revue des Etudes augustiniennes 23, 1—2 (1977), p. 56—62.



426 Naissance d'un laïcat chrétien

Cyprien appuie cette théorie sur l'exemple des lévites; si tous les

chrétiens doivent éviter de s'engager dans les embarras du siècle, pour
les clercs, voués à des occupations religieuses, cette recommandation
constitue un impératif:

Telle est la discipline qu'ont observée les lévites dans l'ancienne loi: les

onze autres tribus se partagèrent le sol, chacune en ayant un lot; la tribu de

Lévi, qui était consacrée au service du temple et de l'autel, n'entra point
dans ce partage. Les autres vaquaient à la culture du sol : elle au culte divin
uniquement ; et pour sa subsistance, les onze tribus lui servaient la dîme des

fruits de la terre. Dieu avait voulu que tout fût ainsi réglé, afin que ceux qui
se consacraient au service divin n'en fussent point détournés, et forcés de

donner leurs pensées et leurs soins à des occupations profanes. C'est la

même règle qui est encore suivie aujourd'hui pour le clergé.

Cyprien organise la typologie lévitique, non pas, comme Origène,
autour de l'étude de la loi, mais autour de l'autel et du sacrifice. Pour
l'évêque de Carthage «celui-là ne mérite pas d'être nommé à l'autel de

Dieu dans les prières des prêtres, qui a voulu éloigner de l'autel des

prêtres et des ministres de Dieu» (Lettre 1,2,1). Terrible menace qui
définit catégoriquement les rôles de chacun et fait du laïc un assisté

spirituel des clercs qu'il assiste financièrement.

BILAN

Avec Cyprien, au milieu du IIIe siècle, s'achève la période que l'on
peut qualifier de «période des origines du laïcat». Les institutions
chrétiennes trouvent alors les structures qui demeureront, pour l'essentiel,
celles que nous connaissons aujourd'hui. Si nous dressons le bilan du

processus qui a conduit à ces structures ecclésiales, on peut retenir les

points suivants.
Les laïcs chrétiens apparaissent véritablement à la charnière du

second et du troisième siècle. C'est d'abord Clément d'Alexandrie qui
associe les laïcs aux presbytres et aux diacres, puis Tertullien qui témoigne

de la naissance d'un clergé chrétien. A partir de ce moment, les deux
notions «clerc» et «laïc» seront opposées.

Pourtant, k polysémie du terme et le contexte historique dans lequel
est né le vocable « laïc » chez Clément de Rome, à la fin du premier siècle,
a marqué de façon durable la notion de «laïc». Le laïc c'est le charnel,
celui qui est limité aux choses sensibles et ne possède pas la connaissance



Naissance d'un laïcat chrétien 427

spirituelle. On retrouve ce sens chez Clément de Rome et chez Clément
d'Alexandrie, lorsque ce dernier parle du rideau du temple, barrière
contre l'infidélité laïque. La connotation d'infidélité présente dans ce

texte sera reprise au cours des siècles, à tel point que les Constitutions

apostoliques en viendront à traduire «séculier» par «infidèle». Le
contexte historique de l'épître de Clément de Rome (querelle et rébellion
dans l'Eglise de Corinthe) accentuera également le sens péjoratif du

terme «laïc» qui deviendra parfois le type de l'homme querelleur
(Constitution ecclésiastique des apôtres, Didascalie et ses relectures).

Durant la première moitié du troisième siècle, on assistera à la fois à

une double compréhension de la notion de «préceptes laïcs» et à la

justification théologique de la coupure clerc/laïc.
D'une part, on verra dans ceux qui sont liés par les préceptes laïcs,

ceux qui doivent obéissance aux ministres de l'autel. C'est l'interprétation
de la Constitution ecclésiastique des apôtres et de tous les documents

canonico-liturgiques (Didascalie, Tradition apostolique, Constitutions

apostoliques).

D'autre part, que «le laïc obéisse aux préceptes laïcs» est compris par
la Didascalie comme l'obligation pour le laïc d'aimer son prochain (le
compatriote, le co-laïc, le frère), sans oublier, bien sûr, d'aimer l'évê-

que.
Les justifications théologiques de la distinction clerc/laïc, sont

établies, au IIIe siècle, essentiellement à partir du modèle lévitique. Elles

sont de trois ordres:
1. Justification du pouvoir pénitentiel exclusif de l'évêque par

l'image du sacerdoce aaronique chargé du pouvoir d'expiation: c'est le

type d'explication donné par la Didascalie et par Origène.
2. Justification par l'image des lévites, liturges et ministres de l'autel.

Cette justification est celle de la Tradition apostolique et de

Cyprien.
3. Apparaît, en dernier lieu, une nouvelle justification par l'image

du privilège lévitique. Mais cette fois, les lévites sont vus essentiellement

comme chargés d'un ministère d'interprétation, en quelque sorte,
un sacerdoce gnostique. C'est la position développée par Origène. Elle
doit sans doute beaucoup à la situation personnel de son auteur et n'est

possible qu'à un moment où, de fait, le pouvoir d'interprétation devient
pratiquement l'apanage des clercs.

Le résultat de tout ceci, c'est la consolidation de la dichotomie
évêque/laïc, (ministres de l'autel/laïc, clerc/laïc) et c'est surtout l'ap-



428 Naissance d'un laïcat chrétien

parition d'un ministère caractéristique du laïc: le ministère économique et
financier. Ce ministère s'exerce:

1. A l'égard des ministres de l'autel pour les «honorer» et leur

permettre d'exercer totalement leur sacerdoce (peut-être est-ce aussi

une manière d'y participer indirectement).
2. Ce ministère est aussi exercé par le laïc à l'égard de ses prochains,

mais toujours par l'intermédiaire de l'évêque, seul gestionnaire des biens
de la communauté.

C'est ainsi que nous arrivons vers 250, à une situation où la distinction

clerc/laïc est bien établie, où elle se justifie théologiquement et où
elle est vérifiée par une spécification des tâches. A tout cela, il faut

ajouter en surimpression, la coupure culturelle entre le pur et l'impur, le

sacré et le profane. Cette coupure provient à la fois du contexte cultuel
dans lequel est apparu primitivement le terme «laïc» et de l'emploi que
Aquila, Symmaque et Théodotion font de ce terme, durant le second

siècle, dans leur traduction grecque de l'Ancien Testament.
Entre 190 et 250, en pleine période d'expansion des communautés,

de mutation des institutions ecclésiales et de crise de société, sont nés les

laïcs chrétiens. Durant ce même laps de temps, le vocable «laïc» a acquis
et développé toutes les caractéristiques polysémiques qui demeureront
siennes jusqu'à nos jours. La catégorie des laïcs chrétiens a vu se préciser
ses attributions spécifiques, ses droits et ses devoirs.

On pourrait presque parler, à propos de l'appellation «laïc», de

vocable technique. Mais l'éventail très large de ses connotations, allant
du plus péjoratif au plus valorisant, empêche d'en donner une définition
claire par rapport à un réfèrent stable.

Plus encore que les termes techniques qui se définissent par
spécification (comme le terme «klèros»), le terme «laïc» se définit par son
caractère antinomique, voire conflictuel. Et le contenu de son réfèrent
varie et variera encore suivant les termes du conflit.

C'est à propos du conflit paulianiste et de la réintégration des

diaconesses hérétiques que le terme «laïc» fera, pour la première fois, au
concile de Nicée, explicitement référence au femme. C'est après une
série de conflits théologiques, que Valentinien Ier s'exclamera: «je ne
suis qu'un laïc» et refusera d'intervenir dans les querelles épiscopales,
sécularisant ainsi l'autorité civile au plus haut niveau. C'est lorsque le
monachisme aura rejoint par bien des aspects, le groupe des clercs (alors

qu'il était né en dehors de lui et parfois en opposition) que les laïcs

seront identifiés au «conjugati» et se trouveront au bas d'une structure



Naissance d'un laïcat chrétien 429

tripartite. Pour Grégoire le Grand, par exemple, à la fin de la période
paléochrétienne, il y a, dans l'Eglise,

1. D'abord les clercs: les redores qui allient l'activité pastorale et
l'idéal monastique;

2. Puis les moines, les continentes;
5. Enfin, les laïcs: les conjugati.
En fait, dès la fin du IVe siècle, la notion de laïc tend à se confondre

de plus en plus avec celle de fidèle, de croyant, de simple chrétien, voire
avec les idiôtai de la lettre de Paul aux Corinthiens. Mais le terme gardera

toujours un peu les connotations et les ambiguïtés de ses origines.




	Naissance d'un laïcat chrétien : les enjeux d'un mot

