Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Gnade vor Recht?

Autor: Hohn, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANs-JoacHIM HOHN

Gnade vor Recht?

Sozialtheoretische Uberlegungen zu
Ansatz und Aufbau einer Theologie des Kirchenrechts

Die Promulgation des revidierten kirchlichen Gesetzbuches
(CIC/1983) hat fiir das Kirchenrecht ein Interesse geweckt, das tiber
den engen Kreis der Kanonisten weit in den Raum der kirchlichen
Offentlichkeit hinausgeht. Neben dem selbstverstindlichen Bediirfnis,
iiber die vorgenommenen Anderungen informiert zu werden, besteht
aber auch unvermindert die Forderung nach einer theologisch tragfa-
higen Begriindung des Kirchenrechts iiberhaupt. Der Versuch, gerade
dieser Erwartung zu entsprechen und die zahlreichen Ressentiments
gegen die Institution des Rechts in der Kirche aufzuarbeiten, gerit
jedoch unversehens zu einer Gleichgewichtsiibung auf dem kirchenpo-
litischen und theologischen Schwebebalken: Wer es heute unternimmt,
theologische Griinde fiir das Bestehen kirchlicher Institutionen aufzu-
fiihren, zieht sich sehr bald den Verdacht zu, mit einem solchen Bemii-
hen restaurativen Tendenzen das Wort zu reden und Reformen zu
verhindern. Fiir den Kirchenrechtler, der um solche Vorbehalte gegen-
tiber seiner Disziplin weil3, kommt dieser Angriff keineswegs unerwar-
tet. Er mull ohnehin hiufig bemerken, zu jenen Kriften gezihlt zu
werden, die durch eine theologische Sinndeutung antiquierte Struktu-
ren der Kirche rechtfertigen und damit einer lingst tiberfilligen Ver-
anderung entziehen wollen. Nicht selten steigert sich dieser Vorwurf zu
einer rigorosen Ablehnung des Faches <Kirchenrecht> allgemein: Ent-
weder wird es als Ort «lehramtspositivistischer Funktionidrsschulung»
verfemt oder als Zulieferer jenes « Herrschaftswissens » verdichtigt, das
von der Hierarchie fiir eine nicht immer liberale Organisation des
kirchlichen Lebens in Anspruch genommen wird.



346 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungcn zu Ansatz

Gerade unter den Kanonisten ist aber in den letzten Jahren die
Sensibilitit dafiir gewachsen, ihre Disziplin durch eine umfassende
Reflexion auf ihre theologische und rechtstheoretische Basis angesichts
der angedeuteten Vorhaltungen zu rehabilitieren. Allmihlich werden
hier die Konturen einer <Grundlagenforschung» sichtbar, die keines-
wegs nur darauf abgestellt ist, das iiberkommene Selbstverstindnis der
Kanonistik steril zu wiederholen, sondern es ebenso kritisch wie kon-
struktiv zu iiberpriifen.

Zwar haben diese Anstrengungen um eine Theologie des Kirchen-
rechts' noch keine besondere Offentlichkeitswirksamkeit erreicht.
Aber sie verdienen es, dal3 man versucht, diesen neuen Ansitzen erst
einmal gerecht zu werden. Dies diirfte ihren Kritikern um so leichter
fallen, je deutlicher die Kanonisten ihrerseits die Bereitschaft zeigen,
berechtigter Kritik Raum zu geben. Beide Seiten miissen dort, wo sie
Richtiges intendieren, auch einander Recht geben.

Die folgenden Ausfithrungen sind aus dem Versuch entstanden,
zwischen den Parteien zu dolmetschen und von ihren Positionen her zu
einer Neubesinnung tiber die theologische Bedeutung des Kirchen-
rechts anzuregen. Der hierbei erarbeitete Vermittlungsvorschlag ist
quasi das Ergebnis dreier Gesprichsrunden, deren Verlauf und Inhalt
mit dem Dreischritt <verstehen — vermitteln — verindern> wiedergege-
ben werden kann:

Beide Seiten miissen zunichst einmal wahrnehmen, was der jeweils
andere an Argumenten vorzubringen hat. Sodann muf3 es ihnen darum
gehen, ihre berechtigten Anliegen zu begriinden und so darzustellen,
dal3 falsche Alternativen als solche erkennbar und vermeidbar werden.
Der Verlauf der weiteren Auseinandersetzung mag dann den Kirchen-
kritiker zu der Erkenntnis fithren, daB3 seine Griinde keineswegs mit der

' Vgl. hierzu E. Corecco, Theologie des Kirchenrechts, in: HdbKathKR, 12-24;
DERS., Theologie des Kirchenrechts. Methodologische Ansitze, Trier 1979 ; P. KRAMER,
Warum und wozu kirchliches Recht? Zum Stand der Grundlagendiskussion in der
katholischen Kirchenrechtswissenschaft, Trier 1979; A. M. Rouco-VARELA, Grundfra-
gen einer katholischen Theologie des Kirchenrechts. chricgungen zum Aufbau einer
katholischen Theologie des Kirchenrechts, in: AfkKR 148 (1979) 341-352; pErs., Die
katholische Rechtstheologie heute. Versuch eines analytischen Uberblicks, in: AfkKR
145 (1976) 3-21; H. HEINEMANN, Das Kirchenrecht im Wandel theologischer Fragestel-
lungen, in: G. KaurMaNN (Hg.), Tendenzen der katholischen Theologie nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil, Miinchen 1979, 76-94; A. GLAssEr, Theologie des Kir-
chenrechts — Stand und Hoffnung, in: pErs., Kirche kontra Gesellschaft. Beitrige zur
Theologie und Soziologie der Kirche, Kevelaer 1976, 113-166.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 347

von ihm vermuteten Konsequenz eine Ablehnung des Kirchenrechts
erzwingen. Im Gegenzug kann dann auch der Kanonist erkennen, daf3
das Akzeptieren von Kritik nicht gleich die gesamte Kirchenordnung in
ihren Grundlagen zur Disposition stellt, wohl aber Korrekturen in der
bisher geilibten Theorie und Praxis provoziert. Simtliche Einzelschritte
sind fraglos hochst voraussetzungsreich. Die wichtigsten dieser Vorga-
ben sollen gleich einleitend zur Sprache kommen. Den Anfang macht
eine kurze Vorstellung der wichtigsten Reprisentanten und Stromun-
gen theologischer Rechtstheorie in der nachkonziliaren Zeit (I). Danach
sollen die elementaren methodischen wie auch die konkreten inhaltli-
chen Anforderungen, die diesen Denkansitzen voraus- und zugrunde-
liegen, in den Blick genommen werden. Zu beriicksichtigen sind an
dieser Stelle auch die grundsitzlichen Zweifel an Sinn und Geltung des
Kirchenrechts. Auf diese Weise kann trotz der Verschiedenheit der
vorliegenden Entwiirfe und der breiten Streuung der geduBerten Kritik
ein gemeinsamer, methodisch und thematisch qualifizierter Problem-
horizont ausgemacht werden (II). Schrittweise fortgefiihrt und zu einer
Synthese gebracht werden die hierbei erarbeiteten Analysen und Postu-
late in einer theologischen Integration des sozialphilosophischen,
rechtssoziologischen und rechtstheoretischen Beitrages zur Rechtferti-
gung von Anspruch und Funktion des Kirchenrechts (III). Das in die-
sem Abschnitt entworfene Exposé wird tiberwiegend von sozialtheore-
tischen Denkfiguren bestimmt. Es ist also nicht unmittelbar dem
Bestand kanonistischer Argumentationen entliehen, sondern greift
zuriick auf die Querlinien der Kanonistik zu den Grunddisziplinen der
Rechtswissenschaft. Eine solche Beschrinkung, die in wissenschafts-
theoretischer Hinsicht aber auch als Ausweitung des Blickfeldes ver-
standen werden kann, hat ihren niheren Grund in der Konzentration
auf ein besonders strittiges und hiaufig nur defizitir behandeltes Thema:
die Analogie zwischen kirchlichem und staatlichem Recht und die
daraus folgende Méglichkeit und Notwendigkeit, philosophische und
soziologische Rechtstheorien theologisch zu reflektieren. Unter dieser
Riicksicht besteht das besondere Anliegen dieses Beitrages darin, eine
Schwelle zu nehmen, vor der die Kirchenrechtslehre der letzten Jahre
stehenblieb, und ein neues <Theoriedesign» anzubieten. In allen Ar-
beitsschritten kommt es uns zuerst und zuletzt darauf an, die nichttheo-
logischen, aber keineswegs iiberfliissigen und verzichtbaren Kompo-
nenten einer Theologie des Kirchenrechts freizulegen sowie ihre Rele-



348 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

vanz fiir die Fundierung und Ausgestaltung dieser Disziplin zu demon-
strieren 2

Es ist zweifellos notwendig, angesichts der Verschiedenheit von
Gesellschaft und Kirche das kirchliche Recht nicht von einem prisu-
mierten sozialphilosophischen Rechtsbegriff abzuleiten, sondern ekkle-
siologisch zu begriinden?®. Andererseits wire es bei diesem theologi-
schen Bemiihen unzulissig, die theoretischen sowie praktischen Lei-
stungen und Erfahrungen der Sozial- und Rechtswissenschaft zu igno-
rieren. Trotz aller Unterschiede zwischen staatlichem und kirchlichem
Recht geht es in beiden Fillen doch wesentlich um die Sondierung und
Identifizierung der elementaren Bedingungen und Voraussetzungen
normativer Handlungsorientierungen. Ein weiterer Beriihrungspunkt
besteht in der Suche nach den Kriterien der Legitimitit und Verbind-
lichkeit von Gesetzen sowie der Uberpriifung ihrer Ordnungs- und
Gestaltungsanspriiche. Die Befiirchtung, dal3 die Theologie sich hierbei
von soziologischen Theoremen abhingig macht und dabei ihr Proprium
preisgibt oder unkenntlich macht, ist in diesem Zusammenhang beson-
ders ernstzunehmen. Sie diirfte nur in der Weise als grundlos zu erwei-
sen sein, dafl im weiteren Fortgang dieses interdiszipliniren Gespriches
tiber Art und Umfang eines gleichermallen kritischen wie affirmativen
Anschlusses eigens Rechenschaft gegeben wird.

1. Gegenwiirtige Tendenzen in der Kirchenrechtswissenschaft

Das Fehlen einer entwickelten Kirchenrechtstheorie erwies sich in
nachkonziliarer Zeit als ein bedeutendes Manko. Hinsichtlich der Auf-
forderung der Konzilsviter, durch intensive Bemiihungen die genuin
theologische Basis des Kirchenrechts offenzulegen, haben die nachfol-
genden Jahre gezeigt, dal3 keine theologische Rechtstheorie so ausge-
reift war, um die groflen Vorhaben dieses Zeitabschnitts — die Reform
des CIC/19174, der Entwurf einer <Lex Ecclesiae Fundamentalis>?®

2 Vgl. mit dhnlichem Anliegen G. Lur, Rechtsphilosophische Grundlagen des Kir-
chenrechts, in: HdbKathKR, 24-32,

3 Zu dieser Problematik vgl. etwa R. SEBoTT, De Ecclesia ut societate perfecta et de
differentia inter ius civile et ius canonicum, in: PerRMCL 69 (1980) 107-126, bes.
120ff.

4 Siehe hierzu den Uberblick von H. Scumrrz, Auf der Suche nach einem neuen
Kirchenrecht. Die Entwicklung von 1959-1978, Freiburg/Basel/Wien 1979; DErs.,
Reform des kirchlichen Gesetzbuches CIC 1963-1978. 15 Jahre Pipstliche CIC-Reform-
kommission, Trier 1979.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 349

sowie die teilkirchliche Verwirklichung konziliarer Weisungen und
Anregungen® — grundlegend und bestimmend zu beeinflussen.

Bis in die unmittelbare Gegenwart konnte in der Grundlegungsde-
batte der katholischen Kirchenrechtswissenschaft kaum ein Konsens
iiber die Grund- und Leitprinzipien einer zu greifbaren Resultaten
fithrenden Auseinandersetzung entstehen. Unterschiedliche theologi-
sche Optionen lenken die Diskussion in so zahlreiche StoBrichtungen,
daB der Versuch eines forschungsgeschichtlichen Uberblicks mehr
einem Literaturbericht gleichkommt als einer systematisch-kritischen
Bestandsaufnahme. Zugleich signalisiert dieser Pluralismus aber auch,
daB3 die Kanonistik auf dem Weg ist, sich vom Stigma des Methoden-
monismus zu befreien, und dal sie eine deutlichere Verklammerung
mit den iibrigen theologischen Disziplinen anstrebt:

Die ganze Bandbreite der theologischen Traktate wurde zwischen-
zeitlich fir eine solche Theologie des Kirchenrechts herangezogen —
vom ekklesiologischen Ansatz R. Sobarskis’ tiber den Versuch einer
kerygmatisch-sakramentalen Grundlegung von A.M. Rouco-Varela
und E. Corecco® bis hin zu P. Krimers? heilsckonomischer Betrach-
tung der rechtlichen Implikationen in der Korrelation <Offenbarung—
Glaube». Deutlich in den Hintergrund getreten sind dagegen die Ver-
suche, sozialontologische Analysen, die ihren Ort in der katholischen
Soziallehre haben, auf die Kirche zu iibertragen. Unter der Primisse, die
Kirche sei eine menschliche, auf die iibernatiirliche Ebene erhobene
Gemeinschaft, hat zuletzt W. Bertrams'? ein solches Konzept favori-
siert. Auf eine nur kurze Wirkungsgeschichte, aber auf ein hohes Mal3
an Publizitit kann die Zeitschrift <Concilium> mit ihrem Programm

* Vgl. W. Avmanns, Das Projekt einer Lex Ecclesiae Fundamentalis, in:
HdbKathKR, 65-71; J. G. GERHARTZ u. a., Kein Grundgesetz der Kirche ohne Zustim-
mung der Christen, Diisseldorf 1971.

¢ Vgl. H. Scamrrz, Tendenzen nachkonziliarer Gesetzgebung, in: AfkKR 146 (1977)
381-419; H. HEiMERL, Zur Rechtsentwicklung in der katholischen Kirche, in: ThPQ 128
(1980) 374-381.

7 R. SoBaNsk1, Modell des Kirche-Mysteriums als Grundlage der Theorie des Kir-
chenrechts, in: AfkKR 145 (1976) 22—44; pers., « Communio» als Formalprinzip des
kirchlichen Rechts, in: ThGI 72 (1982) 175-188.

8 A. M. Rouco-VAReLA — E. Corecco, Sacramento e diritto: antinomia nella chie-
sa? Riflessioni per una teologia del diritto canonico, Mailand 1971.

? P, KRAMER, Warum und wozu kirchliches Recht?, 19ff.; pErs., Das Recht im
Selbstvollzug der Kirche. Erwigungen wider die Gefahr der Verrechtlichung, in: TThZ
85 (1976) 321-331.

19 W. BErTRAMS, Qaestiones fundamentales iuris canonici, Rom 1969.



350 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

einer <Enttheologisierung> des Kirchenrechts zuriickblicken!!. Hinter
der Forderung, bei der Ausgestaltung einer Kirchenordnung auf der
Dienstfunktion des Rechts zu insistieren und jeder theologischen Mysti-
fizierung gegenzusteuern, haben manche Kritiker allerdings mehr
ein Ausweichen vor einer theologisch verantwortbaren Begriindung
normativer Strukturen in der Kirche als die Losung dieser Aufgabe
gesehen.

Dehnt man diesen Uberblick auf die evangelische Theologie aus, so
wird eine bemerkenswerte Scherenstellung offenbar: Die katholische
Kanonistik hat ein weitverzweigtes Gefiige von Normen und Gesetzen
zur Verfassung der Kirche und zur Ordnung ihrer Grundvollziige her-
vorgebracht, verfligt aber kaum tber eine ausgearbeitete theologische
<Basistheorie». Dem steht in der evangelischen Kirchenrechtslehre ein
respektabler Fundus reprisentativer Entwiirfe gegentiber — erinnert sei
an die Darstellungen von J. Heckel, E. Wolf und H. Dombois!? —,
womit allerdings eine grof3e Zuriickhaltung einhergeht, dem Recht im
Alltag der Kirche besonderen EinfluB3 zu lassen. Die gegenwirtige
evangelische Rechtstheologie verharrt nach dem Urteil kompetenter
Beobachter vorwiegend bei der prinzipiellen Erérterung methodologi-
scher Prolegomena'?. Zudem verhindert ein zersplittertes Nebeneinan-
der der verschiedenen Ansitze und Terminologien den Durchbruch zu
einer praxisnahen Theologie des Kirchenrechts. Hinzukommt die
traditionell institutionenkritische Spitze reformatorischen Denkens, das
solchen Einrichtungen keinen besonderen theologischen Stellenwert
beimessen kann. Wo rechtliche Strukturen dennoch bestehen, herrscht

"' T. I. Jimenez—URREsTI, Zur Theologie des Kirchenrechts, in: Conc 3 (1967) 608—
612. Vgl. ferner A. MULLER — F. ELSENER — P. Huizing, Um eine neue Kirchenordnung,
Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung?, Einsiedeln 1968.

12 Vgl. den darstellenden Vergleich von W. STEINMULLER, Evangelische Rechts-
theologie. Zwei-Reiche-Lehre — Christokratie — Gnadenrecht, 2 Bde., Kéln/Graz
1968.

'3 Zu einer solchen Einschitzung der Situation in der evangelischen Theologie vgl.
ausfiihrlicher: K. Scuwarz, Rechtstheologie — Kirchenrecht. Anmerkungen und Apergus
zu innerprotestantischen Kontroversen hinsichtlich Begriindung und Entfaltung eines
evangelischen Kirchenrechts, in: ZevKR 28 (1983) 172—-199; R. DrEIER, Entwicklungen
und Probleme der Rechtstheologie, in: ZevKR 25 (1980) 20-39; U. NemBacu (Hg.),
Begriindungen des Rechts, Gottingen 1979; K. v. BoniN (Hg.), Begriindungen des
Rechts II, Gottingen 1979; A. SteIN, Zur Entwicklung der deutschen evangelischen
Kirchenrechtswissenschaft 1961-1975. Versuch einer Bestandsaufnahme, in: ZevKR 22
(1977) 6-25; A. M. Rouco-VaRrELA, Evangelische Kirchenrechtstheologie heute. Még-
lichkeiten und Grenzen eines Dialoges, in: AfkKR 140 (1971) 106-136.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 351

ein entsprechend hoher Legitimationsbedarf, der sich wiederum in
entsprechend vielfiltigen theoretischen Versuchen spiegelt.

Auf annihernd gleichem Niveau haben sich in beiden Kirchen
Skepsis und Abneigung der <einfachen> Gliubigen gegeniiber der im
ganzen tatsichlich sproden Materie des Kirchenrechts eingepegelt. Sie
bewegen sich zwischen einer verstohlenen Selbstdispensierung von den
als Korsett fiir die Freiheit eines Christenmenschen empfundenen Kir-
chengeboten und dem erklirten Protest gegen bestehende Regelungen,
die manche damit in Konflikt geratene Kirchenglieder in die Distanz
zur <Amtskirche» gedringt haben.

Die kursorische Durchsicht der StoBrichtungen theologischer
Rechtsforschung diirfte, wenn sie an dieser Stelle abgebrochen wird,
trotz aller fehlenden Details bereits eine resimierende und weitere
Einzeluntersuchungen zur faktischen Bedeutung des Rechts in der Kir-
che vorwegnehmende Folgerung zulassen: Will die Kanonistik unter
den gegenwirtigen wissenschaftlichen, zwischen- und innerkirchlichen
Rahmenbedingungen zu einer theologisch einsichtigen Relevanz fir
das Handeln der Glaubigen finden, muB sie sich von dem Odium einer
fur-sich bestehenden, objektiven und iuberzeitlichen Gedankenwelt
befreien. Gefordert ist damit die Abkehr von einer Hypostasierung des
Kirchenrechts, die es von den konkreten Umstinden sozialen Handelns
in den Gemeinden isoliert und theologisch iiberhoht. Fir die im
Gegenzug verlangte Hinkehr zur sozialen Realitdt wird gleichwohl die
Angabe theologischer Griinde notwendig, die den Rekurs auf die
anthropologische und soziologische Bezugsebene rechtfertigen, von der
aus rechtliche Ordnungsformen zu begriinden sind. Dieses Feld gehort
aber nicht unmittelbar zum Arbeitsgebiet der Theologie, sondern kon-
stitulert den Gegenstandsbereich der Rechts- und Sozialwissenschatft.
Die weitergehende Besinnung auf die Grundlagen des Rechts kann die
Theologie daher nur mit diesen Wissenschaftszweigen zu einem iiber-
zeugenden Resultat bringen. Dies gelingt wiederum nur, wenn sie sich
die Konturen des eigenen Fachs von diesen mitbestimmen 146t und aus
einem monolithischen Gehiuse zu einem Forum des interdisziplindren
Gespriches wird'¥. Ein solches Experiment hat in der Kirchenrechts-

14 Zur Methodendiskussion in der Kirchenrechtswissenschaft siehe W. STEIN-
MULLER, Wissenschaftstheorie, Rechtstheorie und Kirchenrecht, in: ZevKR 23 (1978)
59-89; R. DreIEr, Methodenprobleme der Kirchenrechtslehre, in: ebd., 343-367;
R. SosaNsk1, Die methodologische Lage des katholischen Kirchenrechts, in: AfkKR 147
(1978) 345-376.



352 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

wissenschaft kaum Vorbilder. Dieser Umstand zwingt dazu, an fach-
fremde Denkmodelle anzukniipfen, was den Aufbau einer theologi-
schen Rechtstheorie zwar nicht vereinfacht, ihn aber auf eine breitere
Basis stellt.

I1. Profil einer interdiszipliniren Theorie des Kirchenrechts

Der Kanonist teilt sein Materialobjekt <Kirche> nicht nur mit der
Ekklesiologie und Pastoraltheologie, sondern auch mit zahlreichen
Vertretern der Sozialforschung (Religions-, Kirchensoziologie). Diese
gehen jedoch in der Regel von Primissen und Vorgaben aus, die beim
ersten Hinsehen nur schwer mit theologischen Denkmodellen in Uber-
einstimmung zu bringen sind:

Wo die Kirche als Gegenstand soziologischer Untersuchungen vor-
kommt, gilt es unter Soziologen als ausgemacht, daf3 es sich hierbei um
ein soziales Phinomen handelt, das seine Grundlagen nicht irgendwel-
chen metaphysischen oder metageschichtlichen Wesensordnungen ver-
dankt. Thre gesellschaftliche Verfassung erscheint ebenfalls nicht als
unmittelbare Emanation eines gottlichen Stiftungswillens, sondern als
eine besondere Form menschlichen Miteinanders unter bestimmten
sozio-6konomischen Randbedingungen. Kirchliche Institutionen wer-
den begriffen als Artefakt menschlichen Handelns, die kirchlichen
Grundvollziige als Funktionen der Sinndeutung menschlicher Grenz-
situationen (« Kontingenzbewiltigung»)!'®. Eine solche Deutung mul3
jedoch aus der Sicht der Theologie um einige wesentliche Momente
korrigiert werden, um eine ausreichende Definition des Phinomens
«Kirche> zu geben'é. Zwar wird nicht geleugnet, daf3 es als konkrete
soziale GroBe auf der Ebene des Empirisch-Objektiven begegnet. Von
ihrem dogmatischen Selbstverstindnis her will die Kirche aber primir

1% Zur Einfithrung in die religions- und kirchensoziologische Literatur der Gegen-
wart vgl. K.-F. DaiBErR — TH. LuckMaNN (Hg.), Religion in den Gegenwartsstrémungen
der deutschen Soziologie, Miinchen 1983; K. GasrieL — F.-X. Kavrman~ (Hg.), Zur
Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980; I. MorTH, Die gesellschaftliche Wirklichkeit
von Religion. Grundlegung einer allgemeinen Religionstheorie, Stuttgart 1978;
K.-W. Danm — V. DrenSEN — G. KEHRER (Hg.), Das Jenseits der Gesellschaft. Religion
im Prozel3 der sozialwissenschaftlichen Kritik, Miinchen 1975.

16 Zur Kritik an einer unreflektierten Ubernahme soziologischer Kategorien auf
seiten der Theologie vgl. W. WEBER, Wenn aber das Salz schal wird... Der EinfluB3
sozialwissenschaftlicher Weltbilder auf theologisches und kirchliches Sprechen und Han-
deln, Wiirzburg 1984.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 353

als die vom Geist Gottes zusammengefithrte Gemeinschaft der an Jesus
Christus Glaubenden verstanden werden — ein Sachverhalt, der sich
dem rein soziologischen Zugriff entzieht. Beide Dimensionen, die
soziologische und die theologische, vereint die Kirche in sich gleich-
wohl <ungetrennt> und <unvermischt» (vgl. LG 8)!’. Diese <chalzedo-
nensische Signatur> ist daher auch der eigentliche Grund, daB3 die
gesellschaftliche Wirklichkeit der Kirche sowohl einer soziologischen
wie einer theologischen Interpretation unterzogen werden kann.

Auch fiir das Recht der Kirche — als eine spezifische Objektivierung
ihres Seins und Handelns — besteht unter dieser Riicksicht die Mog-
lichkeit und Notwendigkeit einer ebenso theologisch wie soziologisch
zureichenden Erklirung und Begriindung,

Umstrittener als die Anerkennung einer grundsitzlichen Zustindig-
keit beider Disziplinen fiir das Thema «<Kirchenrecht» ist eine sachge-
mille Abstimmung iiber die Reihenfolge und Reichweite bei der
Anwendung ihres Instrumentars: Stehen sie gleichgewichtig-komple-
mentir nebeneinander? Verdient die Theologie den Vorzug, da sie das
eigentliche «(Wesen> der Kirche thematisiert, oder die Soziologie, weil
sie zuverlidssig zu empirisch Gberpriifbaren Daten iiber Funktion und
Geltung des Rechtes in einem Sozialwesen fiihrt ?'#

1. Zum Verhiltnis von Theologie und Soziologie : Dialog statt Diastase

Als Parameter fiir eine widerspruchsfreie Bestimmung des Verhilt-
nisses der Theologie zu ihren nichttheologischen Nachbardisziplinen

'7 Die Logik der christologischen Formel <ungetrennt und unvermischt> wird hier
allein aus heuristischen Griinden per analogiam auf die Kirche angewandt, um ihre
theologische und soziologische Dimension widerspruchsfrei zueinander in Beziehung
setzen zu kénnen. Zur Rechtfertigung dieses Vorgehens, zu seinen Méglichkeiten und
Grenzen siehe auch H. MULLER, De analogia Verbum Incarnatum inter et Ecclesiam (LG
8a), in: PerRMCL 66 (1977) 499-515; Y. CoNGAR, Christologisches Dogma und Ekkle-
siologie. Wahrheit und Grenzen einer Parallele, in: pErs., Heilige Kirche. Ekklesiologi-
sche Studien und Anniherungen, Stuttgart 1966, 65-104; Th. SArTORY, Die Gefahr der
Kategorie des « Inkarnatorischen» fiir die Ekklesiologie, in: W. Bauer (Hg.), Ich glaube
eine heilige Kirche (FS Asmussen), Stuttgart/Berlin 1963, 64-79.

'8 Zu den Versuchen einer Verhiltnisbestimmung beider Disziplinen vgl. u.a.
F.-X. KaurmanN, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfas-
sung des Christentums, Freiburg/Basel/Wien 1979, 11-15; pErs., Theologie in soziolo-
gischer Sicht, Freiburg/Basel/Wien 1973, 11-62; G. Baum, Theologie und Soziologie, in:
Conc 10 (1974) 12-17; G. WackenHEM, Ekklesiologie und Soziologie, in: ebd., 2—-6;
H.-G. GEYER u.a., Theologie und Soziologie, Stuttgart 1970.



354 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungcn zu Ansatz

am Beispiel des Phinomens <Kirche> sei folgende Anwendung der
chalzedonensischen Formel (vgl. DS 302) vorgeschlagen: Streng ge-
nommen mul} die Doppelstruktur der Kirche dahingehend verstanden
werden, daf3 die Verkiirzung der soziologischen Hinsicht (Kirche als
«soziales System ») eo ipso auch die der theologischen (Kirche als « Ge-
meinschaft der Glaubenden») zur Folge hat. Eine Abwertung der
empirischen Dimensionen kommt daher keineswegs einer umso inten-
siveren Wiirdigung ihrer theologischen Dimension zugute, sondern
verdirbt den moglichen Aufweis der theologischen Qualitit ihrer Phi-
nomenalitit. Beide Aspekte sind aufeinander bezogen, sie bedingen sich
gegenseitig und sind losgeldst voneinander nicht zureichend zur Gel-
tung zu bringen (<ungetrennt>). Man darf also nicht die vermeintlich
unsichtbar-heilige <Innenseite> gegen ihre sichtbar-welthafte <Aullen-
seite> ausspielen. Gleichfalls verfehlt ist die Vorstellung von einem
anzustrebenden Mittelwert oder einem Ausbalancieren dieser Polaritit.
Vielmehr sind beide Hinsichten in ihrer untrennbaren Bezogenheit
zugleich voneinander zu unterscheiden (<unvermischt»), d.h. sie sind
nicht aufeinander reduzierbar oder ineinander zu berfiihren'®. Nur in
dieser positiven (<ungetrennt>) und zugleich negativen (<unvermischt»)
Reziprozitit kann die Wahrnehmung des soziologischen Momentes
diejenige des theologischen sichern, wie umgekehrt dabei Raum bleibt
fir die Wahrnehmung des soziologischen Aspektes.

Macht man diese Grundsitze zum Richtungsweiser fiir eine inter-
disziplinire Ausweitung der Bemiithungen um eine integrale Theorie
des Kirchenrechts, verlieren alle Modelle ihre Berechtigung, in denen
die Theologie als Schiedsrichter auftritt oder die nichttheologischen
Wissenschaften lediglich die Rolle von Zulieferer- und Hilfsdisziplinen
spielen, deren Beitrige in der Weise iiberboten werden, daf3 die Theo-
logie zusitzliche Erkenntnisse auf deren eigenem Feld beisteuern
will.

2 Die Logik dieser Beziehung lif3t sich auch in folgender Weise aufschliisseln:
«Unvermischt» besagt, daB3 zwei GréBen nicht miteinander identisch sind. <Ungetrennt>
meint, dal} zwei GréBen aufeinander bezogen sind. <Unvermischt #zd ungetrennt» driickt
aus, daB einerseits zwei GréBen sie selbst bleiben, obwohl sie miteinander verbunden
sind, und sie andererseits in ihrer Verschiedenheit in einer unaufhebbaren Beziehung
zueinander stehen. Diese Bestimmungen gelten ohne Abstriche fiir das Ineinander der
soziologischen und theologischen Dimension, wenn es um die Wahrnehmung des Phi-
nomens <Kirche> geht. IThre Anwendung wehrt jede Dichotomie zwischen einem «gott-
lichen Wesen» der Kirche und seiner «irdischen Erscheinung» ab und kritisiert ebenso
jede Idolatrie einer in den Rang einer selbstindigen Heilsinstitution versetzten Christen-
gemeinde.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 355

Die dem Kirchenrechtler zufallende Aufgabe besteht vielmehr dar-
in, in einem hermeneutisch klar ausgewiesenen Verfahren Theologie,
Sozialtheorie und Rechtswissenschaft unterscheidend miteinander in
Beziehung zu setzen. Bei dem Versuch, tiber Begriindung und Funktion
des Rechts in der Kirche Auskunft zu geben, wird ihm auch zugemutet
werden miissen, sein bisheriges Sprachspiel in den Verstehenshorizont
der Gegenwart zu iibersetzen. In der Auseinandersetzung mit heute
giltigen Denkmustern sind von ihm Kirche und Recht als soziale
Institutionen darzustellen, ohne ihrem theologischen Anspruch die
Spitze zu nehmen. Zielvorgabe ist somit eine Alternative zur Skylla
eines fossilen kanonistischen Positivismus und zur Charybdis der Selbst-
auslieferung an zufillig aktuelle soziologische Trends. Die Alternative
beginnt mit der Einsicht, da3 die Theologie und die fiir sie relevanten
Wissenschaften nur unter Wahrung ihrer je eigenen Autonomie zuein-
ander sachgemil} in Beziehung zu setzen sind. Die Eigenart jeder Dis-
ziplin muf} unvermischt bestehen bleiben ; keine Disziplin darf an die
Stelle einer anderen treten. Zugleich miissen sie voneinander unge-
trennt ihre je besondere Kompetenz einsetzen, d. h. jede Disziplin kann
ihre jeweils eigene Aufgabe nur mit dem Blick auf die der jeweils
anderen erfiillen.

Die theologische und sozialtheoretische Komponente einer Theorie
des Kirchenrechts kénnen nur miteinander angemessen ausgearbeitet
werden: Im Vollzug der sozialtheoretischen Problemlésung muf3 die
spezifisch theologische Aufgabenstellung bewuB3t und gegenwiirtig sein.
Entsprechend kann die theologische Problemstellung nur dann adidquat
bewiltigt werden, wenn dabei das Problembewuf3tsein der sozialtheo-
retischen Aufgabenstellung einbezogen wird, damit Sachverhalte einer
nicht-theologischen Disziplin keiner theologischen Regulierung unter-
worfen werden.

Umgekehrt soll dadurch verhindert werden, daB3 die theologischen
Momente kirchlichen Handelns «more sociologico» (z.B. durch De-
moskopie) behandelt werden. Indem also alle beteiligten Disziplinen
einander ihre besondere Problemstellung gegenseitig vor Augen stel-
len, schirfen sie den Blick fiir die Erfiillung ihrer je eigenen Aufgabe 2°.

20 Vgl. dhnlich E. JUNGEL, Das Verhiltnis der theologischen Disziplinen zueinander,
in: DERS., Unterwegs zur Sache. Miinchen 1972, 57: «Die durch eine theologische Dis-
ziplin jeweils zu leistende Entlastung der iibrigen theologischen Disziplinen setzt deren
Belastung mit dem ProblembewuBtsein der jeweils entlasteten Disziplin voraus.»



356 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

Durch diese wechselseitige Offenheit wird jede Einzelwissenschaft in
die Lage versetzt, ihre eigenen Moglichkeiten im Dienst an einer
gemeinsamen Sache voll auszuschépfen und gerade darin ihre Eigen-
stindigkeit zu wahren.

2. Der sozialtheoretische Problemborizont einer Theologie des
Kirchenrechts

Eine umfassende Theorie des Kirchenrechts bedarf aufgrund des
bisher Ausgefiihrten einer doppelten Erweiterung des Problemhorizon-
tes der Kanonistik. In einem ersten Schritt mul3 es um ihre Anbindung
an eine Ekklesiologie gehen, die ihrerseits Anschluf3 gefunden hat an
eine sozialtheoretische Hermeneutik sozialen Handelns und sozialer
Systeme ?! :

Da die Kirche-konstituierenden Prozesse ihrer empirischen Seite
nach iiber Interaktionsformen verlaufen, die auch fiir andere soziale
Systeme konstitutiv sind, kann die Ekklesiologie soziologische Erkennt-
nisse iiber deren Moglichkeitsbedingungen, Konstanten und Funktio-
nen in ihren Reflexionsprozel3 einbeziehen, ohne dabei sich eines Ver-
stof3es gegen ihren speziellen Wissenschaftsauftrag schuldig zu machen.
Diesem wird sie in der Weise gerecht, daB3 sie die Frage nach der
theologischen Finalitit des Institutionellen in der Kirche zu beantwor-
ten sucht und verdeutlicht, daf3 es mehr als eine organisationssoziolo-
gische <quantité négligeable> ausmacht.

Der nichste Schritt erfordert eine umfassende Erorterung der Her-
leitung und Funktion von Rechtsnormen sowie die Frage nach dem
Verfahren ihrer sachgemifBen Anwendung und Legitimation. Fiir eine
sozialtheoretisch verklammerte Theologie des Kirchenrechts ist damit
die Auseinandersetzung mit den juristischen Grundlagendisziplinen
Rechtsphilosophie, -theorie und -soziologie angezeigt??, ohne die ein
ganzheitliches Erfassen der Sache <Recht> nicht gelingen kann:

21 Zur Einlésung dieses Postulats vgl. H.-J. HouN, Kirche und kommunikatives
Handeln. Studien zur Theologie und Praxis der Kirche in der Auseinandersetzung mit den
Sozialtheorien Niklas Luhmanns und Jirgen Habermas’, Frankfurt 1985 (FThSt 32).

22 Vgl. hierzu auch das Plidoyer fiir eine interdisziplinire Offnung der Kanonistik
von R. Porz, Die Geltung kirchenrechtlicher Normen. Prolegomena zu einer kritisch-
hermeneutischen Theorie des Kirchenrechts, Wien 1978. Zu den Hauptstrémungen der
zeitgendssischen rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung vgl. A. KAUFMANN —



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 357

a) Die Rechtsphilosophie fragt traditionell nach der Richtigkeit des
Rechts nach Maflgabe der Forderungen des Gemeinwohls, nach der
Idealitit von Normen und Gesetzen im Spannungsfeld der drei Grenz-
marken <Freiheit>, <Gleichheit> und «Gerechtigkeit). Sie rekonstruiert
aber auch in kritischer Absicht die Wertvorstellungen und ethischen
Grundentscheidungen, die hinter allgemein verpflichtenden Verhal-
tensmustern stehen. SchlieB3lich untersucht sie das Recht als Kulturform
der Regelung intersubjektiver Bezichungen, als Ausdruck der Selbstin-
terpretation des Menschen in seiner geschichtlich-sozialen Exi-
stenz??.

Auch die Kanonistik kann der sozialphilosophischen Frage nach der
anthropologischen und gesellschaftlichen «raison d’étre» des Rechts
nicht ausweichen. Wenn sie aber nicht rechtspositivistischen und natur-
rechtlichen Engfithrungen erliegen will, verbietet sich eine univoke
Ubertragung tiberkommener philosophischer Auskiinfte?4. Zu kurz
greifen wiirde zum anderen der Versuch einer unmittelbaren Ableitung
des Kirchenrechts aus einer dogmatischen Bestimmung des Wesens der
Kirche. Die anspruchsvolle Aufgabe besteht vielmehr darin, die theo-
logische und rechtsphilosophische Seite so miteinander zu verkniipfen,
daB eine Spiritualisierung des Kirchenrechts ebenso vermieden wird
wie ein Riickfall in abstrakte naturrechtliche Deduktionen.

b) Die Rechtstheorie analysiert die Logik des Rechts sowie die metho-
dologischen Bedingungen juristischer Grundlagenforschung und Theo-
riebildung. Thr Ziel ist die Ausscheidung irrationaler, tautologischer
und widerspriichlicher Elemente hinsichtlich der Begriindung und
Organisation einer Rechtsordnung. Thre Analysen gelten darum vor-
wiegend den Kriterien der Rationalitit, Berechenbarkeit und Sachlich-
keit eines Rechtssystems. Diese Kriterien entsprechen den Merkmalen
und Verfahrensweisen einer legitimen Gesetzgebung, die fiir alle von

W. HasseMer (Hg.), Einfithrung in die Rechtsphilosophie und Rechtstheorie der Gegen-
wart, Karlsruhe 41985; A. Aarnio, Denkweisen der Rechtswissenschaft. Einfithrung in
die Theorie der rechtswissenschaftlichen Forschung, Wien 1979; A. OLLERO, Rechtswis-
senschaft und Philosophie. Grundlagendiskussion in Deutschland, Ebelsbach 1978.

23 Vgl. W. FIkeNTsCHER u.a. (Hg.), Entstehung und Wandel rechtlicher Traditio-
nen, Freiburg/Miinchen 1980; ]. M. BRoEkMAN, Recht und Anthropologie, Frei-
burg/Miinchen 1979; K. LARENZ, Richtiges Recht. Grundziige einer Rechtsethik, Miin-
chen 1979.

24 Vgl. hierzu etwa die Kritik an der italienischen Laienkanonistik bzw. an der
Schule von Navarra von A. M. Rouco-VARgLA, Die katholische Rechtstheologie heute,
17ff.



358 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

der Geltung des Rechts Betroffenen grundsatzlich mit triftigen Griin-
den einsichtig zu machen sind?’.

Fir die Bestimmung des Kirchenrechts lauten die entsprechenden
Fragen: Welche formalen und inhaltlichen Anforderungen haben Kir-
chengesetze zu erfiillen, damit sie sowohl dem Auftrag der Kirche wie
auch den juristischen Rationalititskriterien der Gegenwart nachkom-
men? Inwiefern gelten auch hier die MaBstibe, die im Namen ver-
nunftorientierten Denkens an jede Rechtsordnung angelegt werden:
Gleichheit der Rechtssubjekte, Garantie von Rechtsmitteln, Gesetzge-
bungsvollmacht auf seiten derer, die von der Geltung des Rechts
betroffen sind ? In diesem Zusammenhang muf3 auch geklirt werden, in
welchem Sinn die Auffassung verstanden werden kann, bestimmte
Strukturen und Normen seien der Kirche geschichtlich verpflichtend
und zwingend («iure divino») vorgegeben, so dal3 in diesen Punkten
eine Rechtsfortschreibung kaum moglich ist. Man wird ferner zu dif-
ferenzieren haben zwischen den konstanten und unaufgebbaren, <es-
sentiellen» Momenten sozialer Wirklichkeit und den kontingenten For-
men menschlichen Zusammenlebens. Auch angesichts der Tatsache,
daB3 die Kirche die christliche Botschaft in den zuriickliegenden
2000 Jahren verschiedenen gesellschaftlichen Lebenszusammenhingen
zu inkulturieren hatte, mul} noch stirker als bisher bedacht werden,
inwiefern die Normierung kirchlichen Handelns in geschichtlicher
Kontingenz erfolgte und daher prinzipiell verinderbar ist 2. Besonderes
Gewicht gewinnt hierbei die Frage, ob die Griinde und Mittel fiir den
Um- und Ausbau der gesellschaftlichen Verfassung der Kirche theolo-
gisch und/oder soziologisch qualifiziert sein miissen?’. Zur Diskussion

2 Vgl. C.v. METTENHEIM, Recht und Rationalitit, Tibingen 1984; H. Rorrt-
LEUTHNER, Rechtstheorie und Rechtssoziologie, Freiburg/Miinchen 1981; N. LUHMANN,
Ausdifferenzierung des Rechts. Beitrige zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie, Frank-
furt 1981; R. DRrEIER, Recht — Moral — Ideologie. Studien zur Rechtstheorie, Frankfurt
1981, 17-47; A. KaurmanN (Hg.), Rechtstheorie. Ansitze zu einem kritischen Rechts-
verstindnis, Karlsruhe 1971; G. Janr — W. Marnorer (Hg.), Rechtstheorie. Beitrige zur
Grundlagendiskussion, Frankfurt 1971,

26 Tatsichlich ist manche Bestimmung, die als Konkretisierung <géttlichen Rechts»
in der Kirche ausgegeben wird, «in Wirklichkeit organisatorische Regelung und theolo-
gisch jedenfalls nicht zwingend — was sich ja sofort zeigt, wenn die Kirche unter ungiin-
stigen Umstdnden Konzessionen machen kann, die sie anderwirts fiir theologisch aus-
geschlossen erklirt», O. H. PEscH, Gesetz und Gnade, in: CGG 13, 66 (5-77).

27 Vgl. F.-X. KAurMANN, Kirche als religitse Organisation, in: Conc 10 (1974) 34:
«Der springende Punkt ist somit, da3 bestehende Probleme der Sozia/form von Kirche als
theologisch relevant definiert werden und damit innerkirchlich nur noch unter religiésen,
d. h. das « Eigentliche » oder «Identische» betreffenden Gesichtspunkten und nicht unter



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 359

steht vornehmlich in Situationen, in denen die Kirche sich in einem
Verhiltnis der Ungleichzeitigkeit zu ihrer sozialen Umwelt befindet,
nach welchen soziologisch und theologisch zureichenden Kriterien sie
solche fir die Weitergabe des Glaubens unproduktive Interferenzen
tiberwinden kann.

c) Die Rechtssoziologie erforscht die Faktizitit des Rechts, sein Ent-
stehen aus sozialen Willensbildungs- und Entscheidungsprozessen so-
wie seine tatsichlichen Leistungen als sozialer Ordnungsfaktor
beziiglich folgender Felder: (1) Koordination der gesellschaftlichen
Interaktion und der Regulierung dabei entstehender Konflikte;
(2) Legitimation der politischen Organisation eines Sozialsystems durch
die Bereitstellung allgemein tiberpriifbarer Formen der politischen Wil-
lensbildung und Entscheidungsfindung; (3) Regelung der Beziehung zu
anderen Sozialsystemen. In dem Bestreben, die Querlinien zwischen der
faktischen Bedingtheit des Rechts durch die Gesellschaft und die nor-
mative Bedingtheit einer Gesellschaft durch ihr Recht nachzuzeichnen,
hinterfragt die Rechtssoziologie insbesondere den Einflul3 sozialer
Interessengruppen und Machtverhiltnisse auf die Kodifikation des
Rechts %8

Soziologisch faf3bar sind ohne weiteres die Funktion, die Kompe-
tenz und die Orientierungsleistungen des Kirchenrechts. Die Interpre-
tation dieser Daten ist zu verkniipfen mit der Frage nach den Kriterien,
fiir welche Bereiche des kirchlichen Lebens das Recht mit welchen
Verpflichtungsgraden Geltung beanspruchen kann und wo es anderen
Urteilsinstanzen Platz machen mufB3?°. Auflerdem ist die wachsende

ZweckmiBigkeitserwagungen diskutiert werden kénnen... Jede organisatorische Verin-
derung muf} entweder im Bereich des theologisch und insbesondere kirchenrechtlich
nicht eindeutig Definierten ansetzen, oder es miissen quasi-theologische Legitimationen
aufgebaut werden, um bestimmte zweckmifige Verinderungen durchzusetzen.»

28 Vgl. L. KissLEr, Recht und Gesellschaft. Einfiihrung in die Rechtssoziologie,
Opladen/Wiesbaden 1984; R. ZirpeLius, Gesellschaft und Recht. Grundbegriffe der
Rechts- und Staatssoziologie, Miinchen 1980; G. Dux, Rechtssoziologie. Eine Einfiih-
rung, Stuttgart 1978; M. REHBINDER, Rechtssoziologie, Berlin/New York 1977;
L. M. FrRiEDMANN, Das Rechtssystem im Blickfeld der Sozialwissenschaften, Berlin 1981;
TH. W. BECHTLER, Der soziologische Rechtsbegriff. Eine systematische Darstellung, Ber-
lin 1977; R. GIrTLER, Rechtssoziologie — Thesen und Méglichkeiten, Miinchen 1976.

29 Zur bisherigen Einschitzung der Soziologie von seiten der Kanonistik vgl.
R. SoBaNski, De theologicis et sociologicis praemissis theoriae iuris ecclesiae elaborandae,
in: PertRMCL 66 (1977) 657-681; E. CoLAGIOVANNI, L’integrazione della sociologia nel
diritto canonico, in: MonEccl 95 (1970) 290-314; H. LiermaNN, Kirchenrecht und
Soziologie. Zugleich ein Beitrag zum 6kumenischen Gesprich, in: H. LENTZE — J. GAMPL
(Hg.), Speculum Juris et Ecclesiarum (FS Pléchl), Wien 1967, 233-244.



360 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

Kritik an innerkirchlichen Biirokratisierungstendenzen zu beriicksich-
tigen. Die Bedenken beziehen sich vorwiegend auf die Gefahr, «dal3
situative Kreativitit, spontan-expressive Darstellung von Sinngehalten
oder Werten und charismatische Gaben durch formale Organisation,
administrative Vorgaben... <verschiittet> werden»3°. Dabei wird be-
firchtet, dal3 eine weitere Ausdehnung des Verwaltungssektors die
Selbstorganisation der Glaubenden in den Gemeinden behindert bzw.
diese einem Legitimationsdruck <von oben» aussetzt, der nur solche
Initiativen billigt, die sich innerhalb des kirchenrechtlich und dogma-
tisch eindeutig Festgelegten bewegen.

3. Die theologische Umsetzung sozialtheoretischer Anfragen zu einer Theorie
des Kirchenrechts

Innerhalb des aufgezeigten sozialtheoretischen Problemhorizontes
einer Theorie des Kirchenrechts darf der genuin theologische Charakter
dieses Projektes nicht untergehen. Daher sind entsprechend eindeutige
Differenzierungen unumginglich. Zum andern kann es sich gerade die
Kanonistik nicht leisten, sich mit diesem Hinweis den Herausforderun-
gen der Sozialtheorie zu entziehen und ihr Arbeitsniveau zu unterbie-
ten. Sie bewihrt sich nur dadurch als umfassende Hermeneutik der
GroBe <Rechty, daB sie nicht-theologische Interpretationen als auto-
nome Sinndeutungen zu integrieren und die Sozialtheorie als mit-kon-
stitutiv fur ihre theologische Arbeit anzunehmen vermag?'.

Es wird also nicht soziologischer Wein in theologische Schlduche
gegossen, wenn sich die Kanonistik offen dafiir hilt, andernorts Rele-
vantes fiir ihre eigenen Aufgaben zu entdecken. Nur dadurch entgeht sie
der Gefahr der Ideologisierung, d.h. des willkiirlichen Ausschlusses
bestimmter Méglichkeiten der Wirklichkeitserfahrung und -deutung.

30 Zu diesem Fragenkreis vgl. besonders H. GEpDERT, Recht und Moral. Zum Sinn
eines alten Problems, Berlin/Miinchen 1984; ]J. GrRONDEL (Hg.), Recht und Sittlichkeit.
Freiburg 1982; G. OrrE, Recht und Moral, in: CGG 12,5-36.

3" F. HEGNER, Planung — Verwaltung — Selbstbestimmung, in: CGG 11,104 (79-
129). Zum weiteren Hintergrund dieser Kritik vgl. E. BERNING, Kirche und Planung. Die
Frage nach der theologischen Relevanz von Theorie und Praxis auBerkirchlicher Planung,
Frankfurt/Bern 1976 ; F.-X. KaurmanN, Kirche als religitse Organisation, in: Conc 10
(1974) 30-36; Y. SpieGeL, Kirche als biirokratische Organisation, Miinchen 1969;
G. BoRMANN — S. BoRMANN-HEISCHKEIL, Theorie und Praxis kirchlicher Organisation.
Ein Beitrag zum Problem der Riickstindigkeit sozialer Gruppen, Opladen 1971;
G. KeHRER, Organisierte Religion, Stuttgart 1982.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungen zu Ansatz 361

Dieser Weg darf jedoch nicht mit dem Anspruch der exklusiven
Dominanz oder in der Weise vereinnahmender Inklusivitit beschritten
werden, sondern einzig derart, da3 die Kanonistik ihre theologische
Exklusivitdt als Inklusivitit in bezug auf den positiven Gehalt jeder
anderen Theorie versteht. Sie braucht weder eine Allzustindigkeit ins
Auge zu fassen, noch eine hermeneutisch ungeklirte Vereinnahmung
soziologischer Theoreme und politischer Alternativordnungen zu prak-
tizieren. Vielmehr wird sie jenes kritisch zu integrieren suchen, was aus
der Sicht der christlichen Botschaft in anderen Entwiirfen <anonym)
oder explizit dem entspricht, was auch einem genuin theologischen
Verstindnis von Recht und Gerechtigkeit nahekommt?3?. Wo aber
behauptet wird, der Mensch kénne von sich aus Bedingungen, Struk-
turen und Gehalte schaffen, die die Vollendungsgestalt menschlicher
Existenz in Gesellschaft und Geschichte garantieren, mul3 sie uniiber-
horbar ihre Vorbehalte geltend machen. Auch auf dem Feld des Rechts
ist die Theologie zum Widerspruch gegen alle Versuche menschlicher
Selbstrechtfertigung aufgerufen, mégen diese noch so sehr im Gewand
soziologischer Aufgeklirtheit auftreten??,

Gleichwohl birgt dieser Widerspruch auch eine betrichtliche inner-
kirchliche Reizwirkung: Mit der Parole, das Recht entspreche wie alles
tibrige Institutionelle in seiner Starrheit und Formalitit niemals der
charismatischen Signatur des Christseins, lassen sich noch immer Emo-
tionen gegen das Kirchenrecht wecken — trotz des Evidenzargumentes,
daB3 der Gegensatz zur Rechtskirche nicht die Liebes- sondern die
Unrechtskirche ist. Zwar hat die These R. Sohms, das Wesen des Rechts
stehe im Widerspruch zum Wesen der Kirche, nur noch wenige enga-
gierte Verfechter. Dennoch ist besonders auf protestantischer Seite die
Skepsis geblieben, dafl das Recht zum Ausdruck des eigenmichtigen
Verfiigenwollens der Kirche iiber die Gnade Gottes werden kann 4.

32 Zur philosophischen und fundamentaltheologischen Rechtfertigung dieser These
siche J. HEINrICHS, Das ideologiekritische Gewicht der Lehre vom anonymen Christen,
in: E. KLiNGEr (Hg.), Christentum innerhalb und aulerhalb der Kirche, Freiburg/Ba-
sel/Wien 1976, 42—64, bes. 43—44.

33 Ansitze und Kriterien einer dezidiert theologischen Definition des Rechts finden
sich etwa bei W. DANTINE, Recht aus Rechtfertigung. Ausgewihlte rechtstheologische
und kirchenrechtliche Aufsitze, Tibingen 1982; W. PANNENBERG, Zur Theologie des
Rechts, in: DErs., Ethik und Ekklesiologie, Géttingen 1977, 11-40; pErs., Christliche
Rechtsbegriindung, in: HChrE 11, 323-338.

3 Vgl. etwa G. Maron, Kirche und Rechtfertigung. Eine kontroverstheologische
Untersuchung, ausgehend von den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils, Géttingen
1969.



362 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

Die Erledigung dieser Anfragen 146t sich nicht einfachhin mit dem
Grundsatz « ubi societas ibi ius » fithren. Es bedarf vielmehr einer expli-
zit theologischen Antwort, warum das Recht der Verwirklichung der
Freiheit eines Christenmenschen innerhalb der Kirche nicht im Wege
stehen muf3, sondern iiber seine funktionale Bedeutung als Ordnungs-
faktor hinaus auch selbst Medium der Weitergabe eines zur Freiheit
befreienden Glaubens sein kann.

111, Sozialtheoretische Bausteine einer Theologie des Kirchenrechts

Der grundsitzliche Charakter der zuvor aufgelisteten Problemstel-
lungen bringt es mit sich, daf3 bei ihrer schrittweise vorzunehmenden
Aufarbeitung nicht gleich eine vollstindig ausgearbeitete Theologie des
Kirchenrechts entstehen kann. Zunichst mul} es darum gehen, den
Grundrif3 und die Fluchtlinien vorzuzeichnen, die aus sozialtheoreti-
scher Sicht fir dieses Unternehmen konstitutiv sind. Um sie zu kon-
kretisieren, bleiben weitere und ausgiebigere Untersuchungen unerlaf3-
lich. Abstrakt im schlechten Sinn dieses Wortes wire jedoch eine solche
Kirchenrechtstheorie, die von ihren rechtsphilosophischen, -theoreti-
schen und -soziologischen Dimensionen absieht und sich unter dem
Vorwand der Nihe zur kirchlichen Praxis oder Dogmatik ihre wissen-
schaftliche Fundierung blof3 erschleicht. Um diesen Fehler zu vermei-
den, reicht es nicht aus, sozialtheoretische Versatzstiicke herbeizutragen
und notdiirftig zusammenzumontieren. Vielmehr ist der aufgewiesene
Problemhorizont in einer solchen Weise zu fiillen, daf3 sie sowohl einer
theologischen wie auch einer sozialtheoretischen Priifung standhilt.
Am chesten gelingt dies in dem einleitend skizzierten Bemiihen eines
unterscheidenden In-Beziehung-Setzens der hierbei zu beteiligenden
Disziplinen.

Den folgenden Uberlegungen kommt es vor allem darauf an, den
Zusammenhang der jeweiligen Beitrige dieser Einzelwissenschaften
sowohl im Sinne einer fortschreitenden Integration wie auch im Sinne
einer reziproken Voraussetzung zu erkennen:

Nur dann kann der Mehrdimensionalitit kirchlichen Rechts ent-
sprochen werden, wenn nicht bereits bei der Bestimmung seiner sozial-
philosophischen und -ethischen Momente Halt gemacht wird oder es
bei der Erfiillung rechtstheoretischer Kriterien seiner Legitimitdt und



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 363

Rationalitit bleibt, sondern wenn diese gemeinsam mit der soziologi-
schen Erklirung der Funktion des Rechts in die theologische Interpre-
tation der Intentionalitdt des Kirchenrechts eingebracht werden. Um-
gekehrt 1408t sich eine theologische Rechtstheorie ohne den Bezug auf
den Wissensstand der Rechtssoziologie wahrscheinlich nur unzurei-
chend empirisch verankern, wie ebenso die Rechtssoziologie ohne die
Verschrinkung mit ethischen Maximen zur Sozialkybernetik verkiim-
mern kann.

1. Die sozialphilosophische ldee des Rechts : Regel der gegenseitigen Begren-
zung und Ermaglichung von personaler und sozialer Freibert

Als eine von den Interaktionen der zugehérigen Subjekte lebende
soziale Grofle unterliegt die Kirche den Entstehungs- und Wandlungs-
bedingungen eines jeden gesellschaftlichen Systems. Auch sie findet
ihren sozialen Bezugs- und Einheitspunkt u.a. in der Vereinbarung von
Verhaltenserwartungen, deren Erfillung zu ihrer Existenzsicherung
und Bestandserhaltung beitrigt sowie die Wahrscheinlichkeit von Kon-
flikten unter ihren Mitgliedern zu verringern hilft.

Ihre philosophische Berechtigung ziehen solch normative Instanzen
aus dem anthropologischen Faktum, da3 menschliches Sprechen und
Handeln immer in sich relational bestimmt ist, d. h.: sich in Vollziigen
auBert, welche sich auf die sachhafte Umwelt, die personale Mitwelt
und die soziale Lebenswelt des Subjekts richten. Das Grundmuster und
die Verlaufsformen dieser Beziige und ihres inneren Zusammenhanges
bedeuten allerdings zugleich Einschrinkung und Erméglichung: Ein-
schrinkung, weil der Umfang des subjektiven Handelns auf diese drei
Weltbeziige beschrankt bleibt und von thnen begrenzt wird ; Ermaigli-
chung, weil ohne diese Weltbeziige das freie Wirken des Subjekts leer und
inhaltlos bliebe.

Die rechtliche Regelung des Verhiltnisses handelnder Subjekte
zueinander und ihrer Handlungspline wird notwendig aufgrund eines
moglichen negativen, die Weltbeziige des jeweils anderen authebenden
Einsatzes der subjektiven Freiheit. Der Grund dieser Méglichkeit liegt
darin, daf3 nicht nur die Menge der verfugbaren Inhalte und Gegen-
stinde des Handelns und der Interaktion, sondern auch der Altruismus
der daran interessierten Subjekte begrenzt ist. Das Recht fungiert daher



364 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

als Grenzgestaltung*; es gilt als die Feststellung der Ubereinstimmung
von Subjekten beziiglich jener Vollziige, in denen sie aufeinandertreffen
und eine gewaltsame oder willkiirliche Durchsetzung ihrer Interessen
verhindert werden soll.

Das Recht verliert dabei nur dann das Stigma eines Zwangsinstru-
mentes politischer Herrschaft, wenn es die Situationen der gegenseiti-
gen Angewiesenheit und des Konflikts im menschlichen Zusammenle-
ben in einer auch ethisch zu rechtfertigenden Weise bestimmt. Man
kann es also nicht auf eine wertfreie Ordnungsfunktion griinden, die
allein die Bestandssicherung sozialer Systeme zum Maf3stab nimmt. Als
ein zentrales Merkmal des Ethischen gilt heute das Kriterium der Uni-
versalisierbarkeit*, d.h. Normen kénnen nur dann Bestandteil von
Gesetzen werden, wenn die Konsequenzen und Nebenfolgen, die sich
aus ihrer allgemeinen Befolgung auf Dauer und im ganzen fiir die
Erfiillung der Interessen jedes Einzelnen ergeben kénnen, von allen
Betroffenen ohne die Ausiibung von Zwang frei akzeptiert werden
konnen. Damit ist das Anliegen des Naturrechtsdenkens keineswegs
aufgegeben. Sein Ansatz, Vernunfteinsicht als Geltungsbedingung fir
positives Recht zu erweisen sowie gesetztes Recht an Grenzmarken zu
orientieren, die nicht zur freien Disposition stehen, wird hier neu auf-
genommen. Allerdings kommt diese Vernunfteinsicht nicht in der
Beratung eines einsamen Denkers mit sich selbst zustande. Die unhin-
tergehbare Grundlage fiir die Gultigkeit und Richtigkeit rechtlicher
Normen muf} vielmehr in den unausweichlichen und universalen
Bedingungen sozialer Interaktion und Argumentation gesucht werden.
Dazu gehort auch der Grundsatz des argumentativ herstellbaren Nach-
weises der Konsensfihigkeit von Normen und Gesetzen innerhalb einer
prinzipiell offenen Argumentationsgemeinschaft.

Eine Rechtsordnung, die dieses Kriterium erfillen will, muf3 die
tendenzielle Bedrohung menschlicher Handlungsfreiheit — sei es durch
den Einsatz von Willkir und Gewalt, sei es durch die MiB3achtung der
wechselseitigen Angewiesenheit von Subjekten bei der Bewiltigung
sozialer Aufgaben — derart autheben, daf3 die individuelle Handlungs-

3% Siehe zu dieser These auch O. HOFFE, Politische Gerechtigkeit, in: K.-O. ApeL
u.a. (Hg.), Funkkolleg Praktische Philosophie/Ethik. Studientexte Bd. 3, Weinheim/Ba-
sel 1984, 735-762; J. HEINrICHS, Freiheit — Sozialismus — Christentum. Um eine kom-
munikative Gesellschaft, Bonn 1978, 11-34.

36 Vgl. R. WiMmMER, Universalisierung in der Ethik. Analyse, Kritik und Rekonstruk-
tion ethischer Rationalititsanspriiche, Frankfurt 1980.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chricgungcn zu Ansatz 365

freiheit nicht nur fiir bestimmte Personen oder nur voriibergehend
gesichert wird. Zugleich mul sie jedem Rechtssubjekt garantieren,
gegeniiber jedem anderen Subjekt sich und seine Anspriiche gemil3 der
ihm zugestandenen Rechte und Pflichten behaupten zu kénnen.

Die weiteren elementaren Anforderungen, denen eine solche Frei-
heitsordnung zu geniigen hat, lassen sich im einzelnen einer prignanten
Zusammenstellung I. Kants entnehmen. Nach der Ordnung der Kate-
gorien (vgl. KrV B 95/106) miissen Gesetze, « 1. was die Quantitit
betrifft, so gegeben werden, als ob einer sie fiir alle und alle fiir einen
jeden einzelnen freiwillig beschlossen hitten. 2. Die Qualitdt des
Zwecks dieser Gesetze (...) ist nicht Gliickseligkeit, sondern Freiheit fir
jeden, seine Gliickseligkeit selbst, worin er sie immer setzen mag, zu
besorgen, nur dal3 er anderer ihrer gleich rechtmiBligen Freiheit nicht
Abbruch tut. 3. Die Relation der Handlungen, welche Zwangsgesetzen
unterworfen sind, ist nicht die des Biirgers auf sich selbst oder Gott,
sondern blof auf andere Mitbiirger, d.i. 6ffentliche Gesetze gehen auf
duflere Handlungen. 4. Die Modalitit der Gesetze ist, da3 die Freiheit
nicht durch willkiirliche Zwangsgesetze, sondern nur durch die, ohne
welche die biirgerliche Vereinigung nicht bestehen kann und die also in
dieser schlechthin notwendig sind, eingeschrinkt werde»?’.

Das Ziel des Rechts in der kirchlichen Gemeinschaft wie in der
biirgerlichen Gesellschaft besteht in der Foérderung des Gemeinwohls

37 1. KaNT, Brief an Jung-Stilling nach dem 1. Mirz 1789, zitiert in: R. EIsLER,
Kant-Lexikon, Hildesheim/New York 1977, 453. Vgl. auch pErs., Die Metaphysik der
Sitten (= WW VIII), Frankfurt 1977, 337: « Das Recht ist also der Inbegriff der Bedin-
gungen, unter denen die Willkiir des einen mit der Willkiir des anderen nach einem
allgemeinen Gesetz der Freiheit zusammen vereinigt werden kann.» Eine Rechtsord-
nung, die dem Vernunftkriterium der Verallgemeinerung genigt, ist fir Kant ein Nor-
mengefiige, das gleichsam durch einen gemeinschaftlichen Willen gesetzt ist. Vgl. DERs.,
Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis, in: DERS., Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pid-
agogik 1 (= WW XI), Frankfurt 1977, 153: « Hier ist nun ein urspriinglicher Kontrakt, auf
den allein eine biirgerliche, mithin rechtliche Verfassung unter Menschen gegriindet und
ein gemeinsames Wesen errichtet werden kann. Allein dieser Vertrag... ist keineswegs als
ein Faktum vorauszusetzen nétig. (...) Sondern es ist eine bloBe Idee der Vernunft, die aber
ihre unbezweifelbare praktische Realitit hat: ndmlich jeden Gesetzgeber zu verbinden,
daB er seine Gesetze so gebe, als sie aus dem vereinigten Willen eines ganzen Volkes habe
entspringen kénnen und jeden Untertan, so fern er Biirger sein will, so anzusehen, als ob er
zu einem solchen Willen mit zusammen gestimmet habe. Denn das ist der Probierstein der
RechtmiBigkeit eines jeden offentlichen Gesetzes.» Siehe hierzu auch W. KERSTING,
Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilosophie, Berlin/New
York 1984.



366 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungcn zu Ansatz

und der sozialen Freiheit ihrer Mitglieder. Darunter fallen diejenigen
Bedingungen des Wohls und der Freiheit von Personen, zu deren Ver-
wirklichung es ihres Miteinanders bedarf. Von diesen Bedingungen und
ithrer Realisierung gilt nun wiederum, dalB3 die Einschrinkung der
Handlungsfreiheit eznze/ner Personen und Gruppen nur dort zulissig ist,
wo sie der Sicherung gréBerer Handlungsfreiheit fiir a//e Mitglieder des
Sozialwesens auf Dauer und im ganzen dient38, Wichtiger als die Garan-
tie einer maximalen individuellen Freiheit diirfte gerade fiir kirchliches
Recht der Auftrag der Kirche leitend sein, durch und tber das Mitein-
ander der Glaubenden diese gréf3ere gemeinsame Freiheit zu suchen.
Das Kirchenrecht erblickt seinen Indikativ und Imperativ dann weni-
ger darin, einschrinkende Zwangsregel subjektiver Interessen zu sein,
als zur Sicherung der gegenseitigen Befreiung der Subjekte im Sinne
eines gemeinsamen <Mehrwerdens> zu verhelfen. Bei aller Analogie
zum staatlichen Recht ist sein Proprium genauerhin darin zu sehen, dal3
seine inhaltliche Qualifizierung nicht unabhingig von einer Definition
christlicher Glaubenspraxis und kirchlichen Handelns vorgenommen
werden kann: Eine zentrale StoBrichtung der christlichen Verkiindi-
gung besteht in dem Anspruch, den Menschen auf den Weg der Iden-
titatsfindung und Subjektwerdung zu bringen und jede monologische
Existenzform aufzusprengen*°. An ihre Stelle setzt sie das Prinzip soli-
darischer Verantwortung und der intersubjektiven Zuerkennung ge-
meinsamer Sinn- und Handlungsbereiche, wodurch die personale Frei-
heit in ihrem Recht auf Selbstbestimmung bestitigt, zugleich aber um
die Dimension der Mitverantwortung fiir die Freiheit des jeweils ande-
ren erweitert wird. Damit leistet die Freiheitsbotschaft der Christen und
die ihr entsprechende Lebenspraxis einen entscheidenden Beitrag zur
Konstitution von Rechtssubjekten, denen bestimmte Entscheidungen
und Handlungen als freie und verantwortbare zugerechnet und be-
stimmte Aufgaben und Pflichten zugemutet werden kénnen.
Insofern nun die Sinnstruktur der Kirche durch eine Botschaft defi-
niert ist, in deren Mitte ein dialogisches und kommunikatives Freiheits-
verstindnis steht (vgl. Joh 8, 36; Gal 4, 3-7; 5, 1; Rém 8, 15-21), mul}
auch ithre Organisationsstruktur von dort her und darauf hin interpretiert

38 Vgl. hierzu die Problemanzeige von H. MULLER, Freiheit in der kirchlichen
Rechtsordnung? Die Frage nach individueller und gemeinschaftlicher Verwirklichung
von Freiheit im kanonischen Recht, in: AfkKR 150 (1980) 454—476.

3 Vgl. J. B. METZ, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer prak-
tischen Fundamentaltheologie, Mainz 21978, 29-43, 57-59, 68-70.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungcn zu Ansatz 367

und ausgestaltet werden?’. Wenn also die kirchliche Verkiindigung
auch auf die Befreiung des Menschen von undurchschauten Zwingen
und auf seine Befihigung zu eigenverantwortlicher Daseinsbewiltigung
zielt, diirfen sich die Institutionen der Kirche nicht indifferent zu die-
sem Ziel verhalten, sondern missen darauf transparent sein. Auch
ihnen muf} es darum gehen, aus Situationen scheinbar vollendeter
Unfreiheit und Unmiindigkeit Wege zu zumindest unvollendeter Frei-
heit und Mindigkeit des Menschen zu entdecken. Diese Vorgabe ergibt
sich unmittelbar aus der Intention christlicher Glaubenspraxis, die
nicht die Ausweitung von Verfiigungsmoglichkeiten iiber das Leben
der Mitmenschen erstrebt, sondern die Ausdehnung von Verstindi-
gungsmoglichkeiten zur ErschlieBung neuer, gemeinsamer Lebensbe-
reiche anzielt. Sie erweist sich zugleich als Priifstein fiir die rechte
Gestaltung des kirchlichen Lebens. Wo etwa innerhalb hierokratischer
Strukturen die Erfahrung freier Gegenseitigkeit ausfillt, wird es immer
schwieriger, das Wort von der voraussetzungslosen und unbedingten
Zuwendung Gottes, die jeden Menschen von selbst- und fremdver-
schuldeter Unmiindigkeit befreien will, tiberzeugend weiterzusagen.
Anders formuliert: Nicht das Institutionelle als solches kann der Bot-
schaft von der Gnade Gottes entgegenstehen, wohl aber eine bestimmte
Erscheinungsform, die gleichwohl vom Evangelium her als nicht mit
ihm ibereinstimmend entlarvt werden kann (vgl. Mt 22, 3).
Sicherlich geht es in der Kirche vorrangig um mehr und um anderes
als um die Utopie der Herrschaftsfreiheit oder die Verwirklichung einer
<Basisdemokratie», wenngleich einer weitestmdglichen Beteiligung des
Kirchenvolkes besonders im Vorfeld der gemeinsamen Willensbildung
nichts im Wege stehen mul3. Anzustreben ist zunichst und grundlegend
die Verwirklichung der sozialen Natur menschlicher Freiheit. Die

40 Zu der Forderung, Begriff und Aufgabe des kirchlichen Rechts in Abhingigkeit
von Begriff und Auftrag der Kirche zu definieren, siehe auch R. SoBaNski, Geist und
Funktion des Kirchenrechts, in: AfkKR 151 (1982) 369-394; E. Corecco, « Ordinatio
rationis» oder « ordinatio fidei» ? Anmerkungen zur Definition des kanonischen Gesetzes,
in: IkaZ 6 (1977) 481-496. Zum Zusammenhang von Natur- und Kirchenrecht siehe die
Hinweise von A. Scora, La fondazione teologica della legge naturale nello «Scriptum
super Sententiis> di San Tommaso d’Aquino, Freiburg/Schweiz 1982, 263-265. — Von
seiten der evangelischen Theologie vgl. zur ekklesiologischen Dimension des Kirchen-
rechts A. STEIN, Der Zeugnischarakter des evangelischen Kirchenrechts als Problem der
Auslegung kirchenrechtlicher Normen, in: ZevKR 28 (1983) 160-171; K. ScHLAICH,
Kirchenrecht und Kirche. Grundfragen einer Verhiltnisbestimmung heute, in: ebd,,
337-369.



368 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

Selbstentfaltung der Person in ihren sozialen Beziigen, die Entfaltung
ihrer Beziehungsfihigkeit, Menschen miteinander und mit der Wirk-
lichkeit des Wortes Gottes in Beziehung zu bringen, wird hier das erste
Ziel kirchlichen Handelns sein, dem auch das Recht unterstellt ist.

2. Der rechtstheoretische Anspruch normativer Strukturen : Legitimitit und
Rationalitit

Das blof3e Bestehen einer Rechtsordnung besagt noch nichts tiber
deren Legitimitdt. Selbst ein faktisch und mehrheitlich anerkanntes
Normengefiige, das trotz dieser Zustimmung oktroyiert sein kann, ist
noch nicht identisch mit einem Ablauf der Rechtsfindung und -kodi-
fizierung, der den das heutige (profane) Rechtsverstindnis bestimmen-
den Vernunftpostulaten entspricht. Der Hinweis auf ein einwandfreies
Zustandekommen eines Gesetzes innerhalb der verfassungsgemiflen
Instanzen und Verfahrensweisen*! — somit die Legalitit seiner Verab-
schiedung — gibt keine Antwort auf die Frage, warum dieses Verfahren
selbst und die Verfassung im ganzen legitim sind. Ebensowenig wird die
Pflicht, einem Gesetz oder der Rechtsordnung allgemein Folge zu lei-
sten, durch das Gesetz oder das Recht aus sich heraus begriindet. Viel-
mehr mul3 die Legitimitit der Rechtsordnung im ganzen hinzutreten.
Legitim ist diese nur, wenn sie die Zustimmung aller Betroffenen
erwarten kann und sich dabei auf allgemein anerkennungswiirdige
Grundsitze stiitzt, durch die das, was legal ist, auch als legitim gerecht-
fertigt werden kann. Solche Prinzipien — etwa die Grund- und Men-
schenrechte, die Gleichheit vor dem Gesetz, die Garantie von Rechts-
mitteln bzw. eine Verfassungs- und Verwaltungsgerichtsbarkeit — sind
insofern allgemein einsichtig zu machen, wie sie einerseits die wohl
erwogene und aus freien Stiicken gegebene Zustimmung aller Betrof-
fenen finden kénnen sowie andererseits erst die Grundlage schaffen, auf
die eine Rechtsordnung sich stiitzen muf3#2. Diese Form der <legitimen
Legalitit>, wobei eine Rechtsordnung als dul3erlich auferlegte nicht nur

‘' Vgl. N. LunMANN, Legitimation durch Verfahren, Frankfurt #1983,

42 Zu der sich hier anschlieBenden Frage nach einem konsensfihigen Regelkanon,
der eine rationale und intersubjektiv nachpriifbare Entstehung und Kontrolle juristischer
Entscheidungen erméglicht, siehe R. ALExy, Theorie der juristischen Argumentation.
Die Theorie des rationalen Diskurses als Theorie der juristischen Begriindung, Frankfurt
1978, bes. 17-49, 259-339.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlegungen zu Ansatz 369

innerlich anerkannt ist, sondern auch in ihren Grundlagen von allen
frei mitgetragen wird, bildet erst die Voraussetzung, daf3 faktische
Legalitit (wie sie in der katholischen Kirche besteht)*? bereits als der
Ausweis ithrer Legitimitit gelten kann. Erst dann darf sich der Gehor-
sam gegeniiber ithren Gesetzen zurecht auf eine einsichtsvoll vollzogene
Anerkennung ihres Anspruches auf Gerechtigkeit und Verniinftigkeit,
den jede Rechtsordnung erhebt, berufen . Im Rahmen einer solchen
Rechtsordnung hat dann derjenige die Begriindungspflicht und Beweis-
last zu iibernehmen, der die Geltung und Verpflichtungskraft eines
Gesetzes bestreitet.

Kurz: Eine Gesetzgebung ist /ega/, wenn bestimmte verfassungskon-
forme Verfahren, die dem Gesetzgeber auferlegten Kompetenzgrenzen
eingehalten werden und die Grund- und Freiheitsrechte der einzelnen
Rechtssubjekte unangetastet bleiben. Sie ist verniinftig, wenn sie alle
Betroffenen nach dem Ma@stab der Gleichheit und Gerechtigkeit erfal3t
bzw. in sich selbst jene Verfahren bereithilt, nach denen bestehende
Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten offengelegt und iiberwunden
werden kénnen. Und sie ist /Jegizim, wenn sie unter den gegebenen
Umstinden die bestmégliche Entfaltung der sozialen Freiheit der Ein-
zelnen, d.h. ihre optimale Teilhabe und Teilgabe am Gemeinwesen
fordert.

In welchem Ausmal3 die Verabschiedung kirchlicher Gesetze nach
dem Vorbild demokratisch-diskursiver Prozesse organisiert werden
soll, welche entsprechenden Formen der Partizipation, Delegation und
Reprisentation des Kirchenvolkes zu schaffen sind*, braucht an dieser
Stelle nicht diskutiert zu werden*®. Vordringlicher ist, daf3 sich die
Einsicht durchsetzt, daf in der Kirche Entscheidungen in einer Weise
fallen, welche die Annahme rechtfertigt, sie wiirden die Zustimmung

4 Vgl. hierzu H. Socha, Die Geltung kirchlicher Gesetze, in: TThZ 91 (1982)
34-51.

#“ Vgl. hierzu auch J. HABERMAS, Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus,
Frankfurt 1979, 131-196; pERrs., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus,
Frankfurt 1982, 271-337; H.-P. ZEDLER, Zur Logik von Legitimationsproblemen. Még-
lichkeiten der Begriindung von Normen, Miinchen 1976; G. GEismMaNN, Ethik und
Herrschaftsordnung. Ein Beitrag zum Problem der Legitimation, Tiibingen 1974;
G. Dux, Strukturwandel der Legitimation, Freiburg/Miinchen 1976.

% Vgl. M. HErMANNS, Kirche als soziale Organisation. Zwischen Partizipation und
Herrschaft, Diisseldorf 1979.

6 Vgl. zur theologischen Problematik K. LEHMANN, Die dogmatische Legitimation
einer Demokratisierung der Kirche, in: Conc 7 (1971) 171-181.



370 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlcgungen zu Ansatz

aller Betroffenen finden, wenn diese an den entsprechenden Vorgin-
gen teilnehmen kénnten*’. Eine tatsichliche Beteiligung aller 1463t sich
realiter ohnehin nicht durchsetzen, da die Funktionsbedingungen eines
solchen Unternehmens seine Funktionalitit verhindern. Wenn aber die
Theologoumena vom «gemeinsamen Priestertum aller Gldubigen»
(vgl. LG 10) und vom «sensus fidelium» (vgl. LG 12) auch einen
praktisch-konkreten Stellenwert haben sollen, ist nicht einzusehen,
warum die Gestaltung der kirchlichen Rechtsordnung eine buchstib-
lich aparte Angelegenheit der Bischofe und ihrer kanonistisch versier-
ten Berater bleiben sollte 8. Daraus muf3 nun nicht gleich der Ruf nach
einer Einfithrung des formaldemokratischen Mehrheitsprinzips gefol-
gert werden; es ist aber unabweisbar, dall es besonders den an die
Errungenschaften der neuzeitlichen Emanzipations- und Freiheitsge-
schichte gewohnten Gliubigen befremdet, wenn vielfiltige Bereiche
seinem Mitspracheverlangen mit dem Hinweis auf vermeintlich gott-
gewollte Strukturpramissen entzogen werden. Dies gilt erst recht, wenn
es sich dabei um Fragen handelt, «die mit dem sakramentalen Leben
und dem geistlichen Auftrag der Kirche nur in einem sehr mittelbaren
Zusammenhang stehen»#°. Uberkommene Regelungen werden zuwei-
len derart <sakralisiert>, dal3 nur noch unter dogmatischen Gesichts-
punkten von entsprechenden Experten und nicht mehr nach Kriterien
der pastoralen Notwendigkeit und praktischen Méglichkeit von allen,

7 Damit wird keineswegs eine Auflésung der hierarchischen Kirchenverfassung
befiirwortet. Hinsichtlich ihrer Aufgabenstellung hat eine hierarchische Struktur als sol-
che nichts mit einer anachronistischen, weil feudalen Sozialordnung gemein. Sie hat
vielmehr dort ihr Recht, wo wichtige Beschliisse unter Zeitdruck und Entscheidungs-
zwang zu fillen sind. Die kollegiale und synodale Struktur wird darum der hierarchischen
als Beratungs- und BeschluBfassungsinstanz in solchen Angelegenheiten beizuordnen
sein, fiir deren Bewiltigung geniigend Zeit zur Verfiigung steht. Siehe hierzu auch
H. Domsors, Hierarchie. Grund und Grenzen einer umstrittenen Struktur, Freiburg/Ba-
sel /Wien 1971.

8 Vgl. die in den Dekretalen Gregors IX. sich findende <Mitbestimmungsformel»
«Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet.» Siehe hierzu auch den
gleichnamigen Aufsatz von Y. ConGaARr, in: RHDFE 36 (1958) 210-259. Vgl. ferner
G. DErors, Kritik der Institution und Verlangen nach Mitbestimmung, in: G. ALBERIGO
u.a. (Hg.), Kirche im Wandel. Eine kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vati-
kanum, Diisseldorf 1982, 57-64.

4 F.-X. KaurMANN, Kirchenrecht und Kirchenorganisation, in: Diakonia 13 (1982)
221-231. Vgl. hierzu auch G. Lur, Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und Kirchenrecht,
in: OAKR 30 (1979) 550-571; J.B. METz, Kirchliche Autoritit im Anspruch der Frei-
heitsgeschichte, in: DERs. — J. MoLTMANN — W. OELMULLER, Kirche im ProzeB der Auf-
klirung. Aspekte einer neuen <politischen Theologie», Miinchen/Mainz 1970, 53-90.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 371

die es angeht, iiber organisatorische Sachverhalte entschieden werden
darf®®. Weitergehende Beteiligungsmoglichkeiten werden insbeson-
dere verringert durch die seit Jahrzehnten betrichtlich gewachsene
Biirokratisierung®® innerkirchlicher Planungs- und Entscheidungsvor-
ginge, die nach der Entstehung des modernen Verwaltungsstaates mit
einer gewissen Phasenverzégerung zum mal3geblichen Organisations-
muster des Kirchenregiments geworden ist’2. Thre wichtigsten Merk-
male — hauptamtliches Personal, Amtshierarchie, Aufteilung in Res-
sorts, Zentralisierung der Beschaffung und Zuweisung von Betriebsmit-
teln — lassen sich heute in nahezu jedem bischéflichen Ordinariat vor
Ort studieren.

Ihre besondere Pointe erhilt diese Organisationsform dadurch, da3
ihr die theologische Legitimation des hierarchischen Kirchenregiments
(vgl. CIC/1983 cann. 129-144) unterlegt wurde, so daf3 die Kirche ihre
gesellschaftliche Verfassung als mit einer im wesentlichen unwandel-
baren Amtsstruktur ausgestattet versteht. Es existiert daher heute eine
Hierarchie im biirokratischen Sinn, die zugleich als hierarchisch im
theologischen Sinn begriffen wird’?. Eine direkte Konsequenz dieser

50 Dabei liegt den meisten Kritikern gar nicht an einer vélligen Beseitigung von
Recht und Gesetz, sondern an ihrer Ausrichtung auf solche Bereiche, fiir die sie tatsich-
lich kompetent und effizient sind. Ihr Interesse gilt somit einer sachgerechten Unter-
scheidung anstelle einer hypertrophierenden Vermengung. Zudem fragen sich nicht nur
soziologisch aufgeklirte Intellektuelle, ob es sich die Kirche leisten kann, in ihren Herr-
schaftsformen und -instrumenten mit gesellschaftlichen Grundforderungen und -werten
(z.B. Partizipation, Mitbestimmung) zu konfligieren, ohne daB die kulturelle Plausibilitit
ihrer Verkiindigung davon beeintrichtigt wird. Vgl. hierzu F.-X. KaurmaNN, Kirche
begreifen, 136-143; pers., Kirchliche Institutionen und Gegenwartsgesellschaft, in:
G. ALseriGo u.a. (Hg.), Kirche im Wandel, 65-72; F.-W. Niexr (Hg.), Warum geht es
nicht mehr wie frilher? Zum Strukturwandel in der Kirche, Miinchen 1982;
J. ScuwArRTLANDER (Hg.), Modernes Freiheitsethos und christlicher Glaube, Miin-
chen/Mainz 1981; J. NEumANN, Kirchliche Rechtsordnung angesichts religiéser Eman-
zipation, in: Orientierung 43 (1979) 199-202.

' Der Biirokratiebegriff wird hier nicht im pejorativen Sinn gebraucht, sondern im
AnschluB3 an M. WeBER, Wirtschaft und Gesellschaft. GrundriB3 der verstehenden Sozio-
logie, Tiibingen *1972, 124-130, 551-579, zur Kennzeichnung der spezifisch neuzeitli-
chen Organisationsform sozialer Systeme benutzt. Vgl. hierzu auch W. SCHLUCHTER,
Aspekte biirokratischer Herrschaft. Studien zur Interpretation der fortschreitenden Indu-
striegesellschaft, Miinchen 1972; R. Mayntz (Hg.), Biirokratische Organisation,
Kéln/Berlin 1968.

*2 Mit weiteren historischen Belegen vgl. hierzu M. N. Esertz, Herrschaft in der
Kirche. Hierarchie, Tradition und Charisma im 19. Jahrhundert, in: K. GABRIEL —
F.-X. KaurManN (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, 89-111.

53 Zur theologischen Begriindung der hierarchischen Amtsstruktur siche etwa
A. Augr, Die Kirche — das allgemeine Heilssakrament, Regensburg 1983, 118-289.



372 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

Entwicklung besteht darin, da3 die kirchlichen Verwaltungsbehérden
aufgrund ihrer hierokratischen Legitimation eine Appellation gegen
thre Entscheidungen nicht zuzulassen brauchen, wenngleich inzwi-
schen im CIC/1983 cann. 1732-39 Ansitze einer Verwaltungsgerichts-
barkeit vorgesehen sind.

Die Verfassung und Ordnung der Kirche 1463t sich jedoch nicht in
ein System pressen, das unverindert fiir alle Epochen ihrer Geschichte
beibehalten werden kann. Sie hat Bestand nur als ein «offenes
System »*4, — offen fiir die jeweils neue Umsetzung ihrer Sinnstruktur
innerhalb sich stindig verindernden kulturellen, politischen und sozia-
len Konstellationen. Allerdings bedarf es unter den kirchlichen Fiih-
rungseliten wohl noch gréBerer Sensibilitit dafiir, dafl viele Normen —
im Sprachspiel der Kybernetik — nicht im Sinne einer Festwert-, son-
dern einer dynamischen Folgeregelung zu verstehen und unter verin-
derten Randbedingungen flexibel handzuhaben bzw. fortzuschreiben
sind*>. Andernfalls entstehen betrichtliche Widerspriiche, wenn die
Probleme, die sich durch die Anwendung iiberkommener Bestimmun-
gen ergeben, das Ausmal} jenes Problems erreichen, das durch die Bei-
behaltung dieser Normen verhindert oder bewiltigt werden soll. Der
gegenwirtig vielleicht deutlichste Beleg fiir eine solche Situation ist
einerseits die wachsende Zahl von Appellen an die Pfarreien, angesichts
des zunehmenden Priestermangels aus versorgten zu mitsorgenden
Gemeinden zu werden*®, und andererseits die Reservierung relevanter
Beeinflussungsmoglichkeiten kirchlicher Entscheidungsprozesse fiir
ihre Amtstrager (vgl. etwa die Stellung des Pfarrgemeinderates nach
CIC/1983 can. 536, wonach den Laien nur beratendes, kein beschlie-
Bendes Stimmrecht zukommt).

Zweifellos gibt es auch fiir die Kirche Entscheidungen und Ge-
schehnisse, die geschichtlich irreversibel und uniiberholbar sind — das
Christusereignis selbst ist ein solches — sowie Grund- oder Letztwerte,
die unbedingt gelten sollen und niemals die Sache von Mehrheitsent-
scheidungen sein diirfen. Sie kénnen aber nur in bedingten Formen

* Vgl. K. RAHNER, Bemerkungen iiber das Charismatische in der Kirche, in: DERs.,
Schriften 1X, 422-431; H. ScurMaANN, Kirche als offenes System, in: TkaZ 1 (1972)
306-323.

5 Vgl. C. MAYER, Innovation in der Kirche. Eine theologische Grundkategorie, in:
TGA 22 (1979) 215-223.

¢ Vgl. etwa P.M. ZULEHNER, Priestermangel praktisch. Von der versorgten zur
sorgenden Gemeinde, Miinchen 1983.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 373

erkannt, konkretisiert und realisiert werden. Goéttliches Recht gibt es
nur eingelassen in die Bedingungen, Méglichkeiten und Verinderun-
gen individueller und sozialer Verstehenshorizonte. Die Kirche kann
darum auch den Willen Gottes verkennen, wo sie ihn mit ihren orts-
und zeitgebundenen Auslegungen einfachhin identifiziert und dadurch
verhindert, daB3 er jeweils neu und anders zur Geltung kommt. Gerade
wenn sie sich selbst als «ecclesia semper reformanda» versteht, darf sie
hinsichtlich ihrer Gesetzgebung das Gebot bestindiger Selbstiiberprii-
fung nicht mit dem Hinweis auf ein irgendwann fixiertes «ius divinum »
zu umgehen suchen’’. Fiir viele Kirchenkritiker hat dieser Begriff nur
zu oft der restaurativen Befestigung eines <status quo»> das notwendige
theologische Stichwort liefern miissen und ist dadurch zur Kernvokabel
einer obsoleten Uberbau- und Ablenkungsideologie geworden.

Aber der bloBle Verzicht auf diesen Terminus l6st keineswegs das
Problem, als dessen Losung er einst in die Theologie eingebracht wur-
de: Wie 146t sich die kirchliche Verkiindigung des Evangeliums, dessen
Anruf seinem ganzen Wesen nach auf Unbedingtheit zielt und keine
Neutralisierung seines Anspruchcharakters vertrigt, im Wandel der
Geschichte so gestalten, dal3 sie die ihr anvertraute Botschaft gleicher-
malen sichert wie freisetzt ?°®

Ein deutlicher Fortschritt ist bereits erreicht, wenn man die Rede
vom «ius divinum » oder einer « lex divina » von sekundiren juridischen
Konnotationen befreit und die urspriingliche biblische und <soteriolo-
gische> Bedeutung dieser Begriffe hervorholt, — wenn also danach

7 Die These, daf3 die Ordnung der Kirche ihr aufgrund einer <Stiftung> des irdi-
schen Jesus unabinderlich vorgegeben sei, st6t nicht allein bei jenen Historikern auf
Skepsis, die um den geschichtlichen Wandel kirchlicher Strukturen wissen. Auch in der
Kirchenrechtswissenschaft setzt sich allmihlich eine zuriickhaltendere und differenzier-
tere Verwendung des Begriffs <ius divinum» durch. Vgl. hierzu U. A. WoLF, Ius Divinum.
Erwigungen zur Rechtsgeschichte und Rechtsgestaltung, Miinchen 1970; P. Hurzing,
« Géttliches Recht» und Kirchenverfassung, in: StdZ 183 (1969) 162-173; J. NEUMANN,
Der soziale Dynamismus, der der Kirche als Gemeinschaft eigen ist, und seine Riickwir-
kung auf den notwendigen Dynamismus des kanonischen Rechts, in: Conc 5 (1969)
576-582.

*® Vor dem Hintergrund dieser Frage vgl. die Diskussion der letzten Jahre:
H. WAGNER, Zur Problematik des «ius divinum», in: TThZ 88 (1979) 132-144;
H. HEINEMANN, « Géttliches Recht» ? Versuch einer Differenzierung, in: ThQ 157 (1977)
279-291; H. RIEDLINGER, Anmerkungen zum Problem des «ius divinum», in: U. Mosiex
—H. Zarr (Hg.), Ius et salus animarum (FS Panzram), Freiburg 1972, 31-41; ]. NEUMANN,
Das «Ius divinum> im Kirchenrecht. Kritische Uberlegungen, in: Orientierung 31 (1967)
5-8; K. RAuNER, Uber den Begriff des Jus divinum> im katholischen Verstindnis, in:
DERS., Schriften zur Theologie V (1962) 249-277.



374 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungcn zu Ansatz

gefragt wird, was Gott primir nicht »onz den Menschen, sondern fir sie
will. Ohne eine zumindest anfanghafte Vorstellung von dem, was Gott
in der Geschichte herauffithren will — das Heil und die Verséhnung der
Menschen — gibt es auch kein Kriterium, das mit relativer VerlaBlich-
keit zur Erkenntnis des situativen Willens Gottes fiihrt. Gestiitzt auf
entsprechende biblische Grundaussagen mag dann neu aufgehen, dal3
das Gesetz des in allem michtigen Gottes darin besteht, gegen alle
Widerstinde seinen Gemeinschaftswillen unbedingt und bedingungs-
los durchzusetzen *® und den Menschen von den Zwingen zu befreien,
die ihn hindern, sich frei fiir diese Gemeinschaft zu entscheiden.

Die Verfassung der Kirche entspricht bereits dann einem so ver-
standenen «ius divinum», wenn dieser unbedingte Zuspruch Gottes
unverstellt und unverkiirzt von den Gliaubigen wahr- und angenommen
werden kann. Das Moment der Unbedingtheit kommt aber dabei nicht
kirchlichen Institutionen als solchen zu, sondern der Botschaft, die sie
vertreten: da3 Gottes Selbstmitteilung in Jesus Christus nicht auf
Widerruf geschehen ist, dal3 sie allen welthaften Bedingungen voraus-
liegt und welthaft weder bestreitbar noch ableitbar ist und der Mensch
nicht iiber sie verfiigen kann . Man vermag zwar nur in der Gemein-
schaft der Glaubenden und durch sie Christ zu werden und zu sein, aber
nicht zu ihren Konditionen. Die Kirche hat darum dieses <Gesetz>
Gottes nicht in der Form und mit den Mitteln des Gesetzes, sondern als
Evangelium zu verkiinden®'. Positives Recht wird jedoch dann unum-
ginglich, wenn die Intention des Evangeliums in ihr Gegenteil ver-
kehrt zu werden droht, d. h. wenn «derjenige, dem radikale Zuwendung
von seiten seines Mitmenschen widerfihrt, unter Ausnutzung dieser

*? Vgl. N. LonriNk, Kirchentriume. Reden gegen den Trend, Freiburg/Basel /Wien
1982, 31: « Hinter den im Neuen Testament verwendeten Wortern stehen zwei hebri-
ische Wortwurzeln mit den verschiedenen aus ihnen abgeleiteten Wértern, die eigentlich
gar nicht genau <wollen> im Sinn von <befehlen», <durchsetzen» meinen, sondern eher:
<Freude und Lust an etwas haben), <etwas begehren, wiinschen, ersehnen), <etwas lieben
und gernhaben>, <nach etwas verlangen und davon triumen>. Es handelt sich um die
Wurzeln hafes und rasah. » Siehe hierzu auch G. BrauLik, Gesetz als Evangelium. Recht-
fertigung und Begnadigung nach der deuteronomischen Tora, in: ZThK 79 (1982) 127-
160; R. SMEND — U. Luz, Gesetz, Stuttgart 1981. Zum neutestamentlichen Befund vgl.
R. DiLLmann, Das Eigentliche der Ethik Jesu, Mainz 1984, bes. 114—122.

80 Vgl. mit weiteren Konkretionen unten Abschnitt 4: «Das sozio-theologische
Fundament des Kirchenrechts».

61 Zu dieser an der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium orientierten These
vgl. auch O.H. PescH, Gerechtfertigt aus Glauben. Luthers Frage an die Kirche, Frei-
burg/Basel/Wien 1982, bes. 42-94.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 375

Zuwendung, das Wohl dieses seines Mitmenschen mit FiiBBen tritt. Hier
sind zweifellos Regelungen ... notwendig, die eine egoistische MifBBach-
tung des Wohles des anderen so weit wie méglich verhindern»®2,
Evangeliumsgemal sind aber nur solche Regelungen, die nicht in der
Vermehrung obrigkeitlicher Verfiigungsmacht ithr Ziel sehen, sondern
demjenigen, der noch im Widerspruch zum Evangelium lebt, gleich-
wohl bleibende Méglichkeiten des Lebens in der Kirche offenhalten ¢3.
Unter diesem Vorzeichen bedeutet es dann keineswegs die Quadratur
des Kreises, sich auf den Weg zu einer Kirchenordnung zu machen, die
sowohl mit dem Anspruch der christlichen Botschaft konform geht, die
Zuwendung zum Nichsten nicht im Rechtlichen zu belassen, wie auch
mit der Vernunftforderung des Schutzes vor Ausbeutung solcher Mit-
menschlichkeit. Das Evangelium darf nicht rechtlos werden, das Recht
darf nicht gnadenlos sein. Der Ruf, Gnade vor Recht ergehen zu lassen,
hat nur dann Sinn, wenn zuvor Recht gegen Unrecht ergangen ist.

Letzter MaB3stab fiir die Gewichtung der Anteile theologischer und
nichttheologischer Geltungsgriinde bei der Konzeption einer kirchli-
chen Rechtsordnung ist auch hier wieder das Prinzip des unterschei-
denden <In-Beziehung-Setzens> : Nur solche sozialwissenschaftlich fun-
dierten Entwiirfe des Interessensausgleiches und der Konfliktbewilti-
gung, die auch der Sinnstruktur der Kirche entsprechen, sind in der
Lage, eine Situation der <unproduktiven Ungleichzeitigkeit> gegeniiber
ithrer gesellschaftlichen Umwelt zu iiberwinden.

62 H. MerkLEIN, Die Antithesen der Bergpredigt (Mt 5) nach der Intention Jesu, in:
J. REikersTORFER (Hg.), Gesetz und Freiheit, Wien 1983, 76-77; siehe hierzu auch
R. HENNING, Richtet nicht — oder doch ? Der Christ und die Strafgewalt des Staates, Kéln
1972.

¢ Es muB daher als besonders bedriickend empfunden werden, daB3 noch immer
keine praktikablen Wege gefunden wurden, jenen Christen die volle Teilnahme am
kirchlichen Leben zu erméglichen, die nach der staatlichen Scheidung ihrer Ehe nach
staatlichem Recht wieder geheiratet haben, ohne daB dabei der Grundsatz von der
Unaufléslichkeit der Ehe aufgegeben wird. Zu einem Neuansatz kirchlicher Geschiede-
nen- und Ehepastoral vgl. von kanonistischer Seite den Vorschlag von M. KAIsER,
Geschieden und wieder verheiratet. Beurteilung der Ehen von Geschiedenen, die wieder
heiraten, Regensburg 1983.



376 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

3. Die gesellschaftliche Funktion des Rechts : Stabilisierung und Integration
sozialen Handelns

Kein soziales System kann es sich leisten, sich einer naturwiichsigen
Evolution zu tiberlassen. Es ist nicht nur notwendig, einen ethisch zu
rechtfertigenden und als legitim ausweisbaren Rahmen sozialen Han-
delns zu finden, sondern innerhalb dessen auch zu Normen zu kommen,
die zu einer wirksamen Koordinierung der wichtigsten gesellschaftli-
chen Abliufe fiihren und die Existenz des Sozialsystems sichern. Zur
Wahrung ihrer Identitit und ihrer Geschichte muB eine Gesellschaft so
organisiert sein, dafl diese Funktionen dauerhaft erfiillt werden. Aus
diesem Grunde werden an ihre Mitglieder Verhaltensorientierungen
ausgegeben, die ihre Vollziige auf die Bestandssicherung des sozialen
Handlungszusammenhanges ausrichten und abweichendes Verhalten
durch Sanktionen einzudimmen bzw. abzuschrecken suchen.

Rechtsordnungen werden in der Regel aus den Erfahrungen bewil-
tigter und im Vorgriff auf mégliche Konflikte gebildet. Die Ordnungs-
perspektive zieht dabei aus den Alltagsroutinen jene heraus, die sich mit
grofBter Wahrscheinlichkeit im Konfliktfalle bewihren. Diese Bewih-
rungsaussicht wird dann mit verbindlichen Verhaltenserwartungen
verkniipft und durch den Code <erlaubt — unerlaubt» erganzt. « An Hand
dieses Schemas konnen Konflikterfahrungen generalisiert und antezi-
piert und so in eine Form gebracht werden, in der es nur in Ausnah-
mefillen auf der Interaktionsebene noch zu Konflikten kommt» %4,

Vor dieselbe Aufgabe sieht sich auch die Kirche im Hinblick auf ihre
gesellschaftliche Verfassung, vor allem hinsichtlich einer zukunfts-
orientierten und Reibungsverluste verringernden Abstimmung der in
ihr wirkenden Initiativen gestellt. Fiir das Recht sind insbesondere
folgende Zustindigkeiten und Kompetenzen auszumachen:

a) Rechtliche Formen der Problembearbeitung haben dort ihren
Platz, wo es um die Reproduktion der gesellschaftlichen Grundstruktur
der Kirche geht. Dazu gehort das kirchliche Verfassungsrecht, das z. B.
die Zuordnung und Zugehorigkeit der Kirchenglieder sowie ihre
Grundrechte und -pflichten beinhaltet (vgl. CIC/1983 cann. 204-231),
ferner die Sicherung und Gestaltung jener Grundvollziige, die auf die
Weitergabe des Glaubens hingeordnet sind (vgl. cann. 747-1165).

¢ N. LuHMANN, Soziale Systeme. GrundriB3 einer allgemeinen Theorie, Frankfurt
1984, 510.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungen zu Ansatz 377

b) Rechtsnormen fillt speziell die Aufgabe der Koordination und
Integration kirchlicher Vereine und Verbinde (vgl. cann. 298-329,
573-746), die Strukturierung der Kirchenleitung und des Verhiltnisses
von Orts- und Gesamtkirche zu (vgl. cann. 330-572, 1400-1752).

c) Die Verkehrsform des Rechts ist schlieBlich dort angezeigt, wo
die Kirche gezwungen ist, mit anderen nach Recht und Gesetz verfah-
renden Organisationen in Verbindung zu treten .

Innerhalb dieses Kompetenzbereiches mul} aber eine weitere Pri-
zisierung der Funktionen des Rechts vorgenommen werden, um dem
Trend zur Verrechtlichung sozialer Beziechungen entgegenzuwirken.
Dabei sind hinsichtlich der Reichweite von Kirchengesetzen folgende
Grenzmarken zu beachten:

a) Die rechtliche Einschrinkung personaler und sozialer Freiheit ist
auf die Regelung jener Handlungsbereiche einzuschrinken, die fiir die
Sicherung des gesellschaftlichen Substrates der Kirche notwendig
sind %, Fiir das Kirchenrecht ergibt sich daraus der funktionelle Primat,
«die Communio in der Kommunikation zu verwirklichen, ... und der
Vielfalt einen Rahmen zu geben, in dem sie als Vielfalt Platz hat, ohne
die Einheit zu sprengen»®. Gegenstand des Rechts sind dabei aus-
schlieBlich — wie im staatlichen Bereich — intersubjektive und soziale
Beziehungsverhiltnisse, die in gegenseitigen Anspriichen und Ver-
pflichtungen ausgedriickt werden kénnen. Religitse und ethische Dis-
positionen als solche geh6ren nicht dazu; sie liegen auf einer tieferen,
rechtlich nicht normierbaren Ebene. In den Rechtsbereich der Kirche

6 Vgl. N. LunmaNnN, Die Organisierbarkeit von Religionen und Kirchen, in:
J. Wéssner (Hg.), Religion im Umbruch. Soziologische Beitrige zur Situation von Reli-
gion und Kirche in der gegenwirtigen Gesellschaft, Stuttgart 1972, 258-259 : « So wird im
Kontakt zwischen sozialen Systemen, zunehmend aber auch im Kontakt mit organisa-
tionsvertrauten Einzelpersonen von der Kirche nicht nur Interaktionsfihigkeit, sondern
als Hintergrund auch Organisiertheit der Interaktionsbereitschaft gleich miterwartet.
Man unterstellt, da3 es kompetente Stellen gibt, die innerhalb kurzer Zeit in geregelten
internen Kommunikationsprozessen sachliche (...) Entscheidungen herbeifithren kén-
nen, die die Kirche als Ganzes binden, und wire hocherstaunt, beim Eintritt in das
Kirchenamt den zustindigen Beamten im Gebet versunken vorzufinden. »

66 Als ein erstes Zeichen fiir eine Eindimmung der Verrechtlichung der Kirche darf
man vielleicht die Tatsache werten, dal3 der CIC/1983 nur 1752 cann. zihlt gegentiber
2414 cann. des CIC/1917. Ausgespart wurde im Benefizienrecht das Pfriindensystem, im
ProzeBrecht das Verfahren der Selig- und Heiligsprechungen; im Strafrecht wurde eine
Vereinfachung der Lossprechung von Strafen vorgenommen.

67 H. HEmMERL, Kommunikation in Kirche und Kirchenrecht, in: ThPQ 130 (1982)
33; vgl. ferner W. Aymanns, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen
Kirche, in: AfkKR 139 (1970) 69-90.



378 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

riicken sie nur, wenn ein Mitglied der Kirche von sich aus diese Ebene
sucht, seine vom Glauben geprigte Lebensform in einer besonderen,
von der Kirche anerkannten Form manifestiert und ihr gegeniiber eine
Selbstverpflichtung eingeht (z. B. Geliibde) bzw. ihr das Recht einrdumt,
ein bestimmtes Verhalten von ihm zu erwarten 8.

b) Das Recht als sozialer Ordnungsfaktor bewihrt sich lediglich « bei
der Losung von im Zeitablauf relativ gleichbleibenden Problemen, bei
denen die Umstinde des Einzelfalles oder konkrete Situationsmerkmale
nur eine untergeordnete Rolle spielen»®. Seine Leistungsfihigkeit
beruht vorwiegend auf seiner Sachlichkeit und Berechenbarkeit, d. h. in
fiir alle Beteiligten prinzipiell vorhersehbaren und tberpriifbaren Ver-
fahren und Inhalten sowie «im Ausschluf3 von Motiven fiir die Ent-
scheidungsfindung, die in den rechtlichen Grundlagen nicht enthalten
sind»7%. Kirchengesetze und biirokratische Verfahren haben also nur
dort einen Sinn, wo ihr Gegenstand dergestalt ist, dal3 er unter generelle
Primissen subsumiert werden kann. Daher erscheint es geboten, den
Umfang des rechtlich Regulierbaren gerade im Bereich der personen-
bezogenen kirchlichen Grundvollziige (Beratung, Sakramentenpasto-
ral, Diakonie) oder in der Frage der Dispenserteilung’ noch stirker als
bisher einzugrenzen. Andernfalls kann das Recht sich hier ausgespro-
chen dysfunktional und kontraproduktiv auswirken. Es kénnte zum
Instrument eines «social engineering» der Kirche mutieren, das die
Verlaufsformen der Weitergabe des Glaubens und personaler Zuwen-
dung <von oben» steuern will, dadurch aber in letzter Konsequenz zur
Sklerotisierung der Gemeinden fiihrt’2,

68 Zu allgemein bleibt die Abgrenzung von P. Huizing, Reichweite und Grenzen des
positiven Rechts im Vergleich zur Sittlichkeit, in: J. GRONDEL (Hg.), Recht und Sittlich-
keit, 112—-124: « Objekt des Rechts sind Rechtsbeziehungen zwischen Menschen. Religion
oder Gottesverehrung als solche sind keine Rechtsobjekte und kénnen es nicht sein»
(112). So ist etwa die Ordensprofe3 durchaus ein religioser Akt, durch den der Gelobende
seine radikale Verfiigbarkeit fiir den Dienst an Gott und den Menschen zum Ausdruck
bringt (vgl. LG 44), und zugleich ein Rechtsvorgang, durch den er einem religitsen
Institut mit besonderen Rechten und Pflichten eingegliedert wird. Vgl. hierzu auch
J. G. GERHARTZ, Insuper promitto ... Die feierlichen Sondergeliibde katholischer Orden,
Rom 1966.

¢ F.-X. KaurmanN, Kirchenrecht und Kirchenorganisation, 229.

70 Ebd. 227.

' Vgl. hierzu K. DEMMER, Die Dispens von der Lebenswahl — Rechtstheologische
und moraltheologische Erwigungen, in: Greg 61 (1980) 207-251 ; pERSs., Das Verhiltnis
von Recht und Sittlichkeit im Licht der kirchlichen Dispenspraxis, in: Greg 56 (1975)
681-731.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 379

c) Das Kirchenrecht versagt in dem MaBe, wie es der Versuchung
erliegt, die Selbstorganisation der Christen und ihrer Gemeinschaften
unter dem Vorwand der zu wahrenden Einheit in Glaube und Disziplin
zentralistisch zu behindern’?. So wiirden etwa die Pfarrgemeinden zu
Verwaltungsdistrikten einer Ditzese degradiert, wenn deren Fithrungs-
eliten darangehen wollten, «durch eine méglichst perfekte Administra-
tion die hauptberuflich, nebenamtlich oder ehrenamtlich in der Ge-
meinde Tidtigen unter dem Vorwand der Einheit des Bistums nach Art
einer Ministerialbiirokratie bis ins Einzelne in ihrer Titigkeit festzule-
gen und dadurch freie Initiativen, Kreativitit und Phantasie im Keim zu
ersticken»’4. Im gréBeren MaBstab gilt Entsprechendes fiir das Ver-
hiltnis der Gesamtkirche zu den Ortskirchen.

Nicht zu iibersehen ist, da3 das Recht zwar das herausragende, aber
nicht das alleinige Integrationsmedium eines Sozialwesens darstellt.
Indem es das Ganze nur partiell integriert, kann es fiir das Ganze auch
nur hinsichtlich der oben aufgezihlten Teilbereiche des kirchlichen
Lebens gelten ; andere Felder muB es gesonderten Gestaltungsmoéglich-
keiten und Entscheidungsinstanzen tberlassen (z. B. eingelebte Tradi-
tionen, Gewohnheit, freies Ermessen). Wie in allen iibrigen komplexen
Sozialsystemen ist auch in der Kirche Integration nur durch gleichzei-
tige Differenzierung legitim; alles Ubrige wiirde in einen unzulissigen
Dirigismus miinden’’.

Es gehort iiberdies zu den positiven Paradoxien des Rechts, daB3 es
nahezu in demselben Malle, wie es der Vermeidung von Konflikten
dient, zu einer immensen Vermehrung von Konfliktchancen fithrt. Das
einzelne Rechtssubjekt glaubt dann in Streitfragen, daBl es «mit der
eigenen Position auf der richtigen Seite liegt und die Gegenseite der
offentlichen Ablehnung oder gar Sanktionierung durch Gerichte aus-
setzen kann»’%. In diesen Fillen fiihrt die Erledigung einer Streitsache

72 Vgl. hierzu C. BAumLER, Kommunikative Gemeindepraxis. Eine Untersuchung
ihrer Bedingungen und Méglichkeiten, Miinchen 1984.

7> Vgl. ausfiihrlicher ]. MUHLSTEIGER, Rezeption — Inkulturation — Selbstbestim-
mung. Uberlegungen zum Selbstbestimmungsrecht kirchlicher Gemeinschaften, in:
ZKTh 105 (1983) 261-289.

7% N. GREINACHER, Das Bistum als Verwirklichung von Kirche, in: ThQ 158 (1978)
55.

7% Zur sozialtheoretischen Begriindung dieser These siche J. HEinrICHS, Reflexion
als soziales System. Zu einer Reflexions-Systemtheorie der Gesellschaft, Bonn 1976,
101-117, 128-141.

6 N. LuHMANN, Soziale Systeme, 535. Vgl. auch pers., Konflikt und Recht, in:
DERS., Ausdifferenzierung des Rechts, 92-112.



380 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

durch das Recht nicht zu einer Repression von Konflikten, sondern
tber das normativ geregelte Austragen divergierender Auffassungen zu
ihrer Uberwindung,

Ebenfalls nicht als Nivellierung ihrer Besonderheiten darf die Inte-
gration verschiedener Glaubens- und Lebensformen, die je nach Kultur
und Mentalitdt variieren, in der grofleren Einheit der Kirche verstan-
den werden. Unter der Voraussetzung, daf3 in und hinter diesen Unter-
schieden das verbindend Christliche hervortreten kann, wird auch den
Vertretern des Kirchenrechts die Einsicht unschwer abzuringen sein,
dafB3 Differenzierung nicht Entleerung und Verfall bedeuten muf3, son-
dern einen Zuwachs der Ausdrucksmoéglichkeiten von Gemeinsamkei-
ten bewirkt”’. Die Forderung des Subsidiarititsprinzips gilt vor diesem
Hintergrund darum auch fiir die innerkirchliche Verteilung unter-
schiedlicher Befugnisse : « Aus theologischen oder sachlich administra-
tiven Grinden mul} gezeigt werden kénnen, warum die héhere Instanz
das Recht hat, eine Entscheidungsvollmacht an sich zu ziehen. Die
Rechtsvermutung liegt zunichst beim einzelnen oder der kleinen
Gemeinschaft, dal3 sie die Fihigkeit besitzen, in Selbstverantwortung
thre Angelegenheiten zu regeln ohne Einmischung von oben. Die
Notwendigkeit, eine einheitliche Regelung vorzuschreiben oder eine
Entscheidung der héheren Instanz vorzubehalten, bedarf der Begriin-
dung. Wird eine solche Begriindung nicht gegeben oder verweigert,
gerit die Legitimitit der MaBnahme zunichst in Zweifel» 8.

Fir die rechtssoziologische Grundfrage nach der Interdependenz
zwischen der faktischen Bedingtheit kirchlichen Rechts durch faktisch
gelebte ethische Uberzeugungen, durch das Rechtsempfinden und
-bewuBtsein der Gldubigen einerseits und der normativen Bedingtheit
der kirchlichen Wirklichkeit durch das Kirchenrecht anderseits gibt das

"7 Vgl. M. KenL, Ecclesia Universalis. Zur Frage nach dem Subjekt der Universal-
kirche, in: E. KLinGer — K. WrrTsTapT (Hg.), Glaube im ProzeB3. Christsein nach dem
II. Vatikanum (FS Rahner), Freiburg/Basel/Wien 1984, 254: «Die Universalitit des
vollendeten Reiches Gottes kommt in dem MaBe innergeschichtlich zur Darstellung, in
dem sie sich hineinbindet (<objektiviert>) in eine partikulire, d. h. unter den verschiede-
nsten Riicksichten (zeitlich und rdumlich, inhaltlich und personell) bestimmte kirchliche
Form. Diese partikulire Form zerstort nicht die Universalitit, sondern 1Bt sie in der
Geschichte erst voll wirksam werden, da sie aus der Abstraktheit eines rein zukiinftigen,
sich als bloBes Handlungs- und Hoffnungsmotiv manifestierenden Ideals herausfiihrt und
den ganzen Sinngehalt universaler Vers6hnung 77 der bestimmten Form gegenwirtig
setzt. »

78 W. KerBER, Die Geltung des Subsidiarititsprinzips in der Kirche, in: StdZ 202
(1984) 671.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 381

Prinzip <Integration-durch-Differenzierung> ebenfalls das zutreffende
Stichwort: Die faktische Geltung eines Kirchengesetzes ist abhingig
von seiner Rezeption durch die Gldubigen, die wiederum davon
bestimmt wird, ob der Inhalt des Gesetzes mit den moralischen Wer-
tungen und dem RechtsbewuBtsein der Gliaubigen tibereinstimmt. Und
nur durch ein differenziertes Eingehen auf diese Dispositionen bzw.
durch die Approbation solcher in nuce vorgeprigter Rechtsnormen
dient der Gesetzgeber dem Ziel, einer normativen Integration der
gesellschaftlichen Wirklichkeit der Kirche nachzukommen 7.

4. Das sozio-theologische Fundament des Kirchenrechts : Die Korrelation von
Glaubensverkiindigung und Glaubensgemeinschaft

Das Beibringen rechtsphilosophischer und rechtssoziologischer Ar-
gumente gegen die Infragestellung des Rechts in der Kirche reicht nicht
hin, um eine theologisch motivierte Kritik zu entkriften. Denn diese
verlangt die Angabe von Griinden, inwiefern organisatorischen und
administrativen Strukturen der Kirche tiber ihre sozialethische Verant-
wortbarkeit und funktionale ZweckmiBigkeit hinaus auch eine genuin
theologische <Qualitit> zukommt. Angesprochen ist damit eine keines-
wegs periphere ekklesiologische Aufgabe : Wer nicht nur unverbindlich
von einer institutionslosen Basiskirche triumen oder der verlorenen
gesellschaftlichen Unschuld des Urchristentums nachtrauern will, kann
sich einer soziologischen Verifizierung dessen, was sich als theologische
Alternative anbietet, nicht entziehen. Im Gegenzug mulf3 natiirlich der-
jenige, der die kirchlich-soziale Lebenswelt der Glaubenden nicht blof3
als Kulisse fiir den Weg der Frommen durch die Zeit sehen will, son-
dern ihr ein <Beteiligtsein> am Geschehen der Glaubensvermittlung
zubilligen méchte, eine theologische Begriindung auch der institutio-
nellen Gestalt der Kirche versuchen, ohne sich gleich blind zu stellen
fiir die Gefahren, die in einer solchen Institutionalisierung liegen.

72 Eine entsprechende Aussage findet sich bereits im Decretum Gratiani (c. 3D 4):
« Leges instituuntur cum promulgantur, firmantur, cum moribus utentium approbantur.
Sicut enim moribus utentium in contrarium nonnullae leges hodie abrogatae sint, ita
moribus utentium ipsae leges firmantur. » Nur verkiirzt begegnet dieser Satzim CIC/1983
can. 7: « Lex instituitur cum promulgatur. »



382 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

Den Anfang dieses im folgenden unternommenen Versuches macht
die von den Kritikern des Kirchenrechts ins Feld gefiihrte Relativie-
rung von Kirche und Recht selbst:

Die Gemeinschaft der Glaubenden ist immer nur eine Konsequenz
der Verkiindigung vom unbedingten Willen Gottes zur Gemeinschaft
mit den Menschen. Es steht ihr daher nicht zu, diese Gemeinschaft von
sich aus vermitteln zu wollen oder sich in den Rang einer selbstindigen
heilswirksamen Gré8e zu erheben. Die Kirche bleibt gemil3 der zuvor-
kommenden Initiative Gottes immer ein Versammeltwerden aufgrund
seines Willens, was nichts daran dndert, dal3 dieser Gestalt menschli-
chen Miteinanders tatsichlich die ungeteilte und uniiberbietbare Ge-
genwart des Geistes Gottes zugesagt ist (vgl. Mt 28, 20) und sie das
geschichtliche und soziale Geschehen seiner Vergegenwirtigung dar-
stellt®?. Insofern ist jeder einzelne Glaubende darauf angewiesen, die
GewiBheit seiner Gemeinschaft mit Gott von anderen Glaubenden
mitgeteilt zu bekommen (vgl. Rém 10, 17)8!. Anders formuliert: Der
christliche Glaube kann nur aus dem Kommunikationszusammenhang
der Weitergabe der christlichen Botschaft entgegengenommen werden.
Soziale Konkretion dieses Beziehungsgefiiges ist die Kirche, deren
Glaube dem des Einzelnen vorausgeht. Aber auch fiir die Gesamtheit
und die Gemeinschaft der Glaubenden trifft zu, dal3 der Glaube vom
Hoéren kommt und weitergegeben werden will.

Gerade dieses gegenseitige Bedingungsverhiltnis von Glaubensver-
kiindigung und Glaubensgemeinschaft — dies ist die hier zu explizie-
rende These — markiert den theologischen Stellenwert des Institutio-
nellen in der Kirche: Es ist eingelassen in den dialektischen Prozel3 der
inhaltlichen Weitergabe der christlichen Botschaft und ihrer formalen
Objektivierung und Strukturierung (vor allem durch Schrift, Dogma,
Amt, Liturgie, Recht), welche die Kontinuitdit und Identitit dieses
Traditionsvorganges sichern sollen.

80 Zur rechten Reihenfolge zwischen dem Heilsangebot Gottes und der Kirche als
<Heilsmittel> und <Heilsfrucht» vgl. die Akzentuierung von G. MAy, Art. <Kirchenrecht»,
in: HthTL IV, 178 : « Weil das K. von der Kirche nicht abtrennbar ist u. weil die sichtbare
hierarchisch verfaBite Kirche heilsnotwendig ist, kommt der K. heilsmittlerische Bedeu-
tung zu. Dies gilt, wenn auch in versch. MaB3e u. in versch. Weise, sowohl fiir das gottl. als
auch fiir das menschl. Recht. Dabei bleibt unberiihrt, daB3 die Gewinnung des Heils
ungeschuldetes Gnadengeschenk des sich erbarmenden Gottes ist, wenn auch die Beob-
achtung des Gesetzes dafiir unerliBlich ist. »

81 Vgl. P. KNAUER, Der Glaube kommt vom Hoéren. Okumenische Fundamental-
theologie, Bamberg 31983, 181ff.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 383

Um diese These am Miteinander von Amt und Gemeinde zu illu-
strieren: Auch fiir die Gemeinde als ganze gilt, da3 sie den Glauben
nicht aus sich selbst hat, — daher steht ihr ein besonderes Lehramt
gegeniiber, das ihr den Glauben zu verkiinden hat. Ebenso ist der
einzelne Amtstriger, der nicht sein eigenes Wort verkiinden soll, darauf
verwiesen, das Wort Gottes selbst zugesagt zu bekommen. Zeichenhaft
wird dies deutlich bei der Spendung des Weihesakramentes, durch das
den Kandidaten ihr Amt nicht von einer einzelnen Gemeinde iibertra-
gen wird, sondern ihnen ihre besondere Vollmacht von anderen, in der
apostolischen Sukzession stehenden Amtstrigern weitergegeben wird.
Der Begriff der <apostolischen Sukzession» kann hier als theologischer
Ausdruck des Umstandes buchstabiert werden, dal3 die Kirche als ganze
den Glauben nicht aus sich selbst hat, sondern konstitutiv darauf ange-
wiesen ist, ihn verkiindet zu bekommen?®2. Zu verdeutlichen, daf3 das
Wort Gottes <von aullen» an Amtstriger und Gemeinde herantritt, ist
daher nochmals die Aufgabe des Amtes und letztlich aller kirchlichen
Institutionen.

Wie 1df3t sich nun vor diesem Hintergrund die theologische Valenz
des Kirchenrechts durch seine Riickfiihrung auf fundamentale Struk-
turmomente der Weitergabe des Glaubens aufzeigen ? Zunichst ist fest-
zuhalten, daB es in der Kirche formale Autoritit legitimerweise nur als
materiale gibt, d. h. sie mul3 auf die Autoritit und den Geltungsanspruch
des Evangeliums zuriickzufiihren sein. Formale Autoritit darf darum
nur zur Durchsetzung materialer Autoritit eingesetzt werden, aber
nicht zur Erhaltung der formalen Autoritit selbst.

Insofern kénnen nur solche Instanzen fiir sich Anerkennung ver-
langen, die in ihrem Titigwerden selbst Geschehen der Weitergabe des
Glaubens sind bzw. zum Ort der Begegnung mit dem Wort Gottes
werden, auf diese Weise die Integration christlicher Gemeinden durch
ihre Identifizierung an der Botschaft Jesu vollziehen und den Glauben
der Kirche in Kontinuitit zu seinem geschichtlichen Ursprung halten.
Dabher lassen sich die kirchlichen Normen der Weitergabe des Glaubens
— Schrift, Uberlicferung, Lehramt — dadurch legitimieren, dal3 in ihrem
Zueinander in einem ungebrochenen Traditionszusammenhang

81 Dieser Sachverhalt erklirt auch, warum in der Kirche nicht alle Gewalt vom
Volke ausgehen kann, sondern eine davon unabhingige Leitungsgewalt besteht. Zur
Vertiefung dieses Gedankens vgl. K. LEHMANN, Geistlich handeln, Freiburg/Ba-
sel/Wien 1982, 15-75.



384 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

(«Uberlieferungy) das urspriingliche Zeugnis des Glaubens (<Schrift») in
der Gegenwart authentisch zur Sprache kommt (<Lehramt»)83. Um der
gesellschaftlichen Abstiitzung dieses Kommunikationsgeschehens wil-
len gibt es in der Kirche weitere, sekundire Institutionen, die theolo-
gisch allerdings nur in Hinordnung auf die elementaren Verlaufsfor-
men und Strukturen der Glaubensverkiindigung legitimierbar sind. Was
kirchliches Recht seiner Intention nach ist, kann daher nicht als eine
zusitzliche Bestimmung neben die <Sache)> treten, um die es ihm geht,
sondern es ist selbst hineingenommen in den Prozel3 der Weitergabe des
Glaubens. Darum ist seine Autoritit keineswegs geringer, wenn man
fiir seine Rechtfertigung nicht einzelne <Stiftungsworte> Jesu zitiert,
sondern es auf die Vollmacht seiner Botschaft als ganzer bezieht.

Das Recht hat speziell dort seinen berechtigten «Sitz im Leben» der
Kirche, wo es die Voraussetzungen fiir jene sozialen Beziehungen zu
sichern bzw. zu erschliefen gilt, von denen einerseits die fiir die Glau-
bensaneignung notwendigen dauerhaften Sozialkontakte abhingen und
in denen andererseits Gehalt und Anspruch von Schrift, Uberlieferung
und Lehramt unverkiirzt zur Geltung kommen.

Im einzelnen 1af3t sich diese sozialintegrative und identititsbewah-
rende Funktion unter drei Gesichtspunkten aufgliedern®‘. Sie betreffen
a) das Verhiltnis des einzelnen Glaubenden zur Glaubensgemeinschaft,
b) das Verhiltnis der Gemeinden und Ortskirchen innerhalb der
Gesamtkirche und c) das Verhiltnis der Gesamtkirche zu ihrer Ge-
schichte.

a) Durch dogmatisch und rechtlich verbindliche Bestimmungen soll
einerseits die christliche Botschaft dem subjektiven Verfiigungswillen
sowohl des Verkiindigers wie auch der hérenden Gemeinde entzogen
werden. Andererseits entlastet die Orientierung an den institutionellen
Ausdrucksweisen des Glaubens den Einzelnen wie die Gemeinschaft
von dem Zwang, ihre soziale ldentitit gleichsam eigenhindig in jedem
Augenblick der Kirchengeschichte neu entwerfen zu miissen. Thre Aus-

83 Zudieser Verhiltnisbestimmung siehe auch P.-G. MULLER, Der Traditionsprozel3
im Neuen Testament. Kommunikationsanalytische Studien zur Versprachlichung des
Jesusphinomens, Freiburg/Basel/Wien 1982, 303-317.

84 Das Folgende orientiert sich an M. KenL, Kirche — Sakrament des Geistes, in:
W. Kasper (Hg.), Gegenwart des Geistes. Aspekte der Pneumatologie heute, Frei-
burg/Basel/Wien 1979, 155-180; pErs., Kirche in der Sorge um sich selbst oder Kirche
fir die anderen?, in: LebSeel 32 (1981) 57-65; pERs., Kirche als Institution. Zur theo-
logischen Begriindung des institutionellen Charakters der Kirche in der neueren deutsch-
sprachigen Ekklesiologie, Frankfurt 21978, bes. 106-118, 312-321.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungcn zu Ansatz 385

richtung auf diese Strukturen befreit sie « von einer subjektiven Enge
und Formlosigkeit, die nur das als Ausdruck des Glaubens anerkennt,
was sie gerade <vollziehen» kann »®. Eine solche Haltung findet immer
weniger eine gesellschaftlich greifbare Form fiir das «extra nos» der
Glaubensverkiindigung und dafiir, daB der Glaube «sola gratia»
geschenkt wird. Gerade diese Fehlentwicklung will das Institutionelle
verhindern; es soll die Subjektivitit des Menschen vor der stindigen
Versuchung einer vermessenen Selbstrechtfertigung warnen. Beson-
ders in und vermittels seiner Objektivitit soll es zum Zeichen dafur
werden, da3 der Glaube dem Eigensinn der Glaubenssubjekte niemals
zuhanden wird, sondern ihnen bleibend vorausliegt; es soll sich als
Hinweis auf die objektive Vorgegebenheit der Gemeinschaft mit Gott
erweisen.

Aufgrund der Korrelation von Glaubensverkiindigung und Glau-
bensgemeinschaft ist klar, da3 der einzelne Glaubende nur in der Weise
des «Sich-Hineinnehmen-Lassens» in die vorgegebene und institutio-
nalisierte Form des Glaubens seine soziale Identitit als Glaubender
realisieren kann. Und zugleich findet durch diese freie Eingabe des
Subjekts auch die Gemeinschaft der Glaubenden ihre konkrete soziale
Identitit als gemeinschaftliche Form christlicher Glaubenspraxis.

Die Gemeinschaft der Glaubenden ist jenes Beziehungs- und Hand-
lungsgefiige, in dem der Glaube als gemeinsamer empfangen, erlebt und
weitergegeben wird. Sie manifestiert sich als die von den einzelnen
Glaubenden zugleich empfangene und gesetzte gemeinsame Aus-
drucksgestalt ihrer Beziechungen zu Gott und zueinander, an der die
Einzelnen je verschieden teilhaben, indem sie sie je verschieden her-
vorbringen. Uber die relativ stabilen und invarianten Vollzugsformen
kirchlicher Wirklichkeit, in denen sich dieses Gefiige objektiviert, kén-
nen sich Einzelne und Gemeinschaft « gegenseitig azeinander identifi-
zieren und /zeinander wiedererkennen »®¢. Andernfalls macht der ein-
zelne Glaubende kaum noch die Erfahrung, daf3 die Institutionen der
Kirche die gesellschaftliche Gestalt auch seines persénlichen Glaubens
darstellen.

Da aber besonders das Kirchenrecht in die Gefahr geraten kann,
sich dem lebendigen Glaubensaustausch der Kirchenglieder zu ent-
fremden, braucht es nicht nur die Einbindung in die bisherige Glau-

85 M. KeHnL, Kirche — Sakrament des Geistes, 178—179.
8 Ebd. 171.



386 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische chrlcgungcn zu Ansatz

bensgeschichte, sondern auch in den Kontext jeweils neuer und gréBe-
rer Felder gelebten Christseins. Nur auf diese Weise kommt an den
tiberkommenen Institutionen der Kirche jeweils neu uniibersehbar zum
Ausdruck, daf3 der einzelne Glaubende sein Christsein immer nur mit
anderen Glaubenden und durch die Vermittlung ihres Christseins fin-
den und bewahren kann. Vom Kirchenrecht ist dabei nicht mehr ver-
langt, als die <Gelenkstelle>» in dem dialektischen Proze3 von inhaltli-
cher Weitergabe des Evangeliums und seiner je aktuellen kirchlichen
Ausprigung zu bleiben.

b) Die zweite ekklesiale Funktion und Bedeutung des Kirchenrechts
besteht in der Abstitzung der synchronen Identitit einer sich in zahlreiche
Gemeinden und Ortskirchen differenzierenden Weltkirche. Ohne ein
tiberall an dieselben Zielmarken gebundenes Handeln der Glaubensge-
meinschaft und ihrer Amtstriger bestiinde die Katholizitit der Gesamt-
kirche in kaum mehr als in der Addition partikularer Kirchentiimer.
Nur wenn sich das Handeln der Gemeinden und Ortskirchen durch die
Bindung an die formalisierten Strukturen der Glaubenspraxis ausweiten
4Bt auf den Glauben der ezzen Kirche, kann es Ausdruck des Glaubens
der ganzen Kirche sein, die allein die VerheiBBung trigt, in der Identitit
der apostolischen Paradosis zu bleiben. « Ohne die <verallgemeinern-
den> formalen Elemente innerhalb der einen Glaubensgemeinschaft,
die den Glauben der einzelnen und einzelner Gruppen tberhaupt erst
als Teilnahme am Glauben der ganzen Kirche identifizieren, bliebe die
Einheit und Allgemeinheit der apostolischen Kirche — trotz aller gegen-
teiligen verbalen Beteuerungen — in ihrer gesellschaftlichen Form nicht
mehr als die Summe der partikularen GlaubensiuBlerungen einzelner
und einzelner Gruppen; das heil3t, sie bliebe v6llig abstrakt und hébe
sich selbst auf»?®’.

Nur dann gibt es die eine und ganze Kirche, wenn die Gemeinden
und Ortskirchen in ithrem Hier und Jetzt einstimmen auf die in den
Konsensdokumenten der Gesamtkirche festgestellte Ubereinstimmung
beziiglich Bekenntnis und Kirchenverfassung. Der Herstellung dieser
Ubereinstimmung und ihrer Feststellung wird das Kirchenrecht umso
eher gerecht, je mehr es sich zugunsten der zwangfreien Uberzeugungs-
kraft des Evangeliums zuriickhilt und seine Evidenz in den je nach
Weltregion sich verschieden duBernden Theologien, Spiritualititen
und Mentalititen hervortreten 1if3t und auf die Rezeption durch das

87 Ebd. 178.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 387

Kirchenvolk Riicksicht nimmt. Die Gehorsam fordernde autoritative
Durchsetzung kirchlicher Gesetze ist dann berechtigt, wenn die An-
wendung formaler Prinzipien auf Dauer und im ganzen nachweisbar
dem Einverstindnis in den Inhalten des Glaubens dient. Allerdings
wird ein per Verordnung herbeigefithrter Konsens die Ausnahme blei-
ben miissen. Insofern besteht die Eigenart des Kirchenrechts darin, daf3
es durch sich selbst darauf hinweist, «daBl die Kirche im Unterschied
zum Staat nicht durch Gesetze und Strafsanktionen den Ausgleich
widerstrebender Interessen und Anspriiche und damit den Frieden des
Zusammenlebens erzwingen will ..., sondern einzig daran ein Interesse
hat, dal3 ihre Botschaft aus freiem Entscheid des Herzens geglaubt
wird»®. Den Vorrang der inhaltlichen Uberlieferung des Glaubens
werden darum auch jene Stimmen, die sich der weit verbreiteten
Rechtsverdrossenheit und Institutionenkritik nicht anschlie3en wollen,
nachhaltig bekriftigen. Nicht die unnachgiebige Durchsetzung von
Recht und Dogma, nicht die eigenmichtige Befestigung des Amtlichen,
sondern seine bestindige Uberfiihrung in den Dienst an der Freiheit
und Einheit der Christen entspricht dem besonderen Charakter des
Kirchenrechts.

c¢) Da die Kirche im theologischen Sinn nichts anderes darstellt als
das geschichtliche Ereignis der Realitit des Willens Gottes zur Gemein-
schaft mit den Menschen, kommt sie zum einen auf die einzelnen
Generationen der Glaubenden bereits als gemeinschaftliche Gestalt des
Glaubens zu, zum anderen geht sie jeweils neu aus ihren Glaubensvoll-
ziigen und Interaktionen erst hervor. Die Aufgabe kirchlicher Institu-
tionen besteht dabei in der Vergegenwirtigung jener Grenzmarken,
innerhalb derer die Glaubenden das Gefiige ihrer Handlungen und
Beziehungen in Entsprechung zur Sinnstruktur der Kirche gestalten
konnen. Die Bindung an diese Grenzmarken befreit «von einer
geschichtslosen, dem Augenblick preisgegebenen und ihn zur jeweils
letztgiiltigen Norm des Glaubens erhebenden Haltung»®’, sie sichert

8 0. H. Pesch, Gesetz und Gnade, 9-10. Die Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte
verbindlicher Grundentscheidungen kirchlichen Lehrens und Handelns erinnert im iib-
rigen nachdriicklich daran, daf} eine <verordnete> Herstellung der chreinstimmung
verschiedener Traditionen und theologischer Schulen oft nur sehr bruchstiickhaft gelun-
gen ist bzw. andererseits eine solche Ubereinstimmung trotz fehlender Feststellung iiber
lingere Zeitriume hinweg bestand. Vgl. hierzu K. LEumMaNN, Verbindliche Lehraussagen
und Geschichtlichkeit des Lebens der Kirche, in: Una Sancta 31 (1976) 285-298.

89 M. KeHL, Kirche — Sakrament des Geistes, 178.



388 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz

das Evangelium vor dem jeweiligen Zeitgeist und der rela-
tivierenden Gleich-Giiltigkeit einander ablésender geschichtlicher
Entwiirfe.

Allerdings kann diese Entlastungsfunktion auch so tbermichtig
werden, dal3 die vom einzelnen Subjekt zu treffende Glaubensentschei-
dung und zu verantwortende Glaubensaneignung an die Institution
<abgegeben» wird. Ein solcher Vorgang steht jedoch im Widerspruch zu
ihrer subsididren Funktion und Intention. Diese driicken sich nicht in
einem protektionistischen Besorgtsein aus, sondern in dem Bestreben,
allen dazu bereiten und kompetenten Subjekten und Gruppen gleiche
Chancen der Partizipation am Leben der Kirche einzuriumen. Das
Recht ist lediglich der Platzhalter von Freiheit und Identitit; es steckt
den Rahmen ab, innerhalb dessen sich der Aufgang personaler und
sozialer Freiheit frei von Willkir und Bevormundung vollziehen
kann.

Der theologische Wert einer kirchlichen Rechtsordnung bemif3t
sich aber mehr noch danach, inwieweit sie die Dialektik der jeweiligen
Aktualisierung der kirchlichen Verkiindigung und ihres wirkungsge-
schichtlichen Kontinuums in Gang hilt und dabei zur Erhaltung der
diachronen Identitdt der Kirche beitrigt. Gelingen kann dies nur, wenn
das Recht behutsam fortgeschrieben und nicht immer als erstes oder
letztes Wort iiber simtliche Aktivititen an der Kirchenbasis gesprochen
wird, um alle Erweiterungen der Glaubenspraxis auf die Normen der
Vergangenheit einzuschworen. Zugleich ist die Kirche erst dann dem
geistschwirmerischen Spiel allzu enthusiastischer Charismatiker entho-
ben, wenn sie nicht nur vor dem Anachronismus sozialgeschichtlich
obsoleter Strukturen, sondern auch vor dem theologischen und sozio-
logischen Eklektizismus einer reformeifrigen Avantgarde bewahrt
bleibt?°.

Gegeniiber beiden falschen Extremen ist geltend zu machen: «Die
Kirche ist einerseits nie von ihrer konkreten Erscheinung in der
Geschichte abzutrennen, aber andererseits auch nie voll mit ihr gleich-
zusetzen »®'. Anlaf3 und Grund fiir eine Novellierung des Kirchenrechts
wird daher die Wahrscheinlichkeit sein, da3 die vorgesehenen Neure-

% Vgl. hierzu P. KRAMER — ]. MoHR, Charismatische Erneuerung der Kirche. Chan-
cen und Gefahren, Trier 1980; H. SocHa, Charisma und Recht, in: TThZ 91 (1982)
105-115.

%' ]. RATZINGER, Identifikation mit der Kirche, in: pErs. — K. LEnMANN, Mit der
Kirche leben, Freiburg/Basel/Wien 41977, 23.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlegungen zu Ansatz 389

gelungen unter verinderten sozialen und kulturellen Bedingungen
jeweils deutlicher dem Ursprung des Glaubens gerecht werden. Seine
Identitdt wird ohnehin nicht von der Gleichférmigkeit einer Kirchen-
ordnung bestimmt, sondern von der Selbigkeit der Botschaft Jesu.
Daher gibt es nur dadurch eine Tradition des Evangeliums, da3 Inno-
vationen beziiglich ihrer Verlaufsformen und Strukturen stattfinden.
Sonst verkiimmert die Kirche zum musealen Relikt der Kulturgeschich-
te. Aber nicht der Gehalt der kirchlichen Uberlieferung kann verindert
werden, sondern lediglich die Weise seiner Tradition. Kennzeichen
einer legitimen Innovation ist wiederum das MaB3, in dem sie « Erneue-
rung, Wiederaufnahme des biblisch bezeugten Ursprunges unter den
jeweiligen Bedingungen ist»?2. Ein Fort-Schritt ist nur dann gegeben,
«wenn er Riick-Schritt ist in den Ursprung, allerdings in einer neuen
Verkiindigungssituation und mit dem, was diese erfordert, damit die
urspriingliche Wahrheit heute bewegen kann»?.

IV, Kritik und Gegenkritik : Profanisierung des Kirchenrechts ?

Die zuriickliegenden Uberlegungen kénnten die Befiirchtung wach-
rufen, das Plidoyer fiir eine Offnung der Kirchenrechtswissenschaft
und eine Ubernahme der Vernunftprinzipien rechtsstaatlicher Ord-
nungsformen rede einer Profanisierung des kanonischen Rechts das
Wort und liefere es der Kontingenz philosophischen und soziologischen
Denkens aus. Wenn damit das Werben fiir eine kritische Rezeption
erprobter und bewihrter rechtswissenschaftlicher Erkenntnisse ge-
meint ist, so trifft diese Vermutung durchaus zu. Daraus folgt jedoch
nicht, daB die Darstellung sozialtheoretischer Perspektiven einer Theo-
rie des Kirchenrechts keinen Raum mehr lasse fiir eine genuin theolo-
gische Fundierung kirchlichen Rechts. Gerade das unterscheidende
In-Beziehung-Setzen theologischer und nicht-theologischer Diszipli-
nen zeigt den sachgemiflen Weg, der zu einem solchen Aufweis fithren
kann. Wer aber von einer derart dimensionierten Theologie des Kir-
chenrechts eine direkte Begriindung des «so und nicht anders»

%2 H.]. PorrMmEYER, Kontinuitit und Innovation in der Ekklesiologie des II. Vati-
kanums, in: G. ALBERIGO u.a. (Hg.), Kirche im Wandel, 101.

% Ebd. 97. Vgl. ferner E. Biser, Identitit durch Tradition und Innovation, in:
Diakonia 9 (1978) 292-303; Y. CoNGAR, Die Normen fiir die Ursprungstreue und Iden-
titdt der Kirche im Verlauf ihrer Geschichte, in: Conc 9 (1973) 156—165.



390 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Uberlcgungcn zu Ansatz

bestimmter Normen des CIC erwartet, verlangt zu viel und stellt diese
Forderung zu frith. Ohne eine umfassende Reflexion auf die Grundlage
des Rechts iiberhaupt, wie sie hier versucht worden ist, miifite eine
solche Legitimation bereits im Ansatz fehlschlagen, da sie ohne die
Bezugnahme auf allgemeine sozialtheoretische Problemstellungen und
Einsichten auf ein zu schmales Fundament gestellt wiirde. Die hierbei
tibersehenen Gemeinsamkeiten bestehen nicht bloB in funktionalen
und strukturellen Ubereinstimmungen zwischen kirchlichem und staat-
lichem Recht?!. Aber wenn selbst nur diese Analogie allein beriicksich-
tigt wird, bleibt eine Theologie des Rechts ohne den Beitrag der Sozial-
theorie leer und eine soziologische Theorie des Kirchenrechts ohne
Theologie blind.

Sofern der Maf3stab der Kirche zuerst und zuletzt ein theologischer
sein muB, kann die Suche nach den normativen Grundlagen kirchlichen
Rechts nicht im Soziologischen verbleiben. Um die gesellschaftliche
Wirklichkeit der Kirche mit dem im Einklang zu halten, was fiir sie
malf3geblich ist, hat eine Theologie des Kirchenrechts nicht nur sach-
sondern auch zeitgemil} zu sein. Darum sollte sie auch auf das horen,
was zeitgenossische <profane> Rechtstheorien zu ihrer Sache zu sagen
haben.

Zweifellos ist dies fiir die Kanonistik kein einfacher Weg gegentiber
der Méglichkeit, sich durch die Einzelexegese der kirchlichen Gesetz-
biicher vor Arbeits- und Gedankenlosigkeit zu schiitzen. Der bemer-
kenswerte publizistische Auftrieb, den die Promulgation des CIC/1983
den Kirchenrechtlern brachte, wird nur dann eine Langzeitwirkung
haben, wenn derselbe alexandrinische Eifer, der hinter der kaum abrei-
Benden Serie von Kommentaren zum Neuen im neuen Kirchenrecht
steht, auch fiir eine interdisziplinire Klirung der Grundlagen von
Recht und Gesetz aufgewendet wird.

%% Vgl. hierzu auch E. L. BEHRENDT (Hg.), Rechtsstaat und Christentum. Besinnung
auf Identititen — Besinnung auf Differenzen, 2 Bde., Miinchen 1982.



	Gnade vor Recht?

