
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Gnade vor Recht?

Autor: Höhn, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Joachim Höhn

Gnade vor Recht?

Sozialtheoretische Überlegungen zu

Ansatz und Aufbau einer Theologie des Kirchenrechts

Die Promulgation des revidierten kirchlichen Gesetzbuches

(CIC/1983) hat für das Kirchenrecht ein Interesse geweckt, das über
den engen Kreis der Kanonisten weit in den Raum der kirchlichen
Öffentlichkeit hinausgeht. Neben dem selbstverständlichen Bedürfnis,
über die vorgenommenen Änderungen informiert zu werden, besteht
aber auch unvermindert die Forderung nach einer theologisch tragfähigen

Begründung des Kirchenrechts überhaupt. Der Versuch, gerade
dieser Erwartung zu entsprechen und die zahlreichen Ressentiments

gegen die Institution des Rechts in der Kirche aufzuarbeiten, gerät
jedoch unversehens zu einer Gleichgewichtsübung auf dem kirchenpolitischen

und theologischen Schwebebalken : Wer es heute unternimmt,
theologische Gründe für das Bestehen kirchlicher Institutionen
aufzuführen, zieht sich sehr bald den Verdacht zu, mit einem solchen Bemühen

restaurativen Tendenzen das Wort zu reden und Reformen zu
verhindern. Für den Kirchenrechtler, der um solche Vorbehalte gegenüber

seiner Disziplin weiß, kommt dieser Angriff keineswegs unerwartet.

Er muß ohnehin häufig bemerken, zu jenen Kräften gezählt zu
werden, die durch eine theologische Sinndeutung antiquierte Strukturen

der Kirche rechtfertigen und damit einer längst überfälligen
Veränderung entziehen wollen. Nicht selten steigert sich dieser Vorwurf zu
einer rigorosen Ablehnung des Faches <Kirchenrecht> allgemein :

Entweder wird es als Ort «lehramtspositivistischer Funktionärsschulung»
verfemt oder als Zulieferer jenes « Herrschaftswissens » verdächtigt, das

von der Hierarchie für eine nicht immer liberale Organisation des

kirchlichen Lebens in Anspruch genommen wird.



346 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Gerade unter den Kanonisten ist aber in den letzten Jahren die
Sensibilität dafür gewachsen, ihre Disziplin durch eine umfassende
Reflexion auf ihre theologische und rechtstheoretische Basis angesichts
der angedeuteten Vorhaltungen zu rehabilitieren. Allmählich werden
hier die Konturen einer < Grundlagenforschung) sichtbar, die keineswegs

nur darauf abgestellt ist, das überkommene Selbstverständnis der
Kanonistik steril zu wiederholen, sondern es ebenso kritisch wie
konstruktiv zu überprüfen.

Zwar haben diese Anstrengungen um eine Theologie des Kirchenrechts

1 noch keine besondere Öffentlichkeitswirksamkeit erreicht.
Aber sie verdienen es, daß man versucht, diesen neuen Ansätzen erst
einmal gerecht zu werden. Dies dürfte ihren Kritikern um so leichter
fallen, je deutlicher die Kanonisten ihrerseits die Bereitschaft zeigen,
berechtigter Kritik Raum zu geben. Beide Seiten müssen dort, wo sie

Richtiges intendieren, auch einander Recht geben.
Die folgenden Ausführungen sind aus dem Versuch entstanden,

zwischen den Parteien zu dolmetschen und von ihren Positionen her zu
einer Neubesinnung über die theologische Bedeutung des Kirchenrechts

anzuregen. Der hierbei erarbeitete Vermittlungsvorschlag ist
quasi das Ergebnis dreier Gesprächsrunden, deren Verlauf und Inhalt
mit dem Dreischritt <verstehen — vermitteln — verändern) wiedergegeben

werden kann:
Beide Seiten müssen zunächst einmal wahrnehmen, was der jeweils

andere an Argumenten vorzubringen hat. Sodann muß es ihnen darum
gehen, ihre berechtigten Anliegen zu begründen und so darzustellen,
daß falsche Alternativen als solche erkennbar und vermeidbar werden.
Der Verlauf der weiteren Auseinandersetzung mag dann den Kirchenkritiker

zu der Erkenntnis führen, daß seine Gründe keineswegs mit der

1 Vgl. hierzu E. Corecco, Theologie des Kirchenrechts, in: HdbKathKR, 12—24;

ders., Theologie des Kirchenrechts. Methodologische Ansätze, Trier 1979; P. Krämer,
Warum und wozu kirchliches Recht? Zum Stand der Grundlagendiskussion in der
katholischen Kirchenrechtswissenschaft, Trier 1979; A. M. Rouco-Varela, Grundfragen

einer katholischen Theologie des Kirchenrechts. Überlegungen zum Aufbau einer
katholischen Theologie des Kirchenrechts, in: AfkKR 148 (1979) 341—352; ders., Die
katholische Rechtstheologie heute. Versuch eines analytischen Überblicks, in: AfkKR
145 (1976) 3-21 ; H. Heinemann, Das Kirchenrecht im Wandel theologischer Fragestellungen,

in: G. Kaufmann (Hg.), Tendenzen der katholischen Theologie nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil, München 1979, 76-94; A. Glässer, Theologie des
Kirchenrechts — Stand und Hoffnung, in: ders., Kirche kontra Gesellschaft. Beiträge zur
Theologie und Soziologie der Kirche, Kevelaer 1976, 113—166.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 347

von ihm vermuteten Konsequenz eine Ablehnung des Kirchenrechts
erzwingen. Im Gegenzug kann dann auch der Kanonist erkennen, daß
das Akzeptieren von Kritik nicht gleich die gesamte Kirchenordnung in
ihren Grundlagen zur Disposition stellt, wohl aber Korrekturen in der
bisher geübten Theorie und Praxis provoziert. Sämtliche Einzelschritte
sind fraglos höchst voraussetzungsreich. Die wichtigsten dieser Vorgaben

sollen gleich einleitend zur Sprache kommen. Den Anfang macht
eine kurze Vorstellung der wichtigsten Repräsentanten und Strömungen

theologischer Rechtstheorie in der nachkonziliaren Zeit (I). Danach
sollen die elementaren methodischen wie auch die konkreten inhaltlichen

Anforderungen, die diesen Denkansätzen voraus- und zugrundeliegen,

in den Blick genommen werden. Zu berücksichtigen sind an
dieser Stelle auch die grundsätzlichen Zweifel an Sinn und Geltung des

Kirchenrechts. Auf diese Weise kann trotz der Verschiedenheit der

vorliegenden Entwürfe und der breiten Streuung der geäußerten Kritik
ein gemeinsamer, methodisch und thematisch qualifizierter Problemhorizont

ausgemacht werden (II). Schrittweise fortgeführt und zu einer
Synthese gebracht werden die hierbei erarbeiteten Analysen und Postulate

in einer theologischen Integration des sozialphilosophischen,
rechtssoziologischen und rechtstheoretischen Beitrages zur Rechtfertigung

von Anspruch und Funktion des Kirchenrechts (III). Das in diesem

Abschnitt entworfene Exposé wird überwiegend von sozialtheoretischen

Denkfiguren bestimmt. Es ist also nicht unmittelbar dem
Bestand kanonistischer Argumentationen entliehen, sondern greift
zurück auf die Querlinien der Kanonistik zu den Grunddisziplinen der
Rechtswissenschaft. Eine solche Beschränkung, die in wissenschaftstheoretischer

Hinsicht aber auch als Ausweitung des Blickfeldes
verstanden werden kann, hat ihren näheren Grund in der Konzentration
auf ein besonders strittiges und häufig nur defizitär behandeltes Thema :

die Analogie zwischen kirchlichem und staatlichem Recht und die
daraus folgende Möglichkeit und Notwendigkeit, philosophische und

soziologische Rechtstheorien theologisch zu reflektieren. Unter dieser
Rücksicht besteht das besondere Anliegen dieses Beitrages darin, eine
Schwelle zu nehmen, vor der die Kirchenrechtslehre der letzten Jahre
stehenblieb, und ein neues <Theoriedesign> anzubieten. In allen
Arbeitsschritten kommt es uns zuerst und zuletzt darauf an, die nichttheologischen,

aber keineswegs überflüssigen und verzichtbaren Komponenten

einer Theologie des Kirchenrechts freizulegen sowie ihre Rele-



348 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

vanz für die Fundierung und Ausgestaltung dieser Disziplin zu
demonstrieren2.

Es ist zweifellos notwendig, angesichts der Verschiedenheit von
Gesellschaft und Kirche das kirchliche Recht nicht von einem
präsumierten sozialphilosophischen Rechtsbegriff abzuleiten, sondern ekkle-
siologisch zu begründen3. Andererseits wäre es bei diesem theologischen

Bemühen unzulässig, die theoretischen sowie praktischen
Leistungen und Erfahrungen der Sozial- und Rechtswissenschaft zu
ignorieren. Trotz aller Unterschiede zwischen staatlichem und kirchlichem
Recht geht es in beiden Fällen doch wesentlich um die Sondierung und

Identifizierung der elementaren Bedingungen und Voraussetzungen
normativer Handlungsorientierungen. Ein weiterer Berührungspunkt
besteht in der Suche nach den Kriterien der Legitimität und Verbindlichkeit

von Gesetzen sowie der Überprüfung ihrer Ordnungs- und
Gestaltungsansprüche. Die Befürchtung, daß die Theologie sich hierbei
von soziologischen Theoremen abhängig macht und dabei ihr Proprium
preisgibt oder unkenntlich macht, ist in diesem Zusammenhang besonders

ernstzunehmen. Sie dürfte nur in der Weise als grundlos zu erweisen

sein, daß im weiteren Fortgang dieses interdisziplinären Gespräches
über Art und Umfang eines gleichermaßen kritischen wie affirmativen
Anschlusses eigens Rechenschaft gegeben wird.

I. Gegenwärtige Tendenzen in der Kirchenrechtswissenschaft

Das Fehlen einer entwickelten Kirchenrechtstheorie erwies sich in
nachkonziliarer Zeit als ein bedeutendes Manko. Hinsichtlich der
Aufforderung der Konzilsväter, durch intensive Bemühungen die genuin
theologische Basis des Kirchenrechts offenzulegen, haben die nachfolgenden

Jahre gezeigt, daß keine theologische Rechtstheorie so ausgereift

war, um die großen Vorhaben dieses Zeitabschnitts — die Reform
des CIC/19174, der Entwurf einer <Lex Ecclesiae Fundamentalist

2 Vgl. mit ähnlichem Anliegen G. Luf, Rechtsphilosophische Grundlagen des

Kirchenrechts, in: HdbKathKR, 24-32.
3 Zu dieser Problematik vgl. etwa R. Sebott, De Ecclesia ut societate perfecta et de

differentia inter ius civile et ius canonicum, in: PerRMCL 69 (1980) 107—126, bes.

120 ff.
4 Siehe hierzu den Überblick von H. Schmitz, Auf der Suche nach einem neuen

Kirchenrecht. Die Entwicklung von 1959—1978, Freiburg/Basel/Wien 1979; ders.,
Reform des kirchlichen Gesetzbuches CIC 1963—1978. 15 Jahre Päpstliche CIC-Reform-
kommission, Trier 1979.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 349

sowie die teilkirchliche Verwirklichung konziliarer Weisungen und

Anregungen6 — grundlegend und bestimmend zu beeinflussen.
Bis in die unmittelbare Gegenwart konnte in der Grundlegungsdebatte

der katholischen Kirchenrechtswissenschaft kaum ein Konsens
über die Grund- und Leitprinzipien einer zu greifbaren Resultaten
führenden Auseinandersetzung entstehen. Unterschiedliche theologische

Optionen lenken die Diskussion in so zahlreiche Stoßrichtungen,
daß der Versuch eines forschungsgeschichtlichen Uberblicks mehr
einem Literaturbericht gleichkommt als einer systematisch-kritischen
Bestandsaufnahme. Zugleich signalisiert dieser Pluralismus aber auch,
daß die Kanonistik auf dem Weg ist, sich vom Stigma des Methodenmonismus

zu befreien, und daß sie eine deutlichere Verklammerung
mit den übrigen theologischen Disziplinen anstrebt:

Die ganze Bandbreite der theologischen Traktate wurde zwischenzeitlich

für eine solche Theologie des Kirchenrechts herangezogen —

vom ekklesiologischen Ansatz R. Sobanskis7 über den Versuch einer
kerygmatisch-sakramentalen Grundlegung von A.M. Rouco-Varela
und E. Corecco8 bis hin zu P. Krämers9 heilsökonomischer Betrachtung

der rechtlichen Implikationen in der Korrelation < Offenbarung—
Glaube>. Deutlich in den Hintergrund getreten sind dagegen die
Versuche, sozialontologische Analysen, die ihren Ort in der katholischen
Soziallehre haben, aufdie Kirche zu übertragen. Unter der Prämisse, die
Kirche sei eine menschliche, auf die übernatürliche Ebene erhobene

Gemeinschaft, hat zuletzt W. Bertrams10 ein solches Konzept favorisiert.

Auf eine nur kurze Wirkungsgeschichte, aber auf ein hohes Maß
an Publizität kann die Zeitschrift <Concilium> mit ihrem Programm

5 Vgl. W. Aymanns, Das Projekt einer Lex Ecclesiae Fundamentalis, in:
HdbKathKR, 65—71 ; J. G. Gerhartz u. a., Kein Grundgesetz der Kirche ohne Zustimmung

der Christen, Düsseldorf 1971.
6 Vgl. H. Schmitz,Tendenzen nachkonziliarerGesetzgebung, in: AfkKR 146 (1977)

381—419; H. Heimerl, Zur Rechtsentwicklung in der katholischen Kirche, in: ThPQ 128

(1980) 374-381.
7 R. Sobanski, Modell des Kirche-Mysteriums als Grundlage der Theorie des

Kirchenrechts, in: AfkKR 145 (1976) 22—44; ders., «Communio» als Formalprinzip des

kirchlichen Rechts, in: ThGl 72 (1982) 175-188.
8 A. M. Rouco-Varela — E. Corecco, Sacramento e diritto: antinomia nella chie-

sa? Riflessioni per una teologia del diritto canonico, Mailand 1971.
9 P. Krämer, Warum und wozu kirchliches Recht?, 19ff.; ders., Das Recht im

Selbstvollzug der Kirche. Erwägungen wider die Gefahr der Verrechtlichung, in : TThZ
85 (1976) 321-331.

10 W. Bertrams, Qaestiones fundamentales iuris canonici, Rom 1969.



350 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

einer <Enttheologisierung> des Kirchenrechts zurückblicken11. Hinter
der Forderung, bei der Ausgestaltung einer Kirchenordnung auf der
Dienstfunktion des Rechts zu insistieren und jeder theologischen
Mystifizierung gegenzusteuern, haben manche Kritiker allerdings mehr
ein Ausweichen vor einer theologisch verantwortbaren Begründung
normativer Strukturen in der Kirche als die Lösung dieser Aufgabe
gesehen.

Dehnt man diesen Uberblick auf die evangelische Theologie aus, so

wird eine bemerkenswerte Scherenstellung offenbar: Die katholische
Kanonistik hat ein weitverzweigtes Gefüge von Normen und Gesetzen

zur Verfassung der Kirche und zur Ordnung ihrer Grundvollzüge
hervorgebracht, verfügt aber kaum über eine ausgearbeitete theologische
<Basistheorie>. Dem steht in der evangelischen Kirchenrechtslehre ein
respektabler Fundus repräsentativer Entwürfe gegenüber — erinnert sei

an die Darstellungen von J. Heckel, E. Wolf und H. Dombois12 —,

womit allerdings eine große Zurückhaltung einhergeht, dem Recht im
Alltag der Kirche besonderen Einfluß zu lassen. Die gegenwärtige
evangelische Rechtstheologie verharrt nach dem Urteil kompetenter
Beobachter vorwiegend bei der prinzipiellen Erörterung methodologischer

Prolegomena13. Zudem verhindert ein zersplittertes Nebeneinander

der verschiedenen Ansätze und Terminologien den Durchbruch zu
einer praxisnahen Theologie des Kirchenrechts. Hinzukommt die
traditionell institutionenkritische Spitze reformatorischen Denkens, das

solchen Einrichtungen keinen besonderen theologischen Stellenwert
beimessen kann. Wo rechtliche Strukturen dennoch bestehen, herrscht

11 T. I. Jimenez—Urresti, Zur Theologie des Kirchenrechts, in: Conc 3 (1967) 608-
612. Vgl. ferner A. Müller - F. Elsener - P. Huizing, Um eine neue Kirchenordnung.
Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung?, Einsiedeln 1968.

12 Vgl. den darstellenden Vergleich von W. Steinmüller, Evangelische
Rechtstheologie. Zwei-Reiche-Lehre — Christokratie — Gnadenrecht, 2 Bde., Köln/Graz
1968.

13 Zu einer solchen Einschätzung der Situation in der evangelischen Theologie vgl.
ausführlicher: K. Schwarz, Rechtstheologie —Kirchenrecht. Anmerkungen und Aperçus
zu innerprotestantischen Kontroversen hinsichtlich Begründung und Entfaltung eines

evangelischen Kirchenrechts, in: ZevKR 28 (1983) 172-199; R. Dreier, Entwicklungen
und Probleme der Rechtstheologie, in: ZevKR 25 (1980) 20—39; U. Nembach (Hg.),
Begründungen des Rechts, Göttingen 1979; K. v. Bonin (Hg.), Begründungen des

Rechts II, Göttingen 1979; A.Stein, Zur Entwicklung der deutschen evangelischen
Kirchenrechtswissenschaft 1961—1975. Versuch einer Bestandsaufnahme, in: ZevKR 22

(1977) 6—25; A. M. Rouco-Varela, Evangelische Kirchenrechtstheologie heute.
Möglichkeiten und Grenzen eines Dialoges, in: AfkKR 140 (1971) 106—136.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 351

ein entsprechend hoher Legitimationsbedarf, der sich wiederum in
entsprechend vielfältigen theoretischen Versuchen spiegelt.

Auf annähernd gleichem Niveau haben sich in beiden Kirchen
Skepsis und Abneigung der <einfachen> Gläubigen gegenüber der im
ganzen tatsächlich spröden Materie des Kirchenrechts eingepegelt. Sie

bewegen sich zwischen einer verstohlenen Selbstdispensierung von den
als Korsett für die Freiheit eines Christenmenschen empfundenen
Kirchengeboten und dem erklärten Protest gegen bestehende Regelungen,
die manche damit in Konflikt geratene Kirchenglieder in die Distanz
zur <Amtskirche> gedrängt haben.

Die kursorische Durchsicht der Stoßrichtungen theologischer
Rechtsforschung dürfte, wenn sie an dieser Stelle abgebrochen wird,
trotz aller fehlenden Details bereits eine resümierende und weitere
Einzeluntersuchungen zur faktischen Bedeutung des Rechts in der Kirche

vorwegnehmende Folgerung zulassen : Will die Kanonistik unter
den gegenwärtigen wissenschaftlichen, zwischen- und innerkirchlichen
Rahmenbedingungen zu einer theologisch einsichtigen Relevanz für
das Handeln der Gläubigen finden, muß sie sich von dem Odium einer
für-sich bestehenden, objektiven und überzeitlichen Gedankenwelt
befreien. Gefordert ist damit die Abkehr von einer Hypostasierung des

Kirchenrechts, die es von den konkreten Umständen sozialen Handelns
in den Gemeinden isoliert und theologisch überhöht. Für die im
Gegenzug verlangte Hinkehr zur sozialen Realität wird gleichwohl die

Angabe theologischer Gründe notwendig, die den Rekurs auf die

anthropologische und soziologische Bezugsebene rechtfertigen, von der

aus rechtliche Ordnungsformen zu begründen sind. Dieses Feld gehört
aber nicht unmittelbar zum Arbeitsgebiet der Theologie, sondern
konstituiert den Gegenstandsbereich der Rechts- und Sozialwissenschaft.
Die weitergehende Besinnung auf die Grundlagen des Rechts kann die

Theologie daher nur mit diesen Wissenschaftszweigen zu einem
überzeugenden Resultat bringen. Dies gelingt wiederum nur, wenn sie sich
die Konturen des eigenen Fachs von diesen mitbestimmen läßt und aus

einem monolithischen Gehäuse zu einem Forum des interdisziplinären
Gespräches wird14. Ein solches Experiment hat in der Kirchenrechts-

14 Zur Methodendiskussion in der Kirchenrechtswissenschaft siehe W.

Steinmüller, Wissenschaftstheorie, Rechtstheorie und Kirchenrecht, in: ZevKR 23 (1978)
59-89; R.Dreier, Methodenprobleme der Kirchenrechtslehre, in: ebd., 343-367;
R. Sobanski, Die methodologische Lage des katholischen Kirchenrechts, in: AfkKR 147

(1978) 345-376.



352 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Wissenschaft kaum Vorbilder. Dieser Umstand zwingt dazu, an
fachfremde Denkmodelle anzuknüpfen, was den Aufbau einer theologischen

Rechtstheorie zwar nicht vereinfacht, ihn aber auf eine breitere
Basis stellt.

II. Profil einer interdisziplinären Theorie des Kirchenrechts

Der Kanonist teilt sein Materialobjekt <Kirche> nicht nur mit der

Ekklesiologie und Pastoraltheologie, sondern auch mit zahlreichen
Vertretern der Sozialforschung (Religions-, Kirchensoziologie). Diese

gehen jedoch in der Regel von Prämissen und Vorgaben aus, die beim
ersten Hinsehen nur schwer mit theologischen Denkmodellen in
Übereinstimmung zu bringen sind :

Wo die Kirche als Gegenstand soziologischer Untersuchungen
vorkommt, gilt es unter Soziologen als ausgemacht, daß es sich hierbei um
ein soziales Phänomen handelt, das seine Grundlagen nicht irgendwelchen

metaphysischen oder metageschichtlichen Wesensordnungen
verdankt. Ihre gesellschaftliche Verfassung erscheint ebenfalls nicht als

unmittelbare Emanation eines göttlichen Stiftungswillens, sondern als

eine besondere Form menschlichen Miteinanders unter bestimmten
sozio-ökonomischen Randbedingungen. Kirchliche Institutionen werden

begriffen als Artefakt menschlichen Handelns, die kirchlichen
Grundvollzüge als Funktionen der Sinndeutung menschlicher
Grenzsituationen («Kontingenzbewältigung»)15. Eine solche Deutung muß
jedoch aus der Sicht der Theologie um einige wesentliche Momente
korrigiert werden, um eine ausreichende Definition des Phänomens
<Kirche> zu geben16. Zwar wird nicht geleugnet, daß es als konkrete
soziale Größe auf der Ebene des Empirisch-Objektiven begegnet. Von
ihrem dogmatischen Selbstverständnis her will die Kirche aber primär

15 Zur Einführung in die religions- und kirchensoziologische Literatur der Gegenwart

vgl. K.-F. Daiber - Th. Luckmann (Hg.), Religion in den Gegenwartsströmungen
der deutschen Soziologie, München 1983; K. Gabriel - F.-X. Kaufmann (Hg.), Zur
Soziologie des Katholizismus, Mainz 1980; I. Mörth, Die gesellschaftliche Wirklichkeit
von Religion. Grundlegung einer allgemeinen Religionstheorie, Stuttgart 1978;
K.-W. Dahm - V. Drehsen - G. Kehrer (Hg.), Das Jenseits der Gesellschaft. Religion
im Prozeß der sozialwissenschaftlichen Kritik, München 1975.

16 Zur Kritik an einer unreflektierten Übernahme soziologischer Kategorien auf
Seiten der Theologie vgl. W. Weber, Wenn aber das Salz schal wird... Der Einfluß
sozialwissenschaftlicher Weltbilder auf theologisches und kirchliches Sprechen und Handeln,

Würzburg 1984.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 353

als die vom Geist Gottes zusammengeführte Gemeinschaft der an Jesus
Christus Glaubenden verstanden werden — ein Sachverhalt, der sich
dem rein soziologischen Zugriff entzieht. Beide Dimensionen, die

soziologische und die theologische, vereint die Kirche in sich gleichwohl

<ungetrennt> und <unvermischt> (vgl. LG 8)17. Diese <chalzedo-
nensische Signatur) ist daher auch der eigentliche Grund, daß die

gesellschaftliche Wirklichkeit der Kirche sowohl einer soziologischen
wie einer theologischen Interpretation unterzogen werden kann.

Auch für das Recht der Kirche — als eine spezifische Objektivierung
ihres Seins und Handelns - besteht unter dieser Rücksicht die
Möglichkeit und Notwendigkeit einer ebenso theologisch wie soziologisch
zureichenden Erklärung und Begründung.

Umstrittener als die Anerkennung einer grundsätzlichen Zuständigkeit

beider Disziplinen für das Thema <Kirchenrecht) ist eine sachgemäße

Abstimmung über die Reihenfolge und Reichweite bei der

Anwendung ihres Instrumentars : Stehen sie gleichgewichtig-komplementär

nebeneinander? Verdient die Theologie den Vorzug, da sie das

eigentliche <Wesen) der Kirche thematisiert, oder die Soziologie, weil
sie zuverlässig zu empirisch überprüfbaren Daten über Funktion und
Geltung des Rechtes in einem Sozialwesen führt?18

1. Zum Verhältnis von Theologie und Soziologie : Dialog statt Diastase

Als Parameter für eine widerspruchsfreie Bestimmung des Verhältnisses

der Theologie zu ihren nichttheologischen Nachbardisziplinen

17 Die Logik der christologischen Formel <ungetrennt und unvermischt) wird hier
allein aus heuristischen Gründen per analogiam auf die Kirche angewandt, um ihre
theologische und soziologische Dimension widerspruchsfrei zueinander in Beziehung
setzen zu können. Zur Rechtfertigung dieses Vorgehens, zu seinen Möglichkeiten und
Grenzen siehe auch H. Müller, De analogia Verbum Incarnatum inter et Ecclesiam (LG
8a), in: PerRMCL 66 (1977) 499-515; Y. Congar, Christologisches Dogma und Ekkle-
siologie. Wahrheit und Grenzen einer Parallele, in: ders., Heilige Kirche. Ekklesiologi-
sche Studien und Annäherungen, Stuttgart 1966, 65—104; Th. Sartory, Die Gefahr der
Kategorie des «Inkarnatorischen» für die Ekklesiologie, in: W. Bauer (Hg.), Ich glaube
eine heilige Kirche (FS Asmussen), Stuttgart/Berlin 1963, 64—79.

18 Zu den Versuchen einer Verhältnisbestimmung beider Disziplinen vgl. u.a.
F.-X. Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung

des Christentums, Freiburg/Basel/Wien 1979, 11—15; ders., Theologie in soziologischer

Sicht, Freiburg/Basel/Wien 1973,11-62; G. Baum, Theologie und Soziologie, in:
Conc 10 (1974) 12-17; G. Wackenheim, Ekklesiologie und Soziologie, in: ebd., 2-6;
H.-G. Geyer u.a., Theologie und Soziologie, Stuttgart 1970.



354 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

am Beispiel des Phänomens <Kirche? sei folgende Anwendung der
chalzedonensischen Formel (vgl. DS 302) vorgeschlagen : Streng
genommen muß die Doppelstruktur der Kirche dahingehend verstanden
werden, daß die Verkürzung der soziologischen Hinsicht (Kirche als

« soziales System ») eo ipso auch die der theologischen (Kirche als «

Gemeinschaft der Glaubenden») zur Folge hat. Eine Abwertung der

empirischen Dimensionen kommt daher keineswegs einer umso
intensiveren Würdigung ihrer theologischen Dimension zugute, sondern
verdirbt den möglichen Aufweis der theologischen Qualität ihrer Phä-

nomenalität. Beide Aspekte sind aufeinander bezogen, sie bedingen sich

gegenseitig und sind losgelöst voneinander nicht zureichend zur
Geltung zu bringen (<ungetrennt>). Man darf also nicht die vermeintlich
unsichtbar-heilige <Innenseite? gegen ihre sichtbar-welthafte <Außenseite?

ausspielen. Gleichfalls verfehlt ist die Vorstellung von einem
anzustrebenden Mittelwert oder einem Ausbalancieren dieser Polarität.
Vielmehr sind beide Hinsichten in ihrer untrennbaren Bezogenheit
zugleich voneinander zu unterscheiden (<unvermischt?), d. h. sie sind
nicht aufeinander reduzierbar oder ineinander zu überführen19. Nur in
dieser positiven (<ungetrennt?) und zugleich negativen (<unvermischt?)
Reziprozität kann die Wahrnehmung des soziologischen Momentes
diejenige des theologischen sichern, wie umgekehrt dabei Raum bleibt
für die Wahrnehmung des soziologischen Aspektes.

Macht man diese Grundsätze zum Richtungsweiser für eine
interdisziplinäre Ausweitung der Bemühungen um eine integrale Theorie
des Kirchenrechts, verlieren alle Modelle ihre Berechtigung, in denen
die Theologie als Schiedsrichter auftritt oder die nichttheologischen
Wissenschaften lediglich die Rolle von Zulieferer- und Hilfsdisziplinen
spielen, deren Beiträge in der Weise überboten werden, daß die Theologie

zusätzliche Erkenntnisse auf deren eigenem Feld beisteuern
will.

19 Die Logik dieser Beziehung läßt sich auch in folgender Weise aufschlüsseln:
<Unvermischt> besagt, daß zwei Größen nicht miteinander identisch sind. <Ungetrennt>
meint, daß zwei Größen aufeinander bezogen sind. <Unvermischt und ungetrennt> drückt
aus, daß einerseits zwei Größen sie selbst bleiben, obwohl sie miteinander verbunden
sind, und sie andererseits in ihrer Verschiedenheit in einer unaufhebbaren Beziehung
zueinander stehen. Diese Bestimmungen gelten ohne Abstriche für das Ineinander der
soziologischen und theologischen Dimension, wenn es um die Wahrnehmung des

Phänomens <Kirche> geht. Ihre Anwendung wehrt jede Dichotomie zwischen einem
«göttlichen Wesen» der Kirche und seiner «irdischen Erscheinung» ab und kritisiert ebenso

jede Idolatrie einer in den Rang einer selbständigen Heilsinstitution versetzten
Christengemeinde.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 355

Die dem Kirchenrechtler zufallende Aufgabe besteht vielmehr darin,

in einem hermeneutisch klar ausgewiesenen Verfahren Theologie,
Sozialtheorie und Rechtswissenschaft unterscheidend miteinander in
Beziehung zu setzen. Bei dem Versuch, über Begründung und Funktion
des Rechts in der Kirche Auskunft zu geben, wird ihm auch zugemutet
werden müssen, sein bisheriges Sprachspiel in den Verstehenshorizont
der Gegenwart zu übersetzen. In der Auseinandersetzung mit heute

gültigen Denkmustern sind von ihm Kirche und Recht als soziale

Institutionen darzustellen, ohne ihrem theologischen Anspruch die

Spitze zu nehmen. Zielvorgabe ist somit eine Alternative zur Skylla
eines fossilen kanonistischen Positivismus und zur Charybdis der
Selbstauslieferung an zufällig aktuelle soziologische Trends. Die Alternative
beginnt mit der Einsicht, daß die Theologie und die für sie relevanten
Wissenschaften nur unter Wahrung ihrer je eigenen Autonomie zueinander

sachgemäß in Beziehung zu setzen sind. Die Eigenart jeder
Disziplin muß unvermischt bestehen bleiben ; keine Disziplin darf an die
Stelle einer anderen treten. Zugleich müssen sie voneinander
ungetrennt ihre je besondere Kompetenz einsetzen, d. h. jede Disziplin kann
ihre jeweils eigene Aufgabe nur mit dem Blick auf die der jeweils
anderen erfüllen.

Die theologische und sozialtheoretische Komponente einer Theorie
des Kirchenrechts können nur miteinander angemessen ausgearbeitet
werden: Im Vollzug der sozialtheoretischen Problemlösung muß die

spezifisch theologische Aufgabenstellung bewußt und gegenwärtig sein.

Entsprechend kann die theologische Problemstellung nur dann adäquat
bewältigt werden, wenn dabei das Problembewußtsein der sozialtheoretischen

Aufgabenstellung einbezogen wird, damit Sachverhalte einer
nicht-theologischen Disziplin keiner theologischen Regulierung
unterworfen werden.

Umgekehrt soll dadurch verhindert werden, daß die theologischen
Momente kirchlichen Handelns «more sociologico» (z.B. durch
Demoskopie) behandelt werden. Indem also alle beteiligten Disziplinen
einander ihre besondere Problemstellung gegenseitig vor Augen stellen,

schärfen sie den Blick für die Erfüllung ihrer je eigenen Aufgabe20.

20 Vgl. ähnlich E. Jüngel, Das Verhältnis der theologischen Disziplinen zueinander,
in: ders., Unterwegs zur Sache. München 1972, 57: «Die durch eine theologische
Disziplin jeweils zu leistende Entlastung der übrigen theologischen Disziplinen setzt deren

Belastung mit dem Problembewußtsein der jeweils entlasteten Disziplin voraus. »



356 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Durch diese wechselseitige Offenheit wird jede Einzelwissenschaft in
die Lage versetzt, ihre eigenen Möglichkeiten im Dienst an einer

gemeinsamen Sache voll auszuschöpfen und gerade darin ihre
Eigenständigkeit zu wahren.

2. Der sozialtheoretische Problemhorizont einer Theologie des

Kirchenrechts

Eine umfassende Theorie des Kirchenrechts bedarf aufgrund des

bisher Ausgeführten einer doppelten Erweiterung des Problemhorizontes

der Kanonistik. In einem ersten Schritt muß es um ihre Anbindung
an eine Ekklesiologie gehen, die ihrerseits Anschluß gefunden hat an
eine sozialtheoretische Hermeneutik sozialen Handelns und sozialer

Systeme21 :

Da die Kirche-konstituierenden Prozesse ihrer empirischen Seite
nach über Interaktionsformen verlaufen, die auch für andere soziale

Systeme konstitutiv sind, kann die Ekklesiologie soziologische Erkenntnisse

über deren Möglichkeitsbedingungen, Konstanten und Funktionen

in ihren Reflexionsprozeß einbeziehen, ohne dabei sich eines
Verstoßes gegen ihren speziellen Wissenschaftsauftrag schuldig zu machen.
Diesem wird sie in der Weise gerecht, daß sie die Frage nach der

theologischen Finalität des Institutionellen in der Kirche zu beantworten

sucht und verdeutlicht, daß es mehr als eine organisationssoziologische

< quantité négligeable > ausmacht.

Der nächste Schritt erfordert eine umfassende Erörterung der
Herleitung und Funktion von Rechtsnormen sowie die Frage nach dem
Verfahren ihrer sachgemäßen Anwendung und Legitimation. Für eine
sozialtheoretisch verklammerte Theologie des Kirchenrechts ist damit
die Auseinandersetzung mit den juristischen Grundlagendisziplinen
Rechtsphilosophie, -theorie und -Soziologie angezeigt22, ohne die ein
ganzheitliches Erfassen der Sache <Recht> nicht gelingen kann :

21 Zur Einlösung dieses Postulats vgl. H.-J. Höhn, Kirche und kommunikatives
Handeln. Studien zur Theologie und Praxis der Kirche in der Auseinandersetzung mit den
Sozialtheorien Niklas Luhmanns und Jürgen Habermas', Frankfurt 1985 (FThSt 32).

22 Vgl. hierzu auch das Plädoyer für eine interdisziplinäre Öffnung der Kanonistik
von R. Potz, Die Geltung kirchenrechtlicher Normen. Prolegomena zu einer kritisch-
hermeneutischen Theorie des Kirchenrechts, Wien 1978. Zu den Hauptströmungen der
zeitgenössischen rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung vgl. A. Kaufmann -



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 357

a) Die Rechtsphilosophie fragt traditionell nach der Richtigkeit des

Rechts nach Maßgabe der Forderungen des Gemeinwohls, nach der
Idealität von Normen und Gesetzen im Spannungsfeld der drei
Grenzmarken <Freiheit>, <Gleichheit> und <Gerechtigkeit?. Sie rekonstruiert
aber auch in kritischer Absicht die Wertvorstellungen und ethischen

Grundentscheidungen, die hinter allgemein verpflichtenden
Verhaltensmustern stehen. Schließlich untersucht sie das Recht als Kulturform
der Regelung intersubjektiver Beziehungen, als Ausdruck der
Selbstinterpretation des Menschen in seiner geschichtlich-sozialen
Existenz23.

Auch die Kanonistik kann der sozialphilosophischen Frage nach der

anthropologischen und gesellschaftlichen «raison d'être» des Rechts
nicht ausweichen. Wenn sie aber nicht rechtspositivistischen und
naturrechtlichen Engführungen erliegen will, verbietet sich eine univoke
Übertragung überkommener philosophischer Auskünfte24. Zu kurz
greifen würde zum anderen der Versuch einer unmittelbaren Ableitung
des Kirchenrechts aus einer dogmatischen Bestimmung des Wesens der
Kirche. Die anspruchsvolle Aufgabe besteht vielmehr darin, die
theologische und rechtsphilosophische Seite so miteinander zu verknüpfen,
daß eine Spiritualisierung des Kirchenrechts ebenso vermieden wird
wie ein Rückfall in abstrakte naturrechtliche Deduktionen.

b) Die Rechtstheorie analysiert die Logik des Rechts sowie die
methodologischen Bedingungen juristischer Grundlagenforschung und
Theoriebildung. Ihr Ziel ist die Ausscheidung irrationaler, tautologischer
und widersprüchlicher Elemente hinsichtlich der Begründung und
Organisation einer Rechtsordnung. Ihre Analysen gelten darum
vorwiegend den Kriterien der Rationalität, Berechenbarkeit und Sachlichkeit

eines Rechtssystems. Diese Kriterien entsprechen den Merkmalen
und Verfahrensweisen einer legitimen Gesetzgebung, die für alle von

W. Hassemer (Hg.), Einführung in die Rechtsphilosophie und Rechtstheorie der Gegenwart,

Karlsruhe 41985; A. Aarnio, Denkweisen der Rechtswissenschaft. Einführung in
die Theorie der rechtswissenschaftlichen Forschung, Wien 1979; A. Ollero, Rechtswissenschaft

und Philosophie. Grundlagendiskussion in Deutschland, Ebelsbach 1978.
23 Vgl. W. Fikentscher u.a. (Hg.), Entstehung und Wandel rechtlicher Traditionen,

Freiburg/München 1980; J. M. Broekman, Recht und Anthropologie,
Freiburg/München 1979; K. Larenz, Richtiges Recht. Grundzüge einer Rechtsethik, München

1979.
24 Vgl. hierzu etwa die Kritik an der italienischen Laienkanonistik bzw. an der

Schule von Navarra von A. M. Rouco-Varela, Die katholische Rechtstheologie heute,
17 ff.



358 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

der Geltung des Rechts Betroffenen grundsätzlich mit triftigen Gründen

einsichtig zu machen sind25.

Für die Bestimmung des Kirchenrechts lauten die entsprechenden
Fragen : Welche formalen und inhaltlichen Anforderungen haben

Kirchengesetze zu erfüllen, damit sie sowohl dem Auftrag der Kirche wie
auch den juristischen Rationalitätskriterien der Gegenwart nachkommen

Inwiefern gelten auch hier die Maßstäbe, die im Namen
vernunftorientierten Denkens an jede Rechtsordnung angelegt werden:
Gleichheit der Rechtssubjekte, Garantie von Rechtsmitteln,
Gesetzgebungsvollmacht auf Seiten derer, die von der Geltung des Rechts

betroffen sind In diesem Zusammenhang muß auch geklärt werden, in
welchem Sinn die Auffassung verstanden werden kann, bestimmte
Strukturen und Normen seien der Kirche geschichtlich verpflichtend
und zwingend («iure divino») vorgegeben, so daß in diesen Punkten
eine Rechtsfortschreibung kaum möglich ist. Man wird ferner zu
differenzieren haben zwischen den konstanten und unaufgebbaren, <es-

sentielien> Momenten sozialer Wirklichkeit und den kontingenten
Formen menschlichen Zusammenlebens. Auch angesichts der Tatsache,
daß die Kirche die christliche Botschaft in den zurückliegenden
2000 Jahren verschiedenen gesellschaftlichen Lebenszusammenhängen
zu inkulturieren hatte, muß noch stärker als bisher bedacht werden,
inwiefern die Normierung kirchlichen Handelns in geschichtlicher
Kontingenz erfolgte und daher prinzipiell veränderbar ist26. Besonderes

Gewicht gewinnt hierbei die Frage, ob die Gründe und Mittel für den

Um- und Ausbau der gesellschaftlichen Verfassung der Kirche theologisch

und/oder soziologisch qualifiziert sein müssen27. Zur Diskussion

25 Vgl. C. v. Mettenheim, Recht und Rationalität, Tübingen 1984; H. Rott-
leuthner, Rechtstheorie und Rechtssoziologie, Freiburg/München 1981 ; N. Luhmann,
Ausdifferenzierung des Rechts. Beiträge zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie, Frankfurt

1981 ; R. Dreier, Recht — Moral — Ideologie. Studien zur Rechtstheorie, Frankfurt
1981, 17—47; A. Kaufmann (Hg.), Rechtstheorie. Ansätze zu einem kritischen
Rechtsverständnis, Karlsruhe 1971 ; G. Jahr — W. Maihofer (Hg.), Rechtstheorie. Beiträge zur
Grundlagendiskussion, Frankfurt 1971.

26 Tatsächlich ist manche Bestimmung, die als Konkretisierung <göttlichen Rechts>
in der Kirche ausgegeben wird, «in Wirklichkeit organisatorische Regelung und theologisch

jedenfalls nicht zwingend - was sich ja sofort zeigt, wenn die Kirche unter ungünstigen

Umständen Konzessionen machen kann, die sie anderwärts für theologisch
ausgeschlossen erklärt», O. H. Pesch, Gesetz und Gnade, in: CGG 13, 66 (5—77).

27 Vgl. F.-X. Kaufmann, Kirche als religiöse Organisation, in: Conc 10 (1974) 34:
« Der springende Punkt ist somit, daß bestehende Probleme der Sozialform von Kirche als

theologisch relevant definiert werden und damit innerkirchlich nur noch unter religiösen,
d. h. das « Eigentliche » oder « Identische » betreffenden Gesichtspunkten und nicht unter



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 359

steht vornehmlich in Situationen, in denen die Kirche sich in einem
Verhältnis der Ungleichzeitigkeit zu ihrer sozialen Umwelt befindet,
nach welchen soziologisch und theologisch zureichenden Kriterien sie

solche für die Weitergabe des Glaubens unproduktive Interferenzen
überwinden kann.

c) Die Rechtssoziologie erforscht die Faktizität des Rechts, sein
Entstehen aus sozialen Willensbildungs- und Entscheidungsprozessen
sowie seine tatsächlichen Leistungen als sozialer Ordnungsfaktor
bezüglich folgender Felder: (1) Koordination der gesellschaftlichen
Interaktion und der Regulierung dabei entstehender Konflikte ;

(2) Legitimation der politischen Organisation eines Sozialsystems durch
die Bereitstellung allgemein überprüfbarer Formen der politischen
Willensbildung und Entscheidungsfindung ; (3) Regelung der Beziehung zu
anderen Sozialsystemen. In dem Bestreben, die Querlinien zwischen der
faktischen Bedingtheit des Rechts durch die Gesellschaft und die
normative Bedingtheit einer Gesellschaft durch ihr Recht nachzuzeichnen,

hinterfragt die Rechtssoziologie insbesondere den Einfluß sozialer

Interessengruppen und Machtverhältnisse auf die Kodifikation des

Rechts28.

Soziologisch faßbar sind ohne weiteres die Funktion, die Kompetenz

und die Orientierungsleistungen des Kirchenrechts. Die Interpretation

dieser Daten ist zu verknüpfen mit der Frage nach den Kriterien,
für welche Bereiche des kirchlichen Lebens das Recht mit welchen

Verpflichtungsgraden Geltung beanspruchen kann und wo es anderen
Urteilsinstanzen Platz machen muß29. Außerdem ist die wachsende

Zweckmäßigkeitserwägungen diskutiert werden können... Jede organisatorische
Veränderung muß entweder im Bereich des theologisch und insbesondere kirchenrechtlich
nicht eindeutig Definierten ansetzen, oder es müssen quasi-theologische Legitimationen
aufgebaut werden, um bestimmte zweckmäßige Veränderungen durchzusetzen.»

28 Vgl. L. Kissler, Recht und Gesellschaft. Einführung in die Rechtssoziologie,
Opladen/Wiesbaden 1984; R. Zippelius, Gesellschaft und Recht. Grundbegriffe der
Rechts- und Staatssoziologie, München 1980; G. Dux, Rechtssoziologie. Eine Einführung,

Stuttgart 1978; M. Rehbinder, Rechtssoziologie, Berlin/New York 1977;
L. M. Friedmann, Das Rechtssystem im Blickfeld der Sozialwissenschaften, Berlin 1981 ;

Th. W. Bechtler, Der soziologische Rechtsbegriff. Eine systematische Darstellung, Berlin

1977; R. Girtler, Rechtssoziologie - Thesen und Möglichkeiten, München 1976.
29 Zur bisherigen Einschätzung der Soziologie von Seiten der Kanonistik vgl.

R. Sobanski, De theologicis et sociologicis praemissis theoriae iuris ecclesiae elaborandae,
in: PerRMCL 66 (1977) 657-681 ; E. Colagiovanni, L'integrazione della sociologia nel
diritto canonico, in: MonEccl 95 (1970) 290—314; H. Liermann, Kirchenrecht und
Soziologie. Zugleich ein Beitrag zum ökumenischen Gespräch, in : H. Lentze — J. Gampl
(Hg.), Speculum Juris et Ecclesiarum (FS Plöchl), Wien 1967, 233—244.



360 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Kritik an innerkirchlichen Bürokratisierungstendenzen zu berücksichtigen.

Die Bedenken beziehen sich vorwiegend auf die Gefahr, «daß
situative Kreativität, spontan-expressive Darstellung von Sinngehalten
oder Werten und charismatische Gaben durch formale Organisation,
administrative Vorgaben... <verschüttet> werden»30. Dabei wird
befürchtet, daß eine weitere Ausdehnung des Verwaltungssektors die

Selbstorganisation der Glaubenden in den Gemeinden behindert bzw.
diese einem Legitimationsdruck <von oben> aussetzt, der nur solche

Initiativen billigt, die sich innerhalb des kirchenrechtlich und dogmatisch

eindeutig Festgelegten bewegen.

3. Die theologische Umsetzung sozialtheoretischer Anfragen zu einer Theorie

des Kirchenrechts

Innerhalb des aufgezeigten sozialtheoretischen Problemhorizontes
einer Theorie des Kirchenrechts darf der genuin theologische Charakter
dieses Projektes nicht untergehen. Daher sind entsprechend eindeutige
Differenzierungen unumgänglich. Zum andern kann es sich gerade die
Kanonistik nicht leisten, sich mit diesem Hinweis den Herausforderungen

der Sozialtheorie zu entziehen und ihr Arbeitsniveau zu unterbieten.

Sie bewährt sich nur dadurch als umfassende Hermeneutik der
Größe <Recht>, daß sie nicht-theologische Interpretationen als

autonome Sinndeutungen zu integrieren und die Sozialtheorie als mit-kon-
stitutiv für ihre theologische Arbeit anzunehmen vermag31.

Es wird also nicht soziologischer Wein in theologische Schläuche

gegossen, wenn sich die Kanonistik offen dafür hält, andernorts
Relevantes für ihre eigenen Aufgaben zu entdecken. Nur dadurch entgeht sie

der Gefahr der Ideologisierung, d.h. des willkürlichen Ausschlusses

bestimmter Möglichkeiten der Wirklichkeitserfahrung und -deutung.

30 Zu diesem Fragenkreis vgl. besonders H. Geddert, Recht und Moral. Zum Sinn
eines alten Problems, Berlin/München 1984; J. Gründel (Hg.), Recht und Sittlichkeit.
Freiburg 1982; G. Otte, Recht und Moral, in: CGG 12,5-36.

31 F. Hegner, Planung — Verwaltung — Selbstbestimmung, in: CGG 11,104 (79—

129). Zum weiteren Hintergrund dieser Kritik vgl. E. Berning, Kirche und Planung. Die
Frage nach der theologischen Relevanz von Theorie und Praxis außerkirchlicher Planung,
Frankfurt/Bern 1976; F.-X. Kaufmann, Kirche als religiöse Organisation, in: Conc 10

(1974) 30—36; Y.Spiegel, Kirche als bürokratische Organisation, München 1969;
G. Bormann - S. Bormann-Heischkeil, Theorie und Praxis kirchlicher Organisation.
Ein Beitrag zum Problem der Rückständigkeit sozialer Gruppen, Opladen 1971;
G. Kehrer, Organisierte Religion, Stuttgart 1982.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 361

Dieser Weg darf jedoch nicht mit dem Anspruch der exklusiven
Dominanz oder in der Weise vereinnahmender Inklusivität beschritten
werden, sondern einzig derart, daß die Kanonistik ihre theologische
Exklusivität als Inklusivität in bezug auf den positiven Gehalt jeder
anderen Theorie versteht. Sie braucht weder eine Allzuständigkeit ins

Auge zu fassen, noch eine hermeneutisch ungeklärte Vereinnahmung
soziologischer Theoreme und politischer Alternativordnungen zu
praktizieren. Vielmehr wird sie jenes kritisch zu integrieren suchen, was aus
der Sicht der christlichen Botschaft in anderen Entwürfen <anonym?
oder explizit dem entspricht, was auch einem genuin theologischen
Verständnis von Recht und Gerechtigkeit nahekommt32. Wo aber

behauptet wird, der Mensch könne von sich aus Bedingungen, Strukturen

und Gehalte schaffen, die die Vollendungsgestalt menschlicher
Existenz in Gesellschaft und Geschichte garantieren, muß sie unüber-
hörbar ihre Vorbehalte geltend machen. Auch auf dem Feld des Rechts
ist die Theologie zum Widerspruch gegen alle Versuche menschlicher
Selbstrechtfertigung aufgerufen, mögen diese noch so sehr im Gewand

soziologischer Aufgeklärtheit auftreten33.

Gleichwohl birgt dieser Widerspruch auch eine beträchtliche
innerkirchliche Reizwirkung: Mit der Parole, das Recht entspreche wie alles

übrige Institutionelle in seiner Starrheit und Formalität niemals der
charismatischen Signatur des Christseins, lassen sich noch immer
Emotionen gegen das Kirchenrecht wecken — trotz des Evidenzargumentes,
daß der Gegensatz zur Rechtskirche nicht die Liebes- sondern die
Unrechtskirche ist. Zwar hat die These R. Sohms, das Wesen des Rechts
stehe im Widerspruch zum Wesen der Kirche, nur noch wenige
engagierte Verfechter. Dennoch ist besonders auf protestantischer Seite die
Skepsis geblieben, daß das Recht zum Ausdruck des eigenmächtigen
Verfügenwollens der Kirche über die Gnade Gottes werden kann34.

32 Zur philosophischen und fundamentaltheologischen Rechtfertigung dieser These
siehe J. Heinrichs, Das ideologiekritische Gewicht der Lehre vom anonymen Christen,
in: E. Klinger (Hg.), Christentum innerhalb und außerhalb der Kirche, Freiburg/Basel/Wien

1976, 42-64, bes. 43-44.
33 Ansätze und Kriterien einer dezidiert theologischen Definition des Rechts finden

sich etwa bei W. Dantine, Recht aus Rechtfertigung. Ausgewählte rechtstheologische
und kirchenrechtliche Aufsätze, Tübingen 1982; W. Pannenberg, Zur Theologie des

Rechts, in: ders., Ethik und Ekklesiologie, Göttingen 1977, 11—40; ders., Christliche
Rechtsbegründung, in : HChrE II, 323—338.

33 Vgl. etwa G. Maron, Kirche und Rechtfertigung. Eine kontroverstheologische
Untersuchung, ausgehend von den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils, Göttingen
1969.



362 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Die Erledigung dieser Anfragen läßt sich nicht einfachhin mit dem

Grundsatz « ubi societas ibi ius » führen. Es bedarf vielmehr einer explizit

theologischen Antwort, warum das Recht der Verwirklichung der
Freiheit eines Christenmenschen innerhalb der Kirche nicht im Wege
stehen muß, sondern über seine funktionale Bedeutung als Ordnungsfaktor

hinaus auch selbst Medium der Weitergabe eines zur Freiheit
befreienden Glaubens sein kann.

III. Sozialtheoretische Bausteine einer Theologie des Kirchenrechts

Der grundsätzliche Charakter der zuvor aufgelisteten Problemstellungen

bringt es mit sich, daß bei ihrer schrittweise vorzunehmenden

Aufarbeitung nicht gleich eine vollständig ausgearbeitete Theologie des

Kirchenrechts entstehen kann. Zunächst muß es darum gehen, den
Grundriß und die Fluchtlinien vorzuzeichnen, die aus sozialtheoretischer

Sicht für dieses Unternehmen konstitutiv sind. Um sie zu
konkretisieren, bleiben weitere und ausgiebigere Untersuchungen unerläßlich.

Abstrakt im schlechten Sinn dieses Wortes wäre jedoch eine solche

Kirchenrechtstheorie, die von ihren rechtsphilosophischen, -theoretischen

und -soziologischen Dimensionen absieht und sich unter dem
Vorwand der Nähe zur kirchlichen Praxis oder Dogmatik ihre
wissenschaftliche Fundierung bloß erschleicht. Um diesen Fehler zu vermeiden,

reicht es nicht aus, sozialtheoretische Versatzstücke herbeizutragen
und notdürftig zusammenzumontieren. Vielmehr ist der aufgewiesene
Problemhorizont in einer solchen Weise zu füllen, daß sie sowohl einer
theologischen wie auch einer sozialtheoretischen Prüfung standhält.
Am ehesten gelingt dies in dem einleitend skizzierten Bemühen eines
unterscheidenden In-Beziehung-Setzens der hierbei zu beteiligenden
Disziplinen.

Den folgenden Überlegungen kommt es vor allem darauf an, den

Zusammenhang der jeweiligen Beiträge dieser Einzelwissenschaften
sowohl im Sinne einer fortschreitenden Integration wie auch im Sinne
einer reziproken Voraussetzung zu erkennen:

Nur dann kann der Mehrdimensionalität kirchlichen Rechts

entsprochen werden, wenn nicht bereits bei der Bestimmung seiner
sozialphilosophischen und -ethischen Momente Halt gemacht wird oder es

bei der Erfüllung rechtstheoretischer Kriterien seiner Legitimität und



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 363

Rationalität bleibt, sondern wenn diese gemeinsam mit der soziologischen

Erklärung der Funktion des Rechts in die theologische Interpretation

der Intentionalität des Kirchenrechts eingebracht werden.
Umgekehrt läßt sich eine theologische Rechtstheorie ohne den Bezug auf
den Wissensstand der Rechtssoziologie wahrscheinlich nur unzureichend

empirisch verankern, wie ebenso die Rechtssoziologie ohne die

Verschränkung mit ethischen Maximen zur Sozialkybernetik verkümmern

kann.

1. Die sozialphilosophische Idee des Rechts : Regel der gegenseitigen Begrenzung

und Ermöglichung von personaler und sozialer Freiheit

Als eine von den Interaktionen der zugehörigen Subjekte lebende
soziale Größe unterliegt die Kirche den Entstehungs- und
Wandlungsbedingungen eines jeden gesellschaftlichen Systems. Auch sie findet
ihren sozialen Bezugs- und Einheitspunkt u.a. in der Vereinbarung von
Verhaltenserwartungen, deren Erfüllung zu ihrer Existenzsicherung
und Bestandserhaltung beiträgt sowie die Wahrscheinlichkeit von
Konflikten unter ihren Mitgliedern zu verringern hilft.

Ihre philosophische Berechtigung ziehen solch normative Instanzen
aus dem anthropologischen Faktum, daß menschliches Sprechen und
Handeln immer in sich relational bestimmt ist, d.h. : sich in Vollzügen
äußert, welche sich auf die sachhafte Umwelt, die personale Mitwelt
und die soziale Lebenswelt des Subjekts richten. Das Grundmuster und
die Verlaufsformen dieser Bezüge und ihres inneren Zusammenhanges
bedeuten allerdings zugleich Einschränkung und Ermöglichung :

Einschränkung, weil der Umfang des subjektiven Handelns auf diese drei
Weltbezüge beschränkt bleibt und von ihnen begrenzt wird; Ermöglichung,

weil ohne diese Weltbezüge das freie Wirken des Subjekts leer und
inhaltlos bliebe.

Die rechtliche Regelung des Verhältnisses handelnder Subjekte
zueinander und ihrer Handlungspläne wird notwendig aufgrund eines

möglichen negativen, die Weltbezüge des jeweils anderen aufhebenden
Einsatzes der subjektiven Freiheit. Der Grund dieser Möglichkeit liegt
darin, daß nicht nur die Menge der verfügbaren Inhalte und Gegenstände

des Handelns und der Interaktion, sondern auch der Altruismus
der daran interessierten Subjekte begrenzt ist. Das Recht fungiert daher



364 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

als Grenzgestaltung35 ; es gilt als die Feststellung der Übereinstimmung
von Subjekten bezüglich jener Vollzüge, in denen sie aufeinandertreffen
und eine gewaltsame oder willkürliche Durchsetzung ihrer Interessen
verhindert werden soll.

Das Recht verliert dabei nur dann das Stigma eines Zwangsinstrumentes

politischer Herrschaft, wenn es die Situationen der gegenseitigen

Angewiesenheit und des Konflikts im menschlichen Zusammenleben

in einer auch ethisch zu rechtfertigenden Weise bestimmt. Man
kann es also nicht auf eine wertfreie Ordnungsfunktion gründen, die
allein die Bestandssicherung sozialer Systeme zum Maßstab nimmt. Als
ein zentrales Merkmal des Ethischen gilt heute das Kriterium der Uni-
versalisierbarkeit36, d.h. Normen können nur dann Bestandteil von
Gesetzen werden, wenn die Konsequenzen und Nebenfolgen, die sich

aus ihrer allgemeinen Befolgung auf Dauer und im ganzen für die

Erfüllung der Interessen jedes Einzelnen ergeben können, von allen
Betroffenen ohne die Ausübung von Zwang frei akzeptiert werden
können. Damit ist das Anliegen des Naturrechtsdenkens keineswegs
aufgegeben. Sein Ansatz, Vernunfteinsicht als Geltungsbedingung für
positives Recht zu erweisen sowie gesetztes Recht an Grenzmarken zu

orientieren, die nicht zur freien Disposition stehen, wird hier neu

aufgenommen. Allerdings kommt diese Vernunfteinsicht nicht in der

Beratung eines einsamen Denkers mit sich selbst zustande. Die unhin-
tergehbare Grundlage für die Gültigkeit und Richtigkeit rechtlicher
Normen muß vielmehr in den unausweichlichen und universalen
Bedingungen sozialer Interaktion und Argumentation gesucht werden.
Dazu gehört auch der Grundsatz des argumentativ herstellbaren
Nachweises der Konsensfähigkeit von Normen und Gesetzen innerhalb einer

prinzipiell offenen Argumentationsgemeinschaft.
Eine Rechtsordnung, die dieses Kriterium erfüllen will, muß die

tendenzielle Bedrohung menschlicher Handlungsfreiheit — sei es durch
den Einsatz von Willkür und Gewalt, sei es durch die Mißachtung der

wechselseitigen Angewiesenheit von Subjekten bei der Bewältigung
sozialer Aufgaben — derart aufheben, daß die individuelle Handlungs-

35 Siehe zu dieser These auch O. Höffe, Politische Gerechtigkeit, in : K.-0. Apel
u.a. (Hg.), Funkkolleg Praktische Philosophie/Ethik. Studientexte Bd. 3, Weinheim/Basel

1984, 735-762; J. Heinrichs, Freiheit — Sozialismus - Christentum. Um eine
kommunikative Gesellschaft, Bonn 1978, 11—34.

36 Vgl. R. Wimmer, Universalisierung in der Ethik. Analyse, Kritik und Rekonstruktion

ethischer Rationalitätsansprüche, Frankfurt 1980.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 365

freiheit nicht nur für bestimmte Personen oder nur vorübergehend
gesichert wird. Zugleich muß sie jedem Rechtssubjekt garantieren,
gegenüber jedem anderen Subjekt sich und seine Ansprüche gemäß der
ihm zugestandenen Rechte und Pflichten behaupten zu können.

Die weiteren elementaren Anforderungen, denen eine solche

Freiheitsordnung zu genügen hat, lassen sich im einzelnen einer prägnanten
Zusammenstellung I. Kants entnehmen. Nach der Ordnung der
Kategorien (vgl. KrV B 95/106) müssen Gesetze, «l.was die Quantität
betrifft, so gegeben werden, als ob einer sie für alle und alle für einen
jeden einzelnen freiwillig beschlossen hätten. 2. Die Qualität des

Zwecks dieser Gesetze ist nicht Glückseligkeit, sondern Freiheit für
jeden, seine Glückseligkeit selbst, worin er sie immer setzen mag, zu

besorgen, nur daß er anderer ihrer gleich rechtmäßigen Freiheit nicht
Abbruch tut. 3. Die Relation der Handlungen, welche Zwangsgesetzen
unterworfen sind, ist nicht die des Bürgers auf sich selbst oder Gott,
sondern bloß auf andere Mitbürger, d.i. öffentliche Gesetze gehen auf
äußere Handlungen. 4. Die Modalität der Gesetze ist, daß die Freiheit
nicht durch willkürliche Zwangsgesetze, sondern nur durch die, ohne
welche die bürgerliche Vereinigung nicht bestehen kann und die also in
dieser schlechthin notwendig sind, eingeschränkt werde»37.

Das Ziel des Rechts in der kirchlichen Gemeinschaft wie in der

bürgerlichen Gesellschaft besteht in der Förderung des Gemeinwohls

37 I. Kant, Brief an Jung-Stilling nach dem 1. März 1789, zitiert in: R. Eisler,
Kant-Lexikon, Hildesheim/New York 1977, 453. Vgl. auch ders., Die Metaphysik der
Sitten WW VIII), Frankfurt 1977, 337: «Das Recht ist also der Inbegriff der
Bedingungen, unter denen die Willkür des einen mit der Willkür des anderen nach einem
allgemeinen Gesetz der Freiheit zusammen vereinigt werden kann.» Eine Rechtsordnung,

die dem Vernunftkriterium der Verallgemeinerung genügt, ist für Kant ein Nor-
mengefüge, das gleichsam durch einen gemeinschaftlichen Willen gesetzt ist. Vgl. ders.,
Über den Gemeinspruch : Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die
Praxis, in: ders., Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und
Pädagogik 1 WW XI), Frankfurt 1977,153 : «Hier ist nun ein ursprünglicher Kontrakt, auf
den allein eine bürgerliche, mithin rechtliche Verfassung unter Menschen gegründet und
ein gemeinsames Wesen errichtet werden kann. Allein dieser Vertrag... ist keineswegs als

ein Faktum vorauszusetzen nötig. Sondern es ist eine bloße Idee der Vernunft, die aber
ihre unbezweifelbare praktische Realität hat : nämlich jeden Gesetzgeber zu verbinden,
daß er seine Gesetze so gebe, als sie aus dem vereinigten Willen eines ganzen Volkes habe

entspringen können und jeden Untertan, so fern er Bürger sein will, so anzusehen, als ob er
zu einem solchen Willen mit zusammen gestimmet habe. Denn das ist der Probierstein der

Rechtmäßigkeit eines jeden öffentlichen Gesetzes. » Siehe hierzu auch W. Kersting,
Wohlgeordnete Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilosophie, Berlin/New
York 1984.



366 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

und der sozialen Freiheit ihrer Mitglieder. Darunter fallen diejenigen
Bedingungen des Wohls und der Freiheit von Personen, zu deren

Verwirklichung es ihres Miteinanders bedarf. Von diesen Bedingungen und
ihrer Realisierung gilt nun wiederum, daß die Einschränkung der

Handlungsfreiheit einzelner Personen und Gruppen nur dort zulässig ist,

wo sie der Sicherung größerer Handlungsfreiheit für alle Mitglieder des

Sozialwesens aujDauer und im ganzen dient38. Wichtiger als die Garantie

einer maximalen individuellen Freiheit dürfte gerade für kirchliches
Recht der Auftrag der Kirche leitend sein, durch und über das Miteinander

der Glaubenden diese größere gemeinsame Freiheit zu suchen.
Das Kirchenrecht erblickt seinen Indikativ und Imperativ dann weniger

darin, einschränkende Zwangsregel subjektiver Interessen zu sein,
als zur Sicherung der gegenseitigen Befreiung der Subjekte im Sinne
eines gemeinsamen <Mehrwerdens> zu verhelfen. Bei aller Analogie
zum staatlichen Recht ist sein Proprium genauerhin darin zu sehen, daß
seine inhaltliche Qualifizierung nicht unabhängig von einer Definition
christlicher Glaubenspraxis und kirchlichen Handelns vorgenommen
werden kann: Eine zentrale Stoßrichtung der christlichen Verkündigung

besteht in dem Anspruch, den Menschen auf den Weg der Iden-
titätsflndung und Subjektwerdung zu bringen und jede monologische
Existenzform aufzusprengen39. An ihre Stelle setzt sie das Prinzip
solidarischer Verantwortung und der intersubjektiven Zuerkennung
gemeinsamer Sinn- und Handlungsbereiche, wodurch die personale Freiheit

in ihrem Recht auf Selbstbestimmung bestätigt, zugleich aber um
die Dimension der Mitverantwortung für die Freiheit des jeweils anderen

erweitert wird. Damit leistet die Freiheitsbotschaft der Christen und
die ihr entsprechende Lebenspraxis einen entscheidenden Beitrag zur
Konstitution von Rechtssubjekten, denen bestimmte Entscheidungen
und Handlungen als freie und verantwortbare zugerechnet und
bestimmte Aufgaben und Pflichten zugemutet werden können.

Insofern nun die Sinnstruktur der Kirche durch eine Botschaft
definiert ist, in deren Mitte ein dialogisches und kommunikatives
Freiheitsverständnis steht (vgl. Joh 8, 36 ; Gal 4, 3—7 ; 5, 1 ; Rom 8, 15—21), muß
auch ihre Organisationsstruktur von dort her und daraufhin interpretiert

38 Vgl. hierzu die Problemanzeige von H. Müller, Freiheit in der kirchlichen
Rechtsordnung? Die Frage nach individueller und gemeinschaftlicher Verwirklichung
von Freiheit im kanonischen Recht, in: AfkKR 150 (1980) 451—476.

39 Vgl. J. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie, Mainz 21978, 29—43, 57-59, 68-70.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 367

und ausgestaltet werden40. Wenn also die kirchliche Verkündigung
auch auf die Befreiung des Menschen von undurchschauten Zwängen
und auf seine Befähigung zu eigenverantwortlicher Daseinsbewältigung
zielt, dürfen sich die Institutionen der Kirche nicht indifferent zu
diesem Ziel verhalten, sondern müssen darauf transparent sein. Auch
ihnen muß es darum gehen, aus Situationen scheinbar vollendeter
Unfreiheit und Unmündigkeit Wege zu zumindest unvollendeter Freiheit

und Mündigkeit des Menschen zu entdecken. Diese Vorgabe ergibt
sich unmittelbar aus der Intention christlicher Glaubenspraxis, die
nicht die Ausweitung von Verfügungsmöglichkeiten über das Leben
der Mitmenschen erstrebt, sondern die Ausdehnung von
Verständigungsmöglichkeiten zur Erschließung neuer, gemeinsamer Lebensbereiche

anzielt. Sie erweist sich zugleich als Prüfstein für die rechte

Gestaltung des kirchlichen Lebens. Wo etwa innerhalb hierokratischer
Strukturen die Erfahrung freier Gegenseitigkeit ausfällt, wird es immer
schwieriger, das Wort von der voraussetzungslosen und unbedingten
Zuwendung Gottes, die jeden Menschen von selbst- und
fremdverschuldeter Unmündigkeit befreien will, überzeugend weiterzusagen.
Anders formuliert: Nicht das Institutionelle als solches kann der
Botschaft von der Gnade Gottes entgegenstehen, wohl aber eine bestimmte

Erscheinungsform, die gleichwohl vom Evangelium her als nicht mit
ihm übereinstimmend entlarvt werden kann (vgl. Mt 22, 3).

Sicherlich geht es in der Kirche vorrangig um mehr und um anderes
als um die Utopie der Herrschaftsfreiheit oder die Verwirklichung einer
<Basisdemokratie>, wenngleich einer weitestmöglichen Beteiligung des

Kirchenvolkes besonders im Vorfeld der gemeinsamen Willensbildung
nichts im Wege stehen muß. Anzustreben ist zunächst und grundlegend
die Verwirklichung der sozialen Natur menschlicher Freiheit. Die

40 Zu der Forderung, Begriff und Aufgabe des kirchlichen Rechts in Abhängigkeit
von Begriff und Auftrag der Kirche zu definieren, siehe auch R. Sobanski, Geist und
Funktion des Kirchenrechts, in: AfkKR 151 (1982) 369—394; E. Corecco, «Ordinatio
rationis » oder « ordinatio fidei » Anmerkungen zur Definition des kanonischen Gesetzes,

in: IkaZ 6 (1977) 481—496. Zum Zusammenhang von Natur- und Kirchenrecht siehe die
Hinweise von A. Scola, La fondazione teologica della legge naturale nello <Scriptum

super Sententiis> di San Tommaso d'Aquino, Freiburg/Schweiz 1982, 263-265. - Von
Seiten der evangelischen Theologie vgl. zur ekklesiologischen Dimension des Kirchenrechts

A. Stein, Der Zeugnischarakter des evangelischen Kirchenrechts als Problem der

Auslegung kirchenrechtlicher Normen, in: ZevKR 28 (1983) 160-171; K. Schlaich,
Kirchenrecht und Kirche. Grundfragen einer Verhältnisbestimmung heute, in: ebd.,
337-369.



368 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Selbstentfaltung der Person in ihren sozialen Bezügen, die Entfaltung
ihrer Beziehungsfähigkeit, Menschen miteinander und mit der
Wirklichkeit des Wortes Gottes in Beziehung zu bringen, wird hier das erste

Ziel kirchlichen Handelns sein, dem auch das Recht unterstellt ist.

2. Der rechtstheoretische Anspruch normativer Strukturen : Legitimität und

Rationalität

Das bloße Bestehen einer Rechtsordnung besagt noch nichts über
deren Legitimität. Selbst ein faktisch und mehrheitlich anerkanntes

Normengefüge, das trotz dieser Zustimmung oktroyiert sein kann, ist
noch nicht identisch mit einem Ablauf der Rechtsfindung und
-kodifizierung, der den das heutige (profane) Rechtsverständnis bestimmenden

Vernunftpostulaten entspricht. Der Hinweis auf ein einwandfreies
Zustandekommen eines Gesetzes innerhalb der verfassungsgemäßen
Instanzen und Verfahrensweisen41 — somit die Legalität seiner
Verabschiedung—gibt keine Antwort auf die Frage, warum dieses Verfahren
selbst und die Verfassung im ganzen legitim sind. Ebensowenig wird die

Pflicht, einem Gesetz oder der Rechtsordnung allgemein Folge zu
leisten, durch das Gesetz oder das Recht aus sich heraus begründet.
Vielmehr muß die Legitimität der Rechtsordnung im ganzen hinzutreten.

Legitim ist diese nur, wenn sie die Zustimmung aller Betroffenen
erwarten kann und sich dabei auf allgemein anerkennungswürdige
Grundsätze stützt, durch die das, was legal ist, auch als legitim gerechtfertigt

werden kann. Solche Prinzipien — etwa die Grund- und
Menschenrechte, die Gleichheit vor dem Gesetz, die Garantie von Rechtsmitteln

bzw. eine Verfassungs- und Verwaltungsgerichtsbarkeit — sind
insofern allgemein einsichtig zu machen, wie sie einerseits die wohl

erwogene und aus freien Stücken gegebene Zustimmung aller Betroffenen

finden können sowie andererseits erst die Grundlage schaffen, auf
die eine Rechtsordnungsich stützen muß42. Diese Form der <legitimen
Legalität), wobei eine Rechtsordnung als äußerlich auferlegte nicht nur

41 Vgl. N. Lühmann, Legitimation durch Verfahren, Frankfurt 31983.
42 Zu der sich hier anschließenden Frage nach einem konsensfähigen Regelkanon,

der eine rationale und intersubjektiv nachprüfbare Entstehung und Kontrolle juristischer
Entscheidungen ermöglicht, siehe R. Alexy, Theorie der juristischen Argumentation.
Die Theorie des rationalen Diskurses als Theorie der juristischen Begründung, Frankfurt
1978, bes. 17-49, 259-339.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 369

innerlich anerkannt ist, sondern auch in ihren Grundlagen von allen
frei mitgetragen wird, bildet erst die Voraussetzung, daß faktische

Legalität (wie sie in der katholischen Kirche besteht)43 bereits als der
Ausweis ihrer Legitimität gelten kann. Erst dann darf sich der Gehorsam

gegenüber ihren Gesetzen zurecht aufeine einsichtsvoll vollzogene
Anerkennung ihres Anspruches auf Gerechtigkeit und Vernünftigkeit,
den jede Rechtsordnung erhebt, berufen44. Im Rahmen einer solchen

Rechtsordnung hat dann derjenige die Begründungspflicht und Beweislast

zu übernehmen, der die Geltung und Verpflichtungskraft eines
Gesetzes bestreitet.

Kurz : Eine Gesetzgebung ist legal, wenn bestimmte verfassungskonforme

Verfahren, die dem Gesetzgeber auferlegten Kompetenzgrenzen
eingehalten werden und die Grund- und Freiheitsrechte der einzelnen
Rechtssubjekte unangetastet bleiben. Sie ist vernünftige wenn sie alle
Betroffenen nach dem Maßstab der Gleichheit und Gerechtigkeit erfaßt
bzw. in sich selbst jene Verfahren bereithält, nach denen bestehende

Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten offengelegt und überwunden
werden können. Und sie ist legitim, wenn sie unter den gegebenen
Umständen die bestmögliche Entfaltung der sozialen Freiheit der
Einzelnen, d.h. ihre optimale Teilhabe und Teilgabe am Gemeinwesen
fördert.

In welchem Ausmaß die Verabschiedung kirchlicher Gesetze nach
dem Vorbild demokratisch-diskursiver Prozesse organisiert werden
soll, welche entsprechenden Formen der Partizipation, Delegation und
Repräsentation des Kirchenvolkes zu schaffen sind45, braucht an dieser
Stelle nicht diskutiert zu werden46. Vordringlicher ist, daß sich die
Einsicht durchsetzt, daß in der Kirche Entscheidungen in einer Weise
fallen, welche die Annahme rechtfertigt, sie würden die Zustimmung

4> Vgl. hierzu H. Socha, Die Geltung kirchlicher Gesetze, in: TThZ 91 (1982)
34-51.

44 Vgl. hierzu auch J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus,
Frankfurt 51979, 131—196; ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus,
Frankfurt '1982, 271-337 ; H.-P. Zedler, Zur Logik von Legitimationsproblemen.
Möglichkeiten der Begründung von Normen, München 1976; G. Geismann, Ethik und
Herrschaftsordnung. Ein Beitrag zum Problem der Legitimation, Tübingen 1974;
G. Dux, Strukturwandel der Legitimation, Freiburg/München 1976.

45 Vgl. M. Hermanns, Kirche als soziale Organisation. Zwischen Partizipation und
Herrschaft, Düsseldorf 1979.

46 Vgl. zur theologischen Problematik K. Lehmann, Die dogmatische Legitimation
einer Demokratisierung der Kirche, in: Conc 7 (1971) 171—181.



370 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

aller Betroffenen finden, wenn diese an den entsprechenden Vorgängen

teilnehmen könnten47. Eine tatsächliche Beteiligung aller läßt sich
realiter ohnehin nicht durchsetzen, da die Funktionsbedingungen eines
solchen Unternehmens seine Funktionalität verhindern. Wenn aber die

Theologoumena vom «gemeinsamen Priestertum aller Gläubigen»
(vgl. LG 10) und vom «sensus fidelium» (vgl. LG 12) auch einen

praktisch-konkreten Stellenwert haben sollen, ist nicht einzusehen,

warum die Gestaltung der kirchlichen Rechtsordnung eine buchstäblich

aparte Angelegenheit der Bischöfe und ihrer kanonistisch versierten

Berater bleiben sollte48. Daraus muß nun nicht gleich der Ruf nach
einer Einführung des formaldemokratischen Mehrheitsprinzips gefolgert

werden ; es ist aber unabweisbar, daß es besonders den an die

Errungenschaften der neuzeitlichen Emanzipations- und Freiheitsgeschichte

gewöhnten Gläubigen befremdet, wenn vielfältige Bereiche
seinem Mitspracheverlangen mit dem Hinweis auf vermeintlich
gottgewollte Strukturprämissen entzogen werden. Dies gilt erst recht, wenn
es sich dabei um Fragen handelt, «die mit dem sakramentalen Leben
und dem geistlichen Auftrag der Kirche nur in einem sehr mittelbaren
Zusammenhang stehen »49. Überkommene Regelungen werden zuweilen

derart <sakralisiert>, daß nur noch unter dogmatischen Gesichtspunkten

von entsprechenden Experten und nicht mehr nach Kriterien
der pastoralen Notwendigkeit und praktischen Möglichkeit von allen,

47 Damit wird keineswegs eine Auflösung der hierarchischen Kirchenverfassung
befürwortet. Hinsichtlich ihrer Aufgabenstellung hat eine hierarchische Struktur als solche

nichts mit einer anachronistischen, weil feudalen Sozialordnung gemein. Sie hat
vielmehr dort ihr Recht, wo wichtige Beschlüsse unter Zeitdruck und Entscheidungszwang

zu fällen sind. Die kollegiale und synodale Struktur wird darum der hierarchischen
als Beratungs- und Beschlußfassungsinstanz in solchen Angelegenheiten beizuordnen
sein, für deren Bewältigung genügend Zeit zur Verfügung steht. Siehe hierzu auch
H. Dombois, Hierarchie. Grund und Grenzen einer umstrittenen Struktur, Freiburg/Basel/Wien

1971.
48 Vgl. die in den Dekretalen Gregors IX. sich findende <Mitbestimmungsformel)

«Quod omnes tangit, ab omnibus tractari et approbari debet.» Siehe hierzu auch den

gleichnamigen Aufsatz von Y. Congar, in: RHDFE 36 (1958) 210-259. Vgl. ferner
G. Defois, Kritik der Institution und Verlangen nach Mitbestimmung, in: G. Alberigo
u.a. (Hg.), Kirche im Wandel. Eine kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vati-
kanum, Düsseldorf 1982, 57—64.

49 F.-X. Kaufmann, Kirchenrecht und Kirchenorganisation, in : Diakonia 13 (1982)
221-231. Vgl. hierzu auch G. Luf, Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und Kirchenrecht,
in: ÖAKR 30 (1979) 550-571 ; J.B. Metz, Kirchliche Autorität im Anspruch der
Freiheitsgeschichte, in : OERS. — J. Moltmann - W. Oelmüller, Kirche im Prozeß der
Aufklärung. Aspekte einer neuen <politischen Theologie), München/Mainz 1970, 53—90.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 371

die es angeht, über organisatorische Sachverhalte entschieden werden
darf50. Weitergehende Beteiligungsmöglichkeiten werden insbesondere

verringert durch die seit Jahrzehnten beträchtlich gewachsene
Bürokratisierung51 innerkirchlicher Planungs- und Entscheidungsvor-
gänge, die nach der Entstehung des modernen Verwaltungsstaates mit
einer gewissen Phasenverzögerung zum maßgeblichen Organisationsmuster

des Kirchenregiments geworden ist52. Ihre wichtigsten Merkmale

- hauptamtliches Personal, Amtshierarchie, Aufteilung in
Ressorts, Zentralisierung der Beschaffung und Zuweisung von Betriebsmitteln

— lassen sich heute in nahezu jedem bischöflichen Ordinariat vor
Ort studieren.

Ihre besondere Pointe erhält diese Organisationsform dadurch, daß

ihr die theologische Legitimation des hierarchischen Kirchenregiments
(vgl. CIC/1983 cann. 129—144) unterlegt wurde, so daß die Kirche ihre
gesellschaftliche Verfassung als mit einer im wesentlichen unwandelbaren

Amtsstruktur ausgestattet versteht. Es existiert daher heute eine
Hierarchie im bürokratischen Sinn, die zugleich als hierarchisch im
theologischen Sinn begriffen wird53. Eine direkte Konsequenz dieser

50 Dabei liegt den meisten Kritikern gar nicht an einer völligen Beseitigung von
Recht und Gesetz, sondern an ihrer Ausrichtung auf solche Bereiche, für die sie tatsächlich

kompetent und effizient sind. Ihr Interesse gilt somit einer sachgerechten
Unterscheidung anstelle einer hypertrophierenden Vermengung. Zudem fragen sich nicht nur
soziologisch aufgeklärte Intellektuelle, ob es sich die Kirche leisten kann, in ihren
Herrschaftsformen und -instrumenten mit gesellschaftlichen Grundforderungen und -werten
(z.B. Partizipation, Mitbestimmung) zu konfligieren, ohne daß die kulturelle Plausibilität
ihrer Verkündigung davon beeinträchtigt wird. Vgl. hierzu F.-X. Kaufmann, Kirche
begreifen, 136—143; ders., Kirchliche Institutionen und Gegenwartsgesellschaft, in:
G. Alberigo u.a. (Hg.), Kirche im Wandel, 65—72; F.-W. Niehl (Hg.), Warum geht es

nicht mehr wie früher? Zum Strukturwandel in der Kirche, München 1982;
J. Schwartländer (Hg.), Modernes Freiheitsethos und christlicher Glaube,
München/Mainz 1981 ; J. Neumann, Kirchliche Rechtsordnung angesichts religiöser
Emanzipation, in: Orientierung 43 (1979) 199—202.

51 Der Bürokratiebegriff wird hier nicht im pejorativen Sinn gebraucht, sondern im
Anschluß an M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie,

Tübingen 51972, 124—130, 551—579, zur Kennzeichnung der spezifisch neuzeitlichen

Organisationsform sozialer Systeme benutzt. Vgl. hierzu auch W. Schluchter,
Aspekte bürokratischer Herrschaft. Studien zur Interpretation der fortschreitenden
Industriegesellschaft, München 1972; R. Mayntz (Hg.), Bürokratische Organisation,
Köln/Berlin 1968.

52 Mit weiteren historischen Belegen vgl. hierzu M. N. Ebertz, Herrschaft in der
Kirche. Hierarchie, Tradition und Charisma im 19.Jahrhundert, in: K.Gabriel -
F.-X. Kaufmann (Hg.), Zur Soziologie des Katholizismus, 89—111.

53 Zur theologischen Begründung der hierarchischen Amtsstruktur siehe etwa
A. Auer, Die Kirche — das allgemeine Heilssakrament, Regensburg 1983, 118-289.



372 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Entwicklung besteht darin, daß die kirchlichen Verwaltungsbehörden
aufgrund ihrer hierokratischen Legitimation eine Appellation gegen
ihre Entscheidungen nicht zuzulassen brauchen, wenngleich inzwischen

im CIC/1983 cann. 1732—39 Ansätze einer Verwaltungsgerichtsbarkeit

vorgesehen sind.
Die Verfassung und Ordnung der Kirche läßt sich jedoch nicht in

ein System pressen, das unverändert für alle Epochen ihrer Geschichte
beibehalten werden kann. Sie hat Bestand nur als ein «offenes
System»54, — offen für die jeweils neue Umsetzung ihrer Sinnstruktur
innerhalb sich ständig verändernden kulturellen, politischen und sozialen

Konstellationen. Allerdings bedarf es unter den kirchlichen
Führungseliten wohl noch größerer Sensibilität dafür, daß viele Normen —

im Sprachspiel der Kybernetik — nicht im Sinne einer Festwert-,
sondern einer dynamischen Folgeregelung zu verstehen und unter
veränderten Randbedingungen flexibel handzuhaben bzw. fortzuschreiben
sind55. Andernfalls entstehen beträchtliche Widersprüche, wenn die
Probleme, die sich durch die Anwendung überkommener Bestimmungen

ergeben, das Ausmaß jenes Problems erreichen, das durch die
Beibehaltung dieser Normen verhindert oder bewältigt werden soll. Der
gegenwärtig vielleicht deutlichste Beleg für eine solche Situation ist
einerseits die wachsende Zahl von Appellen an die Pfarreien, angesichts
des zunehmenden Priestermangels aus versorgten zu mitsorgenden
Gemeinden zu werden56, und andererseits die Reservierung relevanter
Beeinflussungsmöglichkeiten kirchlicher Entscheidungsprozesse für
ihre Amtsträger (vgl. etwa die Stellung des Pfarrgemeinderates nach

CIC/1983 can. 536, wonach den Laien nur beratendes, kein beschließendes

Stimmrecht zukommt).
Zweifellos gibt es auch für die Kirche Entscheidungen und

Geschehnisse, die geschichtlich irreversibel und unüberholbar sind — das

Christusereignis selbst ist ein solches — sowie Grund- oder Letztwerte,
die unbedingt gelten sollen und niemals die Sache von Mehrheitsentscheidungen

sein dürfen. Sie können aber nur in bedingten Formen

54 Vgl. K. Rahner, Bemerkungen über das Charismatische in der Kirche, in: ders.,
Schriften IX, 422-431; H. Schürmann, Kirche als offenes System, in: IkaZ 1 (1972)
306-323.

55 Vgl. C. Mayer, Innovation in der Kirche. Eine theologische Grundkategorie, in :

TGA 22 (1979) 215-223.
56 Vgl. etwa P. M. Zulehner, Priestermangel praktisch. Von der versorgten zur

sorgenden Gemeinde, München 1983.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 373

erkannt, konkretisiert und realisiert werden. Göttliches Recht gibt es

nur eingelassen in die Bedingungen, Möglichkeiten und Veränderungen

individueller und sozialer Verstehenshorizonte. Die Kirche kann
darum auch den Willen Gottes verkennen, wo sie ihn mit ihren orts-
und zeitgebundenen Auslegungen einfachhin identifiziert und dadurch
verhindert, daß er jeweils neu und anders zur Geltung kommt. Gerade

wenn sie sich selbst als « ecclesia semper reformanda » versteht, darf sie

hinsichtlich ihrer Gesetzgebung das Gebot beständiger Selbstüberprüfung

nicht mit dem Hinweis aufein irgendwann fixiertes « ius divinum »

zu umgehen suchen57. Für viele Kirchenkritiker hat dieser Begriff nur
zu oft der restaurativen Befestigung eines <status quo> das notwendige
theologische Stichwort liefern müssen und ist dadurch zur Kernvokabel
einer obsoleten Überbau- und Ablenkungsideologie geworden.

Aber der bloße Verzicht auf diesen Terminus löst keineswegs das

Problem, als dessen Lösung er einst in die Theologie eingebracht wurde:

Wie läßt sich die kirchliche Verkündigung des Evangeliums, dessen

Anruf seinem ganzen Wesen nach auf Unbedingtheit zielt und keine

Neutralisierung seines Anspruchcharakters verträgt, im Wandel der
Geschichte so gestalten, daß sie die ihr anvertraute Botschaft gleichermaßen

sichert wie freisetzt ?58

Ein deutlicher Fortschritt ist bereits erreicht, wenn man die Rede

vom « ius divinum » oder einer « lex divina » von sekundären juridischen
Konnotationen befreit und die ursprüngliche biblische und <soteriolo-

gische> Bedeutung dieser Begriffe hervorholt, — wenn also danach

57 Die These, daß die Ordnung der Kirche ihr aufgrund einer <Stiftung> des
irdischen Jesus unabänderlich vorgegeben sei, stößt nicht allein bei jenen Historikern auf
Skepsis, die um den geschichtlichen Wandel kirchlicher Strukturen wissen. Auch in der
Kirchenrechtswissenschaft setzt sich allmählich eine zurückhaltendere und differenziertere

Verwendung des Begriffs <ius divinum) durch. Vgl. hierzu U. A. Wolf, lus Divinum.
Erwägungen zur Rechtsgeschichte und Rechtsgestaltung, München 1970; P. HuiZing,
«Göttliches Recht» und Kirchenverfassung, in: StdZ 183 (1969) 162—173;J. Neumann,
Der soziale Dynamismus, der der Kirche als Gemeinschaft eigen ist, und seine Rückwirkung

auf den notwendigen Dynamismus des kanonischen Rechts, in: Conc 5 (1969)
576-582.

58 Vor dem Hintergrund dieser Frage vgl. die Diskussion der letzten Jahre:
H.Wagner, Zur Problematik des «ius divinum», in: TThZ 88 (1979) 132-144;
H. Heinemann, «Göttliches Recht»? Versuch einer Differenzierung, in: ThQ 157 (1977)
279-291 ; H. Riedlinger, Anmerkungen zum Problem des « ius divinum », in : U. Mosiek
— H. Zapp (Hg.), Ius et salus animarum (FS Panzram), Freiburg 1972, 31—41 ;J. Neumann,
Das <Ius divinum) im Kirchenrecht. Kritische Überlegungen, in: Orientierung 31 (1967)
5-8; K. Rahner, Über den Begriff des <Jus divinum) im katholischen Verständnis, in:
ders., Schriften zur Theologie V (1962) 249-277.



374 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

gefragt wird, was Gott primär nicht von den Menschen, sondernfür sie

will. Ohne eine zumindest anfanghafte Vorstellung von dem, was Gott
in der Geschichte heraufführen will — das Heil und die Versöhnung der
Menschen - gibt es auch kein Kriterium, das mit relativer Verläßlichkeit

zur Erkenntnis des situativen Willens Gottes führt. Gestützt auf
entsprechende biblische Grundaussagen mag dann neu aufgehen, daß
das Gesetz des in allem mächtigen Gottes darin besteht, gegen alle
Widerstände seinen Gemeinschaftswillen unbedingt und bedingungslos

durchzusetzen59 und den Menschen von den Zwängen zu befreien,
die ihn hindern, sich frei für diese Gemeinschaft zu entscheiden.

Die Verfassung der Kirche entspricht bereits dann einem so
verstandenen «ius divinum», wenn dieser unbedingte Zuspruch Gottes
unverstellt und unverkürzt von den Gläubigen wahr- und angenommen
werden kann. Das Moment der Unbedingtheit kommt aber dabei nicht
kirchlichen Institutionen als solchen zu, sondern der Botschaft, die sie

vertreten : daß Gottes Selbstmitteilung in Jesus Christus nicht auf
Widerruf geschehen ist, daß sie allen welthaften Bedingungen vorausliegt

und welthaft weder bestreitbar noch ableitbar ist und der Mensch
nicht über sie verfügen kann60. Man vermag zwar nur in der Gemeinschaft

der Glaubenden und durch sie Christ zu werden und zu sein, aber

nicht zu ihren Konditionen. Die Kirche hat darum dieses <Gesetz>

Gottes nicht in der Form und mit den Mitteln des Gesetzes, sondern als

Evangelium zu verkünden61. Positives Recht wird jedoch dann
unumgänglich, wenn die Intention des Evangeliums in ihr Gegenteil
verkehrt zu werden droht, d. h. wenn « derjenige, dem radikale Zuwendung
von Seiten seines Mitmenschen widerfährt, unter Ausnutzung dieser

59 Vgl. N. Lohfink, Kirchenträume. Reden gegen den Trend, Freiburg/Basel/Wien
1982, 31 : «Hinter den im Neuen Testament verwendeten Wörtern stehen zwei hebräische

Wortwurzeln mit den verschiedenen aus ihnen abgeleiteten Wörtern, die eigentlich
gar nicht genau <wollen> im Sinn von <befehlen>, <durchsetzen> meinen, sondern eher:
<Freude und Lust an etwas haben>, <etwas begehren, wünschen, ersehnen), <etwas lieben
und gernhaben), <nach etwas verlangen und davon träumen). Es handelt sich um die
Wurzeln häfes und räsah. » Siehe hierzu auch G. Braulik, Gesetz als Evangelium.
Rechtfertigung und Begnadigung nach der deuteronomischen Tora, in: ZThK 79 (1982) 127—

160 ; R. Smend - U. Luz, Gesetz, Stuttgart 1981. Zum neutestamentlichen Befund vgl.
R. Dillmann, Das Eigentliche der Ethik Jesu, Mainz 1984, bes. 114—122.

60 Vgl. mit weiteren Konkretionen unten Abschnitt 4: «Das sozio-theologische
Fundament des Kirchenrechts».

61 Zu dieser an der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium orientierten These

vgl. auch O. H. Pesch, Gerechtfertigt aus Glauben. Luthers Frage an die Kirche,
Freiburg/Basel/Wien 1982, bes. 42-94.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 375

Zuwendung, das Wohl dieses seines Mitmenschen mit Füßen tritt. Hier
sind zweifellos Regelungen notwendig, die eine egoistische Mißachtung

des Wohles des anderen so weit wie möglich verhindern»62.

Evangeliumsgemäß sind aber nur solche Regelungen, die nicht in der

Vermehrung obrigkeitlicher Verfügungsmacht ihr Ziel sehen, sondern

demjenigen, der noch im Widerspruch zum Evangelium lebt, gleichwohl

bleibende Möglichkeiten des Lebens in der Kirche offenhalten63.
Unter diesem Vorzeichen bedeutet es dann keineswegs die Quadratur
des Kreises, sich auf den Weg zu einer Kirchenordnung zu machen, die
sowohl mit dem Anspruch der christlichen Botschaft konform geht, die

Zuwendung zum Nächsten nicht im Rechtlichen zu belassen, wie auch

mit der Vernunftforderung des Schutzes vor Ausbeutung solcher
Mitmenschlichkeit. Das Evangelium darf nicht rechtlos werden, das Recht
darf nicht gnadenlos sein. Der Ruf, Gnade vor Recht ergehen zu lassen,
hat nur dann Sinn, wenn zuvor Recht gegen Unrecht ergangen ist.

Letzter Maßstab für die Gewichtung der Anteile theologischer und

nichttheologischer Geltungsgründe bei der Konzeption einer kirchlichen

Rechtsordnung ist auch hier wieder das Prinzip des unterscheidenden

<In-Beziehung-Setzens> : Nur solche sozialwissenschaftlich
fundierten Entwürfe des Interessensausgleiches und der Konfliktbewältigung,

die auch der Sinnstruktur der Kirche entsprechen, sind in der

Lage, eine Situation der <unproduktiven Ungleichzeitigkeit> gegenüber
ihrer gesellschaftlichen Umwelt zu überwinden.

62 H. Merklein, Die Antithesen der Bergpredigt (Mt 5) nach der Intention Jesu, in :

J. Reikerstorfer (Hg.), Gesetz und Freiheit, Wien 1983, 76-77; siehe hierzu auch
R. Henning, Richtet nicht - oder doch Der Christ und die Strafgewalt des Staates, Köln
1972.

63 Es muß daher als besonders bedrückend empfunden werden, daß noch immer
keine praktikablen Wege gefunden wurden, jenen Christen die volle Teilnahme am
kirchlichen Leben zu ermöglichen, die nach der staatlichen Scheidung ihrer Ehe nach
staatlichem Recht wieder geheiratet haben, ohne daß dabei der Grundsatz von der
Unauflöslichkeit der Ehe aufgegeben wird. Zu einem Neuansatz kirchlicher Geschiedenen-

und Ehepastoral vgl. von kanonistischer Seite den Vorschlag von M. Kaiser,
Geschieden und wieder verheiratet. Beurteilung der Ehen von Geschiedenen, die wieder
heiraten, Regensburg 1983.



376 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

3. Die gesellschaftliche Funktion des Rechts : Stabilisierung und Integration
sozialen Handelns

Kein soziales System kann es sich leisten, sich einer naturwüchsigen
Evolution zu überlassen. Es ist nicht nur notwendig, einen ethisch zu

rechtfertigenden und als legitim ausweisbaren Rahmen sozialen
Handelns zu finden, sondern innerhalb dessen auch zu Normen zu kommen,
die zu einer wirksamen Koordinierung der wichtigsten gesellschaftlichen

Abläufe führen und die Existenz des Sozialsystems sichern. Zur
Wahrung ihrer Identität und ihrer Geschichte muß eine Gesellschaft so

organisiert sein, daß diese Funktionen dauerhaft erfüllt werden. Aus
diesem Grunde werden an ihre Mitglieder Verhaltensorientierungen
ausgegeben, die ihre Vollzüge auf die Bestandssicherung des sozialen

Handlungszusammenhanges ausrichten und abweichendes Verhalten
durch Sanktionen einzudämmen bzw. abzuschrecken suchen.

Rechtsordnungen werden in der Regel aus den Erfahrungen bewältigter

und im Vorgriff auf mögliche Konflikte gebildet. Die
Ordnungsperspektive zieht dabei aus den Alltagsroutinen jene heraus, die sich mit
größter Wahrscheinlichkeit im Konfliktfalle bewähren. Diese
Bewährungsaussicht wird dann mit verbindlichen Verhaltenserwartungen
verknüpft und durch den Code <erlaubt — unerlaubt) ergänzt. « An Hand
dieses Schemas können Konflikterfahrungen generalisiert und antezi-

piert und so in eine Form gebracht werden, in der es nur in
Ausnahmefällen auf der Interaktionsebene noch zu Konflikten kommt»64.

Vor dieselbe Aufgabe sieht sich auch die Kirche im Hinblick auf ihre
gesellschaftliche Verfassung, vor allem hinsichtlich einer
zukunftsorientierten und Reibungsverluste verringernden Abstimmung der in
ihr wirkenden Initiativen gestellt. Für das Recht sind insbesondere

folgende Zuständigkeiten und Kompetenzen auszumachen:

a) Rechtliche Formen der Problembearbeitung haben dort ihren
Platz, wo es um die Reproduktion der gesellschaftlichen Grundstruktur
der Kirche geht. Dazu gehört das kirchliche Verfassungsrecht, das z.B.
die Zuordnung und Zugehörigkeit der Kirchenglieder sowie ihre
Grundrechte und -pflichten beinhaltet (vgl. CIC/1983 cann. 204—231),
ferner die Sicherung und Gestaltung jener Grundvollzüge, die auf die

Weitergabe des Glaubens hingeordnet sind (vgl. cann. 747—1165).

64 N. Luhmann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt
1984, 510.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 377

b) Rechtsnormen fällt speziell die Aufgabe der Koordination und

Integration kirchlicher Vereine und Verbände (vgl. cann. 298—329,

573—746), die Strukturierung der Kirchenleitung und des Verhältnisses

von Orts- und Gesamtkirche zu (vgl. cann. 330—572, 1400—1752).

c) Die Verkehrsform des Rechts ist schließlich dort angezeigt, wo
die Kirche gezwungen ist, mit anderen nach Recht und Gesetz verfahrenden

Organisationen in Verbindung zu treten65.

Innerhalb dieses Kompetenzbereiches muß aber eine weitere
Präzisierung der Funktionen des Rechts vorgenommen werden, um dem
Trend zur Verrechtlichung sozialer Beziehungen entgegenzuwirken.
Dabei sind hinsichtlich der Reichweite von Kirchengesetzen folgende
Grenzmarken zu beachten :

a) Die rechtliche Einschränkung personaler und sozialer Freiheit ist
auf die Regelung jener Handlungsbereiche einzuschränken, die für die

Sicherung des gesellschaftlichen Substrates der Kirche notwendig
sind66. Für das Kirchenrecht ergibt sich daraus der funktionelle Primat,
«die Communio in der Kommunikation zu verwirklichen, und der
Vielfalt einen Rahmen zu geben, in dem sie als Vielfalt Platz hat, ohne
die Einheit zu sprengen»67. Gegenstand des Rechts sind dabei
ausschließlich — wie im staatlichen Bereich — intersubjektive und soziale

Beziehungsverhältnisse, die in gegenseitigen Ansprüchen und
Verpflichtungen ausgedrückt werden können. Religiöse und ethische
Dispositionen als solche gehören nicht dazu ; sie liegen auf einer tieferen,
rechtlich nicht normierbaren Ebene. In den Rechtsbereich der Kirche

65 Vgl. N. Luhmann, Die Organisierbarkeit von Religionen und Kirchen, in:
J. Wössner (Hg.), Religion im Umbruch. Soziologische Beiträge zur Situation von Religion

und Kirche in der gegenwärtigen Gesellschaft, Stuttgart 19 72,258—259 : « So wird im
Kontakt zwischen sozialen Systemen, zunehmend aber auch im Kontakt mit
organisationsvertrauten Einzelpersonen von der Kirche nicht nur Interaktionsfähigkeit, sondern
als Hintergrund auch Organisiertheit der Interaktionsbereitschaft gleich miterwartet.
Man unterstellt, daß es kompetente Stellen gibt, die innerhalb kurzer Zeit in geregelten
internen Kommunikationsprozessen sachliche Entscheidungen herbeiführen können,

die die Kirche als Ganzes binden, und wäre hocherstaunt, beim Eintritt in das

Kirchenamt den zuständigen Beamten im Gebet versunken vorzufinden. »
66 Als ein erstes Zeichen für eine Eindämmung der Verrechtlichung der Kirche darf

man vielleicht die Tatsache werten, daß der CIC/1983 nur 1752 cann. zählt gegenüber
2414 cann. des CIC/1917. Ausgespart wurde im Benefizienrecht das Pfründensystem, im
Prozeßrecht das Verfahren der Selig- und Heiligsprechungen; im Strafrecht wurde eine
Vereinfachung der Lossprechung von Strafen vorgenommen.

67 H. Heimerl, Kommunikation in Kirche und Kirchenrecht, in : ThPQ 130 (1982)
33 ; vgl. ferner W. Aymanns, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltgesetz der einen
Kirche, in: AfkKR 139 (1970) 69-90.



378 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

rücken sie nur, wenn ein Mitglied der Kirche von sich aus diese Ebene

sucht, seine vom Glauben geprägte Lebensform in einer besonderen,

von der Kirche anerkannten Form manifestiert und ihr gegenüber eine

Selbstverpflichtung eingeht (z. B. Gelübde) bzw. ihr das Recht einräumt,
ein bestimmtes Verhalten von ihm zu erwarten68.

b) Das Recht als sozialer Ordnungsfaktor bewährt sich lediglich « bei
der Lösung von im Zeitablauf relativ gleichbleibenden Problemen, bei
denen die Umstände des Einzelfalles oder konkrete Situationsmerkmale

nur eine untergeordnete Rolle spielen»69. Seine Leistungsfähigkeit
beruht vorwiegend auf seiner Sachlichkeit und Berechenbarkeit, d. h. in
für alle Beteiligten prinzipiell vorhersehbaren und überprüfbaren
Verfahren und Inhalten sowie «im Ausschluß von Motiven für die

Entscheidungsfindung, die in den rechtlichen Grundlagen nicht enthalten
sind»70. Kirchengesetze und bürokratische Verfahren haben also nur
dort einen Sinn, wo ihr Gegenstand dergestalt ist, daß er unter generelle
Prämissen subsumiert werden kann. Daher erscheint es geboten, den

Umfang des rechtlich Regulierbaren gerade im Bereich der
personenbezogenen kirchlichen Grundvollzüge (Beratung, Sakramentenpasto-
ral, Diakonie) oder in der Frage der Dispenserteilung71 noch stärker als

bisher einzugrenzen. Andernfalls kann das Recht sich hier ausgesprochen

dysfunktional und kontraproduktiv auswirken. Es könnte zum
Instrument eines «social engineering» der Kirche mutieren, das die
Verlaufsformen der Weitergabe des Glaubens und personaler Zuwendung

<von oben> steuern will, dadurch aber in letzter Konsequenz zur
Sklerotisierung der Gemeinden führt72.

68 Zu allgemein bleibt die Abgrenzung von P. Huizing, Reichweite und Grenzen des

positiven Rechts im Vergleich zur Sittlichkeit, in : J. Gründel (Hg.), Recht und Sittlichkeit,

112-124: «Objekt des Rechts sind Rechtsbeziehungen zwischen Menschen. Religion
oder Gottesverehrung als solche sind keine Rechtsobjekte und können es nicht sein»
(112). So ist etwa die Ordensprofeß durchaus ein religiöser Akt, durch den der Gelobende
seine radikale Verfügbarkeit für den Dienst an Gott und den Menschen zum Ausdruck
bringt (vgl. LG 44), und zugleich ein Rechtsvorgang, durch den er einem religiösen
Institut mit besonderen Rechten und Pflichten eingegliedert wird. Vgl. hierzu auch

J. G. Gerhartz, Insuper promitto Die feierlichen Sondergelübde katholischer Orden,
Rom 1966.

69 F.-X. Kaufmann, Kirchenrecht und Kirchenorganisation, 229.
70 Ebd. 227.
71 Vgl. hierzu K. Demmer, Die Dispens von der Lebenswahl — Rechtstheologische

und moraltheologische Erwägungen, in : Greg 61 (1980) 207-251 ; ders., Das Verhältnis
von Recht und Sittlichkeit im Licht der kirchlichen Dispenspraxis, in: Greg 56 (1975)
681-731.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 379

c) Das Kirchenrecht versagt in dem Maße, wie es der Versuchung
erliegt, die Selbstorganisation der Christen und ihrer Gemeinschaften
unter dem Vorwand der zu wahrenden Einheit in Glaube und Disziplin
zentralistisch zu behindern73. So würden etwa die Pfarrgemeinden zu

Verwaltungsdistrikten einer Diözese degradiert, wenn deren Führungseliten

darangehen wollten, « durch eine möglichst perfekte Administration

die hauptberuflich, nebenamtlich oder ehrenamtlich in der
Gemeinde Tätigen unter dem Vorwand der Einheit des Bistums nach Art
einer Ministerialbürokratie bis ins Einzelne in ihrer Tätigkeit festzulegen

und dadurch freie Initiativen, Kreativität und Phantasie im Keim zu
ersticken»74. Im größeren Maßstab gilt Entsprechendes für das

Verhältnis der Gesamtkirche zu den Ortskirchen.
Nicht zu übersehen ist, daß das Recht zwar das herausragende, aber

nicht das alleinige Integrationsmedium eines Sozialwesens darstellt.
Indem es das Ganze nur partiell integriert, kann es für das Ganze auch

nur hinsichtlich der oben aufgezählten Teilbereiche des kirchlichen
Lebens gelten ; andere Felder muß es gesonderten Gestaltungsmöglichkeiten

und Entscheidungsinstanzen überlassen (z.B. eingelebte
Traditionen, Gewohnheit, freies Ermessen). Wie in allen übrigen komplexen
Sozialsystemen ist auch in der Kirche Integration nur durch gleichzeitige

Differenzierung legitim ; alles Übrige würde in einen unzulässigen
Dirigismus münden75.

Es gehört überdies zu den positiven Paradoxien des Rechts, daß es

nahezu in demselben Maße, wie es der Vermeidung von Konflikten
dient, zu einer immensen Vermehrung von Konfliktchancen führt. Das
einzelne Rechtssubjekt glaubt dann in Streitfragen, daß es «mit der

eigenen Position auf der richtigen Seite liegt und die Gegenseite der
öffentlichen Ablehnung oder gar Sanktionierung durch Gerichte
aussetzen kann»76. In diesen Fällen führt die Erledigung einer Streitsache

72 Vgl. hierzu C. Bäumler, Kommunikative Gemeindepraxis. Eine Untersuchung
ihrer Bedingungen und Möglichkeiten, München 1984.

73 Vgl. ausführlicher J. Mühlsteiger, Rezeption — Inkulturation - Selbstbestimmung.

Überlegungen zum Selbstbestimmungsrecht kirchlicher Gemeinschaften, in:
ZKTh 105 (1983) 261-289.

74 N. Greinacher, Das Bistum als Verwirklichung von Kirche, in: ThQ 158(1978)
55.

75 Zur sozialtheoretischen Begründung dieser These siehe J. Heinrichs, Reflexion
als soziales System. Zu einer Reflexions-Systemtheorie der Gesellschaft, Bonn 1976,
101-117, 128-141.

76 N. Luhmann, Soziale Systeme, 535. Vgl. auch ders., Konflikt und Recht, in:
ders., Ausdifferenzierung des Rechts, 92-112.



380 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

durch das Recht nicht zu einer Repression von Konflikten, sondern
über das normativ geregelte Austragen divergierender Auffassungen zu
ihrer Uberwindung.

Ebenfalls nicht als Nivellierung ihrer Besonderheiten darf die
Integration verschiedener Glaubens- und Lebensformen, die je nach Kultur
und Mentalität variieren, in der größeren Einheit der Kirche verstanden

werden. Unter der Voraussetzung, daß in und hinter diesen
Unterschieden das verbindend Christliche hervortreten kann, wird auch den

Vertretern des Kirchenrechts die Einsicht unschwer abzuringen sein,
daß Differenzierung nicht Entleerung und Verfall bedeuten muß,
sondern einen Zuwachs der Ausdrucksmöglichkeiten von Gemeinsamkeiten

bewirkt77. Die Forderung des Subsidiaritätsprinzips gilt vor diesem

Hintergrund darum auch für die innerkirchliche Verteilung
unterschiedlicher Befugnisse : « Aus theologischen oder sachlich administrativen

Gründen muß gezeigt werden können, warum die höhere Instanz
das Recht hat, eine Entscheidungsvollmacht an sich zu ziehen. Die
Rechtsvermutung liegt zunächst beim einzelnen oder der kleinen
Gemeinschaft, daß sie die Fähigkeit besitzen, in Selbstverantwortung
ihre Angelegenheiten zu regeln ohne Einmischung von oben. Die
Notwendigkeit, eine einheitliche Regelung vorzuschreiben oder eine

Entscheidung der höheren Instanz vorzubehalten, bedarf der Begründung.

Wird eine solche Begründung nicht gegeben oder verweigert,
gerät die Legitimität der Maßnahme zunächst in Zweifel»78.

Für die rechtssoziologische Grundfrage nach der Interdependenz
zwischen der faktischen Bedingtheit kirchlichen Rechts durch faktisch
gelebte ethische Überzeugungen, durch das Rechtsempfinden und
-bewußtsein der Gläubigen einerseits und der normativen Bedingtheit
der kirchlichen Wirklichkeit durch das Kirchenrecht anderseits gibt das

77 Vgl. M. Kehl, Ecclesia Universalis. Zur Frage nach dem Subjekt der Universalkirche,

in : E. Klinger — K. Wittstadt (Hg.), Glaube im Prozeß. Christsein nach dem
II. Vatikanum (FS Rahner), Freiburg/Basel/Wien 1984, 254: «Die Universalität des

vollendeten Reiches Gottes kommt in dem Maße innergeschichtlich zur Darstellung, in
dem sie sich hineinbindet (<objektiviert>) in eine partikuläre, d. h. unter den verschiedensten

Rücksichten (zeitlich und räumlich, inhaltlich und personell) bestimmte kirchliche
Form. Diese partikuläre Form zerstört nicht die Universalität, sondern läßt sie in der
Geschichte erst voll wirksam werden, da sie aus der Abstraktheit eines rein zukünftigen,
sich als bloßes Handlungs- und Hoffnungsmotiv manifestierenden Ideals herausführt und
den ganzen Sinngehalt universaler Versöhnung in der bestimmten Form gegenwärtig
setzt. »

78 W. Kerber, Die Geltung des Subsidiaritätsprinzips in der Kirche, in : StdZ 202
(1984) 671.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 381

Prinzip <Integration-durch-Differenzierung> ebenfalls das zutreffende
Stichwort: Die faktische Geltung eines Kirchengesetzes ist abhängig
von seiner Rezeption durch die Gläubigen, die wiederum davon
bestimmt wird, ob der Inhalt des Gesetzes mit den moralischen
Wertungen und dem Rechtsbewußtsein der Gläubigen übereinstimmt. Und
nur durch ein differenziertes Eingehen auf diese Dispositionen bzw.
durch die Approbation solcher in nuce vorgeprägter Rechtsnormen
dient der Gesetzgeber dem Ziel, einer normativen Integration der
gesellschaftlichen Wirklichkeit der Kirche nachzukommen79.

4. Das sozio-theologische Fundament des Kirchenrechts : Die Korrelation von

Glaubensverkündigung und Glaubensgemeinschaft

Das Beibringen rechtsphilosophischer und rechtssoziologischer
Argumente gegen die Infragestellung des Rechts in der Kirche reicht nicht
hin, um eine theologisch motivierte Kritik zu entkräften. Denn diese

verlangt die Angabe von Gründen, inwiefern organisatorischen und
administrativen Strukturen der Kirche über ihre sozialethische Verant-
wortbarkeit und funktionale Zweckmäßigkeit hinaus auch eine genuin
theologische <Qualität> zukommt. Angesprochen ist damit eine keineswegs

periphere ekklesiologische Aufgabe : Wer nicht nur unverbindlich
von einer institutionslosen Basiskirche träumen oder der verlorenen
gesellschaftlichen Unschuld des Urchristentums nachtrauern will, kann
sich einer soziologischen Verifizierung dessen, was sich als theologische
Alternative anbietet, nicht entziehen. Im Gegenzug muß natürlich
derjenige, der die kirchlich-soziale Lebenswelt der Glaubenden nicht bloß
als Kulisse für den Weg der Frommen durch die Zeit sehen will,
sondern ihr ein <Beteiligtsein> am Geschehen der Glaubensvermittlung
zubilligen möchte, eine theologische Begründung auch der institutionellen

Gestalt der Kirche versuchen, ohne sich gleich blind zu stellen
für die Gefahren, die in einer solchen Institutionalisierung liegen.

79 Eine entsprechende Aussage findet sich bereits im Decretum Gratiani (c. 3 D 4) :

« Leges instituuntur cum promulgantur, firmantur, cum moribus utentium approbantur.
Sicut enim moribus utentium in contrarium nonnullae leges hodie abrogatae sint, ita
moribus utentium ipsae leges firmantur. » Nur verkürzt begegnet dieser Satz im CIC/1983
can. 7 : « Lex instituitur cum promulgatur. »



382 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

Den Anfang dieses im folgenden unternommenen Versuches macht
die von den Kritikern des Kirchenrechts ins Feld geführte Relativierung

von Kirche und Recht selbst :

Die Gemeinschaft der Glaubenden ist immer nur eine Konsequenz
der Verkündigung vom unbedingten Willen Gottes zur Gemeinschaft
mit den Menschen. Es steht ihr daher nicht zu, diese Gemeinschaft von
sich aus vermitteln zu wollen oder sich in den Rang einer selbständigen
heilswirksamen Größe zu erheben. Die Kirche bleibt gemäß der
zuvorkommenden Initiative Gottes immer ein Versammeltwerden aufgrund
seines Willens, was nichts daran ändert, daß dieser Gestalt menschlichen

Miteinanders tatsächlich die ungeteilte und unüberbietbare

Gegenwart des Geistes Gottes zugesagt ist (vgl. Mt 28, 20) und sie das

geschichtliche und soziale Geschehen seiner Vergegenwärtigung
darstellt80. Insofern ist jeder einzelne Glaubende darauf angewiesen, die
Gewißheit seiner Gemeinschaft mit Gott von anderen Glaubenden

mitgeteilt zu bekommen (vgl. Rom 10, 17)81. Anders formuliert: Der
christliche Glaube kann nur aus dem Kommunikationszusammenhang
der Weitergabe der christlichen Botschaft entgegengenommen werden.
Soziale Konkretion dieses Beziehungsgefüges ist die Kirche, deren
Glaube dem des Einzelnen vorausgeht. Aber auch für die Gesamtheit
und die Gemeinschaft der Glaubenden trifft zu, daß der Glaube vom
Hören kommt und weitergegeben werden will.

Gerade dieses gegenseitige Bedingungsverhältnis von Glaubensverkündigung

und Glaubensgemeinschaft — dies ist die hier zu explizierende

These — markiert den theologischen Stellenwert des Institutionellen

in der Kirche : Es ist eingelassen in den dialektischen Prozeß der
inhaltlichen Weitergabe der christlichen Botschaft und ihrer formalen
Objektivierung und Strukturierung (vor allem durch Schrift, Dogma,
Amt, Liturgie, Recht), welche die Kontinuität und Identität dieses

Traditionsvorganges sichern sollen.

80 Zur rechten Reihenfolge zwischen dem Heilsangebot Gottes und der Kirche als
<Heilsmittel> und <Heilsfrucht> vgl. die Akzentuierung von G. May, Art. <Kirchenrecht>,
in : HthTL IV, 178 : « Weil das K. von der Kirche nicht abtrennbar ist u. weil die sichtbare
hierarchisch verfaßte Kirche heilsnotwendig ist, kommt der K. heilsmittlerische Bedeutung

zu. Dies gilt, wenn auch in versch. Maße u. in versch. Weise, sowohl für das göttl. als
auch für das menschl. Recht. Dabei bleibt unberührt, daß die Gewinnung des Heils
ungeschuldetes Gnadengeschenk des sich erbarmenden Gottes ist, wenn auch die
Beobachtung des Gesetzes dafür unerläßlich ist. »

81 Vgl. P. Knauer, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie,

Bamberg 31983, 18 Iff.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 383

Um diese These am Miteinander von Amt und Gemeinde zu
illustrieren: Auch für die Gemeinde als ganze gilt, daß sie den Glauben
nicht aus sich selbst hat, — daher steht ihr ein besonderes Lehramt
gegenüber, das ihr den Glauben zu verkünden hat. Ebenso ist der
einzelne Amtsträger, der nicht sein eigenes Wort verkünden soll, darauf
verwiesen, das Wort Gottes selbst zugesagt zu bekommen. Zeichenhaft
wird dies deutlich bei der Spendung des Weihesakramentes, durch das

den Kandidaten ihr Amt nicht von einer einzelnen Gemeinde übertragen

wird, sondern ihnen ihre besondere Vollmacht von anderen, in der

apostolischen Sukzession stehenden Amtsträgern weitergegeben wird.
Der Begriff der <apostolischen Sukzession? kann hier als theologischer
Ausdruck des Umstandes buchstabiert werden, daß die Kirche als ganze
den Glauben nicht aus sich selbst hat, sondern konstitutiv darauf
angewiesen ist, ihn verkündet zu bekommen82. Zu verdeutlichen, daß das

Wort Gottes <von außen? an Amtsträger und Gemeinde herantritt, ist
daher nochmals die Aufgabe des Amtes und letztlich aller kirchlichen
Institutionen.

Wie läßt sich nun vor diesem Hintergrund die theologische Valenz
des Kirchenrechts durch seine Rückführung auf fundamentale
Strukturmomente der Weitergabe des Glaubens aufzeigen Zunächst ist
festzuhalten, daß es in der Kirche formale Autorität legitimerweise nur als

materiale gibt, d. h. sie muß aufdie Autorität und den Geltungsanspruch
des Evangeliums zurückzuführen sein. Formale Autorität darf darum

nur zur Durchsetzung materialer Autorität eingesetzt werden, aber

nicht zur Erhaltung der formalen Autorität selbst.

Insofern können nur solche Instanzen für sich Anerkennung
verlangen, die in ihrem Tätigwerden selbst Geschehen der Weitergabe des

Glaubens sind bzw. zum Ort der Begegnung mit dem Wort Gottes
werden, auf diese Weise die Integration christlicher Gemeinden durch
ihre Identifizierung an der Botschaft Jesu vollziehen und den Glauben
der Kirche in Kontinuität zu seinem "geschichtlichen Ursprung halten.
Daher lassen sich die kirchlichen Normen der Weitergabe des Glaubens
— Schrift, Überlieferung, Lehramt — dadurch legitimieren, daß in ihrem
Zueinander in einem ungebrochenen Traditionszusammenhang

81 Dieser Sachverhalt erklärt auch, warum in der Kirche nicht alle Gewalt vom
Volke ausgehen kann, sondern eine davon unabhängige Leitungsgewalt besteht. Zur
Vertiefung dieses Gedankens vgl. K. Lehmann, Geistlich handeln, Freiburg/Basel/Wien

1982, 15-75.



384 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

(< Überlieferung)) das ursprüngliche Zeugnis des Glaubens (<Schrift>) in
der Gegenwart authentisch zur Sprache kommt (<Lehramt>)83. Um der
gesellschaftlichen Abstützung dieses Kommunikationsgeschehens willen

gibt es in der Kirche weitere, sekundäre Institutionen, die theologisch

allerdings nur in Hinordnung auf die elementaren Verlaufsformen

und Strukturen der Glaubensverkündigung legitimierbar sind. Was

kirchliches Recht seiner Intention nach ist, kann daher nicht als eine
zusätzliche Bestimmung neben die <Sache> treten, um die es ihm geht,
sondern es ist selbst hineingenommen in den Prozeß der Weitergabe des

Glaubens. Darum ist seine Autorität keineswegs geringer, wenn man
für seine Rechtfertigung nicht einzelne <Stiftungsworte> Jesu zitiert,
sondern es auf die Vollmacht seiner Botschaft als ganzer bezieht.

Das Recht hat speziell dort seinen berechtigten <Sitz im Leben) der
Kirche, wo es die Voraussetzungen für jene sozialen Beziehungen zu
sichern bzw. zu erschließen gilt, von denen einerseits die für die
Glaubensaneignung notwendigen dauerhaften Sozialkontakte abhängen und
in denen andererseits Gehalt und Anspruch von Schrift, Überlieferung
und Lehramt unverkürzt zur Geltung kommen.

Im einzelnen läßt sich diese sozialintegrative und identitätsbewah-
rende Funktion unter drei Gesichtspunkten aufgliedern84. Sie betreffen
a) das Verhältnis des einzelnen Glaubenden zur Glaubensgemeinschaft,
b) das Verhältnis der Gemeinden und Ortskirchen innerhalb der
Gesamtkirche und c) das Verhältnis der Gesamtkirche zu ihrer
Geschichte.

a) Durch dogmatisch und rechtlich verbindliche Bestimmungen soll
einerseits die christliche Botschaft dem subjektiven Verfügungswillen
sowohl des Verkündigers wie auch der hörenden Gemeinde entzogen
werden. Andererseits entlastet die Orientierung an den institutionellen
Ausdrucksweisen des Glaubens den Einzelnen wie die Gemeinschaft
von dem Zwang, ihre soziale Identität gleichsam eigenhändig in jedem
Augenblick der Kirchengeschichte neu entwerfen zu müssen. Ihre Aus-

83 Zu dieser Verhältnisbestimmung siehe auch P.-G. Müller, Der Traditionsprozeß
im Neuen Testament. Kommunikationsanalytische Studien zur Versprachlichung des

Jesusphänomens, Freiburg/Basel/Wien 1982, 303—317.
84 Das Folgende orientiert sich an M. Kehl, Kirche - Sakrament des Geistes, in :

W. Kasper (Hg.), Gegenwart des Geistes. Aspekte der Pneumatologie heute,
Freiburg/Basel/Wien 1979, 155-180; ders., Kirche in der Sorge um sich selbst oder Kirche
für die anderen?, in: LebSeel 32 (1981) 57-65; ders., Kirche als Institution. Zur
theologischen Begründung des institutionellen Charakters der Kirche in der neueren
deutschsprachigen Ekklesiologie, Frankfurt 21978, bes. 106—118, 312—321.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 385

richtung auf diese Strukturen befreit sie «von einer subjektiven Enge
und Formlosigkeit, die nur das als Ausdruck des Glaubens anerkennt,
was sie gerade <vollziehen> kann»85. Eine solche Haltung findet immer
weniger eine gesellschaftlich greifbare Form für das «extra nos» der

Glaubensverkündigung und dafür, daß der Glaube «sola gratia»
geschenkt wird. Gerade diese Fehlentwicklung will das Institutionelle
verhindern; es soll die Subjektivität des Menschen vor der ständigen
Versuchung einer vermessenen Selbstrechtfertigung warnen. Besonders

in und vermittels seiner Objektivität soll es zum Zeichen dafür
werden, daß der Glaube dem Eigensinn der Glaubenssubjekte niemals
zuhanden wird, sondern ihnen bleibend vorausliegt; es soll sich als

Hinweis auf die objektive Vorgegebenheit der Gemeinschaft mit Gott
erweisen.

Aufgrund der Korrelation von Glaubensverkündigung und
Glaubensgemeinschaft ist klar, daß der einzelne Glaubende nur in der Weise
des <Sich-Hineinnehmen-Lassens> in die vorgegebene und institutionalisierte

Form des Glaubens seine soziale Identität als Glaubender
realisieren kann. Und zugleich findet durch diese freie Eingabe des

Subjekts auch die Gemeinschaft der Glaubenden ihre konkrete soziale

Identität als gemeinschaftliche Form christlicher Glaubenspraxis.
Die Gemeinschaft der Glaubenden ist jenes Beziehungs- und Hand-

lungsgefüge, in dem der Glaube als gemeinsamer empfangen, erlebt und
weitergegeben wird. Sie manifestiert sich als die von den einzelnen
Glaubenden zugleich empfangene und gesetzte gemeinsame
Ausdrucksgestalt ihrer Beziehungen zu Gott und zueinander, an der die
Einzelnen je verschieden teilhaben, indem sie sie je verschieden
hervorbringen. Über die relativ stabilen und invarianten Vollzugsformen
kirchlicher Wirklichkeit, in denen sich dieses Gefüge objektiviert, können

sich Einzelne und Gemeinschaft « gegenseitig ant.inander identifizieren

und /«einander wiedererkennen»86. Andernfalls macht der
einzelne Glaubende kaum noch die Erfahrung, daß die Institutionen der
Kirche die gesellschaftliche Gestalt auch seines persönlichen Glaubens
darstellen.

Da aber besonders das Kirchenrecht in die Gefahr geraten kann,
sich dem lebendigen Glaubensaustausch der Kirchenglieder zu
entfremden, braucht es nicht nur die Einbindung in die bisherige Glau-

85 M. Kehl, Kirche — Sakrament des Geistes, 178—179.
86 Ebd. 171.



386 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

bensgeschichte, sondern auch in den Kontext jeweils neuer und größerer

Felder gelebten Christseins. Nur auf diese Weise kommt an den
überkommenen Institutionen der Kirche jeweils neu unübersehbar zum
Ausdruck, daß der einzelne Glaubende sein Christsein immer nur mit
anderen Glaubenden und durch die Vermittlung ihres Christseins
finden und bewahren kann. Vom Kirchenrecht ist dabei nicht mehr
verlangt, als die <Gelenkstelle> in dem dialektischen Prozeß von inhaltlicher

Weitergabe des Evangeliums und seiner je aktuellen kirchlichen
Ausprägung zu bleiben.

b) Die zweite ekklesiale Funktion und Bedeutung des Kirchenrechts
besteht in der Abstützung der synchronen Identität einer sich in zahlreiche
Gemeinden und Ortskirchen differenzierenden Weltkirche. Ohne ein
überall an dieselben Zielmarken gebundenes Handeln der Glaubensgemeinschaft

und ihrer Amtsträger bestünde die Katholizität der Gesamtkirche

in kaum mehr als in der Addition partikularer Kirchentümer.
Nur wenn sich das Handeln der Gemeinden und Ortskirchen durch die

Bindung an die formalisierten Strukturen der Glaubenspraxis ausweiten
läßt auf den Glauben der einen Kirche, kann es Ausdruck des Glaubens
de.rganzen Kirche sein, die allein die Verheißung trägt, in der Identität
der apostolischen Paradosis zu bleiben. «Ohne die <verallgemeinern-
den> formalen Elemente innerhalb der einen Glaubensgemeinschaft,
die den Glauben der einzelnen und einzelner Gruppen überhaupt erst
als Teilnahme am Glauben der ganzen Kirche identifizieren, bliebe die
Einheit und Allgemeinheit der apostolischen Kirche — trotz aller
gegenteiligen verbalen Beteuerungen — in ihrer gesellschaftlichen Form nicht
mehr als die Summe der partikularen Glaubensäußerungen einzelner
und einzelner Gruppen ; das heißt, sie bliebe völlig abstrakt und höbe
sich selbst auf»87.

Nur dann gibt es die eine und ganze Kirche, wenn die Gemeinden
und Ortskirchen in ihrem Hier und Jetzt einstimmen auf die in den
Konsensdokumenten der Gesamtkirche festgestellte Übereinstimmung
bezüglich Bekenntnis und Kirchenverfassung. Der Herstellung dieser

Übereinstimmung und ihrer Feststellung wird das Kirchenrecht umso
eher gerecht, je mehr es sich zugunsten der zwangfreien Überzeugungskraft

des Evangeliums zurückhält und seine Evidenz in den je nach

Weltregion sich verschieden äußernden Theologien, Spiritualitäten
und Mentalitäten hervortreten läßt und auf die Rezeption durch das

87 Ebd. 178.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 387

Kirchenvolk Rücksicht nimmt. Die Gehorsam fordernde autoritative
Durchsetzung kirchlicher Gesetze ist dann berechtigt, wenn die
Anwendung formaler Prinzipien auf Dauer und im ganzen nachweisbar
dem Einverständnis in den Inhalten des Glaubens dient. Allerdings
wird ein per Verordnung herbeigeführter Konsens die Ausnahme bleiben

müssen. Insofern besteht die Eigenart des Kirchenrechts darin, daß

es durch sich selbst darauf hinweist, «daß die Kirche im Unterschied
zum Staat nicht durch Gesetze und Strafsanktionen den Ausgleich
widerstrebender Interessen und Ansprüche und damit den Frieden des

Zusammenlebens erzwingen will..., sondern einzig daran ein Interesse
hat, daß ihre Botschaft aus freiem Entscheid des Herzens geglaubt
wird»88. Den Vorrang der inhaltlichen Uberlieferung des Glaubens
werden darum auch jene Stimmen, die sich der weit verbreiteten
Rechtsverdrossenheit und Institutionenkritik nicht anschließen wollen,
nachhaltig bekräftigen. Nicht die unnachgiebige Durchsetzung von
Recht und Dogma, nicht die eigenmächtige Befestigung des Amtlichen,
sondern seine beständige Überführung in den Dienst an der Freiheit
und Einheit der Christen entspricht dem besonderen Charakter des

Kirchenrechts.
c) Da die Kirche im theologischen Sinn nichts anderes darstellt als

das geschichtliche Ereignis der Realität des Willens Gottes zur Gemeinschaft

mit den Menschen, kommt sie zum einen auf die einzelnen
Generationen der Glaubenden bereits als gemeinschaftliche Gestalt des

Glaubens zu, zum anderen geht sie jeweils neu aus ihren Glaubensvollzügen

und Interaktionen erst hervor. Die Aufgabe kirchlicher Institutionen

besteht dabei in der Vergegenwärtigung jener Grenzmarken,
innerhalb derer die Glaubenden das Gefüge ihrer Handlungen und

Beziehungen in Entsprechung zur Sinnstruktur der Kirche gestalten
können. Die Bindung an diese Grenzmarken befreit «von einer
geschichtslosen, dem Augenblick preisgegebenen und ihn zur jeweils
letztgültigen Norm des Glaubens erhebenden Haltung»89, sie sichert

88 O. H. Pesch, Gesetz und Gnade, 9-10. Die Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte
verbindlicher Grundentscheidungen kirchlichen Lehrens und Handelns erinnert im
übrigen nachdrücklich daran, daß eine <verordnete> Herstellung der Übereinstimmung
verschiedener Traditionen und theologischer Schulen oft nur sehr bruchstückhaft gelungen

ist bzw. andererseits eine solche Übereinstimmung trotz fehlender Feststellung über

längere Zeiträume hinweg bestand. Vgl. hierzu K. Lehmann, Verbindliche Lehraussagen
und Geschichtlichkeit des Lebens der Kirche, in: Una Sancta 31 (1976) 285—298.

89 M. Kehl, Kirche — Sakrament des Geistes, 178.



388 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

das Evangelium vor dem jeweiligen Zeitgeist und der
relativierenden Gleich-Gültigkeit einander ablösender geschichtlicher
Entwürfe.

Allerdings kann diese Entlastungsfunktion auch so übermächtig
werden, daß die vom einzelnen Subjekt zu treffende Glaubensentscheidung

und zu verantwortende Glaubensaneignung an die Institution
<abgegeben> wird. Ein solcher Vorgang steht jedoch im Widerspruch zu
ihrer subsidiären Funktion und Intention. Diese drücken sich nicht in
einem protektionistischen Besorgtsein aus, sondern in dem Bestreben,
allen dazu bereiten und kompetenten Subjekten und Gruppen gleiche
Chancen der Partizipation am Leben der Kirche einzuräumen. Das
Recht ist lediglich der Platzhalter von Freiheit und Identität ; es steckt
den Rahmen ab, innerhalb dessen sich der Aufgang personaler und
sozialer Freiheit frei von Willkür und Bevormundung vollziehen
kann.

Der theologische Wert einer kirchlichen Rechtsordnung bemißt
sich aber mehr noch danach, inwieweit sie die Dialektik der jeweiligen
Aktualisierung der kirchlichen Verkündigung und ihres
wirkungsgeschichtlichen Kontinuums in Gang hält und dabei zur Erhaltung der
diachronen Identität der Kirche beiträgt. Gelingen kann dies nur, wenn
das Recht behutsam fortgeschrieben und nicht immer als erstes oder
letztes Wort über sämtliche Aktivitäten an der Kirchenbasis gesprochen
wird, um alle Erweiterungen der Glaubenspraxis auf die Normen der

Vergangenheit einzuschwören. Zugleich ist die Kirche erst dann dem

geistschwärmerischen Spiel allzu enthusiastischer Charismatiker enthoben,

wenn sie nicht nur vor dem Anachronismus sozialgeschichtlich
obsoleter Strukturen, sondern auch vor dem theologischen und
soziologischen Eklektizismus einer reformeifrigen Avantgarde bewahrt
bleibt90.

Gegenüber beiden falschen Extremen ist geltend zu machen : « Die
Kirche ist einerseits nie von ihrer konkreten Erscheinung in der
Geschichte abzutrennen, aber andererseits auch nie voll mit ihr
gleichzusetzen » 91. Anlaß und Grund für eine Novellierung des Kirchenrechts
wird daher die Wahrscheinlichkeit sein, daß die vorgesehenen Neure-

90 Vgl. hierzu P. Krämer — J. Mohr, Charismatische Erneuerung der Kirche. Chancen

und Gefahren, Trier 1980; H. Socha, Charisma und Recht, in: TThZ 91 (1982)
105-115.

91 J. Ratzinger, Identifikation mit der Kirche, in : ders. — K. Lehmann, Mit der
Kirche leben, Freiburg/Basel/Wien 41977, 23.



Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz 389

gelungen unter veränderten sozialen und kulturellen Bedingungen
jeweils deutlicher dem Ursprung des Glaubens gerecht werden. Seine

Identität wird ohnehin nicht von der Gleichförmigkeit einer Kirchenordnung

bestimmt, sondern von der Selbigkeit der Botschaft Jesu.
Daher gibt es nur dadurch eine Tradition des Evangeliums, daß
Innovationen bezüglich ihrer Verlaufsformen und Strukturen stattfinden.
Sonst verkümmert die Kirche zum musealen Relikt der Kulturgeschichte.

Aber nicht der Gehalt der kirchlichen Überlieferung kann verändert
werden, sondern lediglich die Weise seiner Tradition. Kennzeichen
einer legitimen Innovation ist wiederum das Maß, in dem sie « Erneuerung,

Wiederaufnahme des biblisch bezeugten Ursprunges unter den

jeweiligen Bedingungen ist»92. Ein Fort-Schritt ist nur dann gegeben,

«wenn er Rück-Schritt ist in den Ursprung, allerdings in einer neuen
Verkündigungssituation und mit dem, was diese erfordert, damit die

ursprüngliche Wahrheit heute bewegen kann»93.

IV. Kritik und Gegenkritik : Profanisierung des Kirchenrechts

Die zurückliegenden Überlegungen könnten die Befürchtung wachrufen,

das Plädoyer für eine Öffnung der Kirchenrechtswissenschaft
und eine Übernahme der Vernunftprinzipien rechtsstaatlicher
Ordnungsformen rede einer Profanisierung des kanonischen Rechts das

Wort und liefere es der Kontingenz philosophischen und soziologischen
Denkens aus. Wenn damit das Werben für eine kritische Rezeption
erprobter und bewährter rechtswissenschaftlicher Erkenntnisse
gemeint ist, so trifft diese Vermutung durchaus zu. Daraus folgt jedoch
nicht, daß die Darstellung sozialtheoretischer Perspektiven einer Theorie

des Kirchenrechts keinen Raum mehr lasse für eine genuin theologische

Fundierung kirchlichen Rechts. Gerade das unterscheidende

In-Beziehung-Setzen theologischer und nicht-theologischer Disziplinen

zeigt den sachgemäßen Weg, der zu einem solchen Aufweis führen
kann. Wer aber von einer derart dimensionierten Theologie des

Kirchenrechts eine direkte Begründung des «so und nicht anders»

92 H.J. Pottmeyer, Kontinuität und Innovation in der Ekklesiologie des II. Vati-
kanums, in: G. Alberigo u.a. (Hg.), Kirche im Wandel, 101.

93 Ebd. 97. Vgl. ferner E. Biser, Identität durch Tradition und Innovation, in:
Diakonia 9 (1978) 292-303 ; Y. Congar, Die Normen für die Ursprungstreue und Identität

der Kirche im Verlauf ihrer Geschichte, in: Conc 9 (1973) 156—165.



390 Gnade vor Recht? Sozialtheoretische Überlegungen zu Ansatz

bestimmter Normen des CIC erwartet, verlangt zu viel und stellt diese

Forderung zu früh. Ohne eine umfassende Reflexion auf die Grundlage
des Rechts überhaupt, wie sie hier versucht worden ist, müßte eine
solche Legitimation bereits im Ansatz fehlschlagen, da sie ohne die

Bezugnahme auf allgemeine sozialtheoretische Problemstellungen und
Einsichten auf ein zu schmales Fundament gestellt würde. Die hierbei
übersehenen Gemeinsamkeiten bestehen nicht bloß in funktionalen
und strukturellen Übereinstimmungen zwischen kirchlichem und
staatlichem Recht94. Aber wenn selbst nur diese Analogie allein berücksichtigt

wird, bleibt eine Theologie des Rechts ohne den Beitrag der
Sozialtheorie leer und eine soziologische Theorie des Kirchenrechts ohne

Theologie blind.
Sofern der Maßstab der Kirche zuerst und zuletzt ein theologischer

sein muß, kann die Suche nach den normativen Grundlagen kirchlichen
Rechts nicht im Soziologischen verbleiben. Um die gesellschaftliche
Wirklichkeit der Kirche mit dem im Einklang zu halten, was für sie

maßgeblich ist, hat eine Theologie des Kirchenrechts nicht nur sach-

sondern auch zeitgemäß zu sein. Darum sollte sie auch auf das hören,
was zeitgenössische <profane> Rechtstheorien zu ihrer Sache zu sagen
haben.

Zweifellos ist dies für die Kanonistik kein einfacher Weg gegenüber
der Möglichkeit, sich durch die Einzelexegese der kirchlichen Gesetzbücher

vor Arbeits- und Gedankenlosigkeit zu schützen. Der
bemerkenswerte publizistische Auftrieb, den die Promulgation des CIC/1983
den Kirchenrechtlern brachte, wird nur dann eine Langzeitwirkung
haben, wenn derselbe alexandrinische Eifer, der hinter der kaum
abreißenden Serie von Kommentaren zum Neuen im neuen Kirchenrecht
steht, auch für eine interdisziplinäre Klärung der Grundlagen von
Recht und Gesetz aufgewendet wird.

94 Vgl. hierzu auch E. L. Behrendt (Hg.), Rechtsstaat und Christentum. Besinnung
auf Identitäten — Besinnung auf Differenzen, 2 Bde., München 1982.


	Gnade vor Recht?

