
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem
Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des
Glaubens

Autor: Eigenmann, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Eigenmann

Die religionspädagogische Bedeutung
der Zuordnung von schulischem

Religionsunterricht und
kirchlicher Gemeinde für die

Weitergabe des Glaubens

1. Einleitung

Bereits vor einiger Zeit stellte Franz-Xaver Kaufmann nüchtern
und ernüchternd zugleich fest: «Wir müssen davon ausgehen, daß
alles Bedenken der Probleme der Glaubensvermittlung heute im Horizont

einer Situation ihrer manifesten Erfolglosigkeit geschieht»l.
Kaum viel optimistischer führte Norbert Mette auf dem Kongreß der

Arbeitsgemeinschaft Katholischer Katechetikdozenten im Jahre 1984
in seinem Vortrag mit dem Titel «Zur Situation der Religionspädagogik»

folgendes über die momentane Lage religionspädagogischer Praxis
und Theorie aus: «Trotz einer gewissen Konsolidierung und trotz einer
Reihe von bemerkenswerten Einzelprojekten scheint momentan innerhalb

der Religionspädagogik eine eher düstere Grundstimmung
verbreitet zu sein: Es herrscht bei vielen der Eindruck vor, daß noch so

kräftigen Bemühungen um eine motivkräftige Weitergabe des christlichen

Glaubens an die kommende Generation nur wenig Erfolg beschieden

ist... Das Neue der momentanen Situation besteht darin, daß kein
Ansatz im Blick ist, der für die nächsten zwei bis drei Jahre die
Religionspädagogik erneut in Atem halten könnte»2.

1 F.-X. Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen
Verfassung des Christentums, Freiburg i. B. 1979, 156.

2 N. Mette, Zur Situation der Religionspädagogik, in: KatBl 110 (1985) 4.



328 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Vor dem Hintergrund dieser Feststellungen ist die Problematik der

folgenden Ausführungen zu sehen. Im Wissen um die Schwierigkeiten
heutiger religionspädagogischer Bemühungen aufgrund eigener
Erfahrungen im Religionsunterricht und in der Gemeinde möchte ich
versuchen, einen Beitrag zur Klärung der gegenwärtigen Situation zu
leisten. Dieser Versuch ist vom Interesse geleitet, daß die befreiende
Praxis und Botschaft Jesu auch in Zukunft oder in Zukunft wieder
deutlicher durch einzelne Christen und christliche Gemeinden unter
heutigen Bedingungen schöpferisch weitergeführt und zur Sprache
gebracht wird.

Mit der Frage nach der religionspädagogischen Bedeutung der

Zuordnung von schulischem Religionsunterricht und kirchlicher
Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens sind ebenso weitreichende wie
komplexe Probleme religionspädagogischer Praxis und Theorie
angesprochen.

Ich möchte zunächst einiges Grundsätzliches anmerken zum
Gegenstandsbereich der Religionspädagogik. In einem weiteren Schritt
geht es um die Ziele religionspädagogischen Handelns und deren

Rahmenbedingungen. Vor diesem Hintergrund soll dann nach der
religionspädagogischen Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde gefragt werden.

2. Zum Gegenstandsbereich der Religionspädagogik : Glauben lernen

Nach dem Urteil von Hans Joachim Dörger, Jürgen Lott und Gert
Otto hat sich im deutschsprachigen Raum die Religionspädagogik weithin

ausschließlich als Suche nach einer tragfähigen Theorie für den

Religionsunterricht in der Schule entwickelt3. Jener Prozeß, in dessen

Verlauf sich das religionspädagogische Handeln der Kirche langsam
aber unaufhaltsam auf Kinder und Jugendliche konzentrierte und
beschränkte, begann im Laufe des 19. Jahrhunderts. Nach Einführung
der allgemeinen Schulpflicht und eines besonderen Faches Religionsunterricht

in den Schulen blieben fast nur noch Schulkinder als Adressaten

religionspädagogischer Bemühungen übrig4. Damit setzte eine

3 Vgl. H. J. Dörger, J. Lott, G. Otto, Einführung in die Religionspädagogik. Ein
Arbeitsbuch, Stuttgart 1977, 173.

4 Vgl. W. Bartholomäus, Einführung in die Religionspädagogik, Darmstadt 1983, 19.



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 329

Entwicklung ein, die Wolfgang Bartholomäus als «kerygmatische
Auszehrung der Gemeinde» 5 bezeichnet. Lernen in Sachen Glauben wurde
zu einer Angelegenheit von Kindern und entsprechend abgewertet. Bis

zum Aufkommen des kerygmatischen, verkündigungstheologischen
Religionsunterrichts in den 30erJahren unseresJahrhunderts war dieses

Lernen in Sachen Glauben zur ebenso systematischen wie sterilen
Vermittlung von Glaubenssätzen im Sinne einer angewandten Dogmatik
fernab kindlicher Vorstellungs- und Lebenswelt verkommen 6.

Sowohl in der katholischen als auch in der evangelischen Kirche
und Theologie gilt heute die Reduktion religionspädagogischen
Handelns auf den schulischen Religionsunterricht und die Kinderkatechese
weitgehend als überwunden.

Der evangelische Religionspädagoge Karl Ernst Nipkow zitiert im
dritten Band seiner «Grundfragen der Religionspädagogik», der den

programmatischen Untertitel «Gemeinsam leben und glauben lernen»

trägt, zustimmend Erich Bochinger und Eugen Paul: «Heute nun
betrachtet man immer mehr das Gesamt religiöser Erziehung quer
durch die verschiedenen Lehr- und Lernorte als Gegenstandsbereich
der Religionspädagogik: also religiöse Erziehung angefangen von der
Familie über Kindergarten/Vorschule, kirchliche Jugendarbeit bis hin
zur kirchlichen Erwachsenenbildung, obwohl letzteres strenggenommen

unter dem Namen <Erwachsenenerziehung> nicht dazu gehört,
wenn man nicht annehmen will, ein Mensch werde lebenslang
erzogen»7. Nipkow fügt seinerseits hinzu: «Unter dem Begriff <Reli-

gionspädagogik> werden gegenwärtig alle einschlägigen Praxisbereiche

und entsprechenden Theoriebildungen versammelt, auch die
< religionspädagogischen Handlungsfelder in kirchlicher Verantwor-
tung> i.e.S.»8.

Der katholische Religionspädagoge Wolfgang Bartholomäus
bestimmt den Gegenstand der Religionspädagogik folgendermaßen: «Die
gemeinsame Achse der verschiedenen religionspädagogischen Praxisfelder

und Handlungsformen ist, und damit ist der Gegenstand der

Religionspädagogik bezeichnet, das religiöse Lernen und Lehren (als

> Ebd. 27.
6 Vgl. W. Nastainczyk, Religion unterrichten. Aufgaben und Möglichkeiten neu

gesehen, Freiburg i. B. 1979, 28.
7 E. Bochinger, E. Paul, zit. in: K.E. Nipkow, Grundfragen der Religionspäd-

agogik, Bd. 3: Gemeinsam leben und glauben lernen, Gütersloh 1982, 236.
8 Ebd.



330 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Verkündigen, Erziehen und Unterrichten)»9. Für Bartholomäus sind

religiöse Familienerziehung, Gemeindekatechese, schulischer
Religionsunterricht und kirchliche Jugendarbeit religionspädagogische
Praxisfelder. Unter religionspädagogischen Handlungsformen versteht er
Verkündigung, Erziehung und Unterricht10.

Neuerdings hat Rudolf Englert einen — wie er sagt — «...nicht der
üblichen Einteilung der Religionspädagogik in Religionsunterricht,
Jugendarbeit und Erwachsenenbildung...» 11 folgende Unterscheidung
vorgenommen, wenn er die Handlungsfelder entsprechend den
verschiedenen Vollzugsformen des Glaubenlernens so differenziert:
«Curricular geordnetes religiöses Lernen unter schulischen oder

quasi-schulischen Bedingungen — Religiöses Lernen im Modus der

Partizipation am Umgangs- und Lebensstil christlich orientierter Gruppen

und — Religiöses Lernen durch eine Orientierung an
glaubensgeschichtlichen Modellen» 12.

Im Blick auf die gegenwärtige religionspädagogische Diskussion
läßt sich ein weitgehender Konsens über den Gegenstand der
Religionspädagogik feststellen: Religionspädagogik hat es mit dem noch

genauer zu bestimmenden Lehren und Lernen von Christen in Sachen
Glauben zu tun.

Um naheliegende bzw. mögliche Mißverständnisse zu vermeiden,
muß wenigstens kurz auf das hier gemeinte Verständnis von Lehren
und Lernen hingewiesen werden.

Zunächst ist ein LernVerständnis abzulehnen, «...das Lernen beha-
vioristisch als Reiz-Reaktions-Lernen verabsolutiert»13. Zwar wird in
der religionspädagogischen Diskussion dieser behavioristische
Lernbegriff zurückgewiesen, aber in der religionspädagogischen Praxis ist
mit ihm zu rechnen, wie Nipkow feststellt, wenn er sagt: «Die
Geschichte der bürgerlich-christlichen Erziehung gibt immer wieder
ein Zeugnis vom Vertrauen in die Wirkung von Belohnung und Bestrafung

(Verstärkungslernen), von Nachahmung (Imitationslernen)
usw.»14.

9 W. Bartholomäus, Einführung, a.a.O. 64.
10 Ebd. 103.
" R. Englert, Glaubensgeschichte und Bildungsprozeß. Versuch einer

religionspädagogischen Kairologie, München 1985, 382.
12 Ebd.
13 K. E. Nipkow, Grundfragen, a.a.O. 241.
14 Ebd.



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 331

Nicht nur wegen der behavioristischen Engführung des Lernbegriffs

ist dieser belastet. Hinzu kommt, daß er «...fast ganz am
schulischen, und d. h. geplanten und methodisierten Lernen abgelesen
wird» 15. Damit soll eine gewisse Notwendigkeit und Möglichkeit
solchen Lernens nicht grundsätzlich bestritten, wohl aber in seiner
relativen Bedeutung gesehen werden 16.

Für das religionspädagogische Lernverständnis scheint mir ein
Dreifaches entscheidend wichtig zu sein :

Zum einen muß Lernen in einem umfassend ganzheitlichen Sinne
verstanden werden, nämlich als Lernen, sich unter heutigen Bedingungen

im Geiste Jesu zu verhalten und als Lernen zu verstehen, worum es

im christlichen Glauben geht.
Zum andern ist neben der operativ-kognitiven Ausrichtung des

Lernens, die auch eine emotionale Dimension in sich schließt, zu
beachten, daß Lehren und Lernen nur in einem eingeschränkten Sinne
auf Lehren und Lernen in Sachen Glauben angewandt werden können.
Glauben als ganzheitliche Entscheidung eines Menschen ist nicht lehrbar

im Sinne einer methodisch sicheren Vermittlung, wohl aber ist dies
lernbar 17. Das hier Gemeinte kann in bezug auf das Lernverständnis
mit der Unterscheidung von funktionalem und intentionalem Lernen
begrifflich gefaßt werden. Lernen in Sachen Glauben bedarf zwar auch
der Anregung durch Verkündigung, Erziehung und Unterricht, damit
intentionale Prozesse in Gang kommen. Die Lernbereitschaft eines
Menschen kann aber auch durch das Anregungspotential der Umwelt
initiiert werden 18.

Zum dritten ist auf die gegenseitige Verschränkung von Glauben
lernen und Leben lernen hinzuweisen ; denn Glaube ist kein vom Leben

abgetrennter Bereich, sondern eine Dimension des Lebens selbst, insofern

sich dieses auf die im Evangelium bezeugte Existenzweise einläßt.
In diesem Sinne sagt Rudolf Englert: «Wenn für irgendwelches Lernen
im besonderen Maße gilt, daß der Ort seiner Bewährung das Leben ist,
dann für das Glauben-Lernen. Bei religionspädagogischen Hilfen zum
Glauben-Lernen muß es immer auch und ineins damit um Hilfen zum
Leben-Lernen gehen» 19.

15 Ebd. 242.
16 Vgl. ebd.
17 Vgl. ebd.
,8 Vgl. W. Bartholomäus, Einführung, a.a.O. 81.
19 R. Englert, Glaubensgeschichte, a.a.O. 3.



332 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Im Folgenden soll nun nach der eher formalen Bestimmung des

Gegenstandes der Religionspädagogik als Glauben lernen in den
verschiedenen Praxisfeldern und durch die verschiedenen Handlungsformen

genauer nach dem Inhalt und den Rahmenbedingungen dieses

Glauben-Lernens gefragt werden. Damit ist 2entral die Frage nach dem

Ziel bzw. den Zielen religionspädagogischen Handelns gestellt.
Untrennbar damit verknüpft ist die Frage nach den die Erreichung
religionspädagogischer Zielsetzungen fördernden bzw. hindernden
individuellen, gesellschaftlichen und kirchlichen Bedingungen; denn

Handlungsorientierungen lassen sich nicht ohne gründliche Kenntnis
bestimmter Handlungsbedingungen ausarbeiten20.

3. Zu den Zielen und Rahmenbedingungen religionspädagogischen
Handelns

Dem Problem, woraufhin religionspädagogische Praxis zielen soll
und unter welchen konkreten Bedingungen dies geschieht, wird in der

gegenwärtigen religionspädagogischen Diskussion große Beachtung
geschenkt. Dies hat zum einen seinen Grund in der von Franz-Xaver
Kaufmann diagnostizierten und eingangs erwähnten manifesten

Erfolglosigkeit der Bemühungen um die Glaubensvermittlung. Praktische

Probleme rufen nach einer theoretischen Aufarbeitung.
Zum andern sieht sich die Religionspädagogik mit einer

wissenschaftstheoretischen Grundlagendiskussion insbesondere der
Fundamentaltheologie, aber auch der Praktischen Theologie konfrontiert, der
sie sich als Teildisziplin der Praktischen Theologie stellen muß. Ohne
im einzelnen auf diese breit geführte Diskussion eingehen zu können,
sollen doch einige ihrer Schwerpunkte und Ergebnisse für die
Religionspädagogik wenigstens genannt werden.

Zum einen wird eine Funktionalisierung religiöser Erziehung bzw.

religionspädagogischen Handelns im Dienste der Tradierung der
kirchlich-lehramtlichen Tradition und der Aufrechterhaltung kirchlicher
Strukturen ebenso abgelehnt wie die Funktionalisierung der Religionspädagogik

für die Reproduktion von Mitgliedern, wie sie die
gegenwärtigen gesellschaftlichen Bedingungen benötigen 21. In diesem Sinne

20 Vgl. ebd. 120.
21 Vgl. N. Mette, Voraussetzungen christlicher Elementarerziehung. Vorberei-



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 333

sagt Rudolf Englert: «Wir begreifen Religionspädagogik als Teil einer
Praxis, die jener durch die gesellschaftliche Einrichtung des Lebens

insinuierten und vorherrschenden Lebensweise in verschiedenen
wesentlichen Hinsichten zuwiderlaufen muß» 22.

Gleichsam als andere Seite der Kritik einer Funktionalisierung
religionspädagogischen Handelns fordert Englert, daß religionspädagogische

Bemühungen letztlich die Veränderung erniedrigender
Lebensverhältnisse im Sinne haben müssen 23. Bezogen auf die Adressaten

religiöser Erziehung fordert Norbert Mette als deren Ziel die «...Sen¬

sibilisierung gerade für die, deren Identität aufgrund von Leid, Not und

Unterdrückung elementar gefährdet ist, sowie Befähigung zu einem
befreienden, kommunikativ-solidarischen Handeln»24. Dabei weiß
sich Norbert Mette einem Praxisbegriff verpflichtet, wie ihn Helmut
Peukert so formuliert hat: «Es geht um ein intersubjektives Handeln,
dem weder die Struktur des Subjekts noch die Struktur der Gesellschaft
fraglos und stabil vorgegeben sind, sondern dem sie in einer zwar
geschichtlich ableitbaren, aber nicht determinierten krisenhaften
Instabilität zur Entscheidung aufgegeben sind. Der Rückgriff auf angeblich
unausweichliche Kontingenzen hilft nicht weiter, weil gerade das

Verhältnis, in das man sich zu Kontingenzen setzt, darüber entscheidet, als

wer man als einzelner und als welche eine Gesellschaft weiter existieren
will» 25.

In bezug auf die Religionspädagogik führt Mette die in diesem
Praxisverständnis implizierte Verantwortung, die den Rahmen
gesellschaftlicher Strukturen nicht als vermeintlich unveränderbar vorgegeben,

sondern als je neu zu gestaltenden aufgegeben begreift, zu folgendem

Ergebnis: «Zusammenfassend ist also die Religionspädagogik als

eine — im emphatischen Verständnis dieses Begriffs — praktische
Wissenschaft zu konzipieren, in der es darum geht, einen Beitrag zu einem

gemeinsamen, befreienden, innovatorischen, zu gemeinsamer
Selbstbestimmung befähigenden und dabei systemische Widerstände und
Widersprüche überwindenden Handeln zu leisten»26.

tende Studien zu einer Religionspädagogik des Kleinkindalters, Düsseldorf 1983, 331 f.;
R. Englert, Glaubensgeschichte, a.a.O. 145.

22 R. Englert, Glaubensgeschichte, a.a.O. 17.
23 Vgl. ebd. 27.
24 N. Mette, Voraussetzungen, a.a.O. 278.
25 H. Peukert, zit. in: N. Mette, Voraussetzungen, a.a.O. 55.
26 N. Mette, Voraussetzungen, a.a.O. 282.



334 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Die in diesem Verständnis von Religionspädagogik angesprochene
Leitperspektive religionspädagogischer Praxis und Theorie muß opera-
tionalisiert werden, soll sie für das konkrete Handeln von Christen und
christlichen Gemeinden fruchtbar werden. Im Zuge dieser Bemühungen

haben sich in den letzten Jahren sozialisations- und identitätstheoretische

Überlegungen als recht hilfreich erwiesen.
In kritischer Abhebung von einem Sozialisationsverständnis, das

sich auf die Beschreibung von Anpassungsprozessen des Individuums
an die Gesellschaft bzw. einzelne Institutionen beschränkt, wird in der

religionspädagogischen Rezeption von Sozialisationstheorien betont,
daß diese sich nicht von der Frage dispensieren können, «...ob in einem
historischen Augenblick aufgrund von bestimmten Rahmenbedingungen

individuellen und gesellschaftlichen Handelns Subjektwerdung
weniger gefördert als vielmehr eingeschränkt wird und welche
Innovationsmöglichkeiten ausfindig zu machen sind»27. In diesem Sinne
muß eine Theorie der Sozialisation, will sie weder gesellschaftliche
Strukturen noch ein bestimmtes Verständnis des Subjekts einfach als

unveränderlich vorgegeben voraussetzen, übergehen zu einer Theorie
gesellschaftlicher Strukturen, und ist sie auf eine Theorie des Subjekts
verwiesen28. Sozialisation wird also nicht verstanden als Erwerb eines

gesellschaftskonformen Verhaltens, sondern es geht in einem solchen

Konzept von Sozialisation um den Erwerb jener Handlungsqualifika-
tionen, «...die es einem Subjekt gestatten, sich nicht einfach den
vorherrschenden Normen zu unterwerfen, sondern aktiv das menschliche
Zusammenleben mitzugestalten sowie um die Frage, wie solche Fähigkeiten

im Prozeß der Sozialisation erworben werden können»29. Bezogen

auf das Subjekt sind in einem solchen Konzept die Begriffe Identität
und Identitätsbildung leitend30.

Aus der weitläufigen Diskussion um Identität und Identitätsbildung
sollen in unsere Überlegungen lediglich die die Identität bestimmenden

Grundqualifikationen aufgenommen werden, deren Erwerb zentrales

Anliegen religionspädagogischer Praxis ist. Helmut Peukert nennt vier
solcher Qualifikationen: «(1) Empathie als die Fähigkeit, sich in die
Situation des andern hineinzuversetzen und sich in ihn einzufühlen,

27 N. Mette, H. Steinkamp, Sozialwissenschaften und Praktische Theologie,
Düsseldorf 1983, 35.

28 Vgl. ebd.
29 Ebd. 40.
30 Vgl. N. Mette, Voraussetzungen, a.a.O. 27.



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 335

sowie sich selbst aus der Sicht des andern wahrnehmen zu können;
(2) Rollendistanz als die Möglichkeit der Distanz gegenüber den Erwartungen

des andern; (3) Ambiguitätstoleranz als die Fähigkeit, in einer
Situation nicht nur die momentan aktuellen Erwartungen zu
berücksichtigen, sondern das gesamte soziale Feld, in dem man steht, zu

erinnern, um die Kontinuität des eigenen Erlebens und der eigenen
Person aufrechtzuerhalten; und schließlich (4) Frustrationstoleranz,
nämlich die Fähigkeit, Interaktion auch dann nicht abzubrechen, wenn
sie nicht unmittelbare Gratifikation für die Zuwendung zum andern zu
geben verspricht»31.

Für unsere weiteren religionspädagogischen Überlegungen ist die

Feststellung Lothar Krappmanns wichtig, wenn er schreibt: «Das

Identitätskonzept erhält ein noch auszuarbeitendes Programm für eine
bildende und erziehende Umwelt, die nicht durch Zureden und
Besserwisserei, sondern durch die Art ihrer Kommunikations- und
Interaktionsangebote die soziale Genese eines Identität behauptenden Subjekts
fördert»32.

Bevor wir uns nach diesen grundsätzlichen Hinweisen zum Gegenstand

der Religionspädagogik und zur Zielsetzung religionspädagogischen

Handelns dem Problem der Zuordnung von schulischem
Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde zuwenden, sollen die den

religiösen Bildungsprozeß bestimmenden Faktoren wenigstens genannt
werden.

Anknüpfend an die bildungstheoretische Diskussion, wonach der
Determinationsrahmen von Bildungsprozessen von den drei Faktoren
«Individuum», «Gesellschaft» und «kulturelle Überlieferung» gebildet
wird, fordert RudolfEnglert eine Indexikalisierung religiöser Bildungsprozesse.

Er geht davon aus, daß das Lebensalter eines Menschen allein keine

zuverlässigen Aufschlüsse über sein Glaubensalter zuläßt, und daß
deshalb nach den zusätzlichen Determinanten glaubensgeschichtlicher
Entwicklung gefragt werden muß33. Diese Determinanten, Indizes
oder Spezifizierungsmomente religionspädagogischer Bemühungen be-

31 H. Peukert, Sprache und Freiheit. Zur Pragmatik ethischer Rede, in: F.

Kamphaus, R. Zerfass (Hg.), Ethische Predigt und Alltagsverhalten, München-Mainz
1977, 54.

32 L. Krappmann, zit. in: N. Mette, H. Steinkamp, Sozialwissenschaften, a.a.O.
39 f.

33 R. Englert, Glaubensgeschichte, a.a.O. 13.



336 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

zeichnet er als «Indexikalisierungsfaktoren». Er nennt deren drei:
«Individualgeschichte», «Gesellschaftsgeschichte» und «Christentumsgeschichte»34.

Mit der Rede von Individual-, Gesellschafts- und Christen-
tumsgeschichte will er die geschichtliche Wandelbarkeit dieser Faktoren
selbst und ihres gegenseitigen Verhältnisses betonen35.

Auch auf die Gefahr hin, Englerts differenziertem Konzept einer
religionspädagogischen Kairologie nicht ganz gerecht werden zu können,

soll sein Verständnis der Indexikalisierung der drei Faktoren
widergegeben werden, wie er es selbst zusammenfassend formuliert hat:
«Im Blick auf die Individualgeschichte bedeutet Indexikalisierung die

Berücksichtigung des Verstehensweges der Lernenden, d.h. die

Vermittlung der sachlogisch wünschenswerten Verlaufsform religiöser
Bildung mit ihren entwicklungslogisch bedingten, faktischen Verlaufsformen.

Im Blick auf die Gesellschaftsgeschichte zielt die Indexikalisierung

auf die Auseinandersetzung mit den den Handlungssinn christlicher

Praxis konterkarierenden Motiven des <heimlichen Lehrplans>
gesellschaftlicher Verkehrsformen. Im Blick auf die Christentumsgeschichte

intendiert die Indexikalisierung eine kritische Aufmerksamkeit
auf die durch die jeweilige Verfassung des Christentums gegebenen
spezifischen Depravierungsversuchungen des Glaubens»36.

Im Hinblick auf die Frage nach der religionspädagogischen Bedeutung

der Zuordnung von schulischem Religionsunterricht und kirchlicher

Gemeinde können wir zusammenfassend folgendes festhalten : Die
religionspädagogische Praxis ist angesichts ihrer Erfolglosigkeit zu
einem schwierigen Geschäft geworden. Dies hat zu einer intensiven
Aufarbeitung der mit dem Glaubenlernen unter heutigen Bedingungen
verbundenen Problemen in der religionspädagogischen Theorie
geführt.

Gegenstand religionspädagogischer Praxis und Theorie sind nicht
mehr nur schulischer Religionsunterricht und Kinderkatechese sowie
deren Konzeptionen. Die Religionspädagogik beschäftigt sich vor allem
mit jenen intentionalen Prozessen in den verschiedenen kirchlichen
Handlungsfeldern, in denen Menschen durch verschiedene Praxisformen

entsprechend ihrem Alter und angesichts kirchlicher und
gesellschaftlicher Rahmenbedingungen zu einem eigenständigen und eigen-

34 Vgl. ebd. 15.
35 Vgl. ebd.
36 Ebd. 309.



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 337

verantwortlichen Leben aus dem Glauben befähigt werden sollen. Die
Religionspädagogik unternimmt dies in der Weise in kritischer Absicht,
indem es ihr nicht um die funktionale Einpassung von Menschen in
kirchliche oder gesellschaftliche Strukturen geht, sondern indem sie

sich praktisch und theoretisch an jenem Praxisbegriff orientiert, der die

Realisierung einer gerechteren und solidarischeren Welt zum Ziel
hat.

Dies Verständnis vorausgesetzt, stehen religionspädagogische
Bemühungen in der Spannung zwischen den im Rückgriff auf die Reich-
Gottes-Praxis und -Botschaft Jesu von ihr intendierten Zielsetzungen
und jenen gesellschaftlichen Mechanismen, die vom Interesse geleitet
sind, Menschen zum reibungslosen Funktionieren innerhalb bestehender

Verhältnisse zum Zweck von deren nahtlosen Fortschreibung zu

qualifizieren.
Vor dem Hintergrund dieses Verständnisses religionspädagogischer

Praxis und Theorie soll nun die Frage nach der religionspädagogischen
Bedeutung der Zuordnung von schulischem Religionsunterricht und
kirchlicher Gemeinde erörtert werden.

4. Zur religionspädagogischen Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergahe des

Glaubens

Die Dringlichkeit, unter religionspädagogischer Rücksicht die
Zuordnung von schulischem Religionsunterricht und kirchlicher
Gemeinde im Hinblick auf die Weitergabe des Glaubens zu problemati-
sieren, ergibt sich von zwei Seiten her: zum einen aus der gegenwärtigen
Situation des Religionsunterrichts und zum andern aus der Erkenntnis,
daß für die Zukunft der Kirche und des christlichen Glaubens der
Arbeit mit Erwachsenen pastorale Priorität zukommt.

Zumindest für schweizerische Verhältnisse, in denen aufgrund der
Schulhoheit der Kantone und der kantonal unterschiedlichen Regelung
des Verhältnisses von Kirche und Staat auch der Religionsunterricht
eine unterschiedliche Stellung hat, gilt für jene Kantone, in denen der

Religionsunterricht als konfessioneller Unterricht von kirchlichen
Vertreterinnen und Vertretern sowie in kirchlicher Verantwortung erteilt
wird, weitgehend auch heute noch, was Wolfgang Bartholomäus aus
deutscher Sicht über den Religionsunterricht in der Mitte unseres Jahr-



338 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

hunderts gesagt hat: «Hin- und hergerissen zwischen pädagogischer
Konzeption und theologischer Profilierung befand sich der Religionsunterricht

Mitte dieses Jahrhunderts in der Situation des äußeren Exodus

aus der Gemeinde und der inneren Isolierung in der Schule»37.

Im Grunde genommen muß von einer dreifachen Isolierung des

Religionsunterrichts gesprochen werden: Isolierung innerhalb der
Schule, Isolierung von der Gemeinde und Isolierung vom konkreten
Leben.

Im Folgenden klammere ich den Religionsunterricht an Mittelschulen

aus und beschränke mich auf den Religionsunterricht an Primär-,
Real- und Sekundärschulen. In diesen Schulen ist der Religionsunterricht

eine weitgehend isolierte Größe. Er teilt das Schicksal von andern
Nebenfächern und wird entsprechend eingestuft. Er wird von Leuten
erteilt, die nur selten in den Lehrkörper integriert sind. Er hat
Glaubenlernen zum Gegenstand und ist deshalb im Unterschied zu
sogenannt nützlichen Fächern in einer schwierigen Position.

Der Religionsunterricht ist auf weite Strecken von der Gemeinde
isoliert. Nicht nur dort, wo vor allem in großstädtischen Verhältnissen
geographische Gründe dafür verantwortlich sind, sondern auch dort,
wo er innerhalb des Territoriums einer Pfarrei erteilt wird, gibt es oft
wenig Kontakt mit der Gemeinde. Dies hängt zum Teil damit zusammen,

daß Katechetinnen oder Katecheten nicht in der Gemeinde wohnen

und sich engagieren, in der sie Religionsunterricht erteilen. Was

unter günstigen Bedingungen allenfalls auf der Unter- und Mittelstufe
an Kontakten mit der Gemeinde noch möglich ist, wird in vielen Fällen
auf der Oberstufe problematisch.

Schließlich ist der Religionsunterricht vom konkreten Leben
isoliert. Darüber vermögen auch jene begrüßenswerten Versuche nicht
hinwegzutäuschen, die einen lebensnahen und erfahrungsbezogenen
Religionsunterricht anstreben, wenn sie nur den Unterschied zwischen

organisiertem Lernen und alltäglichem Leben genügend in Rechnung
stellen. Karl Heinz Schmitt stellt fest: «Der Religionsunterricht lockt
die Schüler in eine Welt, in der sie nicht zu Hause sind. Sobald dieser
Rahmen entfällt, ist auch ihre innere motivationale Bindung dahin. So

erklärt sich zwanglos das eklatante Defizit an Glaubenswissen trotz so

vieler Religionsstunden»38. Rudolf Englert relativiert seinerseits die

37 W. Bartholomäus, Einführung, a.a.O. 121.
38 K.H. Schmitt, Zur Situation der Glaubensweitergabe, in: KatBl 110 (1985)

578.



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 339

Möglichkeiten unterrichtlicher Erfahrungen, wenn er schreibt: «Ein
Glaube, dessen Erfahrungsbezug katechetisch vorwiegend als

Unterrichtserfahrung zu aktualisieren versucht wird, wird mit dem Ende des

interessanten Unterrichts in der Regel aufhören interessant zu
sein»39.

Die Problematik des Religionsunterrichts in bezug auf seinen Beitrag

für das Glaubenlernen reicht aber noch weiter und tiefer. Der
Stellenwert des Religionsunterrichts in bezug auf die Tradierung des

Glaubens hat sich dadurch entscheidend verändert, daß die
gesellschaftlichen Verhältnisse sich insgesamt gewandelt haben. Im Zuge der

Ausdifferenzierung der neuzeitlichen Gesellschaft in relativ autonome
funktionale Teilbereiche hat die Kirche ihre Monopolstellung verloren
und ist zu einem gesellschaftlichen Teilbereich unter andern geworden.
Die Kirche kann deshalb bei ihren Bemühungen um die Weitergabe des

Glaubens nicht mehr auf einen gesamtgesellschaftlichen Konsens in
Sachen Glauben abstellen. Aus der Sicht der Kirche erscheint der
Ausdifferenzierungsprozeß als Säkularisierung, d.h. als «... Emanzipation
der Moderne von der ehemals wichtige gesellschaftliche Integrationsund

Orientierungsfunktionen einnehmenden Sinnwelt und Plausibili-
tätsstruktur des Christentums»40.

Mit diesem Prozeß hat die von Franz-Xaver Kaufmann sozio-kul-
turelle Tradierung genannte Art und Weise der Glaubensvermittlung
an Bedeutung verloren bzw. weitgehend eingebüßt41. Die auf den
kulturell-sozialen Modus gefolgte pädagogische Tradierungsform in Familie

und Schule vermag unter den Bedingungen einer zerfallenden
Volkskirchlichkeit ebenfalls nicht mehr, den Glauben weiterzugeben.

Angesichts dieser Situation fordert Kaufmann eine missionarische

Tradierungsform, in der der Glaube, verstanden als Umkehr und Nachfolge,

primär erwachsenen Menschen vermittelt wird. In dieser
missionarischen Tradierungsform des Christentums «... erfolgt die Tradierung

weder in Prozessen langjähriger Gewohnheitsbildung noch in
Form einer allmählichen Verinnerlichung religiöser Orientierungen,
sondern als Umstrukturierung einer bereits vorhandenen Plausibilitäts-
struktur und als Umorientierung in den sozialen Beziehungen»42.

59 R. Englert, Glaubensgeschichte, a.a.O. 396.
40 Ebd. 192.
41 Vgl. F.-X. Kaufmann, Kirche, a.a.O. 184.
42 Ebd. 172.



340 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

So viel 211 den Gren2en religionsunterrichtlicher Bemühungen für
die Weitergabe des Glaubens. Im Zusammenhang mit unserer Frage
nach der Zuordnung von schulischem Religionsunterricht und kirchlicher

Gemeinde ergibt sich vom Postulat her, der Erwachsenenarbeit
pastorale Priorität ein2uräumen, eine wichtige Konsequenz. Ein
bestimmter Teil der Erwachsenen einer Gemeinde stellen gleichsam ein
personales Scharnier zwischen dem schulischen Religionsunterricht
und der kirchlichen Gemeinde dar. Gemeint sind die Eltern der
Schülerinnen und Schüler. Durch den Religionsunterricht ihrer Kinder sind
die Eltern insofern mitbetroffen, als sie sich selbst vor allem im
Zusammenhang mit der Erstkommunion, der Erstbeichte und der Firmung
fragen müssen, wie sie zu dem Glauben stehen, zu dessen liturgischer
Feier ihre Kinder hingeführt werden. In diesem Sinne plädiert unter
den Religionspädagogen heute vor allem Karl Ernst Nipkow für ein
«gemeinsam leben und glauben lernen zwischen den Generationen»43.
Dahinter steckt die Einsicht, daß Glaubenlernen ein lebenslanger Prozeß

ist. Dieses Postulat ist aber auch von der Überzeugung geleitet, daß
— wie es Wolfgang Bartholomäus formuliert hat - «das eigentliche
Problem des Lernens von Christsein... nicht die lernenden Kinder
(sind). Es sind die erziehenden Erwachsenen Was die Kinder werden
sollen, müssen die Eltern sein wollen»44. Bartholomäus ist überzeugt,
daß die Arbeit mit Erwachsenen die wichtigste Aufgabe der Kirche
heute ist: «An ihr hängt die Zukunft der Kirche. Denn nicht die
Kinder sind deren Zukunft. Die Zukunft der Kirche hängt an der

Glaubwürdigkeit und Überzeugungskraft derer, die sie vor allem
tragen: an den Erwachsenen, Amtsträgern wie Laien. Ohne sie hat die
Kirche keine Zukunft. Ohne sie haben Kinder keine kirchliche
Zukunft. Ohne sie können Kinder nicht die Zukunft der Kirche
werden»45.

Die Gemeinde wird als Lernort des Glaubens deshalb immer wichtiger,

weil Eltern und schulischer Religionsunterricht darauf angewiesen

sind, «... daß sie auf Orte verweisen können bzw. selbst daran

partizipieren, an denen Menschen aus den Inspirationen des Evangeliums

heraus gemeinsam zu leben versuchen»46.

43 K. E. Nipkow, Grundfragen, a.a.O. 33.
44 W. Bartholomäus, zit. in: N. Mette, Voraussetzungen, a.a.O. 321 f.
45 W. Bartholomäus, Einführung, a.a.O. 125.
46 N. Mette, Die Aufgaben der kirchlichen Gemeinde im religiösen Lernprozeß, in :

Concilium 20 (1985) 331.



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 341

Anhand der FirmVorbereitung in der Pfarrei Neuenhof möchte ich
kurz aufzeigen, wie schulischer Religionsunterricht und kirchliche
Gemeinde einander ergänzend zugeordnet werden können und wie -
wenn auch nur in bescheidenen Ansätzen — ein Leben-und-glauben-
Lernen zwischen den Generationen angestoßen werden kann. Es ist
dies ein Versuch in Richtung auf Gemeindekatechese hin oder
Gemeindepädagogik, wie dies in der evangelischen Religionspädagogik
genannt wird. Gemeinde soll Subjekt ihres eigenen Lebens werden, und

zwar in religionspädagogischer Hinsicht.
Gegen Ende des fünften Schuljahres luden wir die Eltern der Fünft -

klässler in Gruppen zu Informations- und Gesprächsabenden ein, da wir
- wenigstens auf Zusehen hin — die Kinder im sechsten Schuljahr, also

mit zwölf/dreizehn Jahren, zur Firmung einladen. An diesen
Elternabenden erläuterten wir unser Konzept des schulischen Religionsunterrichts

zur Vorbereitung auf die Firmung hin. Theologisch lassen wir
uns dabei von der Charismenlehre des Apostels Paulus leiten: Talente
und Fähigkeiten, die wir im Glauben an Jesus Christus bereit sind, für
andere und zum Aufbau der Gemeinde einzusetzen, dürfen wir als

Gaben des Geistes bezeichnen. Durch den Einsatz dieser Gaben wird
Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden aufgebaut. Die Firmung
bedeutet von Seiten des Kindes das Versprechen, seine Fähigkeiten und
Talente für andere einzusetzen, von Seiten der Eltern, Paten und der
Gemeinde, die Bereitschaft, die Kinder auf ihrem Weg zu begleiten und
zu unterstützen. Der Firmspender bittet im Gottesdienst als Vertreter
der ganzen Kirche für die Kinder um die Gabe Gottes, den Heiligen
Geist.

Im Anschluß an die Darlegung unseres religionsunterrichtlichen
Konzepts luden wir die Eltern ein, sich zu überlegen, in Ergänzung zum
Religionsunterricht eine Firmgruppe außerhalb der Schule zu leiten.
Vierzehn Personen fanden sich bereit, allein oder zu zweit eine

Firmgruppe von fünf bis neun Kindern zu übernehmen. Im Sommerquartal
trafen wir uns mehrmals mit den Firmhelferinnen und Firmhelfern, um
sie auf ihre Aufgabe vorzubereiten. Dabei ging es zum einen darum, daß
sie sich über die Lebenssituation der Kinder Rechenschaft gaben und
ihr eigenes Verständnis von Christsein heute klärten. Zum andern

überlegten wir, wie die Firmgruppen für die Kinder zu einer positiven
Erfahrung im Kontakt mit andern Kindern und Erwachsenen werden
könnten, wie sie also etwas von einer christlichen Gemeinde erfahren
könnten. In den Gruppen lernten sich die Kinder kennen. Einzelne



342 Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem

Gruppen hatten Gespräche mit einer Krankenschwester, mit Behinderten,

mit Leuten aus der Gemeinde, die sich um den Kontakt 2rwischen

Schweizern und Ausländern kümmern (der Ausländeranteil in unserer
Pfarrei ist über 37%) oder mit dem Sigrist, den persönlich kennenzulernen

gerade bei Kindern und Jugendlichen ein wichtiger Beitrag für
ein gutes Klima in der Pfarrei ist.

Da wir mit der Firmung immer auch eine Aktion verbinden, um auf
die weltweite Dimension der katholischen Kirche und ihre diakonale

Aufgabe aufmerksam zu machen, luden wir einen Bruder der
Missionsgesellschaft Bethlehem in die Firmgruppen ein, der den Kindern und
den Erwachsenen aus seiner Arbeit in einer landwirtschaftlichen Schule

in Kolumbien anschaulich und eindrücklich berichtete. Gemeinsam
fuhren wir zum Firmspender, dem Benediktinerabt Mauritius Fürst in
Mariastein. Die Eltern der Kinder luden wir zu einem gemeinsamen
Abend mit den Firmhelferinnen und -heifern ein.

Diese Art der Firmvorbereitung scheint mir ein bescheidener

Anfang zu sein, schulischen Religionsunterricht und kirchliche
Gemeinde miteinander in Kontakt zu bringen. Ohne der Auswertung
vorzugreifen — die Firmung findet erst statt —, kann doch soviel festgehalten

werden. In diesem Unternehmen sind neue Kontakte entstanden

unter Kindern, zwischen Kindern und Erwachsenen und unter
Erwachsenen. Vielleicht ist dies ein Anfang zum gemeinsam Leben-und-

glauben-Lernen durch Partizipation am Umgangs- und Lebensstil im
Rahmen einer ad-hoc-Gruppe. Mehr möchte ich im Moment nicht
behaupten. Soweit der kurze Einblick in einen Bereich religionspädagogischer

Praxis.

Zurück zum Grundsätzlichen. Norbert Mette sagt zur Bedeutung der
Gemeinde für den Prozeß der Glaubensvermittlung: «Christlicher
Glaube und seine Vermittlung haben es grundlegend mit dem Erlernen-

und Ergreifenkönnen neuer Lebensmöglichkeiten zu tun, wie sie

von Gott den Menschen angeboten und in Jesus Christus unüberbietbar
offenbar geworden sind. Wer sich auf diesen Glauben einläßt, wie er in
einer bestimmten — nämlich durch den Geist dieses Jesus bewirkten -
Art zwischenmenschlicher Beziehungen sichtbare soziale Gestalt
annimmt, wird aus der erfahrenen gegenseitigen Annahme heraus befähigt,

Mensch zu werden, der solidarisch mit anderen die gemeinsame
Lebensgeschichte verantwortlich gestalten lernt. Glaubenlernen hat es

also mit Lebenlernen in einem sehr elementaren Sinn zu tun;
charakteristisch für es ist, daß es sich in einer gemeinsamen Praxis vollzieht. In



Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens 343

diesem Sinn bildet die Gemeinde eine konstitutive Dimension im Prozeß

der Glaubensvermittlung»47.
In zweifacher Hinsicht muß der Hinweis auf die Gemeinde als

Lernort des Glaubens präzisiert werden:
Zum einen bietet die Tatsache, «... daß Christen zusammenkommen

keine Gewähr dafür, daß ein Miteinander im Sinne des Evangeliums
praktiziert wird; auch hier können sich Sach- und Rollenzwänge in
verschiedenerlei Hinsicht ausbreiten»48. Deshalb gilt es zu sehen, daß

Gemeindebildung in einem qualifizierten Verständnis erst dort
geschieht, «... wo bis zu den gesellschaftlichen Konstitutionsprozessen
vorgestoßen wird, wo die herrschenden Sozialbeziehungen mit der

Perspektive des Reiches Gottes konfrontiert und aus dieser Perspektive
heraus neu gestaltet werden»49.

Religionspädagogisch gewendet heißt dies, daß erst dort, wo eine
Gemeinde gleichsam zur Gesellschaft aufbefreitem Gebiet wird, indem
sie sich gesellschaftlichen Zwängen ökonomischer, politischer und
kultureller Art widersetzt und so wenigstens bruchstückhaft versucht, im
Sinne der Reich-Gottes-Praxis und -Botschaft Jesu wahres und erfülltes
Leben für alle zu ermöglichen, sie jene zugleich einladende und
provozierende Qualität erlangt, die für das In-Gang-Kommen von
Lernprozessen in Sachen Glauben entscheidend ist.

In einer weiteren Hinsicht muß der Hinweis auf die Gemeinde als

Ort der Einübung in die Nachfolge präzisiert werden. Gemeinde
verstanden als soziales Gebilde, das sich aus Interaktionen aufbaut, meint
nicht dasselbe wie Pfarrei, verstanden als rechtlich-organisatorische
Größe von zum Teil beträchtlichem Ausmaß. Für die Gemeinde als

religionspädagogisch bedeutsamer Lernort ist wichtig, daß sie
überschaubar strukturiert wird im Sinne von Gruppierungen mit durchaus
unterschiedlicher Lebensdauer. Anzustreben wären Basisgruppen als

Zusammenschlüsse von einzelnen Familien, die miteinander und im
Kontakt mit der ganzen Pfarrei Leben- und Glaubenlernen einüben
und zu verstehen versuchen.

47 Ebd. 332.
48 Ebd.
49 N. Mette, H. Steinkamp, Sozialwissenschaften, a.a.O. 86.



344 Die religionspädagogische Bedeutung

5. Zusammenfassung

Wir sind von der Bestimmung des Gegenstandes der Religionspädagogik

ausgegangen und haben uns danach den Zielsetzungen
religionspädagogischen Handelns und dessen Rahmenbedingungen zugewandt.
Vor diesem Hintergrund haben wir die Frage nach der religionspädagogischen

Bedeutung der Zuordnung von schulischem Religionsunterricht

und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens

gestellt.
Dabei ist deutlich geworden, daß diese Frage im Schnittpunkt

verschiedener Problemkreise liegt und daß in ihr wie in einem Brennpunkt
grundsätzliche Fragen gebündelt sind.

Als Ergebnis kann festgehalten werden: Mit unserer religionspädagogischen

Fragestellung steht das Glaubensverständnis auf dem Spiel,
werden gemeindetheologische und gemeindekonzeptionelle Probleme
angesprochen und kommen die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen

heutigen Christseins in den Blick.
Es hat sich gezeigt, daß es — religionspädagogisch gewendet — in

bezug auf den Glauben um die Einübung in die NachfolgeJesu, in bezug
auf die Gemeinde um den Aufbau überschaubarer und verbindlicher
Lebenszusammenhänge in christlich inspirierten Gruppen als Orte
gemeinsamen Leben- und Glaubenlernens und in bezug auf die
gesellschaftlichen Rahmenbedingungen um Strategien gegen jenen heimlichen

Lehrplan in der Gesellschaft geht, der die funktionale Einpassung
aller in die etablierten Verhältnisse zum Ziel hat.

Letztlich geht es um die Frage, ob die religionspädagogischen
Bemühungen in der Zuordnung von schulischem Religionsunterricht
und kirchlicher Gemeinde im Rahmen ihrer durchaus beschränkten

Möglichkeiten einzelne Christen und christliche Gruppen und Gemeinden

dazu befähigen können, im Rückgriff auf die Reich-Gottes-Praxis
und -Botschaft Jesu unter heutigen Bedingungen etwas zum Aufbau
einer Gesellschaft und Welt beizutragen, in der niemand mehr
wirtschaftlich benachteiligt, politisch abhängig und kulturell unmündig
gehalten wird.


	Die religionspädagogische Bedeutung der Zuordnung von schulischem Religionsunterricht und kirchlicher Gemeinde für die Weitergabe des Glaubens

