Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Transzendentale Subjektivitdt oder Transzendentalitat des Subjekts :
die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne

Autor: Bauerdick, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoLF BAUERDICK

Transzendentale Subjektivitit oder
Transzendentalitit des Subjekts

Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne

«Genaugenommen wird die messianische Eschatologie nie wortlich ausge-
sprochen: es handelt sich lediglich darum, in der nackten Erfahrung einen
Raum, eine Vertiefung zu verzeichnen, wo sie gehért werden kann und
erténen muB. Diese Vertiefung ist keine Offnung unter andern. Sie ist die
Offnung selbst, die Offnung der Offnung, was sich in keiner Kategorie oder
Totalitdt einfangen 1aB3t, das heif3t all das, was sich an der Erfahrung nicht
mehr in der traditionellen Begrifflichkeit beschreiben 1df3t und das selbst
jedem Philosophen widersteht.»

Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz

1. Wer spricht und wer vermag zu hiren? — Das « Subjekt» am Ende der
Moderne

Vielleicht mutet es heute schon anachronistisch an, mit Karl Rahner
theologisch auf die Philosophie der Neuzeit zu rekurrieren, wo die
Philosophen der vordersten Reihe nurmehr dariiber debattieren, ob das
Projekt der Moderne nur im Sterben liegt oder ob das Begribnis bereits
stattgefunden hat? Kann die Theologie nach der Totsagung Gottes die
Proklamation vom «Tod des Subjekts» nur dadurch «iberwindeny,
indem sie diese Rede beharrlich ignoriert? Geht nicht mit einer Epoche
auch zwangsliufig eine Theologie unter, die einst mit dem Anspruch
auftrat, in dieser und fiir diese Zeit etwas zu sagen, was nach Rahners
eigenen Worten «dem Heile dient»? Denn wer konnte eine solche Rede
noch verstehen, wenn die subjektiven Voraussetzungen des Hérenkén-



292 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

nens tatsichlich dem Bild entsprechen, das die Apologeten des Post-
modernismus vom «Subjekt» jenseits der Neuzeit zeichnen?

Dieses «Subjekt», das im Grunde nicht einmal mehr seinen Namen
verdient, hat nichts mehr gemein mit jenem Subjekt neuzeitlicher Auf-
klirung, das unter dem Anspruch von subjektiver Autonomie den
Geschichtsverlauf selbst zu bestimmen und zu steuern gedachte. Mit der
Einsicht in das Scheitern des Unternehmens des abendlindischen
Rationalismus, per Vernunftdekret Fortschritt und Freiheit zu garan-
tieren, hat es auch jene Ideale von Frieden und Vers6hnung begraben,
die nicht gewillt waren, der Realitdt des Realen kampflos das Feld zu
tiberlassen. Aber eben jene Spannung, die aus der Differenz von Realem
und Idealem erwichst, hat das postmoderne Bewultsein schmerzlos
verabschiedet.

Fiir Jean Baudrillard, den wohl derzeit schirfsten Kritiker der
Moderne vollzieht sich deren Tod in der « Revolution des 20. Jahrhun-
derts», der «Revolution der Postmoderne», die der «riesige Prozel3 des
Sinnverlusts gewesen ist und zur Zerstorung aller Geschichten, Refe-
renzen und Finalititen gefiihrt hat»!. Der Zerfall des Realen markiert
die Schwelle vom Ubergang der Neuzeit zur Postmoderne, in der die
Realitit keineswegs abstirbt, sondern sich in einem System «universel-
ler Simulation»? iiberlebt, unter «Substituierung des Realen durch Ze:-
chen des Realen»?. In einer solchen kiinstlichen Welt von Artefakten
kulminieren die zur Bedeutungslosigkeit verurteilte Vergangenheit und
eine jeglichen utopischen Gehalts entkleidete Zukunft in einer erwar-
tungs- und damit heillosen Gegenwart.

1.1. Vom aufgeklirten BewnfStsein zur verklirten Bewn/3tlosigkeit

Wenngleich wir der katastrophentheoretischen Spekulation Bau-
drillards nicht so weit folgen, den «Tod der Moderne» als beschlossene
Sache anzusehen, um dann innerhalb eines hermetischen Simulations-
systems, das kein AulBBerhalb mehr kennt, «fatale Strategien» zu entwik-
keln, so kénnen wir doch nicht mehr in unreflektierter Unmittelbarkeit
gedanklich an jene Tradition der Neuzeit ankniipfen, die mit Kant das
Subjekt aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit herausfiihren

! Der Tod der Moderne. Eine Diskussion, Konkursbuch, Tiibingen 1983.
2 Vgl. J. BAUDRILLARD, Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen 1982.
3 J. BAUDRILLARD, Agonie des Realen, Berlin 1978, 8. (Hervorhebung R. B.)



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 293

wollte. Denn genau diese Tradition ist es, die jene Prozesse evoziert hat,
die von ihrer Tendenz her in die simulative Ordnung einmiinden, die
Baudrillard bereits im universellen MafB3stab am Werk sieht. Wo nim-
lich ein legitimes Bediirfnis nach subjektiver Autonomie und Freiheit
beginnt, sich historisch derart zu artikulieren, daf3 es sich einem gleich-
zeitigen Sicherungsbediirfnis gemill einem mentalen Systemzwang
unterwirft, da sind bereits die Wurzeln fiir die Arbeiten der heutigen
Dekonstrukteure des Subjekts angelegt. Wenn dann Foucault den «Tod
des Subjekts» * verkiindet, so liegt die Empérung und Entriistung auf der
Seite derer, die zwar das Streben nach Selbstbestimmung anerkennen,
dieses aber zugleich in «verniinftigen» und «objektiven» Sicherungssy-
stemen garantiert und legalisiert wissen wollen. Erlaubt ist dann alles,
wenn es nur «verninftig» ist. Der Gehorsam des Biirgers allein gegen-
tiber der sich selbst auferlegten Ordnung von Vernunftsprinzipien
kaschiert allerdings mehr schlecht als recht den dahinter verborgenen
Willen zur Macht und einen noch immer ungebremsten konomischen
und politischen Herrschaftsanspruch. Und die bediirfen in der Tat jener
geschlossenen ideologischen Systeme, die auBlerhalb ihrer selbst nichts
oder nur das gelten lassen, was sie nicht bedroht. Das ist der strukturelle
Mangel an Rechtschaffenheit, den Nietzsche dem Willen zum System
vorhielt.

1.1.1. Die Autonomie des Subjekts — im Gefingnis seiner konstitutiven
Maglichkeitsbedingungen

Nun ist die Nétigung in Systemen zu denken sicherlich kein aus-
schlieBliches Kriterium der neuzeitlichen Philosophie. Deren Spezifi-
kum griindet vielmehr in der systematischen Reflexion des Subjekts auf
die Voraus-Setzungen, von denen es meint, in seiner Subjektivitit kon-
stituiert zu sein. Diese eigenartige Paradoxie, die zu begriindende Sub-
jektivitit vor ihrer Begriindung immer schon als normativ gegeben
voraussetzen zu miissen, gibt dem subjekttheoretischen «Diskurs der
Moderne» eine verhingnisvolle Tendenz zur Tautologie, wie sie Syste-
men zu eigen ist, die in ihrer Selbstreferenz nur in sich selber kreisen. Es
scheint mir das Charakteristikum der Moderne, die Mannigfaltigkeit
von Erscheinungen und Erfahrungen auf ein iibergeordnetes Prinzip
Subjektivitit hin zu kanalisieren, um sich so in und durch alle Erfah-
rungen jene einheitliche und vereinheitlichende Ich-Identitit zu erhal-

# Vgl. z.B. M. Foucaurt, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M. 1978.



294 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

ten, die den Dingen ihre Ordnung gibt und den Menschen ihre Plitze
zuweist. Das Transzendentalsubjekt Kantscher Provenienz, der Hegel-
sche Geist, die neuzeitliche Vernunft und auch der Gott des Biirgertums
sind unter diesem funktional-logischen Gesichtspunkt hypostasierte
Instanzen, die jene Stelle besetzt halten, die Subjekte in ihrer Identitit
konstituieren’. Sie stiften die Moglichkeit intersubjektiven Austausches
von Gedankeninhalten und bewerkstelligen damit auf der Ebene der
Ideologie das, was das Geld und Kapital als Transzendentalsubjekt der
gesellschaftlichen Synthesis auf der Ebene der 6konomischen Verkehrs-
formen leisten. Das Vernunftsubjekt der Neuzeit, das sich seinen
eigenen Grenzen und Moglichkeiten gegentiber in Gewilheit wihnt,
leistet dem Anspruch Identitit zu garantieren Geniige, indem es seine
Autonomie gegen absolutistische Fremdbestimmungsanspriiche durch
den permanenten Rekurs auf die Objektivitit und Verniinftigkeit seiner
Erkenntnisse behauptet. Das Dilemma ist allerdings, daf3 fir die Garan-
tie subjektiver Identitit durch alle Erfahrungen hindurch der hohe Preis
zu entrichten ist, vorab aller Erfahrungen das Spektrum aller méglichen
Erfahrungen abstecken und umgreifen zu miissen. So 4Bt sich an der
Kantschen Transzendentalphilosophie demonstrieren, wie sich gegen
deren eigene Intention das Streben des Erkenntnissubjekts nach Auto-
nomie gewissermalen hinter dem Riicken des Erkennenden ins Gegen-
teil verkehrt.

1.1.2. Wir wissen, da/3 wir wissen, was wir wissen — die Aporie des Apriori
im transzendentalen [dealismus

In der erkenntnistheoretischen Wende zum Subjekt zur Begriindung
von Objekterkenntnis gerdt Kant in eine thm eigentiimliche Spannung,
in der zwei divergierende Tendenzen zusammentreffen. Der revolutio-
niren Denkleistung Kants, den Verstandesgebrauch in seinem Giiltig-
keitsbereich einzuschrinken, um die Vernunft vor spekulativen Aus-
schweifungen in intelligible Welten zu bewahren, korrespondiert die
repressive Tendenz, nur solchen Erkenntnissen Giiltigkeit zuzubilligen,
die unter das Kategoriensystem des Verstandes subsumierbar sind. Hier
soll keineswegs die Moglichkeit apriorischer Urteile, die vor aller empi-
rischen Erfahrung Giiltigkeit besitzen, geleugnet werden; die Kritik

* Vgl. R. Bauerpick, Geld, Geist und Gott. Zur 6konomischen, ideologischen und
religidsen Konstitution des biirgerlichen Subjekts, in: Christen fiir den Sozialismus (Hg.),
Kultur des Verstehens gegen Kolonialismus der Ideen, Miinster 1983, 6-23.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 295

entziindet sich vielmehr an der von Kant in seiner Erkenntniskritik
vorgenommenen Trennung von Erkenntnisformen und -inhalten.
Zwar sind das erkennende Subjekt und die Verstandeskategorien auf ein
der Sinnlichkeit gegebenes «an sich» unerkennbares Material angewie-
sen, doch vermogen die gegebenen Inhalte und das Erkenntnissubjekt
sich nicht reziprok zu durchdringen. Das zu Erkennende bleibt dem
Erkennenden nicht zuletzt deshalb duBerlich, da, wenngleich nicht das
Was, so doch das W7e, also die Formen, die das Gegebene als Erkennt-
nisobjekt konstituieren, immer gleich sind. Deshalb verkehrt sich die
antiidealistische Spitze von Kants «empirischem Realismus» in letzter
Konsequenz in nichts anderes als eine Philosophie des Bekannten und
die geistige Rekonstruktion dessen, was sowieso schon ist. Dagegen
hief3e zu erkennen, daf3 die Verstandesformen selbst ein Produziertes
sind, also Produkte genetischer Entwicklungsprozesse, deren Invarianz
aufzugeben und damit die Statik transzendentaler Subjektivitit selbst.
Doch die « Unfidhigkeit dazu ist», wie Adorno sagt, «die Unfihigkeit zur
Erfahrung selber»®.

Dem entspricht, dal3 Kant zur Begriindung einer Metaphysik als
Wissenschaft diese an Kriterien mil3t, die er einer bestimmten histori-
schen Form von Wissen entlehnt, nimlich der zeitgentssischen Mathe-
matik und der klassischen Physik. Das Problem ist nur, dal3 Kant den
von der Quantentheorie langst tiberholten Prinzipien der Newtonschen
Wissenschaft einen vollig ungebithrenden Stellenwert beimif3t, als er sie
«ihrer subjektiven Seite nach mit Erkenntnis, nach der objektiven Seite
mit Wahrheit (gleichsetzt)»’. Das ist jener von Foucault dechiffrierte
fatale Zwang des «Diskurses der Moderne» zu dem, was er selbst fiir
Wahrheit hilt; ein Zwang, der sich als Furcht vor dem Irrtum ausgibt,
doch nichts ist als die Furcht vor der Wahrheit, die jenseits des eigenen
Standorts verzweifelt ihr Recht einklagt. Dieser Furcht ist Kant bei aller
intellektuellen Redlichkeit erlegen. Das Gefingnis seiner Metaphysik,
die, wie er selbst sagt, «mehr dazu dient, Irrtimer abzuhalten als
Erkenntnis zu erweitern»®, untersteht dem Reglement jener «diskursi-
ven Polizei», die Gericht hilt iiber die, welche im Wahren und die,
welche im Falschen sind”.

¢ Tu. W. AporNo, Negative Dialektik, Frankfurt 1980, 380.

7 Ebd. 379.

§ 1. KanT, Kritik der reinen Vernunft, stw-Werkausgabe (hrsg. v. W. WEISCHEDEL),
Bd. 4, 708 (B879,/A851).

? Vgl. M. Foucaurr, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt, Berlin, Wien 1977,
hier 25.



296 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

1.2. Die Furcht vor dem Irrtum und das Ende der Erfahrung

Transzendentale Subjektivitit, die sich des Wissens um die apriori-
schen Bedingungen der Méglichkeit ihres Tuns und Handelns sicher
wihnt, okkupiert den Stuhl des obersten Richters am Gerichtshof der
Vernunft. Dabei ist gar nicht einmal so wichtig, was denn nun als das
Apriori transzendental konstitutiv ist, ob die objektive «transzendentale
Einheit der Apperzeption bei Kant, die Logik in Wittgensteins Trac-
tatus oder die ideale Kommunikationsgemeinschaft als Transzenden-
talsubjekt bei Habermas. Bei aller Unterschiedlichkeit dieser philoso-
phischen Diskurse der Neuzeit haben sie doch einen logischen Kern
gemeinsam. Sie erlauben die Einnahme eines Standorts, der sich in dem
Recht glaubt, bestimmen zu kénnen, wovon zu sprechen und zu schwei-
gen ist, welche Rede legitim ist und welche unters Verdikt iiber das
«Irrationale» und « Unverniinftige» fallt. So wird verstindlich, daB3 sich
der jiingste Rettungsversuch der Vernunft!? in seinen eigenen Uber-
zeugungen als unirritierbar erweist von so provokanten Denkern wie
Nietzsche, Adorno, Foucault oder Bataille, um von der «aufgeklirten»
eigenen Position aus die « Unvernunft» der Vernunftkritiker zu entlar-
ven.

Im transzendentalen Apriori und damit auch implizit in der trans-
zendentalen Fragestellung selbst scheint sich jene undurchschaute
Furcht vor dem Irrtum zu manifestieren, die sich selbst nicht mehr als
die Furcht zu verstehen vermag, welche die Wahrheit des « Anderen der
Vernunft» auslost, das sich dem Zugriff des identifizierenden und klas-
sifizierenden Denkens entzieht. Der Preis transzendentaler Subjektivi-
tat dafir, sich eine durchgingige Identitit zu bewahren, ist die Herab-
setzung der Welt der Erscheinungen zum bloBen Material der eigenen
Selbsterhaltung. Wo sich ein Subjekt jedoch nicht mehr von einem
Gegeniiber affizieren 1463t, da verwandelt es sich unter der Hand in ein
solches statisches Objekt, das es nie sein wollte. Die Verobjektivierung
des Subjekts zum hermetischen System im Rekurs auf sich selbst steckt
keimhaft schon in der transzendentalen Frage nach den Méglichkeits-
bedingungen von Autonomie; Bedingungen, die Kant auf der Ebene
des Erkennens in den invarianten subjektiven Voraussetzungen «syn-
thetischer Urteile a priori» gefunden zu haben meinte. Doch wo Subjekt

' Vgl. J. HaBerMas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a. M.
1985.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 297

und Objekt nicht in dialektischer Vermittlung verstanden werden, da
stirbt Subjektivitit zu einer nichts mehr bewegenden Tautologie, die
Nietzsche bereits voller Spott Kant ankreidete. Denn dieser hitte zur
Beantwortung der Frage « Wie sind synthetische Urteile a priori mog-
lich?» im Grund nur die drei Worte gebraucht « Verméoge eines Ver-
mogens»'!.

Dennoch ist bei Kant immer noch jene Spannung zwischen trans-
zendentaler und empirischer Subjektivitit zu spiiren, die vielleicht erst
der Motor dafiir ist, sich von der Wirklichkeit derart bewegen und
tiberwiltigen zu lassen, daB3 der verobjektivierende transzendentale ver-
engte Gesichtskreis sich auflést. Von derlei Moglichkeit hat sich die
Moderne jedoch immer mehr entfernt. Die «empirisch-transzendentale
Dublette», «die man den Menschen nannte»'? lebte wenigstens noch
innerhalb der Polaritit von «transzendentaler Idealitit» und «empiri-
scher Realitit» und hatte damit zumindest noch eine Ahnung von ihrer
Gefangenschaft. Mit dem Verschwinden dieser Spannung am Ende der
Moderne kulminiert das Ideale per Identifikation mit dem Realen. Das
ist die fatale Vollendung des Idealismus, die das Ende der Neuzeit
einldutet, der Tod der Moderne und der Tod in ihr. An der Gefangen-
schaft der Menschen hat sich nichts geiandert, nur sie merken sie nicht
mehr. Oder, um mit Baudrillard zu sprechen, haben die modernen
Stidte als Ganzes die Funktion von Friedhéfen iibernommen, «sie sind
tote Stiadte und Stidte des Todes»!?, in denen die Menschen nicht mehr
leben, sondern mit all ihrer Anstrengung mit dem Uberleben beschiftigt
sind. Menschen, die auf eine tragische Weise erlost sind, weil sie ihre
Erlésungsbediirftigkeit nicht mehr verspiiren; gliickliche Menschen,
doch wie J.B. Metz sagt, «am Ende nur im Sinne eines leidens- und
sehnsuchtsfreien Gliicks, das heil3t aber eines wunschlosen Un-
glicks»'“. Sollte sich so der Einbruch des Messianischen in die
Geschichte auf zynische Weise vollenden?

' F. NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Bése, in: Werke, Bd.3 (hrsg. v.
K. ScHLECHTA), Miinchen 1976, 21.

2 M. FoucauLt, Die Ordnung der Dinge, 385.

'3 J. BAUDRILLARD, Der symbolische Tausch, 198.

'4 1. B. METZ, Den Glauben lernen und lehren. Dank an Karl Rahner, Miinchen
1984, 22.



298 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

2. Transzendentale Begrenzung oder unbegrenzte Transzendentalitit — die
mystische Theologie Karl Rabners unter subjekttheoretischem Aspekt

2.1. Die Transformation der Theologie — Vom Diskurs der Macht zur
machtvollen Rede

Die Hilflosigkeit der abendlindischen Theologie angesichts der
Agonie des spitbiirgerlichen Subjekts ist offensichtlich. Wie sollte die
eurozentrische Theologie des Vatikans auch der spitmodernen Ver-
fallsgeschichte in Richtung auf ein nachbiirgerliches Subjekt begegnen,
wo sie in der Gefahr steht, integrales Moment jener simulativen Ord-
nung zu werden, die den Besitz einer Wahrheit fingiert, die es gar nicht
gibt. Der Wert von Antworten auf die Anfragen am Ende der Moderne
verkommt zum Simulakrum, wenn die Antworten einem universellen
Sinngebungskonstrukt entspringen, das diese schon 44z, bevor die Fra-
gen gestellt sind. Indem eine solche Theologie einer Theologie, die aus
der Erfahrung lebt, wie der Theologie der Befreiung den Kampf ansagt,
folgt sie nur mit zwingender Konsequenz dem Selbsterhaltungsprinzip
der Macht, demgemif alles au3erhalb der Logik des eigenen Systems als
potentielle Bedrohung erscheinen mul3. Das Andere, das sich diesem
Identititszwang entzieht, mull dann nicht zuletzt deshalb ausgeschlos-
sen werden, um auch weiterhin die Augen vor der eigenen Unwahrheit
verschlieBen zu kénnen.

Die andere Spielart okzidentaler Theologie, die liberale Variante
des Christentums hat zwar die Inhalte des Glaubens depotenziert, diese
letzten Relikte allerdings hoffihig gemacht. Man 146t den Diskurs der
liberalen Theologen gewihren, und man wird wissen warum. Der ver-
niinftige Glaube stirkt den Glauben an die Vernunft. Dal} diese Theo-
logie mit den Waffen der Aufklirung auch deren Aporien iibernimmt
und mit der heimlichen Inthronisation abstrakter biirgerlicher Ratio-
nalitit in der Theologie auch die Apathie ihrer Subjekte dem Anderen
gegeniiber sanktioniert, darauf hat ]J.B. Metz!® in seiner Konzeption
einer « Politischen Theologie» eindringlich hingewiesen, in der er selbst
eine sich nicht mehr als birgerlich verstehende theologische Alterna-
tive entwickelt hat. Durch die Sensibilitit fiir den neuzeitlichen Verlust
an Subjektivitit und den expliziten Durchgang durch die «Dialektik der

5 Vgl. J. B. METZ, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 299

Aufklirung» hat Metz unter dem «Primat der Praxis» einen theologi-
schen Theorietyp erarbeitet, der die Logik traditioneller theologischer
Diskurse verabschiedet und auf eine nachbiirgerliche Religiositit
zielt.

Daf} gerade Metz gegeniiber dem «Kiltetod des Subjekts» und der
«Geheimnislosigkeit der Moderne» in seinem Dank an seinen Lehrer
Karl Rahner'¢ dessen leidenschaftliches Plidoyer fiir die Erfahrung des
gottlichen Geheimnisses 7z dieser Zeit so hervorhebt, verweist auf mehr
als «nur» die aufrichtige Anerkennung der Person und des Werkes Karl
Rahners. Es geht eben auch grundsitzlich um die Konvergenz zweier
auf den ersten Blick divergierender Theologien.

Wir erkennen jedoch in der politischen Theologie die Erfiillung
eines Desiderates Rahners, das leider in der Rahnerrezeption kaum oder
gar nicht beachtet wird. Wenn Rahner nimlich die altbekannte Forde-
rung aufstellt, daf3 eine Theologie heute nicht hinter die transzendental-
anthropologische Wende der neuzeitlichen Philosophie zuriick kann
und darf !’, nicht nur aufstellt, sondern in seinem Werk auch einlést, so
siecht er doch zugleich die Méglichkeit — die These vom Ende der
Neuzeit erwigend — dal3 diese Philosophie des Idealismus in ihrer
epochalen Gestalt schon untergeht. Entscheidend ist jedoch, dal3 der
Grund, dennoch auf den philosophischen Diskurs der Moderne zurtick-
zugreifen, nicht in einer Ubereignung der Theologie an das neuzeitliche
BewuBtsein liegt, als vielmehr dessen Uberwindung bezweckt, da die
Theologie dem Geist einer Zeit gerecht werden soll, «die #ach der
Neuzeit kommt»'2.

Die folgenden subjekttheoretischen Uberlegungen zur Theologie
Rahners werden zeigen, daf3 in seiner mystischen Theologie die basalen
Voraussetzungen einer nachbiirgerlichen Theologie und einer im posi-
tiven Sinn post-modernen Religiositit verankert sind. Nicht im Modus
einer expliziten Thematisierung, sondern derart, da3 die « Transzenden-
taltheologie» aus ihren eigenen Grundlagen heraus einen Transforma-
tionsprozeB hervorruft, in dem sie ihre Uberwindung und damit
zugleich ihre Erfiillung findet. Die Theologie Karl Rahners mul3 eine
andere werden, um sie selbst zu sein.

¢ Vgl. J. B. METz, Den Glauben lernen und lehren.

'7 K. RAHNER, Theologie und Anthropologie, in: Schriften zur Theologie, Bd. 8,
Einsiedeln, Ziirich, Kéln 1967, 43—65, hier 56.

'8 Ebd. 57.



300 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitiat des Subjekts

2.2. Der imagindre Glaube verschiitteter Herzen

Karl Rahner hat sich im Gegensatz zu den vielen «wissenschaftli-
chen» Theologen nie gescheut, das zu sagen, was er sah. Und gerade
weil er sehen und verstehen konnte, bleiben bei ihm die Einsicht in die
Not-wendigkeit einer nachneuzeitlichen Theologie und das Einfiih-
lungsvermégen in die Gnadenlosigkeit des biirgerlichen Subjekts ein-
ander niemals duBerlich.

«Wenn man diese Menschen ansieht und durch die Maske ihrer alltiglich
gewordenen und fir sich und Welt raffiniert maskierten Verzweiflung
hindurchschaut, dann verwandeln sich diese Menschen fiir diesen Blick
plotzlich und geheimnisvoll in Ruinen von Menschen, in Ruinen mit Fas-
saden, hinter denen das Nichts und die Leere ist, mit Kellern, in denen der
eigentliche Mensch, der Mensch der Freiheit, des Vertrauens, des Glaubens
und der Unendlichkeit verschiittet und tot liegt.»'?

Diese Menschen tiberleben mit der Simulation biirgerlichen An-
stands und austauschbarer Normalitit mit der wie Rahner sagt «ent-
setzlichsten Art der Verzweiflung: da ist die Verzweiflung so zum
Normalzustand geworden, so zur Selbstverstindlichkeit, da man es gar
nicht mehr anders weil3, da3 man gar nicht mehr an die Moglichkeit
eines anderen Zustands glaubt»2°. Auch der christliche Glaube ist nicht
a priori gegen diese, wie Kierkegaard sagt « Krankheit zum Tode» gefeit,
sondern selbst von jenem Tod infiziert, der einen imaginierten Glauben
erlaubt, «fiir und vor sich selbst seinen Unglauben, der einen sonst zu
sehr erschrecken wiirde, zu verstecken»?!. Das ist die in sich selbst
gefangene Identitit, die man spiter «postmodernes Bewul3tsein» nen-
nen wird, mit einem gravierenden Unterschied allerdings: Rahner gibt
dem sterbenden Subjekt nicht den letzten Stof3, wie man es 30 Jahre
spiter mit einem lachenden und einem weinenden Auge meint tun zu
miissen. Er spricht vielmehr mit aller Behutsamkeit und Trauer von der
Erlésungsbediirftigkeit der verschiitteten Herzen; vielleicht die wesent-
liche Voraussetzung dafiir, wie Adorno so treffend sagt, «kraft des
Subjekts den Trug konstitutiver Subjektivitit zu durchbrechen»?2.

Damit stellt sich allerdings das Problem, worauf sich die Rede von
einem Subjekt iberhaupt stiitzen kann, das aus dem Schein von Identitit

19 K. RAHNER, Von der Not und dem Segen des Gebetes, Freiburg i.Br. 1977, 17.
20 Ebd. 15.

2l Ebd. 17.

22 ThH. W. AporNo, Negative Dialektik, 10.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 301

heraustreten kann und sich von dieser selbst befreit. Adorno hat sich
geweigert, ein solches Subjekt jenseits des Identititszwangs zu hyposta-
sieren, geschweige denn, die Aporien spitbiirgerlicher Identitit in einer
theologischen Erlésungsutopie aufzulésen, ohne allerdings die Erls-
sungsbediirftigkeit des Subjekts von sich selbst als dem letzten Mythos zu
leugnen. Die real nicht auflésbare Spannung der Bediirftigkeit nach
Versdhnung und ihrer /ezzten Unmoglichkeit gilt es fiir Adorno in aller
Konsequenz auszuhalten und nicht identititslogisch im Denken aufzu-
I6sen; letztlich eine Flucht aus der Aporetik eines geschichtlich-gesell-
schaftlich vermittelten Daseins selbst. Doch das ist genau der Vorwurf,
dem die Rahnersche Theologie mit ihrem Gottes- und Subjektverstind-
nis ausgesetzt ist?}. In die Sprache der Religions- und Ideologiekritik
transformiert lautet dieser Vorwurf: die Antagonismen konkreter Exi-
stenz in gesellschaftlichen Vermittlungszusammenhingen erfahren in
der Transzendentaltheologie Rahners in einer apriorischen invarianten
Gottesvorstellung ihre imaginire Aufhebung. Damit wiirde Rahner die
oben diskutierte Apathie neuzeitlicher Subjektivitit dem Anderen
gegeniiber in die Theologie hineintragen. Denn die theologische Pro-
duktion apriorischer identititsstiftender Invarianten sitzt genau der
Logik der modernen BewuBtseinskonstrukteure auf, die sie iiberwinden
mochte. Gemil der schonungslosen Kritik Adornos an dem Fetischis-
mus eines absolut Ersten in der Identititsphilosophie fiele auch Rahner
unter das Ideologieverdikt, die reduzierten Erfahrungen empirischer
Subjekte theologisch noch einmal zu affirmieren. Doch dem ist nicht
5O.

2.3. Explikation einer « Theologie der Uberschreitung »

Denn die Rahnersche Theologie ist keine «transzendentale» Theo-
logie, sondern eine dialektische Theologie mystischer Gotteserfah-
rung,

2 Vgl. zu der Vielfalt der Vorwiirfe G. NEuHAUS, Transzendentale Erfahrung als
Geschichtsverlust? Der Vorwurf der Subjektlosigkeit an Rahners Begriff geschichtlicher
Existenz und eine weiterfiihrende Perspektive transzendentaler Theologie, Diisseldorf
1982. Diese Studie bildet gewissermalen den Gipfel eines erklirungslogischen Zugangs zu
Rahners Denken. Sie bleibt der Theologie Rahners nicht zuletzt deshalb duBerlich, als sie
in Fixierung auf die «Richtigkeit» ihrer diskursiven Logik, diese mit der « Wabrbeit» der
Rahnerschen Theologie identifiziert. Rahners Subjekt ist subjekz-/los, aber in einem Sinn,
den Neuhaus nicht zu verstehen vermag. —

Vgl. zu den Oppositionen von Erklarungs- und Verstehenslogik bzw. Richtigkeit und
Wahrheit, TH. PoLEDNITSCHEK, Logik und Mystik — erkenntnis- und subjekttheoretische
Konvergenzen von Sprachlogik und Mystik, unveroff. Manuskript, Miinster 1986.



302 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

Ihre Dialektik kommt aus dem Geschehen und fihrt in es hinein
und entzieht sich damit in letzter Instanz einer verobjektivierenden
Fragestellung nach den Bedingungen seiner Moéglichkeit. Wir werden
das mit dieser Feststellung verbundene Programm erldutern miissen,
um zu sehen, woher die Theologie Rahners kommt und wohin sie den
Weg weist.

Mit der Bezeichnung der Theologie Rahners als «transzendental»
meint man einen theologischen Theorietyp klassifiziert zu haben, der
sich im Rahmen der von Kant entwickelten Methode seiner eigenen
Moglichkeit vergewissert, indem religionsphilosophisch die subjekt-
konstitutiven Moglichkeitsbedingungen von Gotteserkenntnis als we-
senhafte Offenheit des Subjekts auf ein moglicherweise ergehendes
Offenbarungswort Gottes expliziert werden. Dal3 zu einem solchen
Unternehmen die von Kant gesetzten Grenzen theoretischer Vernunft
zu durchbrechen sind, ohne wiederum in einen spekulativen Idealismus
abzugleiten, zwingt zum Nachweis einer apriorischen Verwiesenheit
des Subjekts auf das zu erkennende Objekt. Aus der negativen Bestim-
mung des zu Erkennenden, sich nicht in die Reihe der Objekte einzu-
reihen, die den Kriterien gegenstindlichen Erkennens unterliegen,
ergibt sich, dal3 ein solches apriorisches Verhiltnis nicht mehr erkennt-
niskritisch funktional-logisch, sondern ontologisch zu begriinden ist.
Zum anderen trigt eine ontologische Bestimmung des Erkenntnis-
aprioris implizit der Einsicht in das Scheitern eines erkenntnistheore-
tischen Dualismus Rechnung. Denn die Kantsche Philosophie pendelt
verzweifelt zwischen der Statik ihres Transzendentalsubjekts und der
«an sich» unerkennbaren Mannigfaltigkeit des Gegebenen. Indem sie
reale Objekte in Erkenntnisobjekte tiberfiihrt, verkommen sie in ithrem
«An sich» unter Abstraktion von allem «Sein fiir Anderes» selbst zu
leeren Abstraktionen, wie Hegel an Kant kritisierte. Doch auch die
Formen auf der Subjektseite, die ohne Bezug auf einen «Inhalt iiber-
haupt» (der letztlich nichts ist) keine Erkenntnis bewerkstelligen, dege-
nerieren zu einem Nichts. So kann Adorno, wenn auch tberspitzt, als
«innerste Paradoxie der Kantischen Erkenntnistheorie» formulieren,
dal3 in ihr die »Addition eines Nichts mit einem Nichts ein Etwas
ergibt»?%. Rahner mul3 daher Kants uniiberwindbare Grenze zwischen
metaphysischem « An sich» und logisch-erkenntnistheoretischem «Fiir
uns» schon im Ansatz unterlaufen, gemil3 der Hegelschen Einsicht, im

2 Tu. W. Aporno, Vorlesung zur Einleitung in die Erkenntnistheorie, o. ]., 215.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 303

Setzen einer Grenze deren Uberschreitung zu implizieren. Und die
Rahnersche Theologie ist in der Tat eine 7heologie der Uberschreitung.

2.3.1. Dualistische Philosophie des Bekannten versus dialektische Theologie
des Erkennens

Im Gegensatz zu Kant, der das konkrete Objekt beschlagnahmt,
indem er es dem zu richtenden Verstand tibereignet, der an ihm nur das
erkennt, was sein Kategoriensystem a priori thm gestattet, durchbricht
Rahner in seiner Geistmetaphysik?’ die Immanenz des Erkenntnissub-
jekts. Das Rahnersche Subjekt 1463t sich in seinem Selbst-sein vom
Anderen ithm Nichtidentischen affizieren, wobei das Selbstsein der
Begegnung mit dem Anderen nicht apriorisch vorausliegt, sondern sich
in der Erfahrung des Aullen zum Bei-sich-sein dialektisch vermittelt.
Diese Subjekt—Objekt Dialektik wird grundsitzlich dort verkannt, wo
Rahners «transzendentaler» Ansatz in die Nihe der Kantschen Me-
thode geriickt wird. Zwar fragt auch Rahner nach den «Bedingungen
der Moglichkeit von Erkenntnis oder Tun im Subjekt»2¢, doch haben
die Kantisch anmutenden Formulierungen subjekttheoretisch kein
Korrelat. Nicht umsonst bedeutet «transzendental» bei Kant «niemals
eine Beziehung unserer Erkenntnis auf Dinge, sondern nur auf Erkennt-
nisvermaigen»?’, wihrend der Gegenstand einer transzendentalen Frage-
stellung fur Rahner gerade «das gegenseitige Beziehungsverhdltnis und
das gegenseitige Bedingungsverhdltnis zwischen erkennendem Subjekt
und erkanntem Gegenstand als Erkannterz und Erkennbarem»?® ist. Das
ist Dialektik, nicht Dualismus.

Doch was erlaubt Rahners Geistmetaphysik mehr zu sein als eine
dualistische Philosophie des Bekannten, von dem schon Hegel meinte,
dalB3 es tberhaupt darum, «weil es bekannt ist, nicht erkannt»® ist.
Erkennend von der Stelle zu kommen, ohne das dem Subjekt Nicht-

25 Vgl. K. RAHNER, Geist in Welt, 2. Aufl., Miinchen 1964 ; pERrs., Horer des Wortes,
2. Aufl,, Miinchen 1963. — Die folgenden chrlcgungcn stiitzen sich zudem auf die
hervorragende Arbeit von KvL. P. FiscHER, Der Mensch als Geheimnis, Freiburg i. Br.
1974, bes. 97-149.

%6 K. RAHNER, Theologie und Anthropologie, a.a.0. 44.

27 1. KANT, Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft
wird auftreten kénnen, in: Schriften zur Metaphysik und Logik, stw-Werkausgabe (hrsg.
v. W. WEeiscHEDEL), Bd. 5, Frankfurt a. M. 1980, 109-264, hier 158.

28 K. RAHNER, chrlegungcn zur Methode der Theologie, STh. IX, 79-126, hier 98.
(Hervorhebungen R. B.)

* G. W. F. HEGEL, Phinomenologie des Geistes, Frankfurt a. M. 1980, 35.



304 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

identische immer nur als bloBes Material zur Vermittlung des subjek-
tiven Bei-sich-seins zu degradieren, zwingt zu einer Neubestimmung
des Verhiltnisses von Subjekt und Objekt, die ihre adiquate Erfassung
in Rahners Begriff der «transzendentalen Erfahrung» findet.

Damit ist ein weiterer Aspekt einer Theologie der Uberschreitung
gegeben. Nach Rahner ist die Struktur des erkennenden Geistes nicht
statisch, sondern dynamisch-prozeBhaft zu verstehen, als der Geist i
Erkennen der materiellen Gegebenheiten vorgreifend iiber diese hin-
ausgeht und sie so iberhaupt erst in ihrem Anders-sein als dem Subjekt
gegen-stindig erkennt. Daf3 diese vorgreifende Bewegung des erken-
nenden Geistes selbst nicht auf ein Begrenztes der Wirklichkeit zielt, das
vom Subjekt noch einmal als Gegenstand vor sich gebracht werden
konnte, bringt Rahner keineswegs dazu, die positive Behauptung auf-
zustellen, das Woraufhin des Vorgriffs sei das absolute Sein und daher
mit Gott identisch. Der Geist bezieht sich im Vorgriff keineswegs direkt
auf ein Absolutes; der endliche menschliche Geist «hat» dieses Unend-
liche «nur in der schlechthin unbegrenzten Weite seines Vorgriffs» und
kann es daher auch «nie vorstellend vergegenstindlichen»3°. Da sich
das Woraufhin der transzendierenden Bewegung jeglichem verobjekti-
vierenden Begreifen notwendig entzieht, kann es nur als Verbdltnis zu
dem Vorgriff als dessen Méglichkeitsbedingung verstanden werden.
Das Woraufhin ist keine abgespaltene Instanz, die die menschliche
Subjektivitit a priori von AuBen affiziert, sondern «ein <inneres)
Moment an diesem geistigen Vorgang der Transzendenz»?', als dessen
tragender Grund. Insofern das erkennende Subjekt die Weite des trans-
zendentalen Horizontes niemals «hat», erweist sich das Woraufhin
zugleich als unabhingig vom Vorgriff, als ein ihm vorausliegendes
Moment, ohne deshalb jedoch eine abstrakte idealistische Setzung zu
sein. Die Momente der Innerlichkeit und Unabhingigkeit des Verhilt-
nisses von Vorgriff und Woraufhin stehen vielmehr in einem dialekti-
schen Beziehungszusammenhang; «denn letzteres ist als konstituieren-
des Moment der Bewegung <in> der Bewegung, gerade insofern es
<iiber> ihr diese Bewegung als nicht ihre eigene von sich absetzt»?2,

30 K. RAHNER, Geist in Welt, 195.

3t K. RAHNER u. P. OVERHAGE, Das Problem der Hominisation, 2. Aufl., Freiburg—
Basel-Wien 1961, 72.

32 Ebd.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 305

2.3.2. Das «absolute Geheimnis» - Sicherheitsgarantie oder Wagnis des
Lebens

Wenn Rahner nun von Gott als Woraufhin als dem Unendlichen,
Unabgrenzbaren und Namenlosen spricht, und dafiir den Terminus
«absolutes Geheimnis» einfiihrt, so kulminiert in diesen Begriff der
theologische Ort, an dem die «transzendentale» Theologie in eine dia-
lektische 7heologie mystischer Gotteserfahrung umschligt. Die folgen-
den Gedanken werden die innere Notwendigkeit des damit verbunde-
nen Orts- und Paradigmenwechsels der Rahnerschen Theologie mar-

kieren.
Die transzendentale Erfahrung als Erfahrung der Transzendenz und

damit des Geheimnisses Gottes 16st die Fixierungen an die Erfahrungs-
schemata neuzeitlicher transzendentaler Subjektivitit, als Rahners Er-
fahrungsbegriff dialektisch auf eine Sprengung der historischen, gesell-
schaftlichen und individuellen Erfahrungshorizonte zielt. In diesem
Sinn benennt «absolutes Geheimnis» als Moglichkeitsbedingung von
Subjektivitit ein Verhdltnis oder eine Relation. Die Grenzen transzen-
dental festgelegter Schemata, die das Subjekt—Objekt Verhiltnis konsti-
tuieren, verschieben sich in der phinomenologischen Erfahrung der
Welt 7m Subjekt selbst??, das sich dadurch einer Identititsfixierung
jenseits seiner Erfahrungen entzieht und in einem solchen Sinn gerade
«subjekt »-los ist. Subjektlose Subjektivitit negiert die Welt und ihre
empirischen Subjekte in der transzendentalen Erfahrung nicht abstrakt.
Vielmehr eréffnet die Transzendentalitit iiberhaupt erst die Méglich-
keit einer positiven Setzung der Welt und ihrer kategorialen Bestim-
mungen, in der ihre Materialitit radikal ernst genommen wird. Erst aus
diesem grundsitzlichen Ja zur Welt, zu sich und zum Anderen als
affirmativem Moment der Transzendentalitit erwichst im Vorgriff die
Negation dessen, was ist, wodurch dem Bestehenden die Basis zu seiner
eigenen Verabsolutierung und Fetischisierung entzogen ist. Demnach
148t Rahner sich eben nicht vom Prinzip der abstrakten Negation leiten,
sondern von dem der bestimmten, was erlaubt, die kategorialen Bestim-
mungen der Welt nicht als das Endgiiltige und Letzte hinzunehmen.
Nicht dgf8 die Welt ist wird negiert, sondern wie sie ist. Das Diktum
Wittgensteins « Nicht wze die Welt ist ist das Mystische, sondern da/f sie
ist»** findet bei Rahner ein Pendant in der grundsitzlichen Anerken-

33 Vgl. ]J. HABErMAs, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1981, 33.
3 L. WITTGENSTEIN, Tractatus-logico-philosophicus, Frankfurt a.M. 1980, 114
(6.44).



306 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

nung der Erkennbarkeit der Welt in ihrer Kategorialitit. Mit dem
groBen Unterschied zu Wittgenstein allerdings, dafl Rahner nicht
gewillt ist, bei dem stehenzubleiben, daf3 nach positivistischer Manier
die Welt nur das ist, was der Fall ist.

An diesem Punkt unserer Argumentation erscheinen bedeutende
Affinititen und strukturelle Aquivalenzen Rahners zu Adorno, welche
die Rahnersche Theologie vor einem Ideologieverdacht und der Ankla-
ge, unabgeschlossene Erfahrungen imaginir zu verséhnen, zu schiitzen
vermoégen. Die Rahnersche Theologie weil3 wie die Negative Dialektik
Adornos, dal3 «nur wenn was ist sich andern 143t, das, was ist, nicht alles
(ist)*’». Das ist das «Prinzip» bestimmter Negation, fiir Adorno der
Nerv der dialektischen Methode. Man mag hier einwenden, Rahner
habe ja gerade nach den Bedingungen der Méglichkeit solcher Verin-
derungen gefragt, wihrend Adorno eben die Méglichkeit zur Veriande-
rung des Bestehenden #zd deren begriffliche, affirmative Antezipation
in einem Woraufhin ausgeschlossen habe. Hier liegt tatsichlich eine
entscheidende Differenz Adornos, jedoch nicht zu Rahner, sondern zur
Dialektik Hegels. Adornos Kritik am absolut Ersten der Ursprungsphi-
losophie trifft Hegels «objektiven Idealismus», als in diesem das Ver-
hiltnis von Subjekt und Objekt selbst Subjekt ist. Die Subjekt—Objekt
Beziehung ist bei Hegel zwar in einer dialektischen Entwicklungsge-
setzlichkeit aufgehoben, diese jedoch ist letztlich nichts anderes als die
Selbsterscheinung des sich von sich her vermittelnden absoluten Geistes.
Daher verdichtet sich die Hegelsche Dialektik nach Adorno gegen
deren eigene Intention zu einem geschlossenen System, das in der
«Gleichsetzung der Negation der Negation mit Positivitit» seinen
Grund findet?®. Das Insistieren der Negativen Dialektik auf einer Sub-
jekt—Objekt Vermittlung ohne hypostasierte Mitte findet dagegen in
Rahners Rede von Gott als «absolutem Geheimnis» ihre strukturdqui-
valente Entsprechung. Rahner formalisiert im Grunde die Unmoglich-
keit eines gegenstandsbezogenen Wissensanspruchs zbeologischer Rede
und weist damit implizit die gedankliche Einebnung der Subjekt—Objekt
Spaltung in identititslogischer Begrifflichkeit zuriick. Denn das «abso-
lute Geheimnis» widerstrebt dem Identititszwang imaginarer Versch-
nung aus dem Wissen, dal3 Identitit, die sich als solche weil3, schon
keine mehr ist.

3% TH. W. AporNo, Negative Dialektik, 391.
36 Ebd. 161.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 307

Hier wird der nachbiirgerliche Charakter der Theologie vom «ab-
soluten Geheimnis» einsichtig, indem sie negativ dem Fetischismus-
und dem Verdinglichungszwang der Moderne zumindest eine theore-
tische Alternative entgegensetzt und positiv die Méglichkeit von Frei-
heitsvollzug eroffnet, als das Subjekt immer ein « Mehr» zu reklamieren
vermag als faktisch realisiert ist. Damit ist allerdings noch keine inhalt-
liche Aussage tber den Freiheitsvollzug getroffen, was auf der Ebene
der Erkenntnismetaphysik auch nichts anderes hielle, als aus dem
Gedanken des Geheimnisses nur das herauszuholen, was man zuvor in
ihn hineingelegt hat. Nur unter der Voraussetzung der gliubigen
Annahme des christlichen Offenbarungserezgnisses als Selbstmitteilung
des Geheimnisses Gottes, das sich darin als absolute Liebe in der
Geschichte zu erfahren gibt, kann im spezifisch theologischen Sinn von
Gott gesprochen werden. Die rein philosophisch unentscheidbare Fra-
ge, ob das Woraufhin der menschlichen Transzendenz lediglich ein
apriorisches Konstrukt bleibt oder ob es als freigewirkte Selbstmittei-
lung absoluter Liebe dem Heil des Menschen in der Geschichte dient,
kann nur in dem Kontext beantwortet werden, aus dem sie bei Rahner
kommt: der mystischen Erfahrung des Geheimnisses und dem Vollzug
des christlichen Glaubens. Hier stellt sich jedoch das Problem, ob nicht
die gesamten religionsphilosophischen Uberlegungen Rahners obsolet
werden, wenn das Offenbarungsereignis als fraglose Voraussetzung
angenommen sein mubB, soll nicht der Begriff vom «absoluten Geheim-
nis» zu formaler Leere sich verfliichtigen.

Apriorische Transzendentalitit auf ein Woraufhin und das Vermo-
gen der Liebe bleiben sich bei Rahner jedoch keineswegs dullerlich, wie
es vielleicht auf einen ersten Blick scheinen mag. Die dauernde Ent-
zogenheit und Unverfiigbarkeit des Geheimnisses gerade in seinem
Dasein fordern auch unabhingig von der geglaubten Offenbarung vom
Individuum selbst noch einmal eine Haltung, diesem Geheimnis und
damit sich selbst auf welche Weise auch immer zu begegnen. Die einzige
Moglichkeit dieses Gottes- und Selbstverhiltnisses, die dabei nicht zu
einer Verobjektivierung des Subjekts in seinem Selbstverhiltnis fiihrt,
ist die vertrauende Annahme und liebende Hingabe in das Geheimnis.
Nur im Prozef3 der « Ent-selbstung», als Hingabe seiner selbst in der
Begegnung mit der Welt und dem Anderen, er6ffnet sich der transzen-
dentale Horizont als ein solcher, von dem sich das — so paradox das
klingen mag — subjekt-lose Subjekt angenommen und getragen weil3.
Nichts anderes als die Mitwelt ist der Ort, wo in einem lebenslangen



308 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

Prozel3 «der Mensch sich findet und vollzieht (erkennend und wollend)
und — von sich wegkommt» 3’.

2.4. Von der «Theologie der Uberschreitung» zur « Uberschreitung der
T heologie »

Wir sind damit an dem Kulminationspunkt angelangt, an dem die
«transzendentale» Theologie ihre methodische Hiille endgiiltig ab-
streift und hinter sich 18t und sich selbst in eine dialektische Theologie
mystischer Gotteserfahrung in der Geschichte transformiert.

Rahners Begriff vom «absoluten Geheimnis » unterlduft das Sicher-
heitsdenken von Uberzeugungs- und Standpunktideologien, wie sie
dem selbstvergewisserten Subjekt der Moderne zu eigen sind. Wenn
Adorno sagt: «Dialektik ist das konsequente Bewulltsein von Nicht-
identitit. Sie bezieht nicht vorweg einen Standpunkt»?®, so ist dem mit
Rahner zuzustimmen und hinzuzufiigen, daf3 dieses BewuBtsein von
Nichtidentitit noch einmal durch jenes letzte, dem Subjekt nicht Iden-
tische affiziert ist, das in der Entzogenheit des Geheimnisses sich eroff-
net. Gott ist das Nichtidentische: der Begriff «absolutes Geheimnis»
reflektiert diese erste und letzte Aporie. Er ist als solcher kein positiver
Begriff, jeder Versuch, das Geheimnis affirmativ zu denken, muf3 not-
wendigerweise dessen Identitit verfehlen. «Absolutes Geheimnis»
steht dafiir, daf3 erst «<am Ende der Geschichte der Idealismus die wahre
Philosophie (sein wird)» 3°.

Bis dahin wird der Mystiker aus dem Wissen leben, daf3 die Wahr-
heit in der Geschichte nur praktisch zu realisieren ist, und zwar dort, wo
Subjekte aufhéren, «Subjekte» zu sein, indem sie ihre aufgezwungenen
und selbstgesetzten Grenzen tiberschreiten. Und dies ohne eine Speku-
lation auf eine letzte Sicherheit, doch aus der Freiheit, das tun zu
kénnen, was notwendig ist, aus dem Wissen, vom Grund des Ganzen
getragen zu sein. Auch wenn das Ganze der biirgerlichen Gesellschaft
nach Adorno das Falsche ist.

Wie sehr Adorno und Rahner in ihrem Subjektverstindnis und ihrer
expliziten bzw. impliziten Kritik am verdinglichten BewuBtsein tiber-

37 K. RAHNER, Uber die Einheit von Gottes- und Nichstenliebe, STh. VI, 277-298,
hier 287.

38 Tu. W. AporNoO, Negative Dialektik, 17.

32 V. DescomsEs, Das Selbe und das Andere. Fiinfundvierzig Jahre Philosophie in
Frankreich 1933-1978, Frankfurt a. M. 1981, 26.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 309

einkommen, enthiillt sich in der Konvergenz des Momentes der Hin-
gabe bei Rahner und der «isthetischen Verhaltensweise» bei Adorno.
«BewuBtsein ohne Schauer ist das verdinglichte. Jener, darin Subjekti-
vitit sich regt, ohne schon zu sein, ist aber das vom Anderen Ange-
riithrtsein. Jenem bildet die dsthetische Verhaltensweise sich an, anstatt
es sich untertan zu machen. Solche konstitutive Beziehung des Subjekts
auf Objektivitit in der dsthetischen Verhaltensweise vermihlt Eros und
Erkenntnis» 1°. Dieses Wie oder der Modus dieses Weltverhiltnisses
entspricht dem Rahnerschen, wenn dieser sagt, dal3 die Liebe beinahe
als «der Friede der Erkenntnis» ! definiert werden kénnte.

Karl Rahner hat die Theologie an die Grenze des Denkbaren
gefithrt. An dieser Grenze wirft sie in Analogie zum Wittgenstein des
Tractatus die Leiter ihres methodischen und argumentativen Instru-
mentariums weg und eréffnet die Moglichkeit von Erfahrung, die der
objektivistischen Fragestellung nach den Bedingungen ihrer Moglich-
keit und deren reflexiven Thematisierungen mehr bedarf. Wenn Rah-
ner dennoch argumentiert, an der chrzeugungskraft des Glaubens-
willen, so denkt er immer als Theologe und niemals als «theologischer
Wissenschaftler». Er spricht aus dem Wissen der letzten Unreflektier-
barkeit des Glaubens und dem Wagnis des Einlassens auf das Geheim-
nis der eigenen Existenz. Gerade darin unterscheidet sich Rahner so
wohltuend von den vielen theologischen Fachgelehrten und auch sei-
nen Kritikern, dal3 seine Rede immer aus der Kraft dessen lebt, wovon
sie spricht. Deshalb ist die Rahnersche Theologie auch nicht von jener
Diskursivitit, in der das Wort als Reliquie die Abwesenheit seines
Inhalts dokumentiert. Das erlaubt Rahner auch in seinen von Fach-
theologen gemiedenen «spirituellen» Schriften in einer Art zu spre-
chen, die so manchem Wissenschaftler als theologisch unhaltbar gilt
oder die wohlgesonnene Kritiker vor Ideologieanfilligkeit und Mif3-
brauch meinen schiitzen zu miissen. Doch wohl zuletzt deshalb, weil
ihre « Verniinftigkeit» nichts anderes ist als die verwissenschaftlichte
Armut ihrer Erfahrung. Oder wie Kierkegaard sagt: « Die Geistlosigkeit
kann ganz und gar dasselbe sagen, was der reichste Geist gesagt hat, nur
sagt sie dies nicht kraft des Geistes» 42,

40 Tu. W. AporNoO, Asthetische Theorie, Frankfurt a. M. 1981, 490.
4 Zit. n. Ku. P. FiscHER, 2.2.0. 191.
42 S. KIERKEGAARD, Der Begriff Angst, Frankfurt a. M. 1984, 88.



[§

310 Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts

Im Gegensatz zu den vielen Theologien, die bei dem stehenbleiben,
wo sie am Ende ihres Denkprozesses angelangt sind, trigt die Rahner-
sche Theologie vom «absoluten Geheimnis» eine Spitze gegen sich
selbst in sich. Sie mul3 in der Tat eine andere werden, um sie selbst zu
sein. Die erkenntnismetaphysische Selbstvergewisserung von Theolo-
gie erkennt sich als an thren Grenzen zuriickverwiesen in die Welt der
Alltaglichkeit, wo ihr nicht mehr die Selbstreflexion auf ihre eigenen
Bedingungen der Méglichkeit als Aufgabe ansteht, sondern die Erfas-
sung der kategorialen Behinderungen der Annahme dessen, was dem
Heile dient. Eine aus dieser Einsicht resultierende Transformation der
Theologie diirfte allerdings auf die grundsitzliche Problematik der
Konstitution von Subjekt und Objekt sowie auf eine Neubestimmung
des Verhiltnisses von transzendental-dialektischem und historisch-dia-
lektischem hermeneutischem Aneignungsverfahren von Wirklichkeit
hinauslaufen.

Eine politische Theologie hat dies zu leisten, wenn sie wie Metz von
der Mystik und der Politzk der Nachfolge spricht. Sie hitte am Ende der
Moderne vielleicht weniger von Gott in seinem Offenbarungswort zu
reden als, wie Foucault sagt, eine «Archiologie des Schweigens» zu
verfassen, von den Orten, wo Gott, auch wenn er spricht, nicht mehr
gehort wird. Nur wenn es gelingt, den verschiitteten Herzen, von denen
Rahner spricht, sich selbst als solche bewuf3t zu werden und sich anzu-
nehmen, ist der erste Schritt getan, aus dem Schmerz der Erkenntnis
heraus, das, was ist, nicht alles sein zu lassen. Die Offnung der Herzen
geht einher mit dem Wissen um das eigene Unfertigsein, von dem
Adorno weil, es sei der Zug jenes Denkens, «mit dem es sich zu sterben
lohnt» ¥, Vielleicht ist dieses Denken dem Gebet Rahners zum
Geheimnis Gottes deshalb so nah, indem es sich die Worte versagt:

«erlése uns von uns selbst, erlése uns in Dich hinein» 44

43 M. HorkHEIMER u. TH. W. AporNo, Dialektik der Aufklirung, Frankfurt a. M.
1975, 218f,

# K. RAHNER, Von der Not und dem Segen des Gebetes, 25.



	Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts : die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne

