
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 3

Artikel: Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts :
die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne

Autor: Bauerdick, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Bauerdick

Transzendentale Subjektivität oder
Transzendentalität des Subjekts

Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne

«Genaugenommen wird die messianische Eschatologie nie wörtlich
ausgesprochen : es handelt sich lediglich darum, in der nackten Erfahrung einen
Raum, eine Vertiefung zu verzeichnen, wo sie gehört werden kann und
ertönen muß. Diese Vertiefung ist keine Öffnung unter andern. Sie ist die

Öffnung selbst, die Öffnung der Öffnung, was sich in keiner Kategorie oder
Totalität einfangen läßt, das heißt all das, was sich an der Erfahrung nicht
mehr in der traditionellen Begrifflichkeit beschreiben läßt und das selbst

jedem Philosophen widersteht.»
Jacques Derrida, Die Schrift und die Differenz

1. Wer spricht und wer vermag zu hören - Das «Subjekt» am Ende der
Moderne

Vielleicht mutet es heute schon anachronistisch an, mit Karl Rahner

theologisch auf die Philosophie der Neuzeit zu rekurrieren, wo die

Philosophen der vordersten Reihe nurmehr darüber debattieren, ob das

Projekt der Moderne nur im Sterben liegt oder ob das Begräbnis bereits

stattgefunden hat? Kann die Theologie nach der Totsagung Gottes die
Proklamation vom «Tod des Subjekts» nur dadurch «überwinden»,
indem sie diese Rede beharrlich ignoriert? Geht nicht mit einer Epoche
auch zwangsläufig eine Theologie unter, die einst mit dem Anspruch
auftrat, in dieser und für diese Zeit etwas zu sagen, was nach Rahners

eigenen Worten «dem Heile dient»? Denn wer könnte eine solche Rede

noch verstehen, wenn die subjektiven Voraussetzungen des Hörenkön-



292 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

nens tatsächlich dem Bild entsprechen, das die Apologeten des

Postmodernismus vom «Subjekt» jenseits der Neuzeit zeichnen?
Dieses «Subjekt», das im Grunde nicht einmal mehr seinen Namen

verdient, hat nichts mehr gemein mit jenem Subjekt neuzeitlicher
Aufklärung, das unter dem Anspruch von subjektiver Autonomie den
Geschichtsverlauf selbst zu bestimmen und zu steuern gedachte. Mit der
Einsicht in das Scheitern des Unternehmens des abendländischen
Rationalismus, per Vernunftdekret Fortschritt und Freiheit zu
garantieren, hat es auch jene Ideale von Frieden und Versöhnung begraben,
die nicht gewillt waren, der Realität des Realen kampflos das Feld zu
überlassen. Aber eben jene Spannung, die aus der Differenz von Realem
und Idealem erwächst, hat das postmoderne Bewußtsein schmerzlos
verabschiedet.

Für Jean Baudrillard, den wohl derzeit schärfsten Kritiker der
Moderne vollzieht sich deren Tod in der «Revolution des 20. Jahrhunderts»,

der «Revolution der Postmoderne», die der «riesige Prozeß des

Sinnverlusts gewesen ist und zur Zerstörung aller Geschichten,
Referenzen und Finalitäten geführt hat»1. Der Zerfall des Realen markiert
die Schwelle vom Übergang der Neuzeit zur Postmoderne, in der die
Realität keineswegs abstirbt, sondern sich in einem System «universeller

Simulation»2 überlebt, unter «Substituierung des Realen durch Zeichen

des Realen»3. In einer solchen künstlichen Welt von Artefakten
kulminieren die zur Bedeutungslosigkeit verurteilte Vergangenheit und
eine jeglichen utopischen Gehalts entkleidete Zukunft in einer erwar-
tungs- und damit heillosen Gegenwart.

1.1. Vom aufgeklärten Bewußtsein zur verklärten Bewußtlosigkeit

Wenngleich wir der katastrophentheoretischen Spekulation Bau-
drillards nicht so weit folgen, den «Tod der Moderne» als beschlossene
Sache anzusehen, um dann innerhalb eines hermetischen Simulationssystems,

das kein Außerhalb mehr kennt, «fatale Strategien» zu entwik-
keln, so können wir doch nicht mehr in unreflektierter Unmittelbarkeit
gedanklich an jene Tradition der Neuzeit anknüpfen, die mit Kant das

Subjekt aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit herausführen

1 Der Tod der Moderne. Eine Diskussion, Konkursbuch, Tübingen 1983.
2 Vgl. J. Baudrillard, Der symbolische Tausch und der Tod, München 1982.
5 J. Baudrillard, Agonie des Realen, Berlin 1978, 8. (Hervorhebung R. B.)



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 293

wollte. Denn genau diese Tradition ist es, die jene Pro2esse evoziert hat,
die von ihrer Tendenz her in die simulative Ordnung einmünden, die
Baudrillard bereits im universellen Maßstab am Werk sieht. Wo nämlich

ein legitimes Bedürfnis nach subjektiver Autonomie und Freiheit
beginnt, sich historisch derart zu artikulieren, daß es sich einem
gleichzeitigen Sicherungsbedürfnis gemäß einem mentalen Systemzwang
unterwirft, da sind bereits die Wurzeln für die Arbeiten der heutigen
Dekonstrukteure des Subjekts angelegt. Wenn dann Foucault den «Tod
des Subjekts »4 verkündet, so liegt die Empörung und Entrüstung aufder
Seite derer, die zwar das Streben nach Selbstbestimmung anerkennen,
dieses aber zugleich in «vernünftigen» und «objektiven» Sicherungssystemen

garantiert und legalisiert wissen wollen. Erlaubt ist dann alles,

wenn es nur «vernünftig» ist. Der Gehorsam des Bürgers allein gegenüber

der sich selbst auferlegten Ordnung von Vernunftsprinzipien
kaschiert allerdings mehr schlecht als recht den dahinter verborgenen
Willen zur Macht und einen noch immer ungebremsten ökonomischen
und politischen Herrschaftsanspruch. Und die bedürfen in der Tat jener
geschlossenen ideologischen Systeme, die außerhalb ihrer selbst nichts
oder nur das gelten lassen, was sie nicht bedroht. Das ist der strukturelle
Mangel an Rechtschaffenheit, den Nietzsche dem Willen zum System
vorhielt.

1.1.1. Die Autonomie des Subjekts - im Gefängnis seiner konstitutiven

Möglichkeitsbedingungen

Nun ist die Nötigung in Systemen zu denken sicherlich kein
ausschließliches Kriterium der neuzeitlichen Philosophie. Deren Spezifi-
kum gründet vielmehr in der systematischen Reflexion des Subjekts auf
die Voraus-Setzungen, von denen es meint, in seiner Subjektivität
konstituiert zu sein. Diese eigenartige Paradoxie, die zu begründende
Subjektivität vor ihrer Begründung immer schon als normativ gegeben
voraussetzen zu müssen, gibt dem subjekttheoretischen «Diskurs der
Moderne» eine verhängnisvolle Tendenz zur Tautologie, wie sie Systemen

zu eigen ist, die in ihrer Selbstreferenz nur in sich selber kreisen. Es

scheint mir das Charakteristikum der Moderne, die Mannigfaltigkeit
von Erscheinungen und Erfahrungen auf ein übergeordnetes Prinzip
Subjektivität hin zu kanalisieren, um sich so in und durch alle

Erfahrungen jene einheitliche und vereinheitlichende Ich-Identität zu erhal-

4 Vgl. z.B. M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M. 1978.



294 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

ten, die den Dingen ihre Ordnung gibt und den Menschen ihre Plät2e

zuweist. Das Transzendentalsubjekt Kantscher Provenienz, der Hegel-
sche Geist, die neuzeitliche Vernunft und auch der Gott des Bürgertums
sind unter diesem funktional-logischen Gesichtspunkt hypostasierte
Instanzen, die jene Stelle besetzt halten, die Subjekte in ihrer Identität
konstituieren5. Sie stiften die Möglichkeit intersubjektiven Austausches

von Gedankeninhalten und bewerkstelligen damit auf der Ebene der

Ideologie das, was das Geld und Kapital als Transzendentalsubjekt der

gesellschaftlichen Synthesis auf der Ebene der ökonomischen Verkehrsformen

leisten. Das Vernunftsubjekt der Neuzeit, das sich seinen

eigenen Grenzen und Möglichkeiten gegenüber in Gewißheit wähnt,
leistet dem Anspruch Identität zu garantieren Genüge, indem es seine

Autonomie gegen absolutistische Fremdbestimmungsansprüche durch
den permanenten Rekurs auf die Objektivität und Vernünftigkeit seiner
Erkenntnisse behauptet. Das Dilemma ist allerdings, daß für die Garantie

subjektiver Identität durch alle Erfahrungen hindurch der hohe Preis

zu entrichten ist, vorab aller Erfahrungen das Spektrum aller möglichen
Erfahrungen abstecken und umgreifen zu müssen. So läßt sich an der
Kantschen Transzendentalphilosophie demonstrieren, wie sich gegen
deren eigene Intention das Streben des Erkenntnissubjekts nach
Autonomie gewissermaßen hinter dem Rücken des Erkennenden ins Gegenteil

verkehrt.

1.1.2. Wir wissen, daß wir wissen, was wir wissen - die Aporie des Apriori
im transzendentalen Idealismus

In der erkenntnistheoretischen Wende zum Subjekt zur Begründung
von Objekterkenntnis gerät Kant in eine ihm eigentümliche Spannung,
in der zwei divergierende Tendenzen zusammentreffen. Der revolutionären

Denkleistung Kants, den Verstandesgebrauch in seinem
Gültigkeitsbereich einzuschränken, um die Vernunft vor spekulativen
Ausschweifungen in intelligible Welten zu bewahren, korrespondiert die

repressive Tendenz, nur solchen Erkenntnissen Gültigkeit zuzubilligen,
die unter das Kategoriensystem des Verstandes subsumierbar sind. Hier
soll keineswegs die Möglichkeit apriorischer Urteile, die vor aller
empirischen Erfahrung Gültigkeit besitzen, geleugnet werden; die Kritik

5 Vgl. R. Bauerdick, Geld, Geist und Gott. Zur ökonomischen, ideologischen und
religiösen Konstitution des bürgerlichen Subjekts, in: Christen für den Sozialismus (Hg.),
Kultur des Verstehens gegen Kolonialismus der Ideen, Münster 1983, 6—23.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 295

entzündet sich vielmehr an der von Kant in seiner Erkenntniskritik
vorgenommenen Trennung von Erkenntnisformen und -inhalten.
Zwar sind das erkennende Subjekt und die Yerstandeskategorien auf ein
der Sinnlichkeit gegebenes «an sich» unerkennbares Material angewiesen,

doch vermögen die gegebenen Inhalte und das Erkenntnissubjekt
sich nicht reziprok zu durchdringen. Das zu Erkennende bleibt dem
Erkennenden nicht zuletzt deshalb äußerlich, da, wenngleich nicht das

Was, so doch das Wie, also die Formen, die das Gegebene als Erkenntnisobjekt

konstituieren, immer gleich sind. Deshalb verkehrt sich die
antiidealistische Spitze von Kants «empirischem Realismus» in letzter
Konsequenz in nichts anderes als eine Philosophie des bekannten und
die geistige Rekonstruktion dessen, was sowieso schon ist. Dagegen
hieße zu erkennen, daß die Verstandesformen selbst ein Produziertes
sind, also Produkte genetischer Entwicklungsprozesse, deren Invarianz
aufzugeben und damit die Statik transzendentaler Subjektivität selbst.

Doch die «Unfähigkeit dazu ist», wie Adorno sagt, «die Unfähigkeit zur
Erfahrung selber»6.

Dem entspricht, daß Kant zur Begründung einer Metaphysik als

Wissenschaft diese an Kriterien mißt, die er einer bestimmten historischen

Form von Wissen entlehnt, nämlich der zeitgenössischen Mathematik

und der klassischen Physik. Das Problem ist nur, daß Kant den

von der Quantentheorie längst überholten Prinzipien der Newtonschen
Wissenschaft einen völlig ungebührenden Stellenwert beimißt, als er sie

«ihrer subjektiven Seite nach mit Erkenntnis, nach der objektiven Seite

mit Wahrheit (gleichsetzt)»7. Das ist jener von Foucault dechiffrierte
fatale Zwang des «Diskurses der Moderne» zu dem, was er selbst für
Wahrheit hält; ein Zwang, der sich als Furcht vor dem Irrtum ausgibt,
doch nichts ist als die Furcht vor der Wahrheit, die jenseits des eigenen
Standorts verzweifelt ihr Recht einklagt. Dieser Furcht ist Kant bei aller
intellektuellen Redlichkeit erlegen. Das Gefängnis seiner Metaphysik,
die, wie er selbst sagt, «mehr dazu dient, Irrtümer abzuhalten als

Erkenntnis zu erweitern»8, untersteht dem Reglement jener «diskursiven

Polizei», die Gericht hält über die, welche im Wahren und die,
welche im Falschen sind9.

6 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt 1980, 380.
7 Ebd. 379.
8 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, stw-Werkausgabe (hrsg. v. W. Weischedel),

Bd. 4, 708 (B879/A851).
9 Vgl. M. Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt, Berlin, Wien 1977,

hier 25.



296 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

1.2. Die Furcht vor dem Irrtum und das Ende der Erfahrung

Transzendentale Subjektivität, die sich des Wissens um die apriorischen

Bedingungen der Möglichkeit ihres Tuns und Handelns sicher

wähnt, okkupiert den Stuhl des obersten Richters am Gerichtshof der
Vernunft. Dabei ist gar nicht einmal so wichtig, was denn nun als das

Apriori transzendental konstitutiv ist, ob die objektive «transzendentale
Einheit der Apperzeption bei Kant, die Logik in Wittgensteins Trac-
tatus oder die ideale Kommunikationsgemeinschaft als Transzendentalsubjekt

bei Habermas. Bei aller Unterschiedlichkeit dieser
philosophischen Diskurse der Neuzeit haben sie doch einen logischen Kern
gemeinsam. Sie erlauben die Einnahme eines Standorts, der sich in dem
Recht glaubt, bestimmen zu können, wovon zu sprechen und zu schweigen

ist, welche Rede legitim ist und welche unters Verdikt über das

«Irrationale» und «Unvernünftige» fällt. So wird verständlich, daß sich
der jüngste Rettungsversuch der Vernunft10 in seinen eigenen
Uberzeugungen als unirritierbar erweist von so provokanten Denkern wie
Nietzsche, Adorno, Foucault oder Bataille, um von der «aufgeklärten»
eigenen Position aus die «Unvernunft» der Vernunftkritiker zu entlarven.

Im transzendentalen Apriori und damit auch implizit in der
transzendentalen Fragestellung selbst scheint sich jene undurchschaute
Furcht vor dem Irrtum zu manifestieren, die sich selbst nicht mehr als

die Furcht zu verstehen vermag, welche die Wahrheit des «Anderen der
Vernunft» auslöst, das sich dem Zugriff des identifizierenden und
klassifizierenden Denkens entzieht. Der Preis transzendentaler Subjektivität

dafür, sich eine durchgängige Identität zu bewahren, ist die

Herabsetzung der Welt der Erscheinungen zum bloßen Material der eigenen
Selbsterhaltung. Wo sich ein Subjekt jedoch nicht mehr von einem
Gegenüber affizieren läßt, da verwandelt es sich unter der Hand in ein
solches statisches Objekt, das es nie sein wollte. Die Verobjektivierung
des Subjekts zum hermetischen System im Rekurs auf sich selbst steckt
keimhaft schon in der transzendentalen Frage nach den Möglichkeitsbedingungen

von Autonomie; Bedingungen, die Kant auf der Ebene
des Erkennens in den invarianten subjektiven Voraussetzungen
«synthetischer Urteile a priori» gefunden zu haben meinte. Doch wo Subjekt

10 Vgl. J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a. M.
1985.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 297

und Objekt nicht in dialektischer Vermittlung verstanden werden, da

stirbt Subjektivität zu einer nichts mehr bewegenden Tautologie, die
Nietzsche bereits voller Spott Kant ankreidete. Denn dieser hätte zur
Beantwortung der Frage «Wie sind synthetische Urteile a priori
möglich?» im Grund nur die drei Worte gebraucht «Vermöge eines

Vermögens»11.

Dennoch ist bei Kant immer noch jene Spannung zwischen
transzendentaler und empirischer Subjektivität zu spüren, die vielleicht erst
der Motor dafür ist, sich von der Wirklichkeit derart bewegen und
überwältigen zu lassen, daß der verobjektivierende transzendentale

verengte Gesichtskreis sich auflöst. Von derlei Möglichkeit hat sich die
Moderne jedoch immer mehr entfernt. Die «empirisch-transzendentale
Dublette», «die man den Menschen nannte»12 lebte wenigstens noch
innerhalb der Polarität von «transzendentaler Idealität» und «empirischer

Realität» und hatte damit zumindest noch eine Ahnung von ihrer
Gefangenschaft. Mit dem Verschwinden dieser Spannung am Ende der
Moderne kulminiert das Ideale per Identifikation mit dem Realen. Das
ist die fatale Vollendung des Idealismus, die das Ende der Neuzeit
einläutet, der Tod der Moderne und der Tod in ihr. An der Gefangenschaft

der Menschen hat sich nichts geändert, nur sie merken sie nicht
mehr. Oder, um mit Baudrillard zu sprechen, haben die modernen
Städte als Ganzes die Funktion von Friedhöfen übernommen, «sie sind

tote Städte und Städte des Todes»13, in denen die Menschen nicht mehr
leben, sondern mit all ihrer Anstrengung mit dem Überleben beschäftigt
sind. Menschen, die auf eine tragische Weise erlöst sind, weil sie ihre
Erlösungsbedürftigkeit nicht mehr verspüren; glückliche Menschen,
doch wie J.B. Metz sagt, «am Ende nur im Sinne eines leidens- und
sehnsuchtsfreien Glücks, das heißt aber eines wunschlosen
Unglücks»14. Sollte sich so der Einbruch des Messianischen in die
Geschichte auf zynische Weise vollenden?

11 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, in: Werke, Bd. 3 (hrsg. v.
K. Schlechta), München 1976, 21.

12 M. Foucault, Die Ordnung der Dinge, 385.
13 J. Baudrillard, Der symbolische Tausch, 198.
14 J. B. Metz, Den Glauben lernen und lehren. Dank an Karl Rahner, München

1984, 22.



298 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

2. Transzendentale Begrenzung oder unbegrenzte Transzendentalität - die

mystische Theologie Karl Rahners unter subjekttheoretischem Aspekt

2.1. Die Transformation der Theologie - Vom Diskurs der Macht zur
machtvollen Rede

Die Hilflosigkeit der abendländischen Theologie angesichts der

Agonie des spätbürgerlichen Subjekts ist offensichtlich. Wie sollte die
eurozentrische Theologie des Vatikans auch der spätmodernen
Verfallsgeschichte in Richtung auf ein nachbürgerliches Subjekt begegnen,

wo sie in der Gefahr steht, integrales Moment jener simulativen
Ordnung zu werden, die den Besitz einer Wahrheit fingiert, die es gar nicht
gibt. Der Wert von Antworten auf die Anfragen am Ende der Moderne
verkommt zum Simulakrum, wenn die Antworten einem universellen
Sinngebungskonstrukt entspringen, das diese schon hat, bevor die Fragen

gestellt sind. Indem eine solche Theologie einer Theologie, die aus

der Erfahrung lebt, wie der Theologie der Befreiung den Kampf ansagt,
folgt sie nur mit zwingender Konsequenz dem Selbsterhaltungsprinzip
der Macht, demgemäß alles außerhalb der Logik des eigenen Systems als

potentielle Bedrohung erscheinen muß. Das Andere, das sich diesem

Identitätszwang entzieht, muß dann nicht zuletzt deshalb ausgeschlossen

werden, um auch weiterhin die Augen vor der eigenen Unwahrheit
verschließen zu können.

Die andere Spielart okzidentaler Theologie, die liberale Variante
des Christentums hat zwar die Inhalte des Glaubens depotenziert, diese

letzten Relikte allerdings hoffähig gemacht. Man läßt den Diskurs der
liberalen Theologen gewähren, und man wird wissen warum. Der
vernünftige Glaube stärkt den Glauben an die Vernunft. Daß diese Theologie

mit den Waffen der Aufklärung auch deren Aporien übernimmt
und mit der heimlichen Inthronisation abstrakter bürgerlicher
Rationalität in der Theologie auch die Apathie ihrer Subjekte dem Anderen
gegenüber sanktioniert, darauf hat J. B. Metz15 in seiner Konzeption
einer «Politischen Theologie» eindringlich hingewiesen, in der er selbst

eine sich nicht mehr als bürgerlich verstehende theologische Alternative

entwickelt hat. Durch die Sensibilität für den neuzeitlichen Verlust
an Subjektivität und den expliziten Durchgang durch die «Dialektik der

" Vgl- J- Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 299

Aufklärung» hat Metz unter dem «Primat der Praxis» einen theologischen

Theorietyp erarbeitet, der die Logik traditioneller theologischer
Diskurse verabschiedet und auf eine nachbürgerliche Religiosität
zielt.

Daß gerade Metz gegenüber dem «Kältetod des Subjekts» und der

«Geheimnislosigkeit der Moderne» in seinem Dank an seinen Lehrer
Karl Rahner16 dessen leidenschaftliches Plädoyer für die Erfahrung des

göttlichen Geheimnisses in dieser Zeit so hervorhebt, verweist auf mehr
als «nur» die aufrichtige Anerkennung der Person und des Werkes Karl
Rahners. Es geht eben auch grundsätzlich um die Konvergenz zweier
auf den ersten Blick divergierender Theologien.

Wir erkennen jedoch in der politischen Theologie die Erfüllung
eines Desiderates Rahners, das leider in der Rahnerrezeption kaum oder

gar nicht beachtet wird. Wenn Rahner nämlich die altbekannte Forderung

aufstellt, daß eine Theologie heute nicht hinter die
transzendentalanthropologische Wende der neuzeitlichen Philosophie zurück kann
und darf17, nicht nur aufstellt, sondern in seinem Werk auch einlöst, so
sieht er doch zugleich die Möglichkeit — die These vom Ende der
Neuzeit erwägend — daß diese Philosophie des Idealismus in ihrer
epochalen Gestalt schon untergeht. Entscheidend ist jedoch, daß der
Grund, dennoch auf den philosophischen Diskurs der Moderne
zurückzugreifen, nicht in einer Ubereignung der Theologie an das neuzeitliche
Bewußtsein liegt, als vielmehr dessen Überwindung bezweckt, da die

Theologie dem Geist einer Zeit gerecht werden soll, «die nach der
Neuzeit kommt»18.

Die folgenden subjekttheoretischen Überlegungen zur Theologie
Rahners werden zeigen, daß in seiner mystischen Theologie die basalen

Voraussetzungen einer nachbürgerlichen Theologie und einer im
positiven Sinn post-modernen Religiosität verankert sind. Nicht im Modus
einer expliziten Thematisierung, sondern derart, daß die «Transzendentaltheologie»

aus ihren eigenen Grundlagen heraus einen Transformationsprozeß

hervorruft, in dem sie ihre Überwindung und damit
zugleich ihre Erfüllung findet. Die Theologie Karl Rahners muß eine
andere werden, um sie selbst zu sein.

16 Vgl. J. B. Metz, Den Glauben lernen und lehren.
17 K. Rahner, Theologie und Anthropologie, in: Schriften zur Theologie, Bd. 8,

Einsiedeln, Zürich, Köln 1967, 43—65, hier 56.
18 Ebd. 57.



300 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

2.2. Der imaginäre Glaube verschütteter Herzen

Karl Rahner hat sich im Gegensatz zu den vielen «wissenschaftlichen»

Theologen nie gescheut, das zu sagen, was er sah. Und gerade
weil er sehen und verstehen konnte, bleiben bei ihm die Einsicht in die

Not-wendigkeit einer nachneuzeitlichen Theologie und das

Einfühlungsvermögen in die Gnadenlosigkeit des bürgerlichen Subjekts
einander niemals äußerlich.

«Wenn man diese Menschen ansieht und durch die Maske ihrer alltäglich
gewordenen und für sich und Welt raffiniert maskierten Verzweiflung
hindurchschaut, dann verwandeln sich diese Menschen für diesen Blick
plötzlich und geheimnisvoll in Ruinen von Menschen, in Ruinen mit
Fassaden, hinter denen das Nichts und die Leere ist, mit Kellern, in denen der

eigentliche Mensch, der Mensch der Freiheit, des Vertrauens, des Glaubens
und der Unendlichkeit verschüttet und tot liegt.»19

Diese Menschen überleben mit der Simulation bürgerlichen An-
stands und austauschbarer Normalität mit der wie Rahner sagt
«entsetzlichsten Art der Verzweiflung: da ist die Verzweiflung so zum
Normalzustand geworden, so zur Selbstverständlichkeit, daß man es gar
nicht mehr anders weiß, daß man gar nicht mehr an die Möglichkeit
eines anderen Zustands glaubt»20. Auch der christliche Glaube ist nicht
a priori gegen diese, wie Kierkegaard sagt «Krankheit zum Tode» gefeit,
sondern selbst von jenem Tod infiziert, der einen imaginierten Glauben
erlaubt, «für und vor sich selbst seinen Unglauben, der einen sonst zu
sehr erschrecken würde, zu verstecken»21. Das ist die in sich selbst

gefangene Identität, die man später «postmodernes Bewußtsein» nennen

wird, mit einem gravierenden Unterschied allerdings: Rahner gibt
dem sterbenden Subjekt nicht den letzten Stoß, wie man es 30 Jahre
später mit einem lachenden und einem weinenden Auge meint tun zu
müssen. Er spricht vielmehr mit aller Behutsamkeit und Trauer von der

Erlösungsbedürftigkeit der verschütteten Herzen; vielleicht die wesentliche

Voraussetzung dafür, wie Adorno so treffend sagt, «kraft des

Subjekts den Trug konstitutiver Subjektivität zu durchbrechen»22.
Damit stellt sich allerdings das Problem, worauf sich die Rede von

einem Subjekt überhaupt stützen kann, das aus dem Schein von Identität

" K. Rahner, Von der Not und dem Segen des Gebetes, Freiburg i. Br. 1977, 17.
20 Ebd. 15.
21 Ebd. 17.
22 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 10.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 301

heraustreten kann und sich von dieser selbst befreit. Adorno hat sich

geweigert, ein solches Subjekt jenseits des Identitätszwangs zu hyposta-
sieren, geschweige denn, die Aporien spätbürgerlicher Identität in einer
theologischen Erlösungsutopie aufzulösen, ohne allerdings die
Erlösungsbedürftigkeit des Subjekts von sich selbst als dem letzten Mythos zu

leugnen. Die real nicht auflösbare Spannung der Bedürftigkeit nach

Versöhnung und ihrer letzten Unmöglichkeit gilt es für Adorno in aller
Konsequenz auszuhalten und nicht identitätslogisch im Denken aufzulösen

; letztlich eine Flucht aus der Aporetik eines geschichtlich-gesellschaftlich

vermittelten Daseins selbst. Doch das ist genau der Vorwurf,
dem die Rahnersche Theologie mit ihrem Gottes- und Subjektverständnis

ausgesetzt ist23. In die Sprache der Religions- und Ideologiekritik
transformiert lautet dieser Vorwurf: die Antagonismen konkreter
Existenz in gesellschaftlichen Vermittlungszusammenhängen erfahren in
der Transzendentaltheologie Rahners in einer apriorischen invarianten
Gottesvorstellung ihre imaginäre Aufhebung. Damit würde Rahner die
oben diskutierte Apathie neuzeitlicher Subjektivität dem Anderen
gegenüber in die Theologie hineintragen. Denn die theologische
Produktion apriorischer identitätsstiftender Invarianten sitzt genau der

Logik der modernen Bewußtseinskonstrukteure auf, die sie überwinden
möchte. Gemäß der schonungslosen Kritik Adornos an dem Fetischismus

eines absolut Ersten in der Identitätsphilosophie fiele auch Rahner
unter das Ideologieverdikt, die reduzierten Erfahrungen empirischer
Subjekte theologisch noch einmal zu affirmieren. Doch dem ist nicht
so.

2.3. Explikation einer «Theologie der Überschreitung»

Denn die Rahnersche Theologie ist keine «transzendentale» Theologie,

sondern eine dialektische Theologie mystischer Gotteserfah-

rung.

23 Vgl. zu der Vielfalt der Vorwürfe G. Neuhaus, Transzendentale Erfahrung als
Geschichtsverlust Der Vorwurf der Subjektlosigkeit an Rahners Begriff geschichtlicher
Existenz und eine weiterführende Perspektive transzendentaler Theologie, Düsseldorf
1982. Diese Studie bildet gewissermaßen den Gipfel eines erklärungslogischen Zugangs zu
Rahners Denken. Sie bleibt der Theologie Rahners nicht zuletzt deshalb äußerlich, als sie
in Fixierung auf die «Richtigkeit » ihrer diskursiven Logik, diese mit der « Wahrheit » der
Rahnerschen Theologie identifiziert. Rahners Subjekt ist suhjekt-los, aber in einem Sinn,
den Neuhaus nicht zu verstehen vermag. —

Vgl. zu den Oppositionen von Erklärungs- und Verstehenslogik bzw. Richtigkeit und
Wahrheit, Th. Polednitschek, Logik und Mystik — erkenntnis- und subjekttheoretische
Konvergenzen von Sprachlogik und Mystik, unveröff. Manuskript, Münster 1986.



302 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

Ihre Dialektik kommt aus dem Geschehen und führt in es hinein
und entzieht sich damit in letzter Instanz einer verobjektivierenden
Fragestellung nach den Bedingungen seiner Möglichkeit. Wir werden
das mit dieser Feststellung verbundene Programm erläutern müssen,
um zu sehen, woher die Theologie Rahners kommt und wohin sie den

Weg weist.
Mit der Bezeichnung der Theologie Rahners als «transzendental»

meint man einen theologischen Theorietyp klassifiziert zu haben, der
sich im Rahmen der von Kant entwickelten Methode seiner eigenen
Möglichkeit vergewissert, indem religionsphilosophisch die subjekt-
konstitutiven Möglichkeitsbedingungen von Gotteserkenntnis als

wesenhafte Offenheit des Subjekts auf ein möglicherweise ergehendes
Offenbarungswort Gottes expliziert werden. Daß zu einem solchen
Unternehmen die von Kant gesetzten Grenzen theoretischer Vernunft
zu durchbrechen sind, ohne wiederum in einen spekulativen Idealismus

abzugleiten, zwingt zum Nachweis einer apriorischen Verwiesenheit
des Subjekts auf das zu erkennende Objekt. Aus der negativen Bestimmung

des zu Erkennenden, sich nicht in die Reihe der Objekte
einzureihen, die den Kriterien gegenständlichen Erkennens unterliegen,
ergibt sich, daß ein solches apriorisches Verhältnis nicht mehr
erkenntniskritisch funktional-logisch, sondern ontologisch zu begründen ist.

Zum anderen trägt eine ontologische Bestimmung des Erkenntnis-
aprioris implizit der Einsicht in das Scheitern eines erkenntnistheoretischen

Dualismus Rechnung. Denn die Kantsche Philosophie pendelt
verzweifelt zwischen der Statik ihres Transzendentalsubjekts und der

«an sich» unerkennbaren Mannigfaltigkeit des Gegebenen. Indem sie

reale Objekte in ErkennlnisoYi)zVxc überführt, verkommen sie in ihrem
«An sich» unter Abstraktion von allem «Sein für Anderes» selbst zu
leeren Abstraktionen, wie Flegel an Kant kritisierte. Doch auch die
Formen auf der Subjektseite, die ohne Bezug auf einen «Inhalt
überhaupt» (der letztlich nichts ist) keine Erkenntnis bewerkstelligen,
degenerieren zu einem Nichts. So kann Adorno, wenn auch überspitzt, als

«innerste Paradoxie der Kantischen Erkenntnistheorie» formulieren,
daß in ihr die »Addition eines Nichts mit einem Nichts ein Etwas
ergibt»24. Rahner muß daher Kants unüberwindbare Grenze zwischen

metaphysischem «An sich» und logisch-erkenntnistheoretischem «Für
uns» schon im Ansatz unterlaufen, gemäß der Hegeischen Einsicht, im

24 Th. W. Adorno, Vorlesung zur Einleitung in die Erkenntnistheorie, o. J., 215.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 303

Setzen einer Grenze deren Überschreitung zu implizieren. Und die
Rahnersche Theologie ist in der Tat eine Theologie der Überschreitung.

2.3.1. Dualistische Philosophie des Bekannten versus dialektische Theologie
des Erkennens

Im Gegensatz zu Kant, der das konkrete Objekt beschlagnahmt,
indem er es dem zu richtenden Verstand übereignet, der an ihm nur das

erkennt, was sein Kategoriensystem a priori ihm gestattet, durchbricht
Rahner in seiner Geistmetaphysik25 die Immanenz des Erkenntnissubjekts.

Das Rahnersche Subjekt läßt sich in seinem Selbst-sein vom
Anderen ihm Nichtidentischen affizieren, wobei das Selbstsein der

Begegnung mit dem Anderen nicht apriorisch vorausliegt, sondern sich
in der Erfahrung des Außen zum Bei-sich-sein dialektisch vermittelt.
Diese Subjekt—Objekt Dialektik wird grundsätzlich dort verkannt, wo
Rahners «transzendentaler» Ansatz in die Nähe der Kantschen
Methode gerückt wird. Zwar fragt auch Rahner nach den «Bedingungen
der Möglichkeit von Erkenntnis oder Tun im Subjekt»26, doch haben
die Kantisch anmutenden Formulierungen subjekttheoretisch kein
Korrelat. Nicht umsonst bedeutet «transzendental» bei Kant «niemals
eine Beziehung unserer Erkenntnis auf Dinge, sondern nur auf
Erkenntnisvermögen»21, während der Gegenstand einer transzendentalen
Fragestellung für Rahner gerade «das gegenseitige Beziehungsverhä/tnis und
das gegenseitige Bedingungsverhältnis zwischen erkennendem Subjekt
und erkanntem Gegenstand als Erkanntem und Erkennbarem»28 ist. Das
ist Dialektik, nicht Dualismus.

Doch was erlaubt Rahners Geistmetaphysik mehr zu sein als eine
dualistische Philosophie des Bekannten, von dem schon Hegel meinte,
daß es überhaupt darum, «weil es bekannt ist, nicht erkannt»29 ist.

Erkennend von der Stelle zu kommen, ohne das dem Subjekt Nicht-

25 Vgl. K. Rahner, Geist in Welt, 2. Aufl., München 1964; ders., Hörer des Wortes,
2. Aufl., München 1963. - Die folgenden Überlegungen stützen sich zudem auf die
hervorragende Arbeit von Kl. P. Fischer, Der Mensch als Geheimnis, Freiburg i. Br.
1974, bes. 97-149.

26 K. Rahner, Theologie und Anthropologie, a.a.O. 44.
27 I. Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft

wird auftreten können, in : Schriften zur Metaphysik und Logik, stw-Werkausgabe (hrsg.
v. W. Weischedel), Bd. 5, Frankfurt a.M. 1980, 109-264, hier 158.

28 K. Rahner, Überlegungen zur Methode der Theologie, STh. IX, 79-126, hier 98.

(Hervorhebungen R. B.)
29 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M. 1980, 35.



304 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

identische immer nur als bloßes Material zur Vermittlung des subjektiven

Bei-sich-seins zu degradieren, zwingt zu einer Neubestimmung
des Verhältnisses von Subjekt und Objekt, die ihre adäquate Erfassung
in Rahners Begriff der «transzendentalen Erfahrung» findet.

Damit ist ein weiterer Aspekt einer Theologie der Überschreitung
gegeben. Nach Rahner ist die Struktur des erkennenden Geistes nicht
statisch, sondern dynamisch-prozeßhaft zu verstehen, als der Geist im
Erkennen der materiellen Gegebenheiten vorgreifend über diese

hinausgeht und sie so überhaupt erst in ihrem Anders-sein als dem Subjekt

gegen-ständig erkennt. Daß diese vorgreifende Bewegung des

erkennenden Geistes selbst nicht aufein Begrenztes der Wirklichkeit zielt, das

vom Subjekt noch einmal als Gegenstand vor sich gebracht werden
könnte, bringt Rahner keineswegs dazu, die positive Behauptung
aufzustellen, das Woraufhin des Vorgriffs sei das absolute Sein und daher

mit Gott identisch. Der Geist bezieht sich im Vorgriff keineswegs direkt
auf ein Absolutes; der endliche menschliche Geist «hat» dieses Unendliche

«nur in der schlechthin unbegrenzten Weite seines Vorgriffs» und
kann es daher auch «nie vorstellend vergegenständlichen»30. Da sich
das Woraufhin der transzendierenden Bewegung jeglichem verobjektivierenden

Begreifen notwendig entzieht, kann es nur als Verhältnis zu
dem Vorgriff als dessen Möglichkeitsbedingung verstanden werden.
Das Woraufhin ist keine abgespaltene Instanz, die die menschliche

Subjektivität a priori von Außen affiziert, sondern «ein <inneres>

Moment an diesem geistigen Vorgang der Transzendenz»31, als dessen

tragender Grund. Insofern das erkennende Subjekt die Weite des

transzendentalen Horizontes niemals «hat», erweist sich das Woraufhin
zugleich als unabhängig vom Vorgriff, als ein ihm vorausliegendes
Moment, ohne deshalb jedoch eine abstrakte idealistische Setzung zu
sein. Die Momente der Innerlichkeit und Unabhängigkeit des Verhältnisses

von Vorgriff und Woraufhin stehen vielmehr in einem dialektischen

Beziehungszusammenhang; «denn letzteres ist als konstituierendes

Moment der Bewegung <in> der Bewegung, gerade insofern es

<über> ihr diese Bewegung als nicht ihre eigene von sich absetzt»32.

30 K. Rahner, Geist in Welt, 195.
31 K. Rahner u. P. Overhage, Das Problem der Hominisation, 2. Aufl., Freiburg-

Basel-Wien 1961, 72.
32 Ebd.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 305

2.3.2. Das «absolute Geheimnis» - Sicherheitsgarantie oder Wagnis des

Lebens

Wenn Rahner nun von Gott als Woraufhin als dem Unendlichen,
Unabgrenzbaren und Namenlosen spricht, und dafür den Terminus
«absolutes Geheimnis» einführt, so kulminiert in diesen Begriff der

theologische Ort, an dem die «transzendentale» Theologie in eine
dialektische Theologie mystischer Gotteserfahrung umschlägt. Die folgenden

Gedanken werden die innere Notwendigkeit des damit verbundenen

Orts- und Paradigmenwechsels der Rahnerschen Theologie
markieren.

Die transzendentale Erfahrung als Erfahrung der Transzendenz und
damit des Geheimnisses Gottes löst die Fixierungen an die Erfahrungsschemata

neuzeitlicher transzendentaler Subjektivität, als Rahners

Erfahrungsbegriff dialektisch auf eine Sprengung der historischen,
gesellschaftlichen und individuellen Erfahrungshorizonte zielt. In diesem
Sinn benennt «absolutes Geheimnis» als Möglichkeitsbedingung von
Subjektivität ein Verhältnis oder eine Relation. Die Grenzen transzendental

festgelegter Schemata, die das Subjekt—Objekt Verhältnis
konstituieren, verschieben sich in der phänomenologischen Erfahrung der
Welt im Subjekt selbst33, das sich dadurch einer Identitätsfixierung
jenseits seiner Erfahrungen entzieht und in einem solchen Sinn gerade

«subjekt»-los ist. Subjektlose Subjektivität negiert die Welt und ihre
empirischen Subjekte in der transzendentalen Erfahrung nicht abstrakt.

Vielmehr eröffnet die Transzendentalität überhaupt erst die Möglichkeit

einer positiven Setzung der Welt und ihrer kategorialen
Bestimmungen, in der ihre Materialität radikal ernst genommen wird. Erst aus

diesem grundsätzlichen Ja zur Welt, zu sich und zum Anderen als

affirmativem Moment der Transzendentalität erwächst im Vorgriff die

Negation dessen, was ist, wodurch dem Bestehenden die Basis zu seiner

eigenen Verabsolutierung und Fetischisierung entzogen ist. Demnach
läßt Rahner sich eben nicht vom Prinzip der abstrakten Negation leiten,
sondern von dem der bestimmten, was erlaubt, die kategorialen
Bestimmungen der Welt nicht als das Endgültige und Letzte hinzunehmen.
Nicht daß die Welt ist wird negiert, sondern wie sie ist. Das Diktum
Wittgensteins «Nicht wie die Welt ist ist das Mystische, sondern daß sie

ist»34 findet bei Rahner ein Pendant in der grundsätzlichen Anerken-

33 Vgl- J- Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M. 1981, 33.
34 L.Wittgenstein, Tractatus-logico-philosophicus, Frankfurt a. M. 1980, 114

(6.44).



306 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

nung der Erkennbarkeit der Welt in ihrer Kategorialität. Mit dem

großen Unterschied zu Wittgenstein allerdings, daß Rahner nicht
gewillt ist, bei dem stehenzubleiben, daß nach positivistischer Manier
die Welt nur das ist, was der Fall ist.

An diesem Punkt unserer Argumentation erscheinen bedeutende

Affinitäten und strukturelle Äquivalenzen Rahners zu Adorno, welche
die Rahnersche Theologie vor einem Ideologieverdacht und der Anklage,

unabgeschlossene Erfahrungen imaginär zu versöhnen, zu schützen

vermögen. Die Rahnersche Theologie weiß wie die Negative Dialektik
Adornos, daß «nur wenn was ist sich ändern läßt, das, was ist, nicht alles

(ist)35». Das ist das «Prinzip» bestimmter Negation, für Adorno der
Nerv der dialektischen Methode. Man mag hier einwenden, Rahner
habe ja gerade nach den Bedingungen der Möglichkeit solcher
Veränderungen gefragt, während Adorno eben die Möglichkeit zur Veränderung

des Bestehenden und deren begriffliche, affirmative Antezipation
in einem Woraufhin ausgeschlossen habe. Hier liegt tatsächlich eine
entscheidende Differenz Adornos, jedoch nicht zu Rahner, sondern zur
Dialektik Hegels. Adornos Kritik am absolut Ersten der Ursprungsphilosophie

trifft Hegels «objektiven Idealismus», als in diesem das

Verhältnis von Subjekt und Objekt selbst Subjekt ist. Die Subjekt—Objekt

Beziehung ist bei Hegel zwar in einer dialektischen Entwicklungsgesetzlichkeit

aufgehoben, diese jedoch ist letztlich nichts anderes als die

Selbsterscheinung des sich von sich her vermittelnden absoluten Geistes.

Daher verdichtet sich die Hegeische Dialektik nach Adorno gegen
deren eigene Intention zu einem geschlossenen System, das in der

«Gleichsetzung der Negation der Negation mit Positivität» seinen
Grund findet36. Das Insistieren der Negativen Dialektik auf einer
Subjekt—Objekt Vermittlung ohne hypostasierte Mitte findet dagegen in
Rahners Rede von Gott als «absolutem Geheimnis» ihre strukturäquivalente

Entsprechung. Rahner formalisiert im Grunde die Unmöglichkeit
eines gegenstandsbezogenen Wissensanspruchs /^logischer Rede

und weist damit implizit die gedankliche Einebnung der Subjekt—Objekt

Spaltung in identitätslogischer Begrifflichkeit zurück. Denn das «absolute

Geheimnis» widerstrebt dem Identitätszwang imaginärer Versöhnung

aus dem Wissen, daß Identität, die sich als solche weiß, schon
keine mehr ist.

55 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 391.
36 Ebd. 161.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 307

Hier wird der nachbürgerliche Charakter der Theologie vom
«absoluten Geheimnis» einsichtig, indem sie negativ dem Fetischismus-
und dem Verdinglichungszwang der Moderne zumindest eine theoretische

Alternative entgegensetzt und positiv die Möglichkeit von
Freiheitsvollzug eröffnet, als das Subjekt immer ein «Mehr» zu reklamieren

vermag als faktisch realisiert ist. Damit ist allerdings noch keine inhaltliche

Aussage über den Freiheitsvollzug getroffen, was auf der Ebene
der Erkenntnismetaphysik auch nichts anderes hieße, als aus dem
Gedanken des Geheimnisses nur das herauszuholen, was man zuvor in
ihn hineingelegt hat. Nur unter der Voraussetzung der gläubigen
Annahme des christlichen Offenbarungsereignisses als Selbstmitteilung
des Geheimnisses Gottes, das sich darin als absolute Liebe in der
Geschichte zu erfahren gibt, kann im spezifisch theologischen Sinn von
Gott gesprochen werden. Die rein philosophisch unentscheidbare Frage,

ob das Woraufhin der menschlichen Transzendenz lediglich ein
apriorisches Konstrukt bleibt oder ob es als freigewirkte Selbstmitteilung

absoluter Liebe dem Heil des Menschen in der Geschichte dient,
kann nur in dem Kontext beantwortet werden, aus dem sie bei Rahner
kommt: der mystischen Erfahrung des Geheimnisses und dem Vollzug
des christlichen Glaubens. Hier stellt sich jedoch das Problem, ob nicht
die gesamten religionsphilosophischen Überlegungen Rahners obsolet
werden, wenn das Offenbarungsereignis als fraglose Voraussetzung

angenommen sein muß, soll nicht der Begriff vom «absoluten Geheimnis»

zu formaler Leere sich verflüchtigen.
Apriorische Transzendentalität auf ein Woraufhin und das Vermögen

der Liebe bleiben sich bei Rahner jedoch keineswegs äußerlich, wie
es vielleicht auf einen ersten Blick scheinen mag. Die dauernde Ent-
zogenheit und Unverfügbarkeit des Geheimnisses gerade in seinem
Dasein fordern auch unabhängig von der geglaubten Offenbarung vom
Individuum selbst noch einmal eine Haltung, diesem Geheimnis und
damit sich selbst auf welche Weise auch immer zu begegnen. Die einzige
Möglichkeit dieses Gottes- und Selbstverhältnisses, die dabei nicht zu
einer Verobjektivierung des Subjekts in seinem Selbstverhältnis führt,
ist die vertrauende Annahme und liebende Hingabe in das Geheimnis.
Nur im Prozeß der «Ent-selbstung», als Hingabe seiner selbst in der

Begegnung mit der Welt und dem Anderen, eröffnet sich der transzendentale

Horizont als ein solcher, von dem sich das — so paradox das

klingen mag — subjekt-lose Subjekt angenommen und getragen weiß.
Nichts anderes als die Mitwelt ist der Ort, wo in einem lebenslangen



308 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

Prozeß «der Mensch sich findet und vollzieht (erkennend und wollend)
und — von sich wegkommt» 37.

2.4. Von der «Theologie der Überschreitung» zur «Überschreitung der

Theologie»

Wir sind damit an dem Kulminationspunkt angelangt, an dem die
«transzendentale» Theologie ihre methodische Hülle endgültig
abstreift und hinter sich läßt und sich selbst in eine dialektische Theologie
mystischer Gotteserfahrung in der Geschichte transformiert.

Rahners Begriff vom «absoluten Geheimnis » unterläuft das

Sicherheitsdenken von Uberzeugungs- und Standpunktideologien, wie sie

dem selbstvergewisserten Subjekt der Moderne zu eigen sind. Wenn
Adorno sagt: «Dialektik ist das konsequente Bewußtsein von Nicht-
identität. Sie bezieht nicht vorweg einen Standpunkt»38, so ist dem mit
Rahner zuzustimmen und hinzuzufügen, daß dieses Bewußtsein von
Nichtidentität noch einmal durch jenes letzte, dem Subjekt nicht
Identische affiziert ist, das in der Entzogenheit des Geheimnisses sich eröffnet.

Gott ist das Nichtidentische: der Begriff «absolutes Geheimnis»
reflektiert diese erste und letzte Aporie. Er ist als solcher kein positiver
Begriff, jeder Versuch, das Geheimnis affirmativ zu denken, muß
notwendigerweise dessen Identität verfehlen. «Absolutes Geheimnis»
steht dafür, daß erst «am Ende der Geschichte der Idealismus die wahre

Philosophie (sein wird) » 39.

Bis dahin wird der Mystiker aus dem Wissen leben, daß die Wahrheit

in der Geschichte nur praktisch zu realisieren ist, und zwar dort, wo
Subjekte aufhören, «Subjekte» zu sein, indem sie ihre aufgezwungenen
und selbstgesetzten Grenzen überschreiten. Und dies ohne eine Spekulation

auf eine letzte Sicherheit, doch aus der Freiheit, das tun zu

können, was notwendig ist, aus dem Wissen, vom Grund des Ganzen

getragen zu sein. Auch wenn das Ganze der bürgerlichen Gesellschaft
nach Adorno das Falsche ist.

Wie sehr Adorno und Rahner in ihrem Subjektverständnis und ihrer
expliziten bzw. impliziten Kritik am verdinglichten Bewußtsein über-

37 K. Rahner, Über die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe, STh. VI, 277—298,
hier 287.

38 Th. W. Adorno, Negative Dialektik, 17.
39 V. Descombes, Das Selbe und das Andere. Fünfundvierzig Jahre Philosophie in

Frankreich 1933—1978, Frankfurt a. M. 1981, 26.



Die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne 309

einkommen, enthüllt sich in der Konvergenz des Momentes der Hingabe

bei Rahner und der «ästhetischen Verhaltensweise» bei Adorno.
«Bewußtsein ohne Schauer ist das verdinglichte. Jener, darin Subjektivität

sich regt, ohne schon zu sein, ist aber das vom Anderen
Angerührtsein. Jenem bildet die ästhetische Verhaltensweise sich an, anstatt
es sich Untertan zu machen. Solche konstitutive Beziehung des Subjekts
auf Objektivität in der ästhetischen Verhaltensweise vermählt Eros und
Erkenntnis»40. Dieses Wie oder der Modus dieses Weltverhältnisses

entspricht dem Rahnerschen, wenn dieser sagt, daß die Liebe beinahe
als «der Friede der Erkenntnis»41 definiert werden könnte.

Karl Rahner hat die Theologie an die Grenze des Denkbaren
geführt. An dieser Grenze wirft sie in Analogie zum Wittgenstein des

Tractatus die Leiter ihres methodischen und argumentativen
Instrumentariums weg und eröffnet die Möglichkeit von Erfahrung, die der
objektivistischen Fragestellung nach den Bedingungen ihrer Möglichkeit

und deren reflexiven Thematisierungen mehr bedarf. Wenn Rahner

dennoch argumentiert, an der Uberzeugungskraft des Glaubenswillen,

so denkt er immer als Theologe und niemals als «theologischer
Wissenschaftler». Er spricht aus dem Wissen der letzten Unreflektier-
barkeit des Glaubens und dem Wagnis des Einlassens auf das Geheimnis

der eigenen Existenz. Gerade darin unterscheidet sich Rahner so

wohltuend von den vielen theologischen Fachgelehrten und auch
seinen Kritikern, daß seine Rede immer aus der Kraft dessen lebt, wovon
sie spricht. Deshalb ist die Rahnersche Theologie auch nicht von jener
Diskursivität, in der das Wort als Reliquie die Abwesenheit seines

Inhalts dokumentiert. Das erlaubt Rahner auch in seinen von
Fachtheologen gemiedenen «spirituellen» Schriften in einer Art zu
sprechen, die so manchem Wissenschaftler als theologisch unhaltbar gilt
oder die wohlgesonnene Kritiker vor Ideologieanfälligkeit und
Mißbrauch meinen schützen zu müssen. Doch wohl zuletzt deshalb, weil
ihre «Vernünftigkeit» nichts anderes ist als die verwissenschaftlichte
Armut ihrer Erfahrung. Oder wie Kierkegaard sagt : « Die Geistlosigkeit
kann ganz und gar dasselbe sagen, was der reichste Geist gesagt hat, nur
sagt sie dies nicht kraft des Geistes»42.

40 Th. W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt a. M. 1981, 490.
41 Zit. n. Kl. P. Fischer, a.a.O. 191.
42 S. Kierkegaard, Der Begriff Angst, Frankfurt a. M. 1984, 88.



310 Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts

Im Gegensatz zu den vielen Theologien, die bei dem stehenbleiben,

wo sie am Ende ihres Denkprozesses angelangt sind, trägt die Rahner-
sche Theologie vom «absoluten Geheimnis» eine Spitze gegen sich
selbst in sich. Sie muß in der Tat eine andere werden, um sie selbst zu
sein. Die erkenntnismetaphysische Selbstvergewisserung von Theologie

erkennt sich als an ihren Grenzen zurückverwiesen in die Welt der

Alltäglichkeit, wo ihr nicht mehr die Selbstreflexion auf ihre eigenen
Bedingungen der Möglichkeit als Aufgabe ansteht, sondern die Erfassung

der kategorialen Behinderungen der Annahme dessen, was dem

Heile dient. Eine aus dieser Einsicht resultierende Transformation der

Theologie dürfte allerdings auf die grundsätzliche Problematik der
Konstitution von Subjekt und Objekt sowie auf eine Neubestimmung
des Verhältnisses von transzendental-dialektischem und historisch-dialektischem

hermeneutischem Aneignungsverfahren von Wirklichkeit
hinauslaufen.

Eine politische Theologie hat dies zu leisten, wenn sie wie Metz von
der Mystik und der Politik der Nachfolge spricht. Sie hätte am Ende der
Moderne vielleicht weniger von Gott in seinem Offenbarungswort zu
reden als, wie Foucault sagt, eine «Archäologie des Schweigens» zu

verfassen, von den Orten, wo Gott, auch wenn er spricht, nicht mehr
gehört wird. Nur wenn es gelingt, den verschütteten Herzen, von denen
Rahner spricht, sich selbst als solche bewußt zu werden und sich
anzunehmen, ist der erste Schritt getan, aus dem Schmerz der Erkenntnis
heraus, das, was ist, nicht alles sein zu lassen. Die Öffnung der Herzen
geht einher mit dem Wissen um das eigene Unfertigsein, von dem
Adorno weiß, es sei der Zug jenes Denkens, «mit dem es sich zu sterben
lohnt»43. Vielleicht ist dieses Denken dem Gebet Rahners zum
Geheimnis Gottes deshalb so nah, indem es sich die Worte versagt:
«erlöse uns von uns selbst, erlöse uns in Dich hinein»44.

43 M. Horkheimer u. Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a. M.
1975, 218f.

44 K. Rahner, Von der Not und dem Segen des Gebetes, 25.


	Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts : die mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne

