
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Anselm Winfried Müller: Praktisches Folgern und Selbstgestaltung
nach Aristoteles. — Freiburg i.Br. - München : Verlag Karl Alber 1983. 368 S.

(Praktische Philosophie 14).

Der Verfasser dieses Buches ist Absolvent der Universität Fribourg, an der
er 1966 mit einer Studie über die Ontologie in Wittgensteins Tractatus promovierte,

und lehrt heute als Professor an der Universität Trier. Seine Studie ist
wohl die gründlichste monographische Behandlung der praktischen Philosophie

des Aristoteles überhaupt und deshalb bemerkenswert, weil sie zentrale
Themen der praktischen Philosophie im Lichte zeitgenössischer
handlungstheoretischer und moralphilosophischer Diskussionen erörtert. Der
Brennpunkt der Betrachtung liegt im praktischen Syllogismus, der vom Verf. als

«Struktur des menschlichen Lebens als Selbstgestaltung» (S. 9f.) beschrieben
wird.

In der Einleitung fragt der Verf. zunächst nach dem Hintergrund, auf dem
Aristoteles seine Vorstellungen von der Bedeutung der Vernunft für das Handeln

formuliert und gegen den er sie abhebt. Hier charakterisiert der Verf. vor
allem die sokratischen Auffassungen, wie sie in den platonischen Dialogen
begegnen und von Aristoteles als sokratische Thesen rezipiert werden: (1)
Wirkliches Wissen unterliegt nicht den Leidenschaften ; (2) Niemand handelt
freiwillig ungerecht ; (3) Tugend ist Wissen ; (4) Tugend ist lernbar. — Für den
Verf. ist dabei nicht entscheidend, in welchem Maße Piaton diese Auffassungen
dem Sokrates selbst zugeschrieben hat oder in welchem Sinn Plato sie selbst
verstanden haben mochte; entscheidend ist für ihn vielmehr die Frage, in
welchem Sinn Aristoteles diese Thesen versteht und wie er sich mit ihnen
auseinandersetzt.

In einem zweiten Punkt der Einleitung geht es um die Einschätzung jener
Texte, die für die Erörterungen herangezogen werden. Anders als viele
Interpreten, die namentlich chronologischen Fragen und auch Echtheitsproblematiken

relativ viel Gewicht einräumen, läßt der Verf. sich von solchen
Fragestellungen nicht präjudizieren. Er folgt der opinio communis, sofern er die
Magna Moralia nicht als echt ansieht ; die Frage der Beziehung zwischen der
Nikomachischen Ethik einerseits und der Eudemischen Ethik andererseits ist
für seine Sicht nicht relevant. Entscheidend allerdings ist die Voraussetzung,



256 Besprechungen

daß Aristoteles bei der Behandlung teleologischer Fragen durchwegs auf die
Auffassungen der sog. Wissenschaftslehre (Analytica Posteriora) zurückgreifen
kann.

Der erste Hauptteil der Untersuchung steht unter dem Thema <Praktisches

Folgern» (S. 27—168). Hier erörtert der Verf. zunächst eine Reihe von
Textstellen, die den systematischen Verband jener Vorstellungen erkennen lassen,
welche für den Zusammenhang <Praktisches Folgern) relevant sind. Dabei geht
es z.B. um die Beobachtung, daß NE VI 5,1140b20f. die Phronesis den ë^eiç
ClX.T|lMç untergeordnet wird. (Die Textstelle ist kontrovers, die vom Verf.
vorgeschlagene Interpretation als solche jedoch unanfechtbar.) Der Ausdruck
«im Bereich der menschlichen Güter tätig» würde demnach auf die differentia
specifica verweisen. Für Phronesis übernimmt der Verf. den geläufigen
Übersetzungsausdruck «Klugheit»; für Hexis wählt er das lateinische Wort
« Habitus », weil sich kein deutscher Ausdruck anbietet, der den Zusammenhang
mit «haben», «halten», «sich verhalten» wiedergeben könnte. Das in der
deutschen Sprache kaum einsinnig übersetzbare Wort Logos - englische Übersetzer

und Kommentatoren verwenden gern «account» — gibt der Verf. mit
«Klärung» wieder: «Immer soll der ÂÔyoç zur Klarheit bringen, was ohne ihn
in einem Ganzen verborgen wäre» (S. 29). Hier ist wichtig zu sehen, daß der
Verf. Heideggers an sich wichtige Charakterisierung «etwas als etwas sehen
lassen » XÔyOÇ insofern modifiziert, als er darauf aufmerksam macht, daß nicht
nur der Logos im Sinne von Apophansis diese Funktion hat. Vielmehr gelte:
«Jeder Zôyoç legt dar, gibt Aufschluß» (S. 29). Andere interessante Vorschläge
zum Verständnis aristotelischer Begriffe sind z.B. « Endbestimmung» für Telos,
wobei der Verf. zu Recht darauf hinweist, daß das Letzte, das gemeint ist, nicht
immer ein Ziel sein muß, dem anderes dient. Mutatis mutandis plädiert der
Verf. im Falle von èvxeX^xeux für « Endverhältnis » (im Sinne einer Hexis) und
« Endverhalten » (im Sinne einer Energeia). - Diese und andere Deutungsvorschläge

sind wohldurchdacht und setzen im Detail zahlreiche Argumentationen
voraus.

Im Nachfolgenden erörtert der Verf. Beispiele praktischen Überlegens,
welche die Rolle der Phronesis verdeutlichen. Dabei ergibt sich, dass Aristoteles
die Struktur praktischen Folgerns vor Augen hat. Hier nun wird die Frage
bedeutsam, ob sich für die Struktur praktischen Folgerns ein logisches Modell
rekonstruieren läßt. In diesem Sinn gilt es, eine Reihe von Erklärungen ins
Auge zu fassen, die von einer Beantwortung dieser Frage erwartet werden
dürfen (z. B. : In welchem Sinn kann eine Handlung aus Sätzen oder Gedanken
folgen? Welcher Natur sind die Prämissen, von denen eine praktische Folgerung

ausgeht? In welchem Verhältnis stehen sie zum Verhalten als Konklusion?

Wie kommt Aristoteles zu den verschiedenartigen Formen von Prämissen,

wie sie in seinen Beispielen auftreten? Wie verhält sich praktisches zu
theoretischem Folgern? Wie fügt sich das Modell des praktischen Überlegens
der aristotelischen Auffassung von der Natur des Menschen ein [S. 61—62]). Zu
diesem Zweck erörtert der Verf. zunächst das aristotelische Verständnis des

Syllogismus und die syllogistische Verstehenstheorie der Analytica Posteriora,
deren Vokabular für die Beschreibung des praktischen Syllogismus verwendet



Besprechungen 257

wird ; ein thematisch zentraler Gesichtspunkt eröffnet sich hier mit der Frage
nach der Anwendung bzw. Anwendbarkeit der Syllogistik auf das sog. teleologische

Verstehen.
Der Verf. widmet dieser Frage zu Recht viel Raum. Auf dem Wege

eindringlicher und subtiler Untersuchungen gelangt er zu dem Befund, daß
Aristoteles zwar die ersten Ideen zu einer Analyse teleologischer Zusammenhänge
in den Analytiken entwickelt, doch hier noch nicht zu einer konsistenten
Theorie auszugestalten vermag (S. 85—86). Die Aporien, die der Verf. im Rahmen

seiner Analysen feststellt, hängen wesentlich mit dem Problem der
Interpretation des dritten Terminus im Untersatz eines Syllogismus der ersten Figur
zusammen. Eine zusätzliche Schwierigkeit wird dann erkennbar, wenn auch

praktisches Schließen als eine Form des teleologischen Syllogismus verstanden
werden soll. Dabei handelt es sich hier in den Augen des Verf. nicht einmal um
die traditionell empfundene Schwierigkeit, daß der Schluß mit einem Tun
identifiziert zu werden scheint. Vielmehr meint er das Problem, das sich stellt,
wenn Aristoteles' Auffassung ernstgenommen wird, wonach praktische
Erwägungen mit Besonderem zu tun haben, das so und anders sein kann, während der
Beweis ja auf Allgemeines geht und Notwendiges aus Notwendigem folgert
(S. 96 Anm. 47). Diese zusätzliche Schwierigkeit läßt erkennen, daß der
praktische Syllogismus, sofern er von Vordersätzen ausgeht, die sich auf eine
Endbestimmung als Grund beziehen, zwar als teleologischer Syllogismus betrachtet
werden kann, nicht jedoch als epistemischer Syllogismus im Sinne von An. Post.
I 2, 71al7—19. Indes bleibt zu fragen, wie syllogistisch ein solcher Syllogismus
dann noch wäre (S. 96f.) Wie läßt sich dieses Problem lösen

Der Fortgang der Erörterungen ist nun dadurch bestimmt, daß der Verf.
zunächst im Ausgang an ein Beispiel nicht-teleologischer Art eine Grundstruktur

dergestalt zu präzisieren versucht, daß alle teleologischen Folgerungen, die
sich bei Aristoteles finden, sich als Abwandlungen dieser Struktur verstehen
lassen. Dieses Beispiel findet der Verf. An. Post. II 12, 93b32—36 (Verf.'s
Übersetzung S. 60: «Wenn ein Haus geworden ist, so sind notwendigerweise
Steine gebrochen worden und geworden. Weswegen dies? Weil notwendigerweise

ein Fundament geworden ist; wenn aber ein Fundament, so sind
notwendigerweise Steine geworden. Und wiederum ebenso: Wenn ein Haus sein
wird, werden eher Steine sein»). Versteht man die Struktur im Sinne von «Da,
wenn C sein wird, so zuvor A, und, wenn B sein wird, so zuvor A, wird, wenn C
sein wird, so zuvor A sein », so läßt sich das Beispiel als Barbara-Syllogismus
darstellen :

A (Steine) B (Fundament)
B (Fundament) C (Haus)
A (Steine) C (Haus)

wobei es wichtig ist zu sehen, daß die sog. Kopula « sich finden » bzw. « sich
ergeben» keine zeitliche Folge impliziert (S. 100). Dieses Beispiel ist für die

Erörterung praktischen Überlegens insofern bedeutungsvoll, als es eine «

strukturelle Nähe» (S. 105) zum teleologischen Modell im Corpus Aristotelicum
aufweist und insofern teleologische Interpretationen geradezu auf sich zieht
(S. 108). Mit dieser ingeniösen Überlegung gelingt es dem Verf. nicht nur,



258 Besprechungen

verschiedene Varianten eines Schemas teleologischen Folgerns herauszuarbeiten

(S. 110—127); es gelingt ihm auch, eine praktische Version teleologischen
Denkens erkennbar werden zu lassen. Diese Version, die im zentralen vierten
Kapitel erarbeitet wird (S. 128f£), läßt sich als quasi-syllogistisches Schema
etwa folgender Art verstehen : « A zu tun, ist ein (möglicher bzw. notwendiger)
Weg, B zu realisieren ; B muß von C realisiert werden ; A muß (wenn kein
anderer Weg eingeschlagen wird, bzw. unbedingt) von C getan werden » (S. 164,
in sorgfältiger Abhebung der Teilsätze und Termini). Damit gelangt der Verf.
nun zugleich zu einem wesentlichen Zwischenergebnis: «Die wesentlichen
Züge des teleologischen Syllogismus, der in den Analytiken entworfen wird und
dessen praktische Version das Grund-Modell darstellt, finden sich auch in der
quasi-syllogistischen Umbildung dieses Modells, als deren Varianten die
verschiedenen Strukturen der Beispiele von § 4 gelten können» (S. 167—168).
Dabei sind die poietischen und praktischen Versionen des teleologischen
Syllogismus speziell dadurch charakterisiert, daß die Herleitung nicht in einer
begründeten Aussage endet, sondern in einer begründeten Realisierung des

Hergeleiteten. Zudem ist der praktische Syllogismus dadurch ausgezeichnet,
daß zwischen Subjekt und Objekt des Denkens eine notwendige Identität
besteht, so daß also der Folgernde mit jenem Terminus, der für ein Wesen steht,
zu dessen Dasein oder qualifiziertem Dasein ein spezifisches Werk gehört, sich
selbst bezeichnet» (S. 168).

Der zweite Hauptteil des Buches steht unter dem Titel <Menschsein als

Selbstgestaltung> (S.169f.). Für diesen thematischen Zugriff ist die Aussage des

Aristoteles maßgeblich, daß der Mensch nicht nur Erzeuger seiner Kinder sei,
sondern auch Ausgangspunkt und Erzeuger seiner Taten (NE III 7,1113b 17—

19). Was hat es mit der Übertragung des Erzeugungsbegriffes aufdie Sphäre des

Praktischen auf sich Welches Gewicht ist dieser Vorstellung beizumessen Für
den Verf. besteht kein Zweifel, daß die Übertragung von Aristoteles mit
Bedacht vorgenommen worden ist und in diesem Sinn auch für die Einschätzung

des Praktischen selbst wichtige Rückschlüsse gestattet. So besteht die
Pointe der Übertragung in den Augen des Verf.'s darin, daß Aristoteles hier in
Analogie zur Vorstellung einer Reproduktion präexistenter Wesensgestalten
annimmt, daß im Handeln eine Gestalt realisiert wird, die schon mit dem
Ausgangspunkt der Tat gegeben ist (S. 191—192). Darüber hinaus gestattet die
Tatsache, daß Aristoteles menschliches Tun nicht mit dem fachkundlichen
Machen vergleicht, sondern mit der Schaffung physischer Wirklichkeit, die
Überlegung, daß Taten in der Sicht des Aristoteles den Handelnden mit der
Gestalt versehen, von «deren Konzeption sie (in ihm) den Ausgang nehmen.
Gutes Handeln z.B. muss nicht nur <im Sinn der Klugheit> zustande kommen,
sondern auch <mit> ihr: die Gestalt einer charakteristisch menschlichen Tat
wird notwendig von eben dem Menschen konzipiert, in dem diese Gestalt auch
realisiert wird» (S. 192 mit Hinweis auf NE VI 13, 1144b24—28).

Die Rechtfertigung der Verwendung solcher Termini wie «Gestalt» und
«Selbstgestaltung» läßt sich im Blick auf solche Stellen wie De An. II l,412a9—
11 gewinnen, wo Aristoteles interessanterweise eben nicht nur etwa die
Wesensform eines Körpers, sondern auch deren Betätigung «Gestalt» nennt



Besprechungen 259

bzw. das Werk des Menschen als Verwirklichung von Habitus und Vermögen
ansieht (NE I 6, 1098a—58). — Auch hier untermauert der Verf. seine
Interpretationen mit genauen Vergleichen bzw. Analysen der unterschiedlichen
Dimensionen der Teleologie der Natur, des Handelns und des Herstellens.
Besonders wertvoll scheint dem Rez. in diesem Zusammenhang die Erörterung
von <Machen> und <Tun> (S. 209): Seit einigen Jahren ist Aristoteles'
Unterscheidung (NE VI 2,1139b 1—4) Gegenstand kontroverser Diskussionen.
Namentlich Th. Ebert hat in einer wichtigen Arbeit über Poiesis und Praxis die
Auffassung vertreten, daß Aristoteles mit dieser Unterscheidung nicht etwa
absolute, starre Distinktionen vor Augen habe; vielmehr sei es Aristoteles'
Meinung gewesen, daß ein und dasselbe Tun sowohl als Poiesis als auch als

Praxis angesprochen werden könne, und daß wir es hier also nur mit
unterschiedlichen Kriterien zu tun haben. Der Verf. modifiziert Eberts Überlegungen

dahingehend, daß ein und dasselbe menschliche Wirken gleichzeitig unter
verschiedenen Beschreibungen als Machen und als Tun eingestuft werden
könne (S. 221). In diesem Sinn würde sich die Beurteilung des Wirkens eines
Schützen mittels des Ausdrucks «guter Schuß» offensichtlich auf ein Machen
(Poiesis) beziehen; anders würde der Ausdruck «das hätte ich nicht getan» eine
Beurteilung unter dem Gesichtspunkt praktischer Endbestimmung anzeigen
(S. 223). Diese Erwägungen sind in mehr als einer Hinsicht wichtig. Für den
konkreten Zusammenhang der Einschätzung dessen, was die Selbstgestaltung
angeht, ist es wichtig zu sehen, daß für Aristoteles als praktische Endbestimmung

schlechthin das gelungene Dasein (Eudaimonia) gilt. Von hier aus wird
auch verständlich, daß Taten (Praxeis) im eigentlichen Sinne des Wortes um
ihrer selbst willen geschehen und nicht auf eine von ihnen unterscheidbare
Endbestimmung verweisen. Sie sind selbst Endbestimmung, sofern sie ethische
Qualifiziertheiten verwirklichen (S. 227).

Im Kapitel VI (<Praktische Wahrheit und Werk des Menschen>) behandelt
der Verf. jene Faktoren, die beim Zustandekommen überlegter Praxis in den
Augen des Aristoteles eine besondere Rolle spielen. Der Rez. möchte hier
nachdrücklich aufdie Erörterungen im § 23 (<Finalität als konstitutive Qualität
menschlichen Denkens>) aufmerksam machen. Sie weisen weit über den eigentlichen

aristotelischen Kontext hinaus: Die seinerzeit prätentiös inaugurierte
zweibändige <Rehabilitierung der praktischen Philosophie» (1972) bleibt dem
aufmerksamen Leser eine Antwort auf die Frage schuldig, was eigentlich ein
Denken «praktisch» macht und was nicht. Um so willkommener sind hier
Müllers Sondierungen zum Unterschied zwischen einem Gedanken über eine
Endbestimmung einerseits und einem Gedanken mit einer Endbestimmung
andererseits (S. 237), und seine sorgfältigen Abwägungen bezüglich möglicher
Merkmale des Begriffs der Finalität praktischen Denkens und seiner spezifisch
menschlichen Ausrichtung sieht der Verf. durch folgende Momente charakterisiert:

(1) Das Woraufhin, das praktisches Denken charakterisiert, ist gleichzeitig

Teil seines Inhalts und Ziel seines Vollzugs. (2) Für dieses Denken ist die
Verbindung mit einem Streben konstitutiv. (3) Die Abhängigkeit zwischen
praktischem Denken und Streben ist gegenseitig (S. 243). Mit dieser wesentlich
handlungsorientierten Position rückt Aristoteles noch stärker, als bisher in der



260 Besprechungen

Forschung betont wurde, in einen Gegensatz zur empiristischen Auffassung
praktischen Denkens, wie man sie namentlich bei Hume in <Treatise> findet.
Auch hier gelangt der Verf. zu Klärungen, die über den Kontext der Interpretation

hinausweisen und Fragen erschliessen, die an den Nerv der Sachdiskussion

rühren : So etwa die Frage, ob die Annahme einer spezifisch praktischen
Funktion des Denkens nicht insofern eine Chimäre sein könnte, als die
Kategorien des Denkens und Wollens ohnehin Instrumentarien sind, eine an sich
diffuse Wirklichkeit zu ordnen. Diese Frage ist sicher nicht unangemessen.
Aristoteles selbst scheint - dies zeigt der Verf. dankenswerterweise klar auf -
dieser Problematik gegenüber nicht blind gewesen zu sein. Denn in De An. II
5,430al4f. heißt es, daß sich das menschliche Erfassungsvermögen seine

Gegenstände «macht» (S. 256). Im weiteren Verlauf seiner Untersuchungen
(VI. (Zugang zur praktischen Wahrheit)) erörtert der Verf. eine Reihe von
Schwierigkeiten namentlich im Zusammenhang der Frage, wie die Wahrheit
eines Satzes (i. e. die propositio minor im Syllogismus) zu beurteilen sei, welcher
dem Menschen ein Telos beilegt. Offensichtlich ist ein Entscheid bezüglich der
praktischen Wahrheit ja nicht Sache des guten Erwägungsvermögens. Dieses
Problem hat weitreichende Konsequenzen für die Einschätzung der Frage, wie
denn auf dem Boden aristotelischer Annahmen das Gute als Endbestimmung
überhaupt erkannt werden könne.

Im Schlußkapitel rekapituliert der Verf. die zentralen Gesichtspunkte der
aristotelischen Erörterungen hinsichtlich ihrer Tragweite für eine Philosophie
menschlichen Handelns. Er betont die überragende Rolle des Begriffs des

Vornehmens (Prohairesis) im aristotelischen Denken, gibt freilich zu verstehen,
daß auch plausible konkurrierende Modelle denkbar seien bzw. daß jede
Annahme einer umfassenden Sicht des Menschen ihre eigenen Probleme mit
sich bringe. Die aristotelischen Annahmen bezüglich der Prohairesis als
praktische Forderung erscheinen von besonderer Bedeutung. Denn sie erhellen den
Begriff spezifisch menschlichen Tuns: «Als solches Tun faßt sie [i.e. die
praktische Folgerung] diejenigen Vorgänge an einem Menschen zusammen, deren
Ausgangspunkt er selbst in dem Sinne ist, daß er sich für sie durch Herleitung
aus einer ZielVorstellung vom eigenen Leben entscheidet und sie als Wege zu
der von ihm konzipierten Endbestimmung erklären kann» (S. 297). Weiter
akzentuiert der Verf. den Gedanken, daß Aristoteles die durch den praktischen
Syllogismus vermittelte Teleologie menschlichen Verhaltens nicht wie
empiristisch orientierte Philosophen auf effizient-kausale Erklärungsmöglichkeiten
zurückführt (S. 299). Zwar hat Aristoteles, der ja keine Satzlogik entwickelte,
sicher auch keine gelungene Logik praktischen Folgerns ausgearbeitet.
Andererseits ist das aristotelische Modell auch wiederum dem Ansatz der Deonti-
schen Logik überlegen, die die Modaloperatoren auch da auf ganze Sätze beziehen

muß. Wo dies höchst unplausibel erscheint (S. 300). Interessant ist ferner,
daß Aristoteles einen Begriff der Klugheit (Phronesis) gewinnt, der sozusagen
eine subtile Mittelstellung zwischen den Positionen Piatons und Humes
einnimmt. Unbestimmt bleibt allerdings die Gestalt des gelungenen Daseins.
Namentlich der Begriff des Werkes des Menschen enthält offenbar eine Leerstelle

(S. 304). Insbesondere scheint sich Aristoteles nicht die Frage gestellt zu



Besprechungen 261

haben : «Welche Ziele muß, um gut zu leben, ein Lebewesen verfolgen, das sich
selbst Ziele setzen kann?» (S. 305) — Der Begriffder Selbstgestaltung, der für den
Verf. das thematische Netz dieser Studie darstellt, ist bei Aristoteles zwar nicht
einheitlich und markant formuliert. Doch steht er im Zentrum der praktischen
Philosophie: «Er kennzeichnet die maßvolle Vorwegnahme einer in der Neuzeit

lebensmächtig entfalteten Sicht des Menschen, deren pathetischere Varianten

ihn zum Schöpfer seines eigenen Wesens machen» (S. 305). Dabei führt
Aristoteles, wie der Verf. richtig sagt, mit diesem Begriff, der noch stark im
deutschen Terminus «Bildung» nachklingt, ein zentrales Thema des griechischen

Denkens fort. (Sicher könnten sich von hieraus auch Perspektiven für die
Beurteilung der Bedeutung von «Gestalt» bei Goethe und von daher bei Hegel
namentlich in der Phänomenologie des Geistes ergeben.)

Der vorangegangene Bericht konnte naturgemäß nur einige wenige Lichter
auf dieses facettenreiche, minutiös dokumentierte und philosophisch
anspruchsvolle Buch werfen.

Es scheint dem Rez. unzweifelhaft, daß der Verf. jeder Diskussion der
praktischen Philosophie nicht nur des Aristoteles neue Maßstäbe gesetzt hat
und daß sein Buch somit Ausgangspunkt intensiver Erörterungen werden
wird.

Andreas Graeser



262 Besprechungen

Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues. Akten des

Symposiums in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982. Hg. von Rudolf Haubst. —

Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1984. 356 S. (Mitteilungen und
Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft 16).

Im Mittelpunkt dieses Symposiums stand die Schrift De pace fidei, welche
der Kardinal am 21. September 1453 unter dem Eindruck des Falles von
Konstantinopel verfaßt hat. Der vorliegende Band veröffentlicht die acht
Hauptreferate dieses Symposiums, drei Kurzreferate und vier ergänzende Beiträge
zusammen mit einer Reihe von Ansprachen kirchlicher und staatlicher
Repräsentanten. Bereits anläßlich eines früheren Symposiums der Cusanus-Gesellschaft,

das dem Thema «Nikolaus von Kues als Promotor der Ökumene»
gewidmet war (als 9. Band der Mitteilungen veröffentlicht, Mainz 1971), galten
mehrere Referate der Friedensschrift. Es ist weiterhin darauf hinzuweisen, daß
der Leiter des Cusanus-Institutes in Trier, Rudolf Haubst, eigens für die
Veranstaltung von 1982 eine deutsche Ubersetzung des cusanischen Dialogs
erarbeitet hat (Nikolaus von Kues. Textauswahl in deutscher Ubersetzung. Heft 1 :

Der Friede im Glauben. — Trier: Selbstverlag der Cusanus-Gesellschaft 1982).
Die publizierten Referate und Beiträge betreffen nicht nur die Interpretation
der cusanischen Schrift aus philosophischer und theologischer Perspektive
(Stallmach, Kremer, Dupré, Meinhardt, Haubst, De Gandillac, Peters), sondern
auch die Vor- und Wirkungsgeschichte des Motivs vom Frieden im Glauben
(Colomer, Klibansky), sowie die historische Situation imJahre 1453 (Meuthen).
Als zusätzliche Beigabe enthält der Band das vom Tonband aufgezeichnete
Podiumsgespräch (257—290) zu dem Thema, «was dieser Dialog als ganzer uns
auch heute noch zu sagen hat» (257), sofern man die «ganze Vielfalt der
Religionen in der Menschheit» (258) berücksichtigt. Um der «Vielstimmigkeit»

(9) willen wurden zu diesem Podiumsgespräch nicht nur Vertreter des

Judentums und des Islams, sondern ebenfalls des Hinduismus eingeladen.
Bereits dieser knappe Hinweis auf den Inhalt indiziert Reichtum und Vielfalt

dieser Veröffentlichung, nötigt jedoch zu der Frage, ob die eindeutige und
hervorragende Qualität der wissenschaftlichen Artikel nicht in einem allzu
schroffen Gegensatz zur Gesamtkonzeption des Bandes steht. Zum einen wird
den am Symposium gehaltenen Reden der Vertreter von Kirche, Staat und
Universität überraschend viel Raum gewährt — inklusiv der Teilnehmerliste
handelt es sich um ca. 40 Seiten. Aus der Perspektive des Rez. ergeben sich
erhebliche Zweifel, in welchem Umfang etwa die (Begrüßungs-)Ansprachen
für ein wissenschaftlich orientiertes Publikum interessant sind. Zum anderen
hätten die wörtlich transkribierten Diskussionen (75—81, 107-112, 159—163,

182-191, 205-213, 242—254, 257-290) unbedingt gekürzt und redaktionell
überarbeitet werden müssen. Das offensichtliche Bemühen, dem Leser einen
Eindruck vom lebendigen Verlauf der vielgestaltigen Diskussionen zu
vermitteln, hat Grenzen (vgl. 81,182, 254). Selbst der geduldigste Leser wird durch
den Umfang des unnötigen Beiwerks ermüdet.

Da es im Rahmen dieser Besprechung unmöglich ist, alle Beiträge ausführlich

zu würdigen, muß ich mich auf einige Hinweise beschränken. Besonderes



Besprechungen 263

Interesse verdienen vor allem jene Aufsätze, welche das Werk des Cusanus aus
verschiedenen historischen Perspektiven beleuchten (Colomer, Klibansky,
Meuthen). Ich bin keineswegs überzeugt, daß ein aktualisierender Zugang zum
Dialog, wie er beispielsweise im Podiumsgespräch versucht wird, tatsächlich
gelingen kann.

Der überaus gut dokumentierte und informative Aufsatz von Erich Meuthen

(35—60) zeigt, was der Fall von Konstantinopel für den lateinischen
Westen bedeutet hat und wie man versucht hat, diese Bedrohung intellektuell
zu bewältigen. Nach der Darstellung Meuthens waren die Antworten vielfältig :

Neben Verfechtern einer kriegerischen Abwehr, gab es Befürworter einer
politischen und wirtschaftlichen Koexistenz (vgl. 56). Andere wiederum, wie z. B.

Johannes von Segovia, der Cusanus nahestand, wollten um jeden Preis einen
Krieg vermeiden (vgl. 58). Nur wenn man den Dialog des Cusanus, in dem
Vertreter von siebzehn Religionen sich um einen endgültigen Religionsfrieden
bemühen, vor dem Hintergrund dieser durchwegs ambivalenten historischen
Situation (60) betrachtet, läßt sich eruieren, in welchem Sinne die Hoffnung des

Kardinals die eigene geschichtliche Realität spiegelt oder in welchem Maße es
sich um eine geradezu prophetische Vision handelt, die die historische
Wirklichkeit zukunftweisend überbietet und transzendiert.

Eine adäquate Bewertung des Dialogs erfordert allerdings eine Einordnung
desselben in die Geschichte des Motivs vom Frieden im Glauben, das in
vielgestaltiger Weise «fast die gesamte europäische Geistesgeschichte» (82) durchzieht.

Die Vorgeschichte dieses Gedankens untersucht der sehr fundierte Beitrag

von Eusebio Colomer, der insbesondere das gewagte Vorhaben Llulls
berücksichtigt. Llulls Bemühen, mit Hilfe seiner neuen ars die christliche
Dreieinigkeit sowie die Menschwerdung schlüssig zu beweisen, gehorcht dem
Bestreben, «die Ungläubigen zum christlichen Glauben zu bekehren» (91). Mit
A. Llinarès (Raymond Llulle. Philosophe de l'action. — Grenoble 1963, 269 f.)
glaubt Colomer feststellen zu können, daß sich Llulls Haltung gegenüber den
Andersgläubigen «gewandelt hat» (95). Während die frühe Schrift Libre del
Gentil e los très savis (1271/72), in dem ein Heide und drei Vertreter der
monotheistischen Religionen miteinander diskutieren — in der Hoffnung, « daß
aller Zank und aller Haß aufhörte unter den Menschen» (zit. 96) — von der
Bereitschaft zu einem «aufrichtigen und offenen Dialog» (95) und von «groß-
zügige(m) Geist» (99) zeugt, offenbaren die späteren Religionsgespräche,
namentlich die Disputatio Raymundi christiani et Hamar sarraceni (1308) eine
veränderte Geisteshaltung: «Der anfängliche Dialog hat einer Apologie des

Christentums Platz gemacht» (100). Der ursprüngliche Pazifist bekennt sich

nun, am Ende seines Lebens (seit 1292), eindeutig zur Kreuzzugsidee (103).
Trotz dieser Wandlung im Denken Llulls kann man aber nach Colomer ohne
Einschränkung behaupten : « Das cusanische Motiv des Friedens im Glauben,
ist von keinem mittelalterlichen Autor so klar und oft vorgezeichnet worden, als

von Llull» (105). Allerdings sucht Cusanus die Einheit der Menschen « nicht in
der starren Gleichheit des Identischen» (107), wie dies Colomer Llull unterstellt

(vgl. 106), «sondern in der lebendigen Ubereinstimmung des Verschiedenen»

(107).



264 Besprechungen

Zweifelsohne kann man Colomer in der negativen Bewertung der geistigen
Entwicklung Llulls zustimmen, aber man müßte zum einen der Tatsache Rechnung

tragen, daß in den allerletzten Werken neuerdings irenische Töne anklingen.

Zum anderen bedaure ich sehr, daß Colomer in seiner umfangreichen
Abhandlung das Verhältnis von Glauben und Vernunft, welches das gesamte
Werk trägt und die Methode Llulls prägt, nicht eingehender und explizit
thematisiert hat. In diesem Zusammenhang bedürfte auch der Ausdruck « Apologie
des Christentums» (99, 100) einer Klärung, um vor Mißverständnissen
geschützt zu werden. Da Llull stets nachdrücklich betont, daß der christliche
Glaube und die Vernunft sich decken, ist die sog. Apologie des Christentums
eine Verteidigung dessen, was vernünftig ist. In keinem Fall kann es sich darum
handeln, einen Glauben zugunsten eines anderen aufzugeben (dimittere credere

pro credere nach den Worten Llulls ; zu diesem sehr bedeutsamen Fragenkomplex
vgl. neuerdings die interessanten Ausführungen von V. Hösle in seiner
Einführung zu: Raymundus Lullus. Die neue Logik. — Hamburg 1985, insbesondere

XXIII-XLIII).
Nach Josef Stallmach, der nach dem Ziel der Gedankenführung im Dialog

des Cusaners fragt, ist dessen Gespräch als eine « Theologie der Religionen » (63)
zu lesen, wobei man in diesem Zusammenhang zu unterscheiden hat zwischen
a) der «einen Grundgestalt der Religion» (66), b) der faktisch-empirischen
Vielzahl der Religionen (67) und c) der «Vollendungsgestalt von Religion»
(68). Allein das « Sichzeigen Gottes » (68), d. h. die Offenbarung, vermag die
Religion zu vollenden, und nach Stallmach verwirklicht Depacefidei, dank des

Weisheitsbegriffs (vgl. 72 f.), den Weg von einer Philosophie der Religion zu
einer «Offenbarungstheologie der Religion» (68). Die von Cusanus immer
wieder hervorgehobene Verborgenheit Gottes wäre nach Stallmach zu
interpretieren im Sinne eines « Angewiesenseins des Menschen auf göttliche
Offenbarung» (64). Stallmach vertritt also eine Cusanus-Deutung, nach welcher
dessen Denken sich in einer spezifisch christlichen Theologie vollendet.

In ähnlicher Weise legt auch Rudolf Haubst das Verhältnis von Philosophie
und Theologie aus, wenn er in seiner Darstellung der Kapitel 11—15, die chri-
stologische manuductio entfaltet. Diese «Hinführung zum zentralen Christus-
Geheimnis » 164) will nicht « strikt beweisen » 174), sondern soll im Gespräch
mit einem Perser - auf der Basis von Anknüpfungspunkten im Koran — « einen
Zugang im Glauben zu der personalen Göttlichkeit Jesu » (175) eröffnen, und
zwar mit Hilfe einer sog. Präsuppositionsdialektik (vgl. 179, 181). Der Cusaner
sucht zu zeigen, daß Christus «von allen vorausgesetzt wird» (zit. 181 ; 182).
Nach Haubst kommt allerdings diese manuductio ad Christum nur im Christen-
glauben zu ihrem Ziel, denn er stimmt mit R. Panikkar überein : « Ohne Glauben
kann der lebendige Christus... in kein Geistesschema eindringen» (174
Anm. 57). Das christologische Kernstück (vgl. 174), der inhaltliche Höhepunkt
des Dialogs (vgl. 164), erweist sich deshalb als eine philosophische Hinführung
zum Glauben, eine manuductio also, welche das Positive bei andern Religionen
«ins Christliche aufnimmt» und zur «Vollendung führt» (191). Wenn diese

primär theologische Cusanus-Deutung zuträfe, so hätte der Kardinal allerdings
das Verhältnis von Glauben und Wissen nicht wesentlich anders bestimmt als



Besprechungen 265

Thomas von Aquin. Der kritische Leser muß sich allerdings die Frage stellen,
wie zugleich behauptet werden kann, Christus sei eine Voraussetzung aller
Menschen und der «übernatürliche Glaube (sei) wesentlich notwendig» (vgl.
174 Anm. 57).

Klaus Kremer, der in seinem Referat darlegen will, wie Nikolaus im Dialog
die Einheit und Dreieinigkeit Gottes als implizite Voraussetzung einführt,
erörtert letztlich ähnliche Probleme, die für die gesamte Cusanus-Interpretation
von entscheidender Wichtigkeit sind. Der Erweis, « der bei allen Menseben die
Grundvoraussetzung einer impliziten Anerkennung des einen Gottes aufzeigen
soll» (133), basiert auf dem neuplatonischen Philosophem, alle Vielheit setze
eine Einheit voraus (vgl. 127 f.). Der Gedankengang des Cusanus gründet
allerdings auf einer weiteren These, nämlich, daß die Liebe zur Weisheit,
«deren objektive Realität» (129) oder «objektive Wirklichkeit» (130, vgl. 131)
praesupponiert. Auf die Frage, mit welchem Recht Nikolaus von der existierenden

Liebe der Weisheit auf deren Wirklichkeit schließe (vgl. 128), antwortet
Kremer : « Der Weg zur Erlangung der Gewißheit von der objektiven
Wirklichkeit der ewigen Weisheit führt daher einzig und allein über die Erfahrung
der sinnenhaften Welt, bei welcher Erfahrung zugleich ein anderes, nicht mehr
Sinnenhaftes, sich als Voraussetzung dieser Erfahrung erweist» (131). So sehr
ich mit dieser Interpretation übereinstimmen kann, scheint mir die Verwendung

von Ausdrücken wie «objektive Realität» und «ontologische Priorität»
(129) im Kontext einer Geistphilosophie wie derjenigen des Cusanus inadäquat.
In der Darstellung der « Hinführung von Juden und Muslimen zum Dreieinigen
Gott» (137) manifestiert sich überdies ein ähnlicher Zwiespalt, wie dieser
bereits bezüglich des Aufsatzes von R. Haubst angemerkt wurde. Auf der einen
Seite kann Kremer nicht verbergen, daß die Überlegungen des Cusanus zu
unitas, trinitas und conexio philosophischer Natur sind und somit von allen
Menschen eingesehen und nachvollzogen werden können. Auf der anderen
Seite aber erklärt er, der trinitarische Gottesgedanke könne einzig aus der Bibel
entnommen werden (vgl. 137,162). Die cusanischen Spekulationen werden als

philosophische «Überlegungen unter Voraussetzung des Glaubens» (137)
bezeichnet. Auch Kremer scheint also das thomasische Paradigma anzuwenden,
nach welchem der eine Gott philosophisch erkannt, der dreieinige hingegen nur
im Glauben erfaßt werden kann. Geht es Cusanus in seiner Trinitätsspekulation
aber nur darum, « die Angemessenheit und Plausibilität des trinitarischen
Gottesgedankens aufzuzeigen» (127) Intendiert er nicht wesentlich mehr — nämlich

eine genuin philosophische Reflexion zur Trinität —, wenn er den Chaldäer

sagen läßt: Arbitror neminem ab isto intellectu dissentire posse (De pace fidei,
Klibansky-Bascour 24, 20—21)?

Von der Wirkungsgeschichte des Dialogs handelt der Beitrag von Raymund
Klibansky. Zahlreiche Hinweise dazu hatte er bereits in der Einleitung zu seiner
vorbildlichen Edition des Textes, die erstmals 1956 publiziert wurde, gegeben.
Im vorliegenden Aufsatz liefert er allerdings äußerst bedeutsame Ergänzungen,
indem er den Einfluß der Schrift in Italien, Deutschland, England und Frankreich

erforscht. Besondere Beachtung verdient ein Aspekt dieser ebenso gründlichen

wie umfassenden Studie. Klibansky kann präzis nachweisen, auf wel-



266 Besprechungen

chem Weg Lessing das Werk des Cusanus gekannt hat (vgl. 122—125). « Es war ja
immer klar, daß eine ideengeschichtliche Verwandtschaft Lessings mit NvK
vorlag» (123). Klibansky kann überdies eindeutig nachweisen, daß
K. A. Schmid im Auftrage Lessings De pace fidei übersetzt hat. Lessing hatte

sogar die Absicht, den Dialog zu kommentieren (vgl. 124). Es besteht indessen
nach Klibansky zwischen dem Toleranzgedanken bei Lessing und der Friedensidee

bei Nikolaus ein grundlegender Unterschied: «Nikolaus weiß, daß seine

Religion die einzig richtige ist, er weiß es durch die Offenbarung» (124).
Aufgrund seines Offenbarungsbegriffs sind dagegen für Lessing alle Religionen
gleichwertig.

Auf diese Differenz zwischen der cusanischen Toleranzidee und deren
neuzeitlichen Varianten wird im vorliegenden Band mehrmals hingewiesen
(vgl. 75, 82, 124—125, 325—326). Gewiß soll man und darf man das Unternehmen

des Cusanus nicht mit einer Religion innerhalb der Grenzen der bloßen

Vernunft gleichsetzen. Schon ein waches historisches Bewußtsein verbietet dies.

Aber die Autoren verschiedener Aufsätze dieses Bandes verfallen m.E. dem

entgegengesetzten Extrem: Sie minimalisieren das cusanische Vorhaben einer
auf der Vernunft gründenden Übereinkunft des Menschen Den Frieden der

Religionen suchen, dies bedeutet doch wohl dasjenige suchen, was die
Menschen verschiedener Religionen verbindet, und das überwinden, was sie trennt.
Nach Cusanus, so scheint mir, kann allein der intellectus diesen Weg zeigen und
beschreiten, und zwar wenn er seine eigenen, letzten Voraussetzungen einholt.
Daß diese Selbstreflexion des Geistes — mentalisphilosophia — mit der Theologie,
der Trinitätslehre und der Christologie zusammenfällt, dies ist wohl das
Eigentümliche des cusanischen Ansatzes — und dergesamten Tradition, in der er steht
(Anselm, Llull, Eckhart). In diesem Sinne wäre auch der Vorrang der christlichen

Religion zu begreifen, den mehrere Beiträge erwähnen (vgl. 106,124,155).
Im Zusammenhang dieser Überlegungen stellt sich die Frage: Ist nach

Nikolaus das Christentum nicht deshalb die wahre Religion, weil ihre Inhalte,
wie sie gerade in diesem Dialog vorgestellt werden, am vollkommensten mit
den Ansprüchen der Vernunft übereinstimmen Wie sonst gilt es, den Satz aus
De genesi, n. 158, zu verstehen, wo Nikolaus, nachdem er die zentralen Lehren
des Christentums zusammengefaßt hat, beteuert, er bezeuge und behaupte dies
(admitto et astruo), nicht weil er Christ sei oder weil er durch ein Gesetz
gebunden sei (lex im Sinne von religio), sed quia aliud sentire ratio vetat

Obschon ich die theologischen und philosophie-historischen Optionen der
meisten Beiträge dieses Bandes kaum zu teilen vermag, möchte ich abschließend

hervorheben, daß der Band in überzeugender Weise beweist, wie lebendig
die Cusanus-Forschung ist und in welchem Maße das Denken des Kardinals die
heutige philosophische Reflexion und die gegenwärtige fundamentaltheologische

Debatte anzuregen vermag. Trotz und gerade angesichts der genannten
Vorbehalte gegenüber dem vorstehenden Interpretationsmuster ist daran zu
erinnern, daß eine exakte Konformität aller Interpretationen gar nicht dem
Geist des Cusaners entspräche, nam exactam quaerere conformitatem in omnibus est

potius pacem turbare (De pace fidei, Klibansky-Bascour 61, 14).
Ruedi Imbach



Besprechungen 267

Le Canon de l'Ancien Testament. Sa formation et son histoire. Ed. par
Jean-Daniel Kaestli et Otto Wermelinger. Avec les contributions de Samuel
Amsler, Dominique Barthélémy, Georges Bavaud, Guy Bedouelle, Pierre
Fraenkel, Eric Junod, Jean-Daniel Kaestli, Flavio Nuvolone, Hans Peter
Rüger,James A. Sanders, Otto Wermelinger. — Genève : Labor et Fides 1984.
398 p.

Mosaïque de contributions particulières, ce volume doit son unité à la

perspective historique dans laquelle sont envisagées la formation et la définition
du Canon de l'Ancien Testament.

Une première section est consacrée à la constitution de la Bible juive ou
plutôt aux problèmes de la clôture du canon des Livres Saints chez les Juifs.
D. Barthélémy étudie les sentiments des diverses communautés au premier
siècle de notre ère vis-à-vis des livres qui n'étaient pas inclus dans la Torah
(Cantique, Ruth, Qohélet, Tobie, Esther, Siracide) : autant Qumrân leur était
accueillant, autant l'assemblée des rabbins à Jabné entre 90 et 105 se montra
soucieuse de mettre un terme à l'extension de la Bible pour se désolidariser des

chrétiens, dont l'Ancien Testament ressemblait fort à celui des Pharisiens. Le
Siracide est l'échantillon le plus remarquable des livres rangés par les Juifs dans
la catégorie des « livres extérieurs », car l'auteur y plaide lui-même, comme l'a
montré H.-P. Rüger, pour l'élargissement du canon hébreu. La requête prend
délibérément corps, selon J.-D. Kaestli, à l'occasion de la double mission, reçue
par Esdras dans une vision rapportée par IV Esdras 14, de réécrire les vingt-
quatre livres de la Loi et de consigner les révélations apocalyptiques.

Une deuxième partie nous livre des enquêtes très fouillées sur l'apparition
d'un canon chez les Pères de langue grecque et latine. Du côté des Grecs,
E. Junod note le prix que, dès le début, ils attachent à l'héritage de la Bible juive,
sans que celle-ci représente un quelconque canon. La pratique d'Origène est très
éclairante à ce sujet, même si elle a évolué. L'Alexandrin ne commente pas les

livres qui n'appartiennent pas au «corpus» juif des vingt-deux livres, mais il les
considère comme scripturaires, alors que d'autres comme Hénoch sont considérés

comme apocryphes. Plus dogmatique, la Lettre festale 39 d'Athanase

oppose les livres «canoniques» aux livres «apocryphes», tout en laissant un
espace pour les «autres livres» dont les catéchumènes peuvent tirer profit.
L'Occident vers 400, objet de l'étude très solidement charpentée d'O. Wermelinger,

a été d'abord très généreux à l'égard des livres extra-canoniques, si l'on se
réfère au priscillianisme. Puis, avec le Décret de Gélase, que plusieurs indices
placent vers la fin du IVe s., s'opère une réaction qui se traduit par l'énumération
des textes reçus comme Ecritures divines dans l'Eglise. Le critère, qui sera
retenu par les conciles d'Hippone (393) et de Carthage (397), est noyé dans le
grand débat qui oppose à cette époque Augustin à Jérôme sur le LXX et le texte
hébraïque : le premier, aux côtés de qui se tient Rufin, privilégie la Septante,
avec les deutéro-canoniques non reçus dans le canon juif, comme garantie par
soixante-dix traducteurs assistés de l'Esprit, alors que le second abandonne
progressivement l'idée d'une inspiration de la LXX pour considérer les vingt-
deux livres (Loi, Prophètes, Hagiographes) du texte hébraïque comme seuls



268 Besprechungen

authentiques, et de là prendre ses distances vis-à-vis des «apocryphes» livres
non juifs), comme le montre le répertoire biblique de YAduersus Iouinianum
dressé par F. Nuvolone.

Prolongeant cette controverse, les débats engagés à l'heure du Concile de
Trente tournent autour du critère de canonicité: est-il dans l'alignement sur la
tradition ecclésiale ou dans la convenance aux requêtes de la foi A cette
dernière exigence le théologien catholique Cajetan attachait beaucoup d'importance,

comme le montre G. Bavaud. En revanche, le décret du Concile de
Trente sur les Ecritures érige la réception par l'Eglise en pierre de touche pour
distinguer les «protocanoniques», les «deutérocanoniques» (Esther, Tobie,
Judith, Baruch) et les « apocryphes » qui ne concourent ni au dogme ni à

l'édification des fidèles. Face à cette rigueur, la position des Réformés demeure
floue : P. Fraenkel lui prête cependant un certain relief chez Chemnitz, qui
revient, dans sa controverse avec Robert Bellarmin, au critère du témoignage
des Pères, dans le cas par exemple du Siracide.

L'histoire, retracée par S. Amsler, de la diffusion de la Bible par le soin des
Sociétés Bibliques au cours du XIXe s. est troublée par le problème de l'insertion
refusée ou acceptée des Apocryphes. Ils sont exclus par la Société de Londres,
qui édite YAuthorized Version et qui est le principal bailleur de fonds des éditions
de la Bible en Europe, alors que la tradition vaudoise issue de la Réforme veut
les maintenir. En 1968, l'Association Biblique internationale trouve un
compromis, aux termes duquel on n'exclura par les deutérocanoniques, mais on leur
donnera une place à part.

Une question fondamentale est posée, pour terminer, par J. A. Sanders : les

exigences d'un criticisme appliqué au Canon sont-elles compatibles avec une
lecture « pastorale » de la Bible Oui, répond le bibliste américain, si celle-ci
reconnaît les caractères qui font que l'Ecriture canonique est répétitive,
polyvalente et constante à la fois, pénétrée enfin d'un dessein divin, qui doit être le

principal objet de l'herméneutique.
L'ouvrage s'achève par une bibliographie générale qui pourrait tenir lieu de

conclusion, si elle était mieux ordonnée. D'une manière générale d'ailleurs, la
science des collaborateurs, tous hors-pair en leur domaine, ne saurait compenser
l'impression que le livre est fait d'un tissu au grain très dense sur l'antiquité
judaïco-chrétienne et sur la période de la Réforme, mais qu'il n'a pu combler le

trou béant du Moyen-Age et des siècles classiques. L'histoire n'est-elle faite que
de sommets?

Jean Doignon



Besprechungen 269

Pierre Jay: L'exégèse de Saint Jérôme d'après son «Commentaire sur
Isaïe». - Paris 1985. 496 p. (Etudes Augustiniennes).

Estimant prématurée une étude d'ensemble sur l'exégèse hiéronymienne,
Pierre Jay a préféré choisir une œuvre de maturité de Jérôme qui présentât une
ampleur suffisante : le Commentaire sur Isaïe, et le soumettre à une analyse aussi

rigoureuse que possible - tout en tenant compte du reste de son œuvre exégé-
tique — pour en dégager la méthode et les principes de l'exégèse qui s'y exerce.
L'articulation des chapitres de cet ouvrage est clairement motivée par ce

propos.
Le chapitre premier situe ce commentaire dans la vie de Jérôme, alors

sexagénaire, précisant les maîtres dont il a subi l'influence, puis retraçant le
déroulement de son œuvre littéraire qui est mise en rapport avec l'insertion
ecclésiale de l'auteur et le milieu qui l'entoure. Ce commentaire de Jérôme est

présenté ensuite comme l'héritier d'un genre : le commentaire littéraire, et de

sources: les commentaires d'Isaïe qui l'ont précédé. L'analyse se concentre
ensuite sur les divers écrits en lesquelsJérôme avait déjà amorcé l'exégèse d'Isaïe
avant de se mettre en 408 à la rédaction d'un commentaire de l'ensemble du
livre, commentaire dédié à Eustochium. Comme on le sait, le livre 5 du
commentaire est constitué par une explication littéraire des chapitres 13 à 23 que
Jérôme avait rédigée en 397, à la demande de l'évêque Amabilis, les livres 6 et 7

du commentaire reprenant au niveau du sens spirituel l'exégèse de ces mêmes
chapitres.

En préparation à son chapitre 3 qui traitera de l'exégèse littérale, P.J., dans

son chapitre 2 intitulé « Philologia sacra », étudie tour à tour la conception que
Jérôme se fait du commentaire, la manière dont il y découpe le texte sacré, et les
bases textuelles dont il fait usage : d'abord sa traduction selon 1'« hebraica Veritas»

(faite 10 ans auparavant) qu'il retouche de temps en temps; ensuite les
versions d'Aquila, de Symmaque et de Théodotion et enfin la Septante à laquelle
Jérôme accorde une place importante.

Le chapitre 3 étudie la manière dontJérôme réalise la première étape de son
commentaire : l'exégèse littérale. Il se divise en cinq sections : la première traite
du vocabulaire du sens littéral : « littera » et « historia » ; la deuxième des relations
étroites existant entre le sens littéral et 1'« hebraica veritas»; la troisième de
l'extension de ce sens dont relèvent, entre autres, les expressions figurées et les

anthropomorphismes, la quatrième du contenu de l'interprétation littérale,
c'est-à-dire principalement de la place que Jérôme fait aux données géographiques,

historiques et «physiques» ainsi qu'aux traditions des Hébreux; et la
cinquième des procédés de l'interprétation littérale et des principes qui la

gouvernent.
Le chapitre 4, le plus étendu (118 pages), traite de l'interprétation

spirituelle en 7 sections : la première étudie le vocabulaire du sens spirituel, l'emploi
des mots « allegoria », « anagoge », « tropologia » et « spiritus » y étant analysé avec
grande précision ; la deuxième étudie la manière dont Jérôme enracine le sens

spirituel dans l'exégèse que le Nouveau Testament fait de l'Ancien ; la troisième
expose les relations existant entre le sens spirituel et la Septante ; la quatrième



270 Besprechungen

précise l'attitude de Jérôme à l'égard du principe origénien selon lequel
l'absence de sens littéral est signe de la présence d'un sens spirituel ; la cinquième
détaille les diverses exégèses (typologique, allégorique, étymologique, arithmo-
logique, ou par enchaînement de citations) qui permettent à Jérôme d'accéder
au sens spirituel ; la sixième situe les visées du sens spirituel : le Christ sauveur,
l'Eglise combattante, l'eschatologie et la vie de l'âme ; enfin la septième étudie la

position de Jérôme à l'égard de la multiplicité des sens spirituels.
Le chapitre 5 est consacré à la prophétie (selon Jérôme). Ici encore, on

commence par une analyse détaillée du vocabulaire. Puis on nous montre
comment Jérôme se représente le statut du prophète, sa personnalité, sa mission
et son inspiration. Le mode d'expression prophétique est situé ensuite comme
distinct de l'histoire et comme présentant des caractéristiques qui concourent à

le rendre obscur. La prophétie peut d'ailleurs recevoir des accomplissements
successifs au cours de l'histoire d'Israël, puis lors de la venue du Messie et enfin
dans l'eschatologie. Les règles d'interprétation de la prophétie indiquent qu'il
ne s'agit pas là d'un troisième sens scripturaire distinct du littéral et du spirituel.
Aux yeux de Jérôme, la prophétie constitue souvent l'authentique sens spirituel
et s'identifie en certains cas au sens littéral.

Couronnant ces patientes analyses, le chapitre 6 montre quelle est la

conception de l'Ecriture qui sous-tend l'exégèse de Jérôme. Le fait que les

Ecritures soient divinement inspirées amène à les considérer comme constituant

un seul livre qui ne saurait contenir des données incohérentes ou
contradictoires, mais qui, au contraire, offre d'innombrables correspondances internes.

L'unité de l'Ecriture se manifeste spécialement dans le fait que le Christ,
manifesté par le Nouveau Testament, apporte la clé qui ouvre le sens spirituel de
l'Ancien. Enfin, c'est en tant qu'inséré dans une histoire et une institution que le

croyant dégage les sens authentiques de l'Ecriture. Alors le Verbe de Dieu se
révèle à lui derrière le voile de la lettre.

Une ample conclusion dégage enfin ce qu'a d'original l'exégèse de Jérôme.
Plutôt que de la résumer, relevons ici les points qui, dans cette étude très bien
articulée, nous ont le plus frappés. Il est évident que l'importance attachée au
sens littéral caractérise l'exégèse de Jérôme. Celui-ci ne veut pas, en effet, que
l'on renonce trop vite à dégager ce sens afin de pouvoir s'évader vers le sens

spirituel qui, bien plutôt, le requiert comme son fondement. Aussi s'entoure-t-il
de tous les moyens à sa disposition pour multiplier ses chances d'accéder au sens
littéral. Tout d'abord, Jérôme a l'audace de prendre pour point de départ de son
commentaire la traduction qu'il a faite sur l'hébreu dix ans plus tôt. Il la retouche
éventuellement et lui apporte des éclairages complémentaires à partir des
traductions grecques d'origine juive postérieures à la Septante (Théodotion, Aqui-
la, Symmaque) et à partir de traditions des Hébreux. P. J. montre en quoi l'usage
que Jérôme fait des colonnes hexaplaires diffère de celui qu'Origène en faisait.
Celui-ci s'en servait, en effet, pour compléter le témoignage de la Septante, alors

queJérôme fait appel à elles pour interpréter l'hébreu. Il nuance aussi la relation
qui existe entre Jérôme et ses informateurs juifs. Jérôme reconnaît tout ce qu'il a

appris des « hébreux», mais il se défie des «juifs » qui interprètent l'Ecriture « de

façon charnelle » en « s'efforçant par tous les moyens de renverser les mystères



Besprechungen 271

du Christ ». Aussi les considère-t-il plutôt comme des experts que comme des

maîtres. Pour affirmer sa liberté en face d'eux, il souligne qu'il a payé leurs
services au prix fort. Mais il s'oppose pourtant résolument à ceux qui les

calomnient en prétendant qu'ils ont déformé les Ecritures.
Voulant éviter un envol allégorique trop rapide à partir de textes morcelés,

Jérôme, dans sa recherche du sens littéral, attache une grande importance à la
cohérence du contexte. Cela l'amène à découper ses lemmes de façon beaucoup
plus ample que ne le faisaient les commentaires grammaticaux de son maître
Donat. C'est à celui-ci que Jérôme doit son analyse des figures du style qui
l'amène à situer très nettement les sens figurés dans le sens littéral. Et ce n'est
qu'à son corps défendant que Jérôme conclut que l'accès à ce sens est incertain
ou impossible pour tel ou tel passage, ce qui l'oblige à énumérer les sens

spirituels qui en ont été proposés.
Si Jérôme ne se résigne qu'avec peine à se réfugier dans le sens spirituel

lorsqu'il n'arrive pas à dégager le sens littéral, et s'il est assez critique à l'égard
des fuites trop rapides vers l'allégorie, il ne faudrait pas méconnaître la place
centrale que Jérôme attribue au sens spirituel. Le fait d'avoir mis en valeur ce

point par des analyses précises et nuancées constitue l'intérêt principal de
l'étude de P.J.

Celui-ci reconnaît sans ambages que Jérôme ne formule pas de façon précise
sa méthode exégétique et qu'il emploie souvent indifféremment les termes
« tropologia », «allegoria», « anagoge » ou «spiritalis intelligentia ». Mais P.J.,
reprenant chacun de ces termes en tous ses emplois, montre qu'ils ont en réalité
pour Jérôme des connotations distinctes. Le plus traditionnel de ces termes est

«allegoria» dont Paul fait usage (Ga 4, 24). Mais Jérôme précise que cet usage
est abusif et que Paul désigne ainsi 1'«intelligentia spiritalis». «Allegoria»
semble à Jérôme trop marqué par l'exégèse alexandrine. Aussi l'usage qu'il en
fait se raréfie-t-il à mesure que son œuvre progresse, prenant peu à peu une
connotation critique. Le terme plus large « anagoge », signifiant seulement le

passage à un plan supérieur, désigne pour Jérôme en sa généralité l'interprétation

spirituelle. En cela, il ne se distingue guère de «tropologia» qui pourtant
désigne plutôt un procédé et présente l'avantage d'offrir des dérivés adjectivaux
et adverbiaux (« tropologicus », «tropologice»). Mais l'expression la plus
fréquente est «spiritus», avec ses dérivés «spiritalis» et «spiritaliter». Cette

fréquence tient surtout à la richesse de l'association de «spiritus» avec «vita,
vivificare » et de son opposition à « littera » et à « caro ». Ces connexions, fondées
sur l'Ecriture elle-même, placent cette famille de mots dans une perspective
spécifiquement chrétienne.

Quant à la méthode exégétique de Jérôme, son caractère peu systématique
s'explique en partie par son intention de faire profiter son lecteur de l'exégèse de
ses devanciers. En effet, du fait que Jérôme n'est pas évêque, s'étant défendu de
toutes responsabilités d'Eglise, il n'a pas à donner à son exégèse la forme
d'homélies pressées de dégager les sens spirituels à tonalité morale. Ses

commentaires visent un lecteur cultivé et curieux. Ambroise avait centré son intérêt
sur les récits des origines, Hilaire et Augustin sur les Psaumes. Jérôme est
l'homme des prophètes. P.J. estime, non sans raison, que « cet accent mis sur la



272 Besprechungen

prophétie n'apparaît pas sans relation avec le caractère christologique et ecclé-
siologique de son exégèse, et avec sa dépréciation de l'allégorie au bénéfice de
l'exégèse figurative ».

* * *

Nous avons essayé de dire la grande richesse de cet ouvrage, la finesse et la
probité de ses analyses, ainsi que la construction très harmonieuse de ses exposés.

La seule réserve que nous devons apporter concerne l'entière absence de
données concernant la tradition textuelle du Commentaire sur Isaïe de Jérôme.
P. J. nous dit seulement (p. 435) que, dans l'état actuel de l'édition des œuvres de

Jérôme, il fait usage de la première édition de la Patrologie de Migne (qui, en
1845, se bornait à reproduire la seconde édition de Vallarsi, 1767) ainsi que de
celle du Corpus Christianorum (dont il reconnaît, p. 17 note 37, qu'elle «n'est
malheureusement pas de celles qui font oublier les précédentes »). Or, de même

que Jérôme essayait de fonder le sens spirituel sur un sens littéral soigneusement
établi, il semble qu'une étude sur l'exégèse dont use Jérôme dans son
Commentaire sur Isaïe devrait se fonder sur un texte de ce commentaire soigneusement

établi, ce qui n'est nullement le cas dans l'état actuel des éditions de ce
commentaire, ainsi que nous voudrions le montrer en prenant pour exemple les
livres 1 à 11.

Pour ces livres, à part de brefs fragments, M. Adriaen, l'éditeur du CC,
dépend d'un seul témoin dont Vallarsi (ou De Bruyne pour le prologue) n'ait pas
fait usage. Il s'agit, jusqu'à Is 1, 18, du ms latin 9526 de Paris; puis, de 1, 2

jusqu'à la fin du livre 5, du ms Biblioth. Quiriniana A III 14 de Brescia ; et pour
les livres 6 à 11 du ms 115 de St Gall. P.J., tout en sachant (p. 17, n. 37) que, le
plus souvent, Adriaen a laissé dans son apparat les leçons des témoins auxquels il
a eu accès, semble cependant ne jamais faire usage des données que cet apparat
fournit sur eux. Nous avons complété l'apparat d'Adriaen par la consultation des

deux plus anciens témoins du commentaire que conserve la Bibliothèque Vati-
cane : le Vat. lat. 321 du Xe siècle (livres 1 à 11) et le Palat. lat 172 du IXe siècle

(livres 1 à 10).
Prenons pour premier exemple le prologue du livre 5 selon l'édition du CC.

A la place du titre et des 45 premières lignes de ce prologue, le ms de Brescia et le
ms Palatinus donnent seulement : « amen. Finitis tandem quattuor libris virgo
christi eustochium christo favente transimus ad quitum. quem sicut promisimus
historicae explanationis ordinem sequamur». Le ms Vaticanus, par contre,
atteste pour ce prologue le texte long des éditions. N'aurions-nous pas là un
indice de deux copies du commentaire de Jérôme réalisées à des moments
distincts et aboutissant à des éditions différentes.

Voici maintenant un groupe de cas où le texte des éditions (autres que celle
du commentaire sur Jérémie faite par Reiter) ne mérite pas qu'on lui fasse

confiance.
Sur Is 1, 3 (lignes 39—41), le CC édite: «credidit pars populi Iudaeorum, ut

una die tria milia simul crederent et alia die quinque milia ». Sur 1, 9 (lignes 12—



Besprechungen 273

14), il édite: «salvae factae sunt reliquiae populi Iudaeorum, et una die credi-
derunt tria milia et altera quinque milia ». Le CC reproduit en ces deux endroits
le texte de Vallarsi 2. Or, pour le commentaire de Is 1, 2—18, Adriaen disposait
de deux témoins : les mss de Brescia et de Paris. Il note dans son apparat que tous
deux omettent, sur 1, 3, «alia die» et, sur 1, 9 «altera». Etant donné la
correspondance de ces deux variantes, il se demande si ces deux omissions ne nous
livrent pas le texte authentique de Jérôme. Or ces deux passages sont présents
dans le Vaticanus, alors que le Palatinus, lacuneux pour le premier, atteste le
second. Et ces deux manuscrits, là où nous disposons de leur témoignage,
appuient ces omissions. On est donc bien tenté d'admettre que Jérôme n'attribuait

pas à deux journées différentes les 3000 conversions mentionnées en
Act 2, 41 et les 5000 mentionnées en Act 4, 4. Cela peut s'expliquer parce que le
discours de Pierre se situe (2, 15) à la 3e heure et qu'il est directement suivi
(2, 41) par la mention de la conversion de 3000 «ce jour-là». Puis (3, 1) on
raconte la montée au Temple de Pierre et de Jean « pour la prière de la 9e heure »,

avec la guérison du boiteux de la Belle Porte ; cette guérison étant suivie d'un
discours de Pierre au peuple et de l'arrestation des apôtres «lorsque le soir
tombait » (4, 3) et alors qu'« ils parlaient encore au peuple ». On ajoute juste après
(4, 4) que « beaucoup de ceux qui avaient entendu la parole embrassèrent la foi »

et que le nombre des fidèles fut d'« environ 5000» hommes. Puis le verset
suivant poursuit que « le lendemain » le Grand Sanhédrin se réunit. Certes, la
conversion des 3000 et la mention des 5000 hommes fidèles sont séparées par le
premier <sommaire> de 2, 42—47 où il est dit que «jour après jour» ils fréquentaient

le Temple. On peut donc penser (avec le texte qu'offrent les éditions de

Jérôme) que ce «jour après jour» situe la montée au Temple de Pierre et de Jean
en un jour postérieur à celui de la Pentecôte ; ou bien (avec le texte qu'offrent les

mss dont nous avons recueilli le témoignage) que le sommaire vient s'insérer en
un récit continu où la 9e heure fait suite à la 3e heure du même jour de
Pentecôte.

Les autres commentaires de Jérôme sur les Prophètes nous offrent sur ce
point trois parallèles intéressants. Dans le commentaire sur Ezéchiel, édité dans
le CC par F. Glorie, on lit (livre 3, lignes 1093-1095) : «quando reliquiae salvae
factae sunt, et una die crediderunt tria milia, et iterum quinque milia » l'apparat
n'indiquant pas de variante dans le mss 12155 de Paris qui est le seul auquel
l'éditeur fait appel pour cette partie du commentaire. Notons d'ailleurs qu'ici
« iterum » est assez imprécis pour permettre les deux interprétations concurrentes:

«le même jour» ou bien «un autre jour».
Dans le commentaire sur Michée 4, 1—7 (lignes 167—169 de l'édition donnée

par M. Adriaen dans le CC), on lit : « in Actibus Apostolorum Lucas des-
cribit quod in una die crediderint tria milia, etiam alibi quinque milia». Ici
encore, l'éditeur ne dispose que d'un ms : le ms 53 de Cologne (celui de Kassel
étant lacuneux). Il note en son apparat que ce ms porte seulement « et » au lieu de
«etiam alibi». Nous avons pu contrôler 14 autres mss de ce commentaire
(Palat. 173, Karlsruhe 226, Berne 102, St Orner 279, Laon 38, Troyes 126,
Munich 6303 et 14082, Le Mans 213 et 240, Orléans 61, St Gall 119, Cambrai 299
et Cologne 55). Tous ont «et» et aucun n'appuie le «etiam alibi» des éditions.



274 Besprechungen

Cet « etiam alibi » non fondé dans les mss se transmet d'éditeur en éditeur depuis
l'édition princeps de J. et G. de Gregoriis (Venise 1498).

Enfin, dans le commentaire sur Jérémie où nous disposons de l'excellente
édition que S. Reiter a réalisée pour le CSEL, celui-ci édite (383, ligne 4) : « uno
enim de tria milia et quinque milia hominum crediderunt », sans signaler de
variante pour le mot « et » dans les 6 mss antérieurs au XIe siècle sur lesquels il a
fondé son édition, alors que l'édition Vallarsi 2 offrait ici «altero».

Les exemples que nous venons > de donner montrent clairement que la

Patrologie de Migne (qui reproduit Vallarsi 2) et le texte du CC (à part le
commentaire sur Jérémie) nous offrent un état textuel qui risque d'avoir été
souvent retouché par les éditeurs en fonction de leurs préjugés exégétiques.

Abordons maintenant quelques cas où une étude plus directe de la tradition
textuelle aurait pu modifier certaines des affirmations de P.J. En Js 14, 19 le
cadavre de Nabuchodonosor nous est présenté comme «lebûsh harugîm»
(littéralement: «vêtu de tués»), l'hébreu offrant en une construction génitivale
deux participes passifs dont le premier est au singulier et le deuxième au pluriel.
Dans sa traduction, Jérôme avait bousculé la syntaxe de l'hébreu et, séparant les
deux mots, il traduisait le premier par « obvolutus » et le second, juste après, par
«qui interfecti sunt». Cependant toutes les éditions antérieures à celle des
Bénédictins de San Girolamo inséraient (avec des mss récents, dont ceux de
l'Université de Paris) avant « qui » les mots « cum his ». Dans le lemme du livre 5

du commentaire de Jérôme, le CC (ligne 4) donne, conformément à Vallarsi 2,

une leçon identique à celle des éditions courantes de la Vulgate: «obvolutus
cum his qui interfecti sunt». P.J., pour la Vulgate, dispose de l'édition de San

Girolamo, mais, pour le commentaire, il se contente du texte de l'édition du CC.

Et, lorsqu'il relève les retouches que Jérôme a apportées à sa traduction dans les

lemmes du commentaire, il parle (p. 95, note 169) de «la clarification apportée
au livre 5 par l'adjonction de <cum his>». Mais, s'il avait consulté l'apparat du
CC, il y aurait constaté que le seul ms qu'Adriaen a consulté ici (celui de Brescia)
omet ces deux mots. Le ms Palatinus 172, ici, est lacuneux; mais le Vatica-
nus 321 porte la même leçon que celui de Brescia: «obvolutus qui interfecti
sunt», c'est-à-dire la leçon authentique de la Vulgate. P.J. (p. 97, n. 187) ajoute

que Jérôme, dans le lemme du livre 6, a maintenu 1'« adjonction de <cum>». De
fait, le CC (ligne 4) édite ici : « involutus cum interfectis ». Mais P.J. aurait pu lire
dans l'apparat que le ms Vaticanus (cité par Vallarsi) omet «cum». Adriaen
relève d'ailleurs, plus loin, dans le commentaire de Jérôme (lignes 30s):
«involutus his qui ab eo interfecti sunt». Ce rapprochement l'amène à suggérer que
la variante est peut-être préférable au texte du lemme qu'il édite. En effet, le ms
Vaticanus 321 porte bien ici «involutus interfectis» qui a toutes les chances de
constituer le texte authentique du lemme. P.J. croit résumer exactement les

initiatives de Jérôme en disant (p. 98, n. 205) : « Voici le texte de sa traduction
initiale : <... obvolutus, qui interfecti sunt gladio et descenderunt ad fundamenta
laci...> Au livre V il avait déjà introduit pour plus de clarté <cum his> comme
antécédent du relatif. Mais au livre VI il va beaucoup plus loin : <involutus cum
interfectis et confossis gladio qui descendunt ad lapides laci>. Or ce passage au
double participe colle très littéralement à l'hébreu». De fait, ce passage au



Besprechungen 275

double participe ne colle «très littéralement» à l'hébreu que si, avec les mss
Brescia et Vatican., on omet <cum>. Quant à la phrase précédente, P.J. aurait
mieux fait de dire : « Au livre V ses éditeurs avaient introduit pour plus de
clarté... »

Analysons encore un cas où un peu d'intérêt pour la tradition textuelle du
commentaire aurait évité à P.J. une erreur. Traitant de la fin de Is 14, 22 dans le
lemme du livre 6, il note en effet (p. 97) que «la répétition de <(Dominus)
exercituum> obéit à un automatisme d'expression qu'encourage le contexte,
mais elle ne respecte pas l'hébreu». Si P.J. avait, ici encore, consulté l'apparat du
CC, il y aurait vu que le ms de St Gall (qui était le seul dont disposât Adriaen)
omet cette répétition de « exercituum ». Les mss Vaticanus 321 et Palatinus 172

l'omettent aussi. C'est donc probablement les éditeurs du commentaire, et non
son auteur, qui ont été victimes de l'automatisme que dénonce P.J.

On voit donc que l'état du texte qu'offrent les éditions des commentaires de

Jérôme sur les livres prophétiques est déplorable. P.J. aurait bien fait de tenir
plus explicitement compte de cela. Mais je dois ajouter que l'essentiel de son
étude ne serait pas notablement modifié par les corrections textuelles que
nécessite l'ouvrage qu'elle analyse.

Dominique Barthélémy



276 Besprechungen

Waheed Hassab Alla: Le baptême des enfants dans la tradition de
l'Eglise copte d'Alexandrie. - Fribourg: Editions Universitaires 1985.

XI-220 p.

Cet ouvrage fait connaître aux chrétiens d'Occident une théologie baptismale

à travers des textes écrits dans une tradition trop méconnue. Personnellement,

j'ai appris à nuancer une opposition excessive que, d'ordinaire, on
établit entre la théologie latine et celle d'Orient au sujet du péché originel. Seule,
dit-on souvent, la tradition augustinienne a souligné que le péché d'Adam a

rendu « pécheurs » tous les enfants entrant en ce monde. Après la lecture de ce
livre, on doit reconnaître que l'Eglise copte enseigne aussi l'état de rupture
d'Alliance qui affecte tous les êtres humains dans leur origine. Mais elle exprime
cette doctrine d'une manière très concrète, d'une façon même qui heurte notre
sensibilité contemporaine. La chrétienté d'Egypte recourt au thème de l'esprit
du mal qui habite le petit enfant jusqu'au moment où l'Esprit de Dieu, au
moment du baptême, remplace le démon. Chez « tous ceux qui sont baptisés,
l'esprit impur qui les dominait en est chassé et ils deviennent une demeure au
Seigneur Dieu et l'Esprit Saint descend sur eux». (C'est un commentaire des

exorcismes semblables à ceux que l'on trouve dans l'ancienne liturgie latine.
Dans cette perspective, le baptême est nécessaire au salut des enfants. L'auteur
montre que la théologie de son Eglise distingue bien le rite baptismal, qui seul

est sacramentel, de la circoncision en usage chez les chrétiens d'Egypte : elle est
considérée comme une coutume nationale sans caractère religieux.

La dernière partie de l'ouvrage est consacrée à une réfutation d'adversaires
du pédobaptisme, d'origine protestante, qui exercent un certain prosélytisme en
Egypte. L'auteur, dans sa réfutation, accorde, selon nous, une place trop faible à

la foi lorsqu'un adulte est baptisé. Il écrit en effet: «Certainement, l'Eglise
traditionnelle concède un certain rôle à la foi qui précède le baptême un rôle
bien limité et dont l'importance réside dans le fait qu'elle conduit l'adulte au
baptême pour recevoir le salut et de surcroît la foi parfaite». Il eût été plus
conforme à la Sainte Ecriture de confesser que la foi accorde déjà le salut pourvu
qu'elle soit pénétrée du désir du baptême. Seul le recours à la thèse du votum

baptismi permet de ne relativiser, ni la foi, ni le baptême, lorsque l'on dialogue
avec les adversaires du pédobaptisme. La foi justifie déjà parce qu'elle est déjà
orientée vers le sacrement qui incorpore le croyant au Peuple de Dieu. Je

regrette de ne pas voir citée dans la bibliographie l'ouvrage important de J.-J.

von Allmen: Pastorale du baptême. — Fribourg—Paris 1978. (Cahiers œcuméniques

12).
Cet ouvrage, malgré certaines maladresses dans l'expression et dans la

doctrine théologique, mérite l'attention de tous ceux qui s'intéressent au
problème controversé du baptême des enfants.

Georges Bavaud



Besprechungen 277

Jean-Hervé Nicolas, OP : Synthèse dogmatique de la Trinité à la Trinité.
Préface du Cardinal Ratzinger. — Fribourg: Editions Universitaires; Paris:
Editions Beauchesne 1985. XII—1248 p.

La publication de la Synthèse dogmatique du Père Jean-Hervé Nicolas constitue

un événement rare dans la littérature théologique d'expression française.
Nous avons plutôt l'habitude des monographies ou des articles spécialisés, ou
encore des recueils d'articles, que des synthèses qui se proposent comme telles.
Mieux, il est généralement de bon ton d'assurer qu'il n'est plus possible
aujourd'hui d'écrire une synthèse théologique. Le fait est là pourtant, en voici
une, et si l'on en croit sa diffusion rapide, il se pourrait bien qu'elle réponde à un
besoin réel.

Ce vaste ensemble de 1348 pages à l'impression serrée se présente donc avec
l'ambition de faire parcourir au lecteur la totalité de la matière dogmatique de la
Trinité à la Trinité (c'est son sous-titre). De fait, les titres des trois grandes parties
recouvrent bien les points principaux que doit traiter la théologie en sa fonction
d'explication du dogme: 1) Le mystère de Dieu un en trois personnes; 2)
L'incarnation du Verbe; 3) L'Eglise et les sacrements. Quiconque est familier
avec saint Thomas décèlera sans peine bien des ressemblances entre ce plan et
celui de la Somme, notamment de la Tertia Pars. L'auteur reconnaît bien
volontiers l'inspiration de sa démarche, mais elle ne se borne pas à cette simple
donnée somme toute extérieure, elle pénètre profondément le raisonnement et
les tentatives d'explication. Cette fidélité au Maître n'est pourtant pas mécanique;

le Père Nicolas ne craint pas, ici ou là, de prendre ses distances et les
discussions avec les théologiens contemporains qui se poursuivent selon les
besoins de l'exposé suffiraient à détromper ceux qui le craindraient enfermé
dans une problématique d'un autre âge. Une imposante bibliographie témoigne
au contraire de l'ampleur de son information. Mais si l'on veut mieux
comprendre son intention profonde, il faut lire de près son introduction, «une
certaine idée de la théologie », où il s'explique en détail sur les choix initiaux qui
l'ont guidé. On peut sans doute regretter l'absence de certaines dimensions (par
exemple, une plus large présence de la Bible ou de l'histoire, ou encore davantage

d'attention à Vatican II), mais on ne peut certes pas lui reprocher d'avoir
manqué de cohérence avec ses grandes options.

Pour en rester encore un instant à cette approche globale, nous avons été

frappé de constater le gonflement progressif des parties successives: la Trinité
(avec l'Introduction) occupe 265 pages, l'incarnation du Verbe (l'auteur a mis
sous ce titre non seulement la christologie, mais bien sûr aussi la sotériologie —

comment les séparer —, ainsi que les fins dernières, traitées assez logiquement à

propos du retour du Christ) occupe 350 pages environ, quant à la considération
sur l'Eglise et les sacrements elle s'étend sur plus de 500 pages. Ces constatations
ne sont pas seulement quantitatives ; elles permettent de souligner l'importance
relative des réalités en présence. Par sa situation au début de l'ensemble le traité
de la Trinité marque résolument le théocentrisme qui doit inspirer la contemplation

théologique, mais par son extension beaucoup plus sensible la recherche
sur l'Eglise et les sacrements montre bien que le dogmaticien ne peut se



278 Besprechungen

désintéresser du concret de la vie divine communiquée. Quant à la situation
intermédiaire de la christologie, elle répond évidemment au rôle de médiateur
et à la constitution ontologique de l'Homme-Dieu. S'il fallait d'avance relativiser

ce que nous allons dire maintenant, on voudra bien se souvenir de ce qui
précède.

Il n'est pas de compliment crédible s'il ne s'accompagne de la liberté de

critique ; le P. Nicolas nous permettra donc d'en formuler l'une ou l'autre. Et
pour ne pas descendre en des points de détail de crainte de fausser à l'avance
l'appréciation du lecteur, nous en resterons à des remarques concernant la

synthèse elle-même. La première porte précisément sur la présentation
d'ensemble (c'est en partie pour cela que nous avons un peu insisté sur ce point). Il
nous semble qu'elle ne correspond pas tout à fait au propos affiché par le
sous-titre. Cela est particulièrement sensible au début et à la fin de l'ouvrage.
Tout d'abord, et c'est le plus visible, la partie sur Dieu se borne à la considération
de la Trinité ; ce que l'on appelait autrefois le de Deo uno (saint Thomas dit plus
justement: ea quae ad essentiam divinam pertinent) n'a pas été traité, et pas
davantage la partie sur la création ou sur l'homme. Ce n'est évidemment pas un
oubli ; ce sont des raisons historiques qui expliquent cela et l'auteur le dit fort
honnêtement (p. 24) : cette matière ne relevait pas de l'enseignement qui lui
avait été confié, et comme il a pris le parti de ne publier que son cours, il a

préféré le laisser tel quel. Ceux qui se souviennent de son Dieu connu comme

inconnu regretteront avec nous qu'il n'ait pu le reprendre même en l'abrégeant
pour l'intégrer dans son propos d'ensemble.

A la fin de l'ouvrage, si l'on excepte une brève conclusion (5 pages), que l'on
devine dictée par le souci de justifier son sous-titre, qui le fait s'achever à la

Trinité, l'ouvrage s'arrête en fait sur le mariage. Certes, «ce sacrement est

grand », mais il n'est évidemment pas fait pour assumer le rôle terminal dans une
synthèse de ce genre. Nous aurions vu plus volontiers intervenir ici le traitement
de l'eschatologie, quitte à séparer le retour du Christ de l'ensemble de la

christologie. Il aurait peut-être été possible de situer ce point beaucoup plus
brièvement en finale de la deuxième partie, mais son développement complet
nous paraîtrait mieux en place en finale de toute la considération. Qui mieux

que le Christ pouvait nous faire passer « de la Trinité à la Trinité »

Prenons un troisième exemple des questions que nous pose le plan suivi par
l'auteur. Puisqu'il annonce dans son introduction qu'il veut pratiquer une
théologie soucieuse de vie spirituelle, nous avons voulu voir de quelle façon il a

traité de la Vierge Marie. C'est en effet un de ces sujets où cette préoccupation se

vérifie au mieux. De fait, il parle de Marie en quatre endroits différents : 1. Dans
le cadre de la christologie: après avoir exposé ce qui touche au Christ en
lui-même (être et agir), il en vient au premier avènement du Christ et c'est alors

qu'il parle du motifde l'incarnation, puis de « l'insertion du Christ dans l'histoire
humaine », qui est en fait un petit exposé sur la maternité et la sainteté de Marie
(p. 467—496) ; 2. Cette même section concernant la première venue du Christ se

poursuit par la théologie de la rédemption et l'auteur en vient à parler du « grand
prêtre de la nouvelle alliance»; c'est ici que nous trouvons «l'association de
-Marie au sacrifice du Christ » : nouvelle Eve, compagne, associée au Christ dans



Besprechungen 279

la rédemption même, mérite et rédemption des hommes (p. 538—543) ; 3. Un
peu plus bas dans la même section, à propos du Christ dans sa qualité de
médiateur, l'auteur situe brièvement «les médiations secondes», notamment
celles de l'Eglise et de Marie (p. 553-555) ; 4. Nous retrouvons la mère du Christ
une quatrième fois pour la situer dans son rapport à l'Eglise : comme membre,
comme <type> ou <icône>, comme mère dans l'Eglise et de l'Eglise (p. 719—

725).
Il faut le dire sans hésiter, le choix de ces quatre endroits différents se justifie

parfaitement du point de vue de l'auteur et il y dit l'essentiel sobrement et sans
surenchère. On ne peut s'empêcher toutefois de ressentir une impression de

dispersion et de se demander si un lecteur plus pressé ou moins expérimenté
saura retrouver les divers éléments de cette vue d'ensemble. Souligner cela c'est
évidemment faire toucher du doigt les limites d'un plan qui s'inspire de trop près
de celui de saint Thomas. Il a certes sa grandeur et son intelligibilité et il n'est pas
sûr que nos essais modernes valent le sien. Mais pour bien des parties où les

développements postérieurs ont pris une ampleur que Thomas ne connaissait

pas, il est permis de prendre sa liberté sans lui être infidèle. Le Père Nicolas en
donne lui-même l'exemple à propos de l'Eglise ; nous pensons qu'il aurait pu le
faire aussi à propos de Marie et s'inspirer davantage du Concile en rattachant à

l'Eglise justement ce qu'il en dit.
La critique est aisée... Nous avons formulé la nôtre dans la conscience très

vive de sa relativité. On comprendra qu'elle ne porte en rien atteinte aux
grandes qualités de l'auteur. Peu de théologiens sont aujourd'hui capables
d'embrasser avec autant de rigueur un ensemble aussi étendu tant du point de

vue de la documentation que de la réflexion. En osant livrer son ouvrage au
public, le Père Nicolas a montré de façon irrécusable la force pédagogique de la
synthèse. Il dit modestement que ce n'est qu'un cours, mais c'est aussi l'œuvre
d'une vie.

Jean-Pierre Torrell



280 Besprechungen

Bénézet Bujo : Die Begründung des Sittlichen. Zur Frage des Eudämonis-
mus bei Thomas von Aquin. — Paderborn: Ferdinand Schöningh 1984. 199 S.

(Grabmann Institut 33).

Man muß Herrn B. Bujo beglückwünschen, daß er die Diskussion über den
Eudämonismus in der Moral des hl. Thomas, die wir damals mit H. Reiner
geführt haben (cf. Engelhardt P. (Hrsg.) : Sein und Ethos. Untersuchung zur
Grundlegung der Ethik. - Mainz 1963. [Walberberger Studien. Philosophische
Reihe 1].), wieder aufgegriffen hat. Er betont die Aktualität des Themas vor
allem in bezug auf die heute in der Folge von B. Schüller geläufige Einteilung
der Moral in eine teleologische und eine deontologische. Bezüglich der Mora-
lität in sich schlechter Handlungen sind diese beiden Richtungen bekanntlich
verschiedener Meinung.

Es handelt sich um eine grundsätzliche Frage. Ist die Moral des hl. Thomas
— wie jede teleologische Moral -, weil sie von der Idee der Hinordnung auf die
Glückseligkeit als letztes Ziel beherrscht wird, nicht letztlich egozentrisch und
führt sie nicht logischerweise zum Utilitarismus Wir haben damals diese Frage
dahin beantwortet, daß die Moral des hl. Thomas auf der Idee der
Freundschaftsliebe beruht. Diese nun liegt an der Wurzel des Verlangens nach
Glückseligkeit; sie übersteigt die Kategorien des Nützlichen und Angenehmen, ist
wesentlich Caritas.

Zur Klärung der Frage hat der Autor die einschlägigen Texte des hl. Thomas

genauestens untersucht. Er unterscheidet drei Teile. Im ersten Kapitel
untersucht er die Finalität, welche der Hinordnung des Menschen auf die
Glückseligkeit zugrunde liegt. Im zweiten behandelt er die zentrale Bedeutung
der Hinordnung auf die Glückseligkeit in der Moral des hl. Thomas. Im dritten
Kapitel schließlich wird das Verhältnis zwischen Liebe und Glückseligkeit
behandelt.

Der Autor fängt im ersten Kapitel damit an zu zeigen, wie sehr die Finalität
das Denken des hl. Thomas beherrscht. Sie hat für ihn metaphysische Bedeutung,

denn sie hängt mit der Idee des Guten zusammen. Sie verwirklicht sich in
besonderer Weise im menschlichen Willen, dessen Objekt das Ziel ist, welches
so die Sittlichkeit der Handlungen wesentlich bestimmt. Es handelt sich dabei

eindeutig um das « finis operantis » und nicht bloß um das « finis operis », wie
einige Kommentatoren meinen. Die Rolle des zielstrebigen Willens ist
unverbrüchlich mit derjenigen der hinordnenden Vernunft verbunden. Das
entspricht einer Auffassung der Freiheit, nach der Vernunft und Wille aus einer
einzigen personalen Substanz, welche das wahre Subjekt der moralischen Handlung

ist, hervorgehen und so zusammenwirken. Etwas ganz anderes also als die
«libertas indifferentiae », wie es D. Welp gezeigt hat. (Welp D. : Willensfreiheit
bei Thomas von Aquin. — Freiburg i. Üe. 1979.) Die Finalität bewirkt die
Einheit der Handlungen eines Subjektes dadurch, daß sie diese mittels
vorgeordneten Zielsetzungen auf das letzte Ziel hinordnet. Hier müßte nach meinem
Dafürhalten besser zwischen vorgeordnetem Ziel und Mittel unterschieden
werden. Der hl. Thomas braucht nur den Ausdruck «ea quae sunt ad finem».
Das vorgeordnete Ziel ist ein wirkliches Ziel, besonders wo es sich um Freund-



Besprechungen 281

schaftsliebe handelt, während das Mittel bloß ein Instrument ist und auf der
Ebene des Nützlichen liegt.

Zur Frage der unvollkommenen Glückseligkeit übergehend stellt der Autor
zunächst die Behauptung auf, das ganze Glückseligkeitsdenken des hl. Thomas
käme hauptsächlich aus der Offenbarung und sei theologischer Natur. Die
unvollkommene Glückseligkeit sei auf die vollkommene Glückseligkeit
hingeordnet, wobei auch der Leib einbezogen ist. Sie beinhaltet das aktive Leben mit
den moralischen Tugenden als notwendiger Weg zum kontemplativen Leben.
Man ist aber erstaunt festzustellen, daß diese gute Darstellung mit der Behauptung

endet, die auf die unvollkommene Glückseligkeit hingeordnete Moral sei

autonom, so daß das ganze moralische Leben diesseitig sei, während der
« himmlische Mensch » « a-moral » genannt wird, weil er eben die moralische
Ordnung übersteige (90). Hier wird Moral im modernen Sinn verstanden. Für
den hl. Thomas aber umfaßt die Moral die ganze secunda pars, vorweg die
theologischen Tugenden, vor allem die Liebe, die an der Wurzel aller Tugenden
liegt, welche zum endgültigen Ziel führen. Diese Auffassung des Autors hängt
mit der heutigen Problematik zusammen, welche die moralische Ordnung zu
sehr von der theologischen Ordnung trennt. Sie scheint uns der wesentlichen
Gedankenführung des Autors, nämlich dem Aufzeigen des Zusammenspiels
und der Einheit alles menschlichen Handelns durch die Finalität, zu
widersprechen.

Das zweite Kapitel, das die Stelle der Glückseligkeit innerhalb der Moral des

hl. Thomas behandelt, ist vor allem der berühmten Frage des natürlichen
Verlangens nach der Gottesschau gewidmet. Der Autor zeigt die Entwicklung des

Denkens des hl. Thomas in dieser Frage auf. Im Sentenzenkommentar und in
De Veritate wird das natürliche Verlangen unter dem Gesichtspunkt einer
Bewegung des Willens auf die Glückseligkeit hin dargestellt, während die zwei
Summen eher die metaphysische Begründung aufweisen, wobei das Verlangen
unter dem Gesichtspunkt der Vernunft in ihrer Bewegung auf Wahrheit hin
betrachtet wird. Beim Sprechen über den Willen hätten wir vermieden, von
einem «blinden Streben» zur Glückseligkeit hin zu reden (100), handelt es sich
doch um die Verwurzelung des ganzen Wollens in unserer Geistnatur.

Das Naturverlangen bedeutet für den hl. Thomas ein Argument, um die
Möglichkeit der Gottesschau zu beweisen, das zugleich auf Vernunft und
theologischen Gründen beruht. Es stützt sich auf das Prinzip, daß ein Naturverlangen

nicht eitel sein kann. Wir gehen mit dem Autor völlig einig, wo er betont,
wie für den hl. Thomas der Mensch, im Gegensatz zu den nicht vernunftbegabten

Wesen, eine in seiner geistigen Natur begründete, besondere Fähigkeit
zur Gottesschau besitzt. Diese ist nicht zu verwechseln mit der «potentia oboe-
dientialis », wie man das öfters tut. Sie bleibt aber bloße Möglichkeit (in potentia)

bezüglich ihrer Verwirklichung. In einem damals zu wenig beachteten
Aufsatz, den der Autor zitiert, hat P. L. Charlier von einer « passiven Fähigkeit »

gesprochen (Eph. Theol. Lov. 7 (1930) 5-28, 639—662). So ist die seligmachende

Gottesschau zugleich « supra naturam animae rationalis» und «secun-
dam naturam ipsius » (III q. 9, a. 2, ad 3). Damit ist das Übernatürliche fest
verwurzelt im Menschen, der nach dem Ebenbild Gottes gemacht ist. Man



282 Besprechungen

könnte sagen, der Mensch sei « capax Dei », nicht aber « idoneus » bezüglich der
Gottesschau. Bleibt dann noch das Problem der Gratuität des Ubernatürlichen,
wie es sich nach Thomas entwickelt hat. Der Autor behandelt es kurz. Für diese

Frage verweise ich den Leser auf meinen Beitrag «Le désir naturel de voir
Dieu», in: Nova et Vetera 51 (1975) 93—107.

Der Autor ergänzt seine Ausführungen mit einer wichtigen Richtigstellung.
Die Glückseligkeit verwirklicht die Vollkommenheit des Mensch-Seins, die
Ich-Werdung durch die Gottesschau. Gemäß der Auffassung des hl. Thomas ist
die Glückseligkeit zugleich und unverbrüchlich objektiv (beatitudo ut res) und
subjektiv (beatitudo ut adeptio rei), bzw. ontologisch und psychologisch. Deshalb

kann die « delectatio », welche das Ziel mit dem ihn bewirkenden Objekt
verbindet, als moralisches Kriterium für den Willen betrachtet werden. Die
Analyse der Thomastexte scheint uns richtig zu sein. Die genaue Interpretation
wird aber erschwert durch die moderne Gegenüberstellung von Subjekt und
Objekt, die stets in unserem Denken mitschwingt, während Thomas sich ständig
bemüht, die Komplementarität hervorzuheben, ganz besonders, wo es sich um
den Gipfel des moralischen Lebens, die Glückseligkeit, handelt. Fügen wir
hinzu, daß es für das christliche Denken, so beim hl. Augustinus wie beim
hl. Thomas, kennzeichnend ist, das Objekt der Glückseligkeit und der Liebe zu
betonen. Dies im Gegensatz zu den heidnischen Philosophen, Aristoteles
inbegriffen, der die Glückseligkeit vor allem vom menschlichen Subjekt und
von seiner Aktivität her betrachtet. Doch sind die zwei Gesichtspunkte nie
voneinander zu trennen, sondern in ihrem Zusammenhang zu sehen, wie der
Autor richtig bemerkt. Das ist äußerst wichtig, will man das Verlangen nach
Glückseligkeit und die Freundschaftsliebe, die das um seinetwillen geliebte
Objekt zum Ziel hat, miteinander verbinden. Man kann den hl. Thomas nicht
des Eudämonismus — in dem Sinne, wie man im Gefolge von Kant allgemein
davon spricht - bezichtigen. Das gilt ebenfalls für seine sehr nuancierte Lehre
über das Gesetz in bezug auf Strafe und Belohnung, wie der Autor bemerkt.

Das dritte Kapitel behandelt die Liebe in ihrem Verhältnis zur Glückseligkeit.
Zunächst wird die Liebe als natürliche Hinneigung betrachtet. Sie ist ein

ursprünglicher Akt, der aus einer Art uns auf Gott hinordnenden ontologischen
Instinkts entspringt und uns so zur vollkommenen Selbstentfaltung führt. Das
soll aber im ontologischen Sinn verstanden werden, denn diese Liebe ist eine
mit der Vernunft verbundene Spontaneität. Die Liebe (Caritas) stützt sich auf
diese natürliche Hinneigung, die sie ungeschmälert bestehen läßt. Sie folgt einer
hierarchischen Ordnung: die natürliche Selbstliebe, als Urbild und Grund der
Freundschaftsliebe, geht der Nächstenliebe voraus. Diese ursprüngliche Liebe
wird nur egoistisch, wenn sie ungeordnet ist ; man soll sie auch nicht mit der
puren oder selbstlosen Liebe verwechseln, die nicht auf Befriedigung aus ist.

Weiter werden nun die Beziehungen zwischen der begehrenden und der
Freundschaftsliebe untersucht. Erstere gründet in einem Potenz-Akt-Verhältnis

und erstrebt das nützliche und angenehme Gut; letztere besagt ein Akt-
Akt-Verhältnis und zielt auf das «bonum honestum», was eine Beziehung
zwischen Personen besagt. So liebt man in der Freundschaft den anderen als ein
« alter ego ». Auch kann die Freundschaftsliebe ganz gut eine begehrende Liebe



Besprechungen 283

einschließen, wie das z. B. der Fall ist, wo die Liebe die Tugend der Hoffnung in
sich aufnimmt. Letztere hat eben die Glückseligkeit als das eigentlich menschliche

Gut zum Objekt und verbindet uns mit der göttlichen Seligkeit. Um
aufzuzeigen, welches der Grund der Freundschaftsliebe ist, präzisiert der Autor,
welche Gemeinschaftlichkeit Freundschaft besagt. Letzten Endes ist es die
Gegenseitigkeit in der Liebe. In eindrucksvoller Weise zeigt der Autor, wie für
Thomas Selbstliebe und Nächstenliebe ihre letzte Begründung in der Vollkommenheit

der Gottesliebe und in der Teilhabe an der Glückseligkeit - d. h. in der
Caritas — haben.

Am Schluß findet man eine Zusammenfassung, die einige interessante
Nuancen anbringt und die Aktualität eines Dialogs mit dem hl. Thomas
aufzeigt. Seine Moral — man könnte von einem auf der Tugend basierenden
Eudämonismus reden — kann dazu beitragen, den Gegensatz zwischen teleologischer

und deontologischer Moral zu überwinden. Auch die Frage der
Autonomie der Moral und ihrer Beziehung zum Heil und zur Offenbarung könnte
dadurch geklärt werden.

Der Autor schließt, daß der Eudämonismus des hl. Thomas keineswegs
egoistisch ist, wie H. Reiner meinte. Er fügt hinzu, daß er auch nicht ausschließlich

ontologisch ist, « wie manche Thomasforscher, darunter auch S. Pinckaers,
es hervorheben », sondern den Menschen in seiner ganzen Fülle umfaßt ; es sei
«ein anthropo-theozentrischer Eudämonismus» (187).

Diese letzte Bemerkung, die uns selber betrifft, verlangt eine Richtigstellung.

Es liegt hier ein Mißvertständnis über den Ausdruck « ontologisch » vor.
Gelegentlich wird ontologisch verstanden als Gegensatz zu psychologisch,
wobei dann letztere Dimension ausgeschlossen wird. So haben wir es damals in
unserem Beitrag in «Sein und Ethos» nicht gemeint. Wir wollten zwei Denk-
und Ausdrucksweisen unterscheiden, die sich eigentlich ergänzen, gelegentlich
aber als Gegensätze empfunden werden. Die erste geht von der gelebten
Erfahrung aus, die andere vom Wesen der Dinge. Erstere ist Mystikern und
geistlichen Menschen, wieJohannes vom Kreuz, eigen — wie Maritain ausführt ;

letztere ist mehr spekulativ und ist kennzeichnend für das rationale Denken des
hl. Thomas. Nun, obwohl die Erfahrungskenntnis, die man psychologisch nennen

kann, und das « ontologische » spekulative Denken zusammen gehen und
sich ergänzen — kann man sie trotzdem von einander unterscheiden und um so
besser ihre Komplementarität verstehen. Wir gehen deshalb mit dem Autor
völlig einig, wo er betont, daß der Eudämonismus des hl. Thomas den ganzen
Menschen, inklusive seine psychologische Dimension, umfaßt. Übrigens betont
der Autor die zwei verschiedenen Gesichtspunkte gelegentlich so sehr (z. B. 129,
130, 136, 142), daß man sich fragt, ob er nicht zu weit geht.

Noch eine kleine Richtigstellung: die Übersetzung von I a II ae, q. 8, a. 1,

in der Somme des Jeunes (vgl. 95, Fußnote 10) ist nicht von uns, sondern von
P. H. D. Gardeil.

Zusammenfassend könnte man sagen, daß das Werk von B. Bujo, trotz der
kritischen Bemerkungen, die wir hier machten, eine gelungene Interpretation
des hl. Thomas bietet. Wahrscheinlich werden nicht alle Moralisten
einverstanden sein: die besprochenen Probleme sind schwierig und werfen viele



284 Besprechungen

Fragen auf. Wer sich aber um eine richtige Interpretation der Moral des

hl. Thomas mit ihrer Hinordnung auf die Glückseligkeit und die Liebe bemüht,
soll unbedingt dieses Werk lesen. Weisen wir auch noch auf die ausgezeichnete
Dokumentation mit einer Bibliographie hin, die sowohl die französische wie die
deutsche Literatur berücksichtigt ; leider eine Seltenheit

Servais Pinckaers


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

