Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Anselm Winfried Miiller: Praktisches Folgern und Selbstgestaltung
nach Aristoteles. — Freiburg i.Br. — Miinchen: Verlag Karl Alber 1983. 368 S.
(Praktische Philosophie 14).

Der Verfasser dieses Buches ist Absolvent der Universitit Fribourg, an der
er 1966 mit einer Studie tiber die Ontologie in Wittgensteins Tractatus promo-
vierte, und lehrt heute als Professor an der Universitit Trier. Seine Studie ist
wohl die griindlichste monographische Behandlung der praktischen Philoso-
phie des Aristoteles iiberhaupt und deshalb bemerkenswert, weil sie zentrale
Themen der praktischen Philosophie im Lichte zeitgendssischer hand-
lungstheoretischer und moralphilosophischer Diskussionen erdrtert. Der
Brennpunkt der Betrachtung liegt im praktischen Syllogismus, der vom Verf, als
«Struktur des menschlichen Lebens als Selbstgestaltung» (S. 9f.) beschrieben
wird.

In der Einleitung fragt der Verf. zunichst nach dem Hintergrund, auf dem
Aristoteles seine Vorstellungen von der Bedeutung der Vernunft fiir das Han-
deln formuliert und gegen den er sie abhebt. Hier charakterisiert der Verf. vor
allem die sokratischen Auffassungen, wie sie in den platonischen Dialogen
begegnen und von Aristoteles als sokratische Thesen rezipiert werden: (1)
Wirkliches Wissen unterliegt nicht den Leidenschaften; (2) Niemand handelt
freiwillig ungerecht; (3) Tugend ist Wissen ; (4) Tugend ist lernbar. — Fiir den
Verf. ist dabei nicht entscheidend, in welchem Maf3e Platon diese Auffassungen
dem Sokrates selbst zugeschrieben hat oder in welchem Sinn Plato sie selbst
verstanden haben mochte; entscheidend ist fiir ihn vielmehr die Frage, in
welchem Sinn Aristoteles diese Thesen versteht und wie er sich mit ihnen
auseinandersetzt.

In einem zweiten Punkt der Einleitung geht es um die Einschitzung jener
Texte, die fiir die Erérterungen herangezogen werden. Anders als viele Inter-
preten, die namentlich chronologischen Fragen und auch Echtheitsproblema-
tiken relativ viel Gewicht einriumen, 1iBt der Verf. sich von solchen Frage-
stellungen nicht prijudizieren. Er folgt der opinio communis, sofern er die
Magna Moralia nicht als echt ansieht; die Frage der Beziehung zwischen der
Nikomachischen Ethik einerseits und der Eudemischen Ethik andererseits ist
fiir seine Sicht nicht relevant. Entscheidend allerdings ist die Voraussetzung,



256 Besprechungen

daB3 Aristoteles bei der Behandlung teleologischer Fragen durchwegs auf die
Auffassungen der sog. Wissenschaftslehre (Analytica Posteriora) zuriickgreifen
kann.

Der erste Hauptteil der Untersuchung steht unter dem Thema <Praktisches
Folgern» (S. 27-168). Hier erértert der Verf. zunichst eine Reihe von Text-
stellen, die den systematischen Verband jener Vorstellungen erkennen lassen,
welche fiir den Zusammenhang (Praktisches Folgern» relevant sind. Dabei geht
es zB. um die Beobachtung, daB NE VI 5,1140b20f. die Phronesis den £E€lg
aANVelG untergeordnet wird. (Die Textstelle ist kontrovers, die vom Verf.
vorgeschlagene Interpretation als solche jedoch unanfechtbar.) Der Ausdruck
«im Bereich der menschlichen Giiter titig» wiirde demnach auf die differentia
specifica verweisen. Fiir Phronesis iibernimmt der Verf. den geliufigen
Ubersetzungsausdruck «Klugheit»; fiir Hexis wihlt er das lateinische Wort
«Habitus », weil sich kein deutscher Ausdruck anbietet, der den Zusammenhang
mit «haben», «halten», «sich verhalten» wiedergeben kénnte. Das in der
deutschen Sprache kaum einsinnig iibersetzbare Wort Logos — englische Uber-
setzer und Kommentatoren verwenden gern «account» — gibt der Verf. mit
«Klirung» wieder: « Immer soll der AOYO¢ zur Klarheit bringen, was ohne ihn
in einem Ganzen verborgen wire» (S. 29). Hier ist wichtig zu sehen, daB3 der
Verf. Heideggers an sich wichtige Charakterisierung «etwas als etwas sehen
lassen » AOYOG insofern modifiziert, als er darauf aufmerksam macht, daf3 nicht
nur der Logos im Sinne von Apophansis diese Funktion hat. Vielmehr gelte:
«Jeder AOYOG legt dar, gibt AufschluBB» (S. 29). Andere interessante Vorschlige
zum Verstindnis aristotelischer Begriffe sind z.B. « Endbestimmung» fiir Telos,
wobei der Verf. zu Recht darauf hinweist, daf3 das Letzte, das gemeint ist, nicht
immer ein Ziel sein muB}, dem anderes dient. Mutatis mutandis plddiert der
Verf. im Falle von §vteAéxeta fiir « Endverhiltnis » (im Sinne einer Hexis) und
«Endverhalten» (im Sinne einer Energeia). — Diese und andere Deutungsvor-
schlidge sind wohldurchdacht und setzen im Detail zahlreiche Argumentationen
voraus.

Im Nachfolgenden erértert der Verf. Beispiele praktischen Uberlegens,
welche die Rolle der Phronesis verdeutlichen. Dabei ergibt sich, dass Aristoteles
die Struktur praktischen Folgerns vor Augen hat. Hier nun wird die Frage
bedeutsam, ob sich fiir die Struktur praktischen Folgerns ein logisches Modell
rekonstruieren lifit. In diesem Sinn gilt es, eine Reihe von Erklirungen ins
Auge zu fassen, die von einer Beantwortung dieser Frage erwartet werden
diirfen (z.B.: In welchem Sinn kann eine Handlung aus Sitzen oder Gedanken
folgen? Welcher Natur sind die Primissen, von denen eine praktische Folge-
rung ausgeht? In welchem Verhiltnis stehen sie zum Verhalten als Konklu-
sion? Wie kommt Aristoteles zu den verschiedenartigen Formen von Primis-
sen, wie sie in seinen Beispielen auftreten? Wie verhilt sich praktisches zu
theoretischem Folgern ? Wie fiigt sich das Modell des praktischen Uberlegens
der aristotelischen Auffassung von der Natur des Menschen ein ? [S. 61-62]). Zu
diesem Zweck erdrtert der Verf. zunichst das aristotelische Verstindnis des
Syllogismus und die syllogistische Verstehenstheorie der Analytica Posteriora,
deren Vokabular fir die Beschreibung des praktischen Syllogismus verwendet



Besprechungen 257

wird; ein thematisch zentraler Gesichtspunkt eréffnet sich hier mit der Frage
nach der Anwendung bzw. Anwendbarkeit der Syllogistik auf das sog. teleolo-
gische Verstehen.

Der Verf. widmet dieser Frage zu Recht viel Raum. Auf dem Wege ein-
dringlicher und subtiler Untersuchungen gelangt er zu dem Befund, daB3 Ari-
stoteles zwar die ersten Ideen zu einer Analyse teleologischer Zusammenhinge
in den Analytiken entwickelt, doch hier noch nicht zu einer konsistenten
Theorie auszugestalten vermag (S. 85-86). Die Aporien, die der Verf. im Rah-
men seiner Analysen feststellt, hingen wesentlich mit dem Problem der Inter-
pretation des dritten Terminus im Untersatz eines Syllogismus der ersten Figur
zusammen. Eine zusitzliche Schwierigkeit wird dann erkennbar, wenn auch
praktisches SchlieBen als eine Form des teleologischen Syllogismus verstanden
werden soll. Dabei handelt es sich hier in den Augen des Verf. nicht einmal um
die traditionell empfundene Schwierigkeit, da3 der SchluB mit einem Tun
identifiziert zu werden scheint. Vielmehr meint er das Problem, das sich stellt,
wenn Aristoteles’ Auffassung ernstgenommen wird, wonach praktische Erwi-
gungen mit Besonderem zu tun haben, das so und anders sein kann, wihrend der
Beweis ja auf Allgemeines geht und Notwendiges aus Notwendigem folgert
(S. 96 Anm. 47). Diese zusitzliche Schwierigkeit 148t erkennen, daB3 der prak-
tische Syllogismus, sofern er von Vordersitzen ausgeht, die sich auf eine End-
bestimmung als Grund beziehen, zwar als teleologischer Syllogismus betrachtet
werden kann, nicht jedoch als epistemischer Syllogismus im Sinne von An. Post.
I 2, 71a17-19. Indes bleibt zu fragen, wie syllogistisch ein solcher Syllogismus
dann noch wire? (S. 96f.) Wie 148t sich dieses Problem 16sen ?

Der Fortgang der Erérterungen ist nun dadurch bestimmt, da3 der Verf.
zunichst im Ausgang an ein Beispiel nicht-teleologischer Art eine Grundstruk-
tur dergestalt zu prizisieren versucht, daB alle teleologischen Folgerungen, die
sich bei Aristoteles finden, sich als Abwandlungen dieser Struktur verstehen
lassen. Dieses Beispiel findet der Verf. An. Post. II 12, 93b32-36 (Verf.’s
Ubersetzung S. 60: « Wenn ein Haus geworden ist, so sind notwendigerweise
Steine gebrochen worden und geworden. Weswegen dies? Weil notwendiger-
weise ein Fundament geworden ist; wenn aber ein Fundament, so sind not-
wendigerweise Steine geworden. Und wiederum ebenso: Wenn ein Haus sein
wird, werden eher Steine sein»). Versteht man die Struktur im Sinne von «Da,
wenn C sein wird, so zuvor A, und, wenn B sein wird, so zuvor A, wird, wenn C
sein wird, so zuvor A sein», so 1t sich das Beispiel als Barbara-Syllogismus
darstellen:

A (Steine) B (Fundament)
B (Fundament) C (Haus)
A (Steine) C (Haus)

wobei es wichtig ist zu sehen, daB die sog. Kopula «sich finden» bzw. «sich
ergeben» keine zeitliche Folge impliziert (S. 100). Dieses Beispiel ist fiir die
Erorterung praktischen Uberlegens insofern bedeutungsvoll, als es eine «struk-
turelle Nihe» (S. 105) zum teleologischen Modell im Corpus Aristotelicum
aufweist und insofern teleologische Interpretationen geradezu auf sich zieht
(S. 108). Mit dieser ingenitsen Uberlegung gelingt es dem Verf. nicht nur,



258 Besprechungen

verschiedene Varianten eines Schemas teleologischen Folgerns herauszuarbei-
ten (S. 110-127); es gelingt ihm auch, eine praktische Version teleologischen
Denkens erkennbar werden zu lassen. Diese Version, die im zentralen vierten
Kapitel erarbeitet wird (S. 128ff.), 14Bt sich als quasi-syllogistisches Schema
etwa folgender Art verstehen: « A zu tun, ist ein (méglicher bzw. notwendiger)
Weg, B zu realisieren; B mul3 von C realisiert werden; A muBl (wenn kein
anderer Weg eingeschlagen wird, bzw. unbedingt) von C getan werden» (S. 164,
in sorgfiltiger Abhebung der Teilsitze und Termini). Damit gelangt der Verf.
nun zugleich zu einem wesentlichen Zwischenergebnis: «Die wesentlichen
Ziige des teleologischen Syllogismus, der in den Analytiken entworfen wird und
dessen praktische Version das Grund-Modell darstellt, finden sich auch in der
quasi-syllogistischen Umbildung dieses Modells, als deren Varianten die ver-
schiedenen Strukturen der Beispiele von § 4 gelten kénnen» (S. 167-168).
Dabei sind die poietischen und praktischen Versionen des teleologischen Syl-
logismus speziell dadurch charakterisiert, da3 die Herleitung nicht in einer
begriindeten Aussage endet, sondern in einer begriindeten Realisierung des
Hergeleiteten. Zudem ist der praktische Syllogismus dadurch ausgezeichnet,
daB3 zwischen Subjekt und Objekt des Denkens eine notwendige Identitit
besteht, so daf3 also der Folgernde mit jenem Terminus, der fiir ein Wesen steht,
zu dessen Dasein oder qualifiziertem Dasein ein spezifisches Werk gehort, sich
selbst bezeichnet» (S. 168).

Der zweite Hauptteil des Buches steht unter dem Titel <Menschsein als
Selbstgestaltung> (S.169f.). Fiir diesen thematischen Zugriff ist die Aussage des
Aristoteles maf3geblich, daB3 der Mensch nicht nur Erzeuger seiner Kinder sei,
sondern auch Ausgangspunkt und Erzeuger seiner Taten (NE III 7,1113b17-
19). Was hat es mit der Ubertragung des Erzeugungsbegriffes auf die Sphire des
Praktischen auf sich ? Welches Gewicht ist dieser Vorstellung beizumessen ? Fiir
den Verf. besteht kein Zweifel, daB die Ubertragung von Aristoteles mit
Bedacht vorgenommen worden ist und in diesem Sinn auch fiir die Einschit-
zung des Praktischen selbst wichtige Riickschliisse gestattet. So besteht die
Pointe der Ubertragung in den Augen des Verf.’s darin, da3 Aristoteles hier in
Analogie zur Vorstellung einer Reproduktion priexistenter Wesensgestalten
annimmt, dal im Handeln eine Gestalt realisiert wird, die schon mit dem
Ausgangspunkt der Tat gegeben ist (S. 191-192). Dariiber hinaus gestattet die
Tatsache, dal3 Aristoteles menschliches Tun nicht mit dem fachkundlichen
Machen vergleicht, sondern mit der Schaffung physischer Wirklichkeit, die
Uberlegung, daB3 Taten in der Sicht des Aristoteles den Handelnden mit der
Gestalt versehen, von «deren Konzeption sie (in ihm) den Ausgang nehmen.
Gutes Handeln z.B. muss nicht nur <im Sinn der Klugheit» zustande kommen,
sondern auch <mit> ihr: die Gestalt einer charakteristisch menschlichen Tat
wird notwendig von eben dem Menschen konzipiert, in dem diese Gestalt auch
realisiert wird» (S. 192 mit Hinweis auf NE VI 13, 1144b24-28).

Die Rechtfertigung der Verwendung solcher Termini wie «Gestalt» und
«Selbstgestaltung» 1Bt sich im Blick auf solche Stellen wie De An. IT 1,412a29—
11 gewinnen, wo Aristoteles interessanterweise eben nicht nur etwa die
Wesensform eines Koérpers, sondern auch deren Betitigung « Gestalt» nennt



Besprechungen 259

bzw. das Werk des Menschen als Verwirklichung von Habitus und Vermdgen
ansieht (NE I 6, 1098a—58). — Auch hier untermauert der Verf. seine Inter-
pretationen mit genauen Vergleichen bzw. Analysen der unterschiedlichen
Dimensionen der Teleologie der Natur, des Handelns und des Herstellens.
Besonders wertvoll scheint dem Rez. in diesem Zusammenhang die Erérterung
von <Machen> und <«Tun> (S. 209): Seit einigen Jahren ist Aristoteles’ Unter-
scheidung (NE VI 2,1139b1-4) Gegenstand kontroverser Diskussionen. Na-
mentlich Th. Ebert hat in einer wichtigen Arbeit tiber Poiesis und Praxis die
Auffassung vertreten, dal3 Aristoteles mit dieser Unterscheidung nicht etwa
absolute, starre Distinktionen vor Augen habe; vielmehr sei es Aristoteles’
Meinung gewesen, daf3 ein und dasselbe Tun sowohl als Poiesis als auch als
Praxis angesprochen werden kénne, und dal3 wir es hier also nur mit unter-
schiedlichen Kriterien zu tun haben. Der Verf. modifiziert Eberts Uberlegun-
gen dahingehend, daB ein und dasselbe menschliche Wirken gleichzeitig unter
verschiedenen Beschreibungen als Machen und als Tun eingestuft werden
kénne (S. 221). In diesem Sinn wiirde sich die Beurteilung des Wirkens eines
Schiitzen mittels des Ausdrucks «guter SchuB3» offensichtlich auf ein Machen
(Poiesis) beziehen ; anders wiirde der Ausdruck «das hitte ich nicht getan» eine
Beurteilung unter dem Gesichtspunkt praktischer Endbestimmung anzeigen
(S. 223). Diese Erwigungen sind in mehr als einer Hinsicht wichtig. Fiir den
konkreten Zusammenhang der Einschitzung dessen, was die Selbstgestaltung
angeht, ist es wichtig zu sehen, daB fiir Aristoteles als praktische Endbestim-
mung schlechthin das gelungene Dasein (Eudaimonia) gilt. Von hier aus wird
auch verstindlich, daB3 Taten (Praxeis) im eigentlichen Sinne des Wortes um
ihrer selbst willen geschehen und nicht auf eine von ihnen unterscheidbare
Endbestimmung verweisen. Sie sind selbst Endbestimmung, sofern sie ethische
Qualifiziertheiten verwirklichen (S. 227).

Im Kapitel VI (<Praktische Wahrheit und Werk des Menschen») behandelt
der Verf. jene Faktoren, die beim Zustandekommen iiberlegter Praxis in den
Augen des Aristoteles eine besondere Rolle spielen. Der Rez. méchte hier
nachdriicklich auf die Erérterungen im § 23 (<Finalitit als konstitutive Qualitit
menschlichen Denkens>) aufmerksam machen. Sie weisen weit iiber den eigent-
lichen aristotelischen Kontext hinaus: Die seinerzeit pritentids inaugurierte
zweibindige «Rehabilitierung der praktischen Philosophie> (1972) bleibt dem
aufmerksamen Leser eine Antwort auf die Frage schuldig, was eigentlich ein
Denken «praktisch» macht und was nicht. Um so willkommener sind hier
Miillers Sondierungen zum Unterschied zwischen einem Gedanken #ber eine
Endbestimmung einerseits und einem Gedanken mif einer Endbestimmung
andererseits (S. 237), und seine sorgfiltigen Abwigungen beziiglich méglicher
Merkmale des Begriffs der Finalitit praktischen Denkens und seiner spezifisch
menschlichen Ausrichtung sieht der Verf. durch folgende Momente charakte-
risiert: (1) Das Woraufhin, das praktisches Denken charakterisiert, ist gleich-
zeitig Teil seines Inhalts und Ziel seines Vollzugs. (2) Fiir dieses Denken ist die
Verbindung mit einem Streben konstitutiv. (3) Die Abhingigkeit zwischen
praktischem Denken und Streben ist gegenseitig (S. 243). Mit dieser wesentlich
handlungsorientierten Position riickt Aristoteles noch stirker, als bisher in der



260 Besprechungen

Forschung betont wurde, in einen Gegensatz zur empiristischen Auffassung
praktischen Denkens, wie man sie namentlich bei Hume in <Treatise> findet.
Auch hier gelangt der Verf. zu Klirungen, die iber den Kontext der Interpre-
tation hinausweisen und Fragen erschliessen, die an den Nerv der Sachdiskus-
sion rithren: So etwa die Frage, ob die Annahme einer spezifisch praktischen
Funktion des Denkens nicht insofern eine Chimire sein kénnte, als die Kate-
gorien des Denkens und Wollens ohnehin Instrumentarien sind, eine an sich
diffuse Wirklichkeit zu ordnen. Diese Frage ist sicher nicht unangemessen.
Aristoteles selbst scheint — dies zeigt der Verf. dankenswerterweise klar auf —
dieser Problematik gegeniiber nicht blind gewesen zu sein. Denn in De An. II
5,430a14f. heiBt es, daB sich das menschliche Erfassungsvermégen seine
Gegenstinde «macht» (S. 256). Im weiteren Verlauf seiner Untersuchungen
(VL. <Zugang zur praktischen Wahrheit)) erértert der Verf. eine Reihe von
Schwierigkeiten namentlich im Zusammenhang der Frage, wie die Wahrheit
eines Satzes (i. e. die propositio minor im Syllogismus) zu beurteilen sei, welcher
dem Menschen ein Telos beilegt. Offensichtlich ist ein Entscheid beziiglich der
praktischen Wahrheit ja nicht Sache des guten Erwigungsvermégens. Dieses
Problem hat weitreichende Konsequenzen fiir die Einschitzung der Frage, wie
denn auf dem Boden aristotelischer Annahmen das Gute als Endbestimmung
iberhaupt erkannt werden kénne.

Im SchluBkapitel rekapituliert der Verf. die zentralen Gesichtspunkte der
aristotelischen Erérterungen hinsichtlich ihrer Tragweite fiir eine Philosophie
menschlichen Handelns. Er betont die iiberragende Rolle des Begriffs des
Vornehmens (Prohairesis) im aristotelischen Denken, gibt freilich zu verstehen,
daBl auch plausible konkurrierende Modelle denkbar seien bzw. daB3 jede
Annahme einer umfassenden Sicht des Menschen ihre eigenen Probleme mit
sich bringe. Die aristotelischen Annahmen beziiglich der Prohairesis als prak-
tische Forderung erscheinen von besonderer Bedeutung, Denn sie erhellen den
Begriff spezifisch menschlichen Tuns: « Als solches Tun faf3t sie [i.e. die prak-
tische Folgerung] diejenigen Vorginge an einem Menschen zusammen, deren
Ausgangspunkt er selbst in dem Sinne ist, daB3 er sich fiir sie durch Herleitung
aus einer Zielvorstellung vom eigenen Leben entscheidet und sie als Wege zu
der von ihm konzipierten Endbestimmung erkliren kann» (S. 297). Weiter
akzentuiert der Verf. den Gedanken, daf3 Aristoteles die durch den praktischen
Syllogismus vermittelte Teleologie menschlichen Verhaltens nicht wie empi-
ristisch orientierte Philosophen auf effizient-kausale Erklirungsméglichkeiten
zuriickfiihrt (S. 299). Zwar hat Aristoteles, der ja keine Satzlogik entwickelte,
sicher auch keine gelungene Logik praktischen Folgerns ausgearbeitet. Ande-
rerseits ist das aristotelische Modell auch wiederum dem Ansatz der Deonti-
schen Logik iiberlegen, die die Modaloperatoren auch da auf ganze Sitze bezie-
hen muB3. Wo dies héchst unplausibel erscheint (S. 300). Interessant ist ferner,
dal3 Aristoteles einen Begriff der Klugheit (Phronesis) gewinnt, der sozusagen
eine subtile Mittelstellung zwischen den Positionen Platons und Humes ein-
nimmt. Unbestimmt bleibt allerdings die Gestalt des gelungenen Daseins.
Namentlich der Begriff des Werkes des Menschen enthilt offenbar eine Leer-
stelle (S. 304). Insbesondere scheint sich Aristoteles nicht die Frage gestellt zu



Besprechungen 261

haben: « Welche Ziele muf3, um gut zu leben, ein Lebewesen verfolgen, das sich
selbst Ziele setzen £ann?» (S. 305) — Der Begriff der Selbstgestaltung, der fiir den
Verf. das thematische Netz dieser Studie darstellt, ist bei Aristoteles zwar nicht
einheitlich und markant formuliert. Doch steht er im Zentrum der praktischen
Philosophie: «Er kennzeichnet die maBvolle Vorwegnahme einer in der Neu-
zeit lebensmichtig entfalteten Sicht des Menschen, deren pathetischere Varian-
ten ihn zum Schépfer seines eigenen Wesens machen» (S. 305). Dabei fiihrt
Aristoteles, wie der Verf. richtig sagt, mit diesem Begriff, der noch stark im
deutschen Terminus «Bildung» nachklingt, ein zentrales Thema des griechi-
schen Denkens fort. (Sicher kénnten sich von hieraus auch Perspektiven fiir die
Beurteilung der Bedeutung von « Gestalt» bei Goethe und von daher bei Hegel
namentlich in der Phinomenologie des Geistes ergeben.)

Der vorangegangene Bericht konnte naturgemil3 nur einige wenige Lichter
auf dieses facettenreiche, minutiés dokumentierte und philosophisch an-
spruchsvolle Buch werfen.

Es scheint dem Rez. unzweifelhaft, daB der Verf. jeder Diskussion der
praktischen Philosophie nicht nur des Aristoteles neue MafBstibe gesetzt hat
und daB sein Buch somit Ausgangspunkt intensiver Erorterungen werden
wird.

ANDREAS GRAESER



262 Besprechungen

Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues. Akten des
Symposiums in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982. Hg. von Rudolf Hausst. —
Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1984. 356 S. (Mitteilungen und For-
schungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft 16).

Im Mittelpunkt dieses Symposiums stand die Schrift De pace fidei, welche
der Kardinal am 21. September 1453 unter dem Eindruck des Falles von Kon-
stantinopel verfa3t hat. Der vorliegende Band veréffentlicht die acht Haupt-
referate dieses Symposiums, drei Kurzreferate und vier erginzende Beitrige
zusammen mit einer Reihe von Ansprachen kirchlicher und staatlicher Repri-
sentanten. Bereits anldBlich eines fritheren Symposiums der Cusanus-Gesell-
schaft, das dem Thema «Nikolaus von Kues als Promotor der Okumene»
gewidmet war (als 9. Band der Mitteilungen veréffentlicht, Mainz 1971), galten
mehrere Referate der Friedensschrift. Es ist weiterhin darauf hinzuweisen, dal3
der Leiter des Cusanus-Institutes in Trier, Rudolf Haubst, eigens fiir die Ver-
anstaltung von 1982 eine deutsche Ubersetzung des cusanischen Dialogs erar-
beitet hat (Nikolaus von Kues. Textauswahl in deutscher Ubersetzung, Heft 1:
Der Friede im Glauben. — Trier: Selbstverlag der Cusanus-Gesellschaft 1982).
Die publizierten Referate und Beitrige betreffen nicht nur die Interpretation
der cusanischen Schrift aus philosophischer und theologischer Perspektive
(Stallmach, Kremer, Dupré, Meinhardt, Haubst, De Gandillac, Peters), sondern
auch die Vor- und Wirkungsgeschichte des Motivs vom Frieden im Glauben
(Colomer, Klibansky), sowie die historische Situation im Jahre 1453 (Meuthen).
Als zusitzliche Beigabe enthilt der Band das vom Tonband aufgezeichnete
Podiumsgesprich (257-290) zu dem Thema, « was dieser Dialog als ganzer uns
auch heute noch zu sagen hat» (257), sofern man die «ganze Vielfalt der
Religionen in der Menschheit» (258) beriicksichtigt. Um der « Vielstimmig-
keit» (9) willen wurden zu diesem Podiumsgesprich nicht nur Vertreter des
Judentums und des Islams, sondern ebenfalls des Hinduismus eingeladen.

Bereits dieser knappe Hinweis auf den Inhalt indiziert Reichtum und Viel-
falt dieser Versffentlichung, nétigt jedoch zu der Frage, ob die eindeutige und
hervorragende Qualitit der wissenschaftlichen Artikel nicht in einem allzu
schroffen Gegensatz zur Gesamtkonzeption des Bandes steht. Zum einen wird
den am Symposium gehaltenen Reden der Vertreter von Kirche, Staat und
Universitit iberraschend viel Raum gewihrt — inklusiv der Teilnehmerliste
handelt es sich um ca. 40 Seiten. Aus der Perspektive des Rez. ergeben sich
erhebliche Zweifel, in welchem Umfang etwa die (BegriiBungs-)Ansprachen
fiir ein wissenschaftlich orientiertes Publikum interessant sind. Zum anderen
hitten die wortlich transkribierten Diskussionen (75-81, 107-112, 159-163,
182-191, 205-213, 242-254, 257-290) unbedingt gekiirzt und redaktionell
iiberarbeitet werden miissen. Das offensichtliche Bemiihen, dem Leser einen
Eindruck vom lebendigen Verlauf der vielgestaltigen Diskussionen zu ver-
mitteln, hat Grenzen (vgl. 81, 182, 254). Selbst der geduldigste Leser wird durch
den Umfang des unnétigen Beiwerks ermiidet.

Da es im Rahmen dieser Besprechung unméglich ist, alle Beitrige ausfiihr-
lich zu wiirdigen, muB ich mich auf einige Hinweise beschrinken. Besonderes



Besprechungen 263

Interesse verdienen vor allem jene Aufsitze, welche das Werk des Cusanus aus
verschiedenen historischen Perspektiven beleuchten (Colomer, Klibansky,
Meuthen). Ich bin keineswegs iiberzeugt, daf3 ein aktualisierender Zugang zum
Dialog, wie er beispielsweise im Podiumsgesprich versucht wird, tatsichlich
gelingen kann.

Der iiberaus gut dokumentierte und informative Aufsatz von Erich Meu-
then (35-60) zeigt, was der Fall von Konstantinopel fiir den lateinischen
Westen bedeutet hat und wie man versucht hat, diese Bedrohung intellektuell
zu bewiltigen. Nach der Darstellung Meuthens waren die Antworten vielfiltig:
Neben Verfechtern einer kriegerischen Abwehr, gab es Befiirworter einer poli-
tischen und wirtschaftlichen Koexistenz (vgl. 56). Andere wiederum, wie z. B.
Johannes von Segovia, der Cusanus nahestand, wollten um jeden Preis einen
Krieg vermeiden (vgl. 58). Nur wenn man den Dialog des Cusanus, in dem
Vertreter von siebzehn Religionen sich um einen endgiiltigen Religionsfrieden
bemiihen, vor dem Hintergrund dieser durchwegs ambivalenten historischen
Situation (60) betrachtet, 148t sich eruieren, in welchem Sinne die Hoffnung des
Kardinals die eigene geschichtliche Realitit spiegelt oder in welchem MaBe es
sich um eine geradezu prophetische Vision handelt, die die historische Wirk-
lichkeit zukunftweisend iiberbietet und transzendiert.

Eine adiquate Bewertung des Dialogs erfordert allerdings eine Einordnung
desselben in die Geschichte des Motivs vom Frieden im Glauben, das in viel-
gestaltiger Weise « fast die gesamte europiische Geistesgeschichte » (82) durch-
zieht. Die Vorgeschichte dieses Gedankens untersucht der sehr fundierte Bei-
trag von Eusebio Colomer, der insbesondere das gewagte Vorhaben Llulls
beriicksichtigt. Llulls Bemiihen, mit Hilfe seiner neuen ars die christliche Drei-
einigkeit sowie die Menschwerdung schliissig zu beweisen, gehorcht dem
Bestreben, «die Unglidubigen zum christlichen Glauben zu bekehren» (91). Mit
A. Llinarés (Raymond Llulle. Philosophe de I’action. — Grenoble 1963, 269 £.)
glaubt Colomer feststellen zu kénnen, daB3 sich Llulls Haltung gegeniiber den
Andersglaubigen «gewandelt hat» (95). Wihrend die frithe Schrift Libre de/
Gentil ¢ los tres savis (1271/72), in dem ein Heide und drei Vertreter der
monotheistischen Religionen miteinander diskutieren — in der Hoffnung, «dal3
aller Zank und aller HaB3 aufhérte unter den Menschen» (zit. 96) — von der
Bereitschaft zu einem «aufrichtigen und offenen Dialog» (95) und von «grof3-
zigige(m) Geist» (99) zeugt, offenbaren die spiteren Religionsgespriche,
namentlich die Disputatio Raymundi christiani et Hamar sarraceni (1308) eine
verinderte Geisteshaltung: « Der anfingliche Dialog hat einer Apologie des
Christentums Platz gemacht» (100). Der urspriingliche Pazifist bekennt sich
nun, am Ende seines Lebens (seit 1292), eindeutig zur Kreuzzugsidee (103).
Trotz dieser Wandlung im Denken Llulls kann man aber nach Colomer ohne
Einschrinkung behaupten: « Das cusanische Motiv des Friedens im Glauben,
ist von keinem mittelalterlichen Autor so klar und oft vorgezeichnet worden, als
von Llull» (105). Allerdings sucht Cusanus die Einheit der Menschen «nicht in
der starren Gleichheit des Identischen» (107), wie dies Colomer Llull unter-
stellt (vgl. 106), «sondern in der lebendigen Ubereinstimmung des Verschie-
denen» (107).



264 Besprechungen

Zweifelsohne kann man Colomer in der negativen Bewertung der geistigen
Entwicklung Llulls zustimmen, aber man mii3te zum einen der Tatsache Rech-
nung tragen, daB in den allerletzten Werken neuerdings irenische Téne anklin-
gen. Zum anderen bedaure ich sehr, daB3 Colomer in seiner umfangreichen
Abhandlung das Verhiltnis von Glauben und Vernunft, welches das gesamte
Werk trigt und die Methode Llulls prigt, nicht eingehender und explizit the-
matisiert hat. In diesem Zusammenhang bediirfte auch der Ausdruck « Apologie
des Christentums» (99, 100) einer Klirung, um vor Miflverstindnissen
geschiitzt zu werden. Da Llull stets nachdriicklich betont, daB3 der christliche
Glaube und die Vernunft sich decken, ist die sog. Apologie des Christentums
eine Verteidigung dessen, was verniinftig ist. In keinem Fall kann es sich darum
handeln, einen Glauben zugunsten eines anderen aufzugeben (dimittere credere
procredere nach den Worten Llulls ; zu diesem sehr bedeutsamen Fragenkomplex
vgl. neuerdings die interessanten Ausfiihrungen von V. Hésle in seiner Ein-
fiilhrung zu: Raymundus Lullus. Die neue Logik. — Hamburg 1985, insbeson-
dere XXIII-XLIII).

Nach Josef Stallmach, der nach dem Ziel der Gedankenfithrung im Dialog
des Cusaners fragt, ist dessen Gesprich als eine « Theologie der Religionen » (63)
zu lesen, wobei man in diesem Zusammenhang zu unterscheiden hat zwischen
a) der «einen Grundgestalt der Religion» (66), b) der faktisch-empirischen
Vielzahl der Religionen (67) und c) der « Vollendungsgestalt von Religion»
(68). Allein das «Sichzeigen Gottes» (68), d.h. die Offenbarung, vermag die
Religion zu vollenden, und nach Stallmach verwirklicht De pace fidei, dank des
Weisheitsbegriffs (vgl. 72 f.), den Weg von einer Philosophie der Religion zu
einer « Offenbarungstheologie der Religion» (68). Die von Cusanus immer
wieder hervorgehobene Verborgenheit Gottes wire nach Stallmach zu inter-
pretieren im Sinne eines « Angewiesenseins des Menschen auf géttliche Offen-
barung» (64). Stallmach vertritt also eine Cusanus-Deutung, nach welcher
dessen Denken sich in einer spezifisch christlichen 7heologie vollendet.

In dhnlicher Weise legt auch Rudolf Haubst das Verhiltnis von Philosophie
und 7heologie aus, wenn er in seiner Darstellung der Kapitel 11-15, die chri-
stologische manuductio entfaltet. Diese « Hinfithrung zum zentralen Christus-
Geheimnis» (164) will nicht «strikt beweisen » (174), sondern soll im Gesprich
mit einem Perser — auf der Basis von Ankniipfungspunkten im Koran — «einen
Zugang im Glauben zu der personalen Géttlichkeit Jesu» (175) eréffnen, und
zwar mit Hilfe einer sog. Prisuppositionsdialektik (vgl. 179, 181). Der Cusaner
sucht zu zeigen, daB3 Christus «von allen vorausgesetzt wird» (zit. 181; 182).
Nach Haubst kommt allerdings diese manuductio ad Christum nur im Christen-
glauben zu ihrem Ziel, denn er stimmt mit R. Panikkar tiberein : « Ohne Glauben
kann der lebendige Christus... in kein Geistesschema eindringen» (174
Anm. 57). Das christologische Kernstiick (vgl. 174), der inhaltliche Hohepunkt
des Dialogs (vgl. 164), erweist sich deshalb als eine philosophische Hinfiihrung
zum Glauben, eine manuductio also, welche das Positive bei andern Religionen
«ins Christliche aufnimmt» und zur « Vollendung fithrt» (191). Wenn diese
primir theologische Cusanus-Deutung zutrife, so hitte der Kardinal allerdings
-das Verhiltnis von Glauben und Wissen nicht wesentlich anders bestimmt als



Besprechungen 265

Thomas von Aquin. Der kritische Leser muB sich allerdings die Frage stellen,
wie zugleich behauptet werden kann, Christus sei eine Voraussetzung aller
Menschen und der «iibernatiirliche Glaube (sei) wesentlich notwendig» (vgl.
174 Anm. 57).

Klaus Kremer, der in seinem Referat darlegen will, wie Nikolaus im Dialog
die Einheit und Dreieinigkeit Gottes als implizite Voraussetzung einfiihrt,
erortert letztlich dhnliche Probleme, die fiir die gesamte Cusanus-Interpretation
von entscheidender Wichtigkeit sind. Der Erweis, «der bei allen Menschen die
Grundvoraussetzung einer impliziten Anerkennung des einen Gottes aufzeigen
soll» (133), basiert auf dem neuplatonischen Philosophem, alle Vielheit setze
eine Einheit voraus (vgl. 127 f.). Der Gedankengang des Cusanus griindet
allerdings auf einer weiteren These, nimlich, da3 die Liebe zur Weisheit,
«deren objektive Realitit» (129) oder «objektive Wirklichkeit» (130, vgl. 131)
praesupponiert. Auf die Frage, mit welchem Recht Nikolaus von der existie-
renden Liebe der Weisheit auf deren Wirklichkeit schlieBe (vgl. 128), antwortet
Kremer: « Der Weg zur Erlangung der GewiB3heit von der objektiven Wirk-
lichkeit der ewigen Weisheit fithrt daher einzig und allein iiber die Erfahrung
der sinnenhaften Welt, bei welcher Erfahrung zugleich ein anderes, nicht mehr
Sinnenhaftes, sich als Voraussetzung dieser Erfahrung erweist» (131). So sehr
ich mit dieser Interpretation tibereinstimmen kann, scheint mir die Verwen-
dung von Ausdriicken wie «objektive Realitit» und «ontologische Prioritit»
(129) im Kontext einer Geistphilosophie wie derjenigen des Cusanus inadiquat.
In der Darstellung der « Hinfithrung von Juden und Muslimen zum Dreieinigen
Gott» (137) manifestiert sich tiberdies ein dhnlicher Zwiespalt, wie dieser
bereits beziiglich des Aufsatzes von R. Haubst angemerkt wurde. Auf der einen
Seite kann Kremer nicht verbergen, daB die Uberlegungen des Cusanus zu
unitas, trinitas und conexio philosophischer Natur sind und somit von a/len
Menschen eingesehen und nachvollzogen werden kénnen. Auf der anderen
Seite aber erklirt er, der trinitarische Gottesgedanke kénne einzig aus der Bibel
entnommen werden (vgl. 137, 162). Die cusanischen Spekulationen werden als
philosophische « Uberlegungen unter Voraussetzung des Glaubens» (137) be-
zeichnet. Auch Kremer scheint also das thomasische Paradigma anzuwenden,
nach welchem der eine Gott philosophisch erkannt, der dreieinige hingegen nur
im Glauben erfafit werden kann. Geht es Cusanus in seiner Trinititsspekulation
aber nur darum, «die Angemessenheit und Plausibilitit des trinitarischen Got-
tesgedankens aufzuzeigen» (127) ? Intendiert er nicht wesentlich mehr — nim-
lich eine genuin philosophische Reflexion zur Trinitit —, wenn er den Chaldier
sagen lalt: Arbitror neminem ab isto intellectu dissentire posse (De pace fidei,
Klibansky-Bascour 24, 20-21)?

Von der Wirkungsgeschichte des Dialogs handelt der Beitrag von Raymund
Klibansky. Zahlreiche Hinweise dazu hatte er bereits in der Einleitung zu seiner
vorbildlichen Edition des Textes, die erstmals 1956 publiziert wurde, gegeben.
Im vorliegenden Aufsatz liefert er allerdings duBerst bedeutsame Ergiinzungen,
indem er den EinfluB3 der Schrift in Italien, Deutschland, England und Frank-
reich erforscht. Besondere Beachtung verdient ein Aspekt dieser ebenso griind-
lichen wie umfassenden Studie. Klibansky kann prizis nachweisen, auf wel-



266 Besprechungen

chem Weg Lessing das Werk des Cusanus gekannt hat (vgl. 122-125). « Es warja
immer klar, da3 eine ideengeschichtliche Verwandtschaft Lessings mit NvK
vorlagn (123). Klibansky kann iberdies eindeutig nachweisen, dal3
K. A. Schmid im Auftrage Lessings De pace fidei iibersetzt hat. Lessing hatte
sogar die Absicht, den Dialog zu kommentieren (vgl. 124). Es besteht indessen
nach Klibansky zwischen dem Toleranzgedanken bei Lessing und der Friedens-
idee bei Nikolaus ein grundlegender Unterschied: « Nikolaus weil3, daf3 seine
Religion die einzig richtige ist, er weil es durch die Offenbarung» (124).
Aufgrund seines Offenbarungsbegriffs sind dagegen fiir Lessing alle Religionen
gleichwertig.
Auf diese Differenz zwischen der cusanischen Toleranzidee und deren
neuzeitlichen Varianten wird im vorliegenden Band mehrmals hingewiesen
(vgl. 75, 82, 124-125, 325-326). GewiB soll man und darf man das Unterneh-
men des Cusanus nicht mit einer Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Ver-
nunft gleichsetzen. Schon ein waches historisches BewuBtsein verbietet dies.
Aber die Autoren verschiedener Aufsitze dieses Bandes verfallen m.E. dem
entgegengesetzten Extrem: Sie minimalisieren das cusanische Vorhaben einer
auf der Vernunft grindenden Ubereinkunft des Menschen! Den Frieden der
Religionen suchen, dies bedeutet doch wohl dasjenige suchen, was die Men-
schen verschiedener Religionen verbindet, und das iiberwinden, was sie trennt.
Nach Cusanus, so scheint mir, kann allein der intellectus diesen Weg zeigen und
beschreiten, und zwar wenn er seine eigenen, letzten Voraussetzungen einholt.
Daf} diese Selbstreflexion des Geistes — mentalis philosophia — mit der Theologie,
der Trinititslehre und der Christologie zusammenfillt, dies ist wohl das Eigen-
tiimliche des cusanischen Ansatzes — und der gesamten Tradition, in der er steht
(Anselm, Llull, Eckhart). In diesem Sinne wire auch der Vorrang der christ-
lichen Religion zu begreifen, den mehrere Beitrige erwihnen (vgl. 106, 124, 155).
~ Im Zusammenhang dieser Uberlegungen stellt sich die Frage: Ist nach
Nikolaus das Christentum nicht deshalb die wahre Religion, weil ihre Inhalte,
wie sie gerade in diesem Dialog vorgestellt werden, am vollkommensten mit
den Anspriichen der Vernunft ibereinstimmen ? Wie sonst gilt es, den Satz aus
De genesi, n. 158, zu verstehen, wo Nikolaus, nachdem er die zentralen Lehren
des Christentums zusammengefa3t hat, beteuert, er bezeuge und behaupte dies
(admitto et astruo), nicht weil er Christ sei oder weil er durch ein Gesetz
gebunden sei (/ex im Sinne von religio), sed quia aliud sentire ratio vetat?
Obschon ich die theologischen und philosophie-historischen Optionen der
meisten Beitrige dieses Bandes kaum zu teilen vermag, méchte ich abschlie-
Bend hervorheben, da3 der Band in iiberzeugender Weise beweist, wie lebendig
die Cusanus-Forschung ist und in welchem MaBe das Denken des Kardinals die
heutige philosophische Reflexion und die gegenwirtige fundamentaltheologi-
sche Debatte anzuregen vermag, Trotz und gerade angesichts der genannten
Vorbehalte gegeniiber dem vorstehenden Interpretationsmuster ist daran zu
erinnern, daf3 eine exakte Konformitit aller Interpretationen gar nicht dem
Geist des Cusaners entspriche, nam exactam quaerere conformitatem in omnibus est
potius pacem turbare (De pace fidei, Klibansky-Bascour 61, 14).
Ruebr IMBACH



Besprechungen 267

Le Canon de I’Ancien Testament. Sa formation et son histoire. Ed. par
Jean-Daniel KAEsTLI et Otto WERMELINGER. Avec les contributions de Samuel
AMsLER, Dominique BARTHELEMY, Georges Bavaup, Guy BEDOUELLE, Pierre
FRAENKEL, Eric Junop, Jean-Daniel KaAgsTLI, Flavio NuvoLoNE, Hans Peter

RUGER, James A. SANDERs, Otto WERMELINGER. — Geneve: Labor et Fides 1984.
398 p.

Mosaique de contributions particuliéres, ce volume doit son unité a la
perspective historique dans laquelle sont envisagées la formation et la définition
du Canon de I’Ancien Testament.

Une premiére section est consacrée a la constitution de la Bible juive ou
plutot aux problemes de la cléture du canon des Livres Saints chez les Juifs.
D. Barthélemy étudie les sentiments des diverses communautés au premier
siecle de notre ére vis-a-vis des livres qui n’étaient pas inclus dans la Torah
(Cantique, Ruth, Qohélet, Tobie, Esther, Siracide): autant Qumrin leur était
accueillant, autant ’assemblée des rabbins a Jabné entre 90 et 105 se montra
soucieuse de mettre un terme 2 I’extension de la Bible pour se désolidariser des
chrétiens, dont I’Ancien Testament ressemblait fort A celui des Pharisiens. Le
Siracide est I’échantillon le plus remarquable des livres rangés par les Juifs dans
la catégorie des «livres extérieurs», car I’auteur y plaide lui-méme, comme I’a
montré H.-P. Riiger, pour I’élargissement du canon hébreu. La requéte prend
délibérément corps, selon J.-D. Kaestli, 2 ’occasion de la double mission, regue
par Esdras dans une vision rapportée par [V Esdras 14, de réécrire les vingt-
quatre livres de la Loi et de consigner les révélations apocalyptiques.

Une deuxiéme partie nous livre des enquétes tres fouillées sur ’apparition
d’un canon chez les Peres de langue grecque et latine. Du coté des Grecs,
E. Junod note le prix que, dés le début, ils attachent a I’héritage de la Bible juive,
sans que celle-ci représente un quelconque canon. La pratique d’Origéne est tres
éclairante a ce sujet, méme si elle a évolué. L’ Alexandrin ne commente pas les
livres qui n’appartiennent pas au «corpus » juif des vingt-deux livres, mais il les
considére comme scripturaires, alors que d’autres comme Hénoch sont consi-
dérés comme apocryphes. Plus dogmatique, la Lettre festale 39 d’Athanase
oppose les livres «canoniques» aux livres «apocryphes», tout en laissant un
espace pour les «autres livres» dont les catéchumeénes peuvent tirer profit.
L’Occident vers 400, objet de I’étude trés solidement charpentée d’O. Werme-
linger, a été d’abord tres généreux a I’égard des livres extra-canoniques, sil’on se
réfere au priscillianisme. Puis, avec le Décret de Gélase, que plusieurs indices
placent vers la fin du IV¢s,, s’opere une réaction qui se traduit par ’énumération
des textes recus comme Ecritures divines dans I’Eglise. Le critére, qui sera
retenu par les conciles d’Hippone (393) et de Carthage (397), est noyé dans le
grand débat qui oppose a cette époque Augustin a Jéréme sur le LXX et le texte
hébraique: le premier, aux cotés de qui se tient Rufin, privilégie la Septante,
avec les deutéro-canoniques non regus dans le canon juif, comme garantie par
soixante-dix traducteurs assistés de I’Esprit, alors que le second abandonne
progressivement I'idée d’une inspiration de la LXX pour considérer les vingt-
deux livres (Loi, Prophetes, Hagiographes) du texte hébraique comme seuls



268 Besprechungen

authentiques, et de la prendre ses distances vis-a-vis des «apocryphes» (= livres
non juifs), comme le montre le répertoire biblique de I’Aduersus louinianum
dressé par F. Nuvolone.

Prolongeant cette controverse, les débats engagés a ’heure du Concile de
Trente tournent autour du critére de canonicité : est-il dans I'alignement sur la
tradition ecclésiale ou dans la convenance aux requétes de la foi? A cette
derniere exigence le théologien catholique Cajetan attachait beaucoup d’impor-
tance, comme le montre G. Bavaud. En revanche, le décret du Concile de
Trente sur les Ecritures érige la réception par ’Eglise en pierre de touche pour
distinguer les «protocanoniques», les «deutérocanoniques» (Esther, Tobie,
Judith, Baruch) et les «apocryphes» qui ne concourent ni au dogme ni a I’édi-
fication des fideles. Face a cette rigueur, la position des Réformés demeure
floue: P. Fraenkel lui préte cependant un certain relief chez Chemnitz, qui
revient, dans sa controverse avec Robert Bellarmin, au critére du témoignage
des Peres, dans le cas par exemple du Siracide.

L’histoire, retracée par S. Amsler, de la diffusion de la Bible par le soin des
Sociétés Bibliques au cours du XIX¢s. est troublée par le probleme de I’insertion
refusée ou acceptée des Apocryphes. Ils sont exclus par la Société de Londres,
qui édite I’ Authorized Version et qui est le principal bailleur de fonds des éditions
de la Bible en Europe, alors que la tradition vaudoise issue de la Réforme veut
les maintenir. En 1968, I’ Association Biblique internationale trouve un com-
promis, aux termes duquel on n’exclura par les deutérocanoniques, mais on leur
donnera une place 2 part.

Une question fondamentale est posée, pour terminer, par J. A. Sanders: les
exigences d’un criticisme appliqué au Canon sont-elles compatibles avec une
lecture «pastorale» de la Bible? Oui, répond le bibliste américain, si celle-ci
reconnait les caractéres qui font que I’Ecriture canonique est répétitive, poly-
valente et constante 2 la fois, pénétrée enfin d’un dessein divin, qui doit étre le
principal objet de I’herméneutique.

L’ouvrage s’achéve par une bibliographie générale qui pourrait tenir lieu de
conclusion, si elle était mieux ordonnée. D’une maniére générale d’ailleurs, la
science des collaborateurs, tous hors-pair en leur domaine, ne saurait compenser
I'impression que le livre est fait d’un tissu au grain trés dense sur ’antiquité
judaico-chrétienne et sur la période de la Réforme, mais qu’il n’a pu combler le
trou béant du Moyen-Age et des siecles classiques. L’histoire n’est-elle faite que
de sommets?

Jean DoicNoN



Besprechungen 269

Pierre Jay: L’exégeése de Saint Jérdme d’aprés son « Commentaire sur
Isaie». - Paris 1985. 496 p. (Etudes Augustiniennes).

Estimant prématurée une étude d’ensemble sur 'exégese hiéronymienne,
Pierre Jay a préféré choisir une ceuvre de maturité de Jérébme qui présentit une
ampleur suffisante : le Commentaire sur Isaie, et le soumettre a une analyse aussi
rigoureuse que possible — tout en tenant compte du reste de son ccuvre exégé-
tique — pour en dégager la méthode et les principes de ’exégese qui s’y exerce.
L’articulation des chapitres de cet ouvrage est clairement motivée par ce
propos.

Le chapitre premier situe ce commentaire dans la vie de Jéréme, alors
sexagénaire, précisant les maitres dont il a subi 'influence, puis retracant le
déroulement de son ceuvre littéraire qui est mise en rapport avec 'insertion
ecclésiale de 'auteur et le milieu qui ’entoure. Ce commentaire de Jérbme est
présenté ensuite comme I’héritier d’un genre: le commentaire littéraire, et de
sources: les commentaires d’Isaie qui 'ont précédé. L’analyse se concentre
ensuite sur les divers écrits en lesquels Jérome avait déja amorcé I'exégese d’Isaie
avant de se mettre en 408 2 la rédaction d’un commentaire de ’ensemble du
livre, commentaire dédié 2 Eustochium. Comme on le sait, le livre 5 du com-
mentaire est constitué par une explication littéraire des chapitres 13 4 23 que
Jérome avait rédigée en 397, a la demande de I’évéque Amabilis, les livres 6 et 7
du commentaire reprenant au niveau du sens spirituel 'exégese de ces mémes
chapitres.

En préparation a son chapitre 3 qui traitera de 'exégese littérale, P.]., dans
son chapitre 2 intitulé « Philologia sacra», étudie tour a tour la conception que
Jérome se fait du commentaire, la maniere dont il y découpe le texte sacré, et les
bases textuelles dont il fait usage: d’abord sa traduction selon I’«hebraica veri-
tas» (faite 10 ans auparavant) qu’il retouche de temps en temps; ensuite les
versions d’Aquila, de Symmaque et de Théodotion et enfin la Septante a laquelle
Jéréome accorde une place importante.

Le chapitre 3 étudie la maniére dont Jérome réalise la premiére étape de son
commentaire : ’exégese littérale. Il se divise en cinq sections: la premiére traite
du vocabulaire du sens littéral : « littera » et « historia » ; la deuxieme des relations
étroites existant entre le sens littéral et I’«hebraica veritas»; la troisiéme de
I'extension de ce sens dont relévent, entre autres, les expressions figurées et les
anthropomorphismes, la quatrieme du contenu de l'interprétation littérale,
c’est-a-dire principalement de la place que Jéréme fait aux données géographi-
ques, historiques et « physiques» ainsi qu’aux traditions des Hébreux; et la
cinquieme des procédés de l’interprétation littérale et des principes qui la
gouvernent.

Le chapitre 4, le plus étendu (118 pages), traite de I'interprétation spiri-
tuelle en 7 sections: la premiére étudie le vocabulaire du sens spirituel, ’emploi
des mots «allegoria », «anagoge », « tropologia » et «spiritus » y étant analysé avec
grande précision; la deuxiéme étudie la maniére dont Jéréme enracine le sens
spirituel dans exégese que le Nouveau Testament fait de I’ Ancien; la troisiéme
expose les relations existant entre le sens spirituel et la Septante ; la quatrieéme



270 Besprechungen

précise I'attitude de Jéréme a ’égard du principe origénien selon lequel I’ab-
sence de sens littéral est signe de la présence d’un sens spirituel; la cinqui¢me
détaille les diverses exégeses (typologique, allégorique, étymologique, arithmo-
logique, ou par enchainement de citations) qui permettent a Jéréme d’accéder
au sens spirituel ; la sixieme situe les visées du sens spirituel : le Christ sauveur,
’Eglise combattante, ’eschatologie et la vie de I’dme ; enfin la septie¢me étudie la
position de Jérome a 'égard de la multiplicité des sens spirituels.

Le chapitre 5 est consacré a la prophétie (selon Jérome). Ici encore, on
commence par une analyse détaillée du vocabulaire. Puis on nous montre
comment Jéroéme se représente le statut du propheéte, sa personnalité, sa mission
et son inspiration. Le mode d’expression prophétique est situé ensuite comme
distinct de I’histoire et comme présentant des caractéristiques qui concourent a
le rendre obscur. La prophétie peut d’ailleurs recevoir des accomplissements
successifs au cours de ’histoire d’Israél, puis lors de la venue du Messie et enfin
dans I'eschatologie. Les régles d’interprétation de la prophétie indiquent qu’il
ne s’agit pas 12 d’un troisi¢me sens scripturaire distinct du littéral et du spirituel.
Aux yeux de Jérébme, la prophétie constitue souvent I’authentique sens spirituel
et s’identifie en certains cas au sens littéral.

Couronnant ces patientes analyses, le chapitre 6 montre quelle est la
conception de I’Ecriture qui sous-tend l'exégese de Jéréme. Le fait que les
Ecritures soient divinement inspirées amene a les considérer comme consti-
tuant un seul livre qui ne saurait contenir des données incohérentes ou contra-
dictoires, mais qui, au contraire, offre d’innombrables correspondances inter-
nes. L’unité de I’Ecriture se manifeste spécialement dans le fait que le Christ,
manifesté par le Nouveau Testament, apporte la clé qui ouvre le sens spirituel de
I’Ancien. Enfin, c’est en tant qu’inséré dans une histoire et une institution que le
croyant dégage les sens authentiques de I’Ecriture. Alors le Verbe de Dieu se
révele 4 lui derriere le voile de la lettre.

Une ample conclusion dégage enfin ce qu’a d’original 'exégese de Jérome.
Plut6t que de la résumer, relevons ici les points qui, dans cette étude trés bien
articulée, nous ont le plus frappés. Il est évident que I'importance attachée au
sens littéral caractérise I’exégese de Jéréme. Celui-ci ne veut pas, en effet, que
'on renonce trop vite 4 dégager ce sens afin de pouvoir s’évader vers le sens
spirituel qui, bien plutét, le requiert comme son fondement. Aussi s’entoure-t-il
de tous les moyens 2 sa disposition pour multiplier ses chances d’accéder au sens
littéral. Tout d’abord, Jéréme a ’audace de prendre pour point de départ de son
commentaire la traduction qu’il a faite sur ’hébreu dix ans plus tét. Il la retouche
éventuellement et lui apporte des éclairages complémentaires a partir des tra-
ductions grecques d’origine juive postérieures a la Septante (Théodotion, Aqui-
la, Symmaque) et a partir de traditions des Hébreux. P.]. montre en quoi 'usage
que Jéréme fait des colonnes hexaplaires differe de celui qu’Origeéne en faisait.
Celui-ci s’en servait, en effet, pour compléter le témoignage de la Septante, alors
que Jérome fait appel a elles pour interpréter I’hébreu. Il nuance aussi la relation
qui existe entre Jérome et ses informateurs juifs. Jérébme reconnait tout ce qu’il a
appris des « hébreux », mais il se défie des «juifs» qui interprétent I’Ecriture «de
facon charnelle » en «s’efforgant par tous les moyens de renverser les mysteres



Besprechungen 271

du Christ». Aussi les considére-t-il plutét comme des experts que comme des
maitres. Pour affirmer sa liberté en face d’eux, il souligne qu’il a payé leurs
services au prix fort. Mais il s’oppose pourtant résolument a ceux qui les
calomnient en prétendant qu’ils ont déformé les Ecritures.

Voulant éviter un envol allégorique trop rapide a partir de textes morcelés,
Jéréome, dans sa recherche du sens littéral, attache une grande importance 2 la
cohérence du contexte. Cela I'améne a découper ses lemmes de fagon beaucoup
plus ample que ne le faisaient les commentaires grammaticaux de son maitre
Donat. C’est a celui-ci que Jéréme doit son analyse des figures du style qui
’ameéne a situer trés nettement les sens figurés dans le sens littéral. Et ce n’est
qu’a son corps défendant que Jéréme conclut que I’acces 2 ce sens est incertain
ou impossible pour tel ou tel passage, ce qui I'oblige a2 énumérer les sens
spirituels qui en ont été proposés.

Si Jérome ne se résigne qu'avec peine a se réfugier dans le sens spirituel
lorsqu’il n’arrive pas a dégager le sens littéral, et s’il est assez critique a ’égard
des fuites trop rapides vers 1’allégorie, il ne faudrait pas méconnaitre la place
centrale que Jérome attribue au sens spirituel. Le fait d’avoir mis en valeur ce
point par des analyses précises et nuancées constitue I'intérét principal de
I’étude de P.]J.

Celui-ci reconnait sans ambages que Jérome ne formule pas de fagon précise
sa méthode exégétique et qu’il emploie souvent indifféremment les termes
«tropologia», «allegoria», «anagoge» ou «spiritalis intelligentia». Mais P.].,
reprenant chacun de ces termes en tous ses emplois, montre qu’ils ont en réalité
pour Jérome des connotations distinctes. Le plus traditionnel de ces termes est
«allegoria» dont Paul fait usage (Ga 4, 24). Mais Jéréme précise que cet usage
est abusif et que Paul désigne ainsi P'«intelligentia spiritalis». « Allegoria»
semble 2 Jéréme trop marqué par 'exégese alexandrine. Aussi I'usage qu’il en
fait se raréfie-t-il 4 mesure que son ceuvre progresse, prenant peu a peu une
connotation critique. Le terme plus large «anagoge », signifiant seulement le
passage a un plan supérieur, désigne pour Jéréme en sa généralité I'interpréta-
tion spirituelle. En cela, il ne se distingue guére de «tropologia» qui pourtant
désigne plutot un procédé et présente ’avantage d’offrir des dérivés adjectivaux
et adverbiaux («tropologicus», «tropologice»). Mais ’expression la plus fré-
quente est «spiritus», avec ses dérivés «spiritalis» et «spiritaliter». Cette fré-
quence tient surtout a la richesse de I’association de «spiritus» avec «vita,
vivificare » et de son opposition a «littera» et 2 « caro». Ces connexions, fondées
sur I’Ecriture elle-méme, placent cette famille de mots dans une perspective
spécifiquement chrétienne.

Quant a la méthode exégétique de Jérdme, son caractére peu systématique
s’explique en partie par son intention de faire profiter son lecteur de 'exégese de
ses devanciers. En effet, du fait que Jérébme n’est pas évéque, s’étant défendu de
toutes responsabilités d’Eglise, il n’a pas a donner a son exégese la forme
d’homélies pressées de dégager les sens spirituels a tonalité morale. Ses com-
mentaires visent un lecteur cultivé et curieux. Ambroise avait centré son intérét
sur les récits des origines, Hilaire et Augustin sur les Psaumes. Jérome est
’lhomme des prophetes. P.]. estime, non sans raison, que «cet accent mis sur la



272 Besprechungen

prophétie n’apparait pas sans relation avec le caractére christologique et ecclé-
siologique de son exégese, et avec sa dépréciation de I’allégorie au bénéfice de
I'exégese figurative ».

Nous avons essayé de dire la grande richesse de cet ouvrage, la finesse et la
probité de ses analyses, ainsi que la construction trés harmonieuse de ses expo-
sés.

La seule réserve que nous devons apporter concerne l’entiere absence de
données concernant la tradition textuelle du Commentaire sur Isaie de Jérome.
P.]. nous dit seulement (p. 435) que, dans I’état actuel de I’édition des ceuvres de
Jéréme, il fait usage de la premiere édition de la Patrologie de Migne (qui, en
1845, se bornait a reproduire la seconde édition de Vallarsi, 1767) ainsi que de
celle du Corpus Christianorum (dont il reconnait, p. 17 note 37, qu’elle «n’est
malheureusement pas de celles qui font oublier les précédentes»). Or, de méme
que Jérome essayait de fonder le sens spirituel sur un sens littéral soigneusement
établi, il semble qu’une étude sur I’exégese dont use Jérome dans son Com-
mentaire sur Isaie devrait se fonder sur un texte de ce commentaire soigneu-
sement établi, ce qui n’est nullement le cas dans I’état actuel des éditions de ce
commentaire, ainsi que nous voudrions le montrer en prenant pour exemple les
livres 1 a 11.

Pour ces livres, 2 part de brefs fragments, M. Adriaen, I’éditeur du CC,
dépend d’un seul témoin dont Vallarsi (ou De Bruyne pour le prologue) n’ait pas
fait usage. Il s’agit, jusqu’a Is 1, 18, du ms latin 9526 de Paris; puis, de 1, 2
jusqu’a la fin du livre 5, du ms Biblioth. Quiriniana A III 14 de Brescia; et pour
les livres 6 2 11 du ms 115 de St Gall. P.]., tout en sachant (p. 17, n. 37) que, le
plus souvent, Adriaen a laissé dans son apparat les legons des témoins auxquels il
a eu acces, semble cependant ne jamais faire usage des données que cet apparat
fournit sur eux. Nous avons complété I'apparat d’Adriaen par la consultation des
deux plus anciens témoins du commentaire que conserve la Bibliotheque Vati-
cane: le Vat. lat. 321 du X siecle (livres 12 11) et le Palat. lat 172 du IX€ siecle
(livres 1 2 10).

Prenons pour premier exemple le prologue du livre 5 selon I’édition du CC.
Ala place du titre et des 45 premieres lignes de ce prologue, le ms de Brescia et le
ms Palatinus donnent seulement: «amen. Finitis tandem quattuor libris virgo
christi eustochium christo favente transimus ad quitum. quem sicut promisimus
historicae explanationis ordinem sequamur». Le ms Vaticanus, par contre,
atteste pour ce prologue le texte long des éditions. N’aurions-nous pas 12 un
indice de deux copies du commentaire de Jéréme réalisées 2 des moments
distincts et aboutissant 2 des éditions différentes.

Voici maintenant un groupe de cas ou le texte des éditions (autres que celle
du commentaire sur Jérémie faite par Reiter) ne mérite pas qu’on lui fasse
confiance.

Sur Is 1, 3 (lignes 39—41), le CC édite: «credidit pars populi ludacorum, ut
una die tria milia simul crederent et alia die quinque milia». Sur 1, 9 (lignes 12—



Besprechungen 273

14), il édite : «salvae factae sunt reliquiae populi Iudaecorum, et una die credi-
derunt tria milia et altera quinque milia». Le CC reproduit en ces deux endroits
le texte de Vallarsi 2. Or, pour le commentaire de Is 1, 2-18, Adriaen disposait
de deux témoins: les mss de Brescia et de Paris. Il note dans son apparat que tous
deux omettent, sur 1, 3, «alia die» et, sur 1, 9 «altera». Etant donné la corres-
pondance de ces deux variantes, il se demande si ces deux omissions ne nous
livrent pas le texte authentique de Jérome. Or ces deux passages sont présents
dans le Vaticanus, alors que le Palatinus, lacuneux pour le premier, atteste le
second. Et ces deux manuscrits, 12 ol nous disposons de leur témoignage,
appuient ces omissions. On est donc bien tenté d’admettre que Jéréme n’attri-
buait pas 2 deux journées différentes les 3000 conversions mentionnées en
Act 2, 41 et les 5000 mentionnées en Act 4, 4. Cela peut s’expliquer parce que le
discours de Pierre se situe (2, 15) 4 la 3¢ heure et qu’il est directement suivi
(2, 41) par la mention de la conversion de 3000 «ce jour-la». Puis (3, 1) on
raconte la montée au Temple de Pierre et de Jean « pour la priere de la 9¢ heure »,
avec la guérison du boiteux de la Belle Porte ; cette guérison étant suivie d’un
discours de Pierre au peuple et de 'arrestation des apdtres «lorsque le soir
tombait » (4, 3) et alors qu’«ils parlaient encore au peuple ». On ajoute juste aprés
(4, 4) que « beaucoup de ceux qui avaient entendu la parole embrassérent la foi»
et que le nombre des fideles fut d’«environ 5000» hommes. Puis le verset
suivant poursuit que «le lendemain» le Grand Sanhédrin se réunit. Certes, la
conversion des 3000 et la mention des 5000 hommes fideles sont séparées par le
premier <sommaire> de 2, 42—47 ou il est dit que «jour apres jour» ils fréquen-
taient le Temple. On peut donc penser (avec le texte qu’offrent les éditions de
Jérébme) que ce «jour apreés jour » situe la montée au Temple de Pierre et de Jean
en un jour postérieur a celui de la Pentecoéte ; ou bien (avec le texte qu’offrent les
mss dont nous avons recueilli le témoignage) que le sommaire vient s’insérer en
un récit continu ou la 9¢ heure fait suite 2 la 3¢ heure du méme jour de Pen-
tecote.

Les autres commentaires de Jéréme sur les Prophétes nous offrent sur ce
point trois parall¢les intéressants. Dans le commentaire sur Ezéchiel, édité dans
le CC par F. Glorie, on lit (livre 3, lignes 1093-1095) : « quando reliquiae salvae
factae sunt, et una die crediderunt tria milia, et iterum quinque milia » ’apparat
n’indiquant pas de variante dans le mss 12155 de Paris qui est le seul auquel
I’éditeur fait appel pour cette partie du commentaire. Notons d’ailleurs qu’ici
«iterum » est assez imprécis pour permettre les deux interprétations concurren-
tes: «le méme jour» ou bien «un autre jour».

Dans le commentaire sur Michée 4, 1-7 (lignes 167-169 de I’édition don-
née par M. Adriaen dans le CC), on lit: «in Actibus Apostolorum Lucas des-
cribit quod in una die crediderint tria milia, etiam alibi quinque milia». Ici
encore, ’éditeur ne dispose que d’un ms: le ms 53 de Cologne (celui de Kassel
étant lacuneux). Il note en son apparat que ce ms porte seulement «et» au lieu de
«etiam alibi». Nous avons pu contréler 14 autres mss de ce commentaire
(Palat. 173, Karlsruhe 226, Berne 102, St Omer 279, Laon 38, Troyes 126, Mu-
nich 6303 et 14082, Le Mans 213 et 240, Orléans 61, St Gall 119, Cambrai 299
et Cologne 55). Tous ont «et» et aucun n’appuie le «etiam alibi» des éditions.



274 Besprechungen

Cet «etiam alibi» non fondé dans les mss se transmet d’éditeur en éditeur depuis
I’édition princeps de J. et G. de Gregoriis (Venise 1498).

Enfin, dans le commentaire sur Jérémie ou nous disposons de I’excellente
édition que S. Reiter a réalisée pour le CSEL, celui-ci édite (383, ligne 4): «uno
enim de tria milia et quinque milia hominum crediderunt», sans signaler de
variante pour le mot «et» dans les 6 mss antérieurs au XI¢ si¢cle sur lesquels il a
fondé son édition, alors que I’édition Vallarsi 2 offrait ici «alteron».

Les exemples que nous venons de donner montrent clairement que la
Patrologie de Migne (qui reproduit Vallarsi 2) et le texte du CC (2 part le
commentaire sur Jérémie) nous offrent un état textuel qui risque d’avoir été
souvent retouché par les éditeurs en fonction de leurs préjugés exégétiques.

Abordons maintenant quelques cas ou une étude plus directe de la tradition
textuelle aurait pu modifier certaines des affirmations de P.J. En Js 14, 19 le
cadavre de Nabuchodonosor nous est présenté comme «leblsh harugim» (lit-
téralement: «vétu de tués»), I’hébreu offrant en une construction génitivale
deux participes passifs dont le premier est au singulier et le deuxiéme au pluriel.
Dans sa traduction, Jéréme avait bousculé la syntaxe de I’hébreu et, séparant les
deux mots, il traduisait le premier par «obvolutus » et le second, juste apres, par
«qui interfecti sunt». Cependant toutes les éditions antérieures a celle des
Bénédictins de San Girolamo inséraient (avec des mss récents, dont ceux de
I’Université de Paris) avant « qui» les mots «cum his». Dans le lemme du livre 5
du commentaire de Jéréme, le CC (ligne 4) donne, conformément a Vallarsi 2,
une legon identique a celle des éditions courantes de la Vulgate: «obvolutus
cum his qui interfecti sunt». P.]., pour la Vulgate, dispose de I’édition de San
Girolamo, mais, pour le commentaire, il se contente du texte de ’édition du CC.
Et, lorsqu’il reléve les retouches que Jéréme a apportées a sa traduction dans les
lemmes du commentaire, il parle (p. 95, note 169) de «la clarification apportée
au livre 5 par I’adjonction de <cum his>». Mais, §’il avait consulté I'apparat du
CC, il y aurait constaté que le seul ms qu’Adriaen a consulté ici (celui de Brescia)
omet ces deux mots. Le ms Palatinus 172, ici, est lacuneux; mais le Vatica-
nus 321 porte la méme legon que celui de Brescia: «obvolutus qui interfecti
sunt», c’est-a-dire la legon authentique de la Vulgate. P.]. (p. 97, n. 187) ajoute
que Jérome, dans le lemme du livre 6, 2 maintenu I'«adjonction de <cum>». De
fait, le CC (ligne 4) édite ici: « involutus cum interfectis ». Mais P. J. aurait pu lire
dans ’apparat que le ms Vaticanus (cité par Vallarsi) omet «cum». Adriaen
releve d’ailleurs, plus loin, dans le commentaire de Jéréme (lignes 30s): «in-
volutus his qui ab eo interfecti sunt». Ce rapprochement ’améne a suggérer que
la variante est peut-étre préférable au texte du lemme qu’il édite. En effet, le ms
Vaticanus 321 porte bien ici «involutus interfectis» qui a toutes les chances de
constituer le texte authentique du lemme. P.]. croit résumer exactement les
initiatives de Jéréme en disant (p. 98, n. 205): « Voici le texte de sa traduction
initiale: <... obvolutus, qui interfecti sunt gladio et descenderunt ad fundamenta
laci...» Au livre V il avait déja introduit pour plus de clarté <cum his> comme
antécédent du relatif. Mais au livre VI il va beaucoup plus loin : <involutus cum
interfectis et confossis gladio qui descendunt ad lapides laci>. Or ce passage au
double participe colle trés littéralement a I’hébreu». De fait, ce passage au



Besprechungen 275

double participe ne colle «tres littéralement» a ’hébreu que si, avec les mss
Brescia et Vatican., on omet <cum>. Quant a la phrase précédente, P.]. aurait
mieux fait de dire: « Au livre V ses éditeurs avaient introduit pour plus de
clarté...»

Analysons encore un cas ou un peu d’intérét pour la tradition textuelle du
commentaire aurait évité a P.]. une erreur. Traitant de la finde Is 14, 22 dans le
lemme du livre 6, il note en effet (p. 97) que «la répétition de <(Dominus)
exercituum) obéit 2 un automatisme d’expression qu’encourage le contexte,
mais elle ne respecte pas I’hébreu». Si P.]. avait, ici encore, consulté ’apparat du
CC, il y aurait vu que le ms de St Gall (qui était le seul dont disposit Adriaen)
omet cette répétition de «exercituum». Les mss Vaticanus 321 et Palatinus 172
'omettent aussi. C’est donc probablement les éditeurs du commentaire, et non
son auteur, qui ont été victimes de 'automatisme que dénonce P.].

On voit donc que I’état du texte qu’offrent les éditions des commentaires de
Jérome sur les livres prophétiques est déplorable. P.]. aurait bien fait de tenir
plus explicitement compte de cela. Mais je dois ajouter que I’essentiel de son
étude ne serait pas notablement modifié par les corrections textuelles que
nécessite 'ouvrage qu’elle analyse.

DoMINIQUE BARTHELEMY



276 Besprechungen

Waheed Hassab Alla: Le baptéme des enfants dans la tradition de
I’Eglise copte d’Alexandrie. - Fribourg: Editions Universitaires 1985.
X1-220 p.

Cet ouvrage fait connaitre aux chrétiens d’Occident une théologie baptis-
male 2 travers des textes écrits dans une tradition trop méconnue. Personnel-
lement, j’ai appris 2 nuancer une opposition excessive que, d’ordinaire, on
établit entre la théologie latine et celle d’Orient au sujet du péché originel. Seule,
dit-on souvent, la tradition augustinienne a souligné que le péché d’Adam a
rendu « pécheurs» tous les enfants entrant en ce monde. Apres la lecture de ce
livre, on doit reconnaitre que I’Eglise copte enseigne aussi I’état de rupture
d’Alliance qui affecte tous les étres humains dans leur origine. Mais elle exprime
cette doctrine d’une maniere trés concrete, d’une fagon méme qui heurte notre
sensibilité contemporaine. La chrétienté d’Egypte recourt au theme de I'esprit
du mal qui habite le petit enfant jusqu’au moment ot I’Esprit de Dieu, au
moment du baptéme, remplace le démon. Chez «tous ceux qui sont baptisés,
I’esprit impur qui les dominait en est chassé et ils deviennent une demeure au
Seigneur Dieu et I'Esprit Saint descend sur eux». (Cest un commentaire des
exorcismes semblables 4 ceux que I'on trouve dans I'ancienne liturgie latine.
Dans cette perspective, le baptéme est nécessaire au salut des enfants. L’auteur
montre que la théologie de son Eglise distingue bien le rite baptismal, qui seul
est sacramentel, de la circoncision en usage chez les chrétiens d’Egypte: elle est
considérée comme une coutume nationale sans caractére religieux.

La derniére partie de 'ouvrage est consacrée a une réfutation d’adversaires
du pédobaptisme, d’origine protestante, qui exercent un certain prosélytisme en
Egypte. L’auteur, dans sa réfutation, accorde, selon nous, une place trop faible a
la foi lorsqu’un adulte est baptisé. Il écrit en effet: « Certainement, I’Eglise
traditionnelle concede un certain role 2 la foi qui précede le baptéme ... un role
bien limité et dont I'importance réside dans le fait qu’elle conduit ’adulte au
baptéme pour recevoir le salut et de surcroit la foi parfaite». Il edt été plus
conforme 2 la Sainte Ecriture de confesser que la foi accorde déja le salut pourvu
qu’elle soit pénétrée du désir du baptéme. Seul le recours a la these du votun
baptismi permet de ne relativiser, ni la foi, ni le baptéme, lorsque I’on dialogue
avec les adversaires du pédobaptisme. La foi justifie déja parce qu’elle est déja
orientée vers le sacrement qui incorpore le croyant au Peuple de Dieu. Je
regrette de ne pas voir citée dans la bibliographie 'ouvrage important de J.-J.
von Allmen: Pastorale du baptéme. — Fribourg—Paris 1978. (Cahiers cecuméni-
ques 12).

Cet ouvrage, malgré certaines maladresses dans I'expression et dans la
doctrine théologique, mérite I’attention de tous ceux qui s’intéressent au pro-
bleme controversé du baptéme des enfants.

GEORGES BAvauD



Besprechungen 277

Jean-Hervé Nicolas, OP: Synthése dogmatique de la Trinité a la Trinité.
Préface du Cardinal Ratzinger. — Fribourg: Editions Universitaires; Paris:
Editions Beauchesne 1985. X11-1248 p.

La publication de la Synthése dogmatique du Pere Jean-Hervé Nicolas cons-
titue un événement rare dans la littérature théologique d’expression frangaise.
Nous avons plutét ’habitude des monographies ou des articles spécialisés, ou
encore des recueils d’articles, que des synthéses qui se proposent comme telles.
Mieux, il est généralement de bon ton d’assurer qu’il n’est plus possible
aujourd’hui d’écrire une synthése théologique. Le fait est 12 pourtant, en voici
une, et si 'on en croit sa diffusion rapide, il se pourrait bien qu’elle réponde a2 un
besoin réel.

Ce vaste ensemble de 1348 pages a 'impression serrée se présente donc avec
’ambition de faire parcourir au lecteur la totalité de la mati¢re dogmatique de /a
Trinité a la Trinité (C’est son sous-titre). De fait, les titres des trois grandes parties
recouvrent bien les points principaux que doit traiter la théologie en sa fonction
d’explication du dogme: 1) Le mystere de Dieu un en trois personnes; 2)
L’incarnation du Verbe; 3) L’Eglise et les sacrements. Quiconque est familier
avec saint Thomas décelera sans peine bien des ressemblances entre ce plan et
celui de la Somme, notamment de la 7ertia Pars. L’auteur reconnait bien
volontiers I'inspiration de sa démarche, mais elle ne se borne pas a cette simple
donnée somme toute extérieure, elle pénetre profondément le raisonnement et
les tentatives d’explication. Cette fidélité au Maitre n’est pourtant pas mécani-
que; le Pére Nicolas ne craint pas, ici ou la, de prendre ses distances et les
discussions avec les théologiens contemporains qui se poursuivent selon les
besoins de 'exposé suffiraient 2 détromper ceux qui le craindraient enfermé
dans une problématique d’un autre 4ge. Une imposante bibliographie témoigne
au contraire de I'ampleur de son information. Mais si I'on veut mieux com-
prendre son intention profonde, il faut lire de prés son introduction, «une
certaine idée de la théologie », ou il s’explique en détail sur les choix initiaux qui
I'ont guidé. On peut sans doute regretter ’absence de certaines dimensions (par
exemple, une plus large présence de la Bible ou de I’histoire, ou encore davan-
tage d’attention a Vatican II), mais on ne peut certes pas lui reprocher d’avoir
manqué de cohérence avec ses grandes options. _

Pour en rester encore un instant a cette approche globale, nous avons été
frappé de constater le gonflement progressif des parties successives: la Trinité
(avec I'Introduction) occupe 265 pages, 'incarnation du Verbe (I'auteur a mis
sous ce titre non seulement la christologie, mais bien sir aussi la sotériologie —
comment les séparer ? —, ainsi que les fins derniéres, traitées assez logiquement a
propos du retour du Christ) occupe 350 pages environ, quant a la considération
sur I’Eglise et les sacrements elle s’étend sur plus de 500 pages. Ces constatations
ne sont pas seulement quantitatives ; elles permettent de souligner 'importance
relative des réalités en présence. Par sa situation au début de ’ensemble le traité
de la Trinité marque résolument le théocentrisme qui doit inspirer la contem-
plation théologique, mais par son extension beaucoup plus sensible la recherche
sur ’Eglise et les sacrements montre bien que le dogmaticien ne peut se



278 Besprechungen

désintéresser du concret de la vie divine communiquée. Quant a la situation
intermédiaire de la christologie, elle répond évidemment au réle de médiateur
et 4 la constitution ontologique de ’'Homme-Dieu. S’il fallait d’avance relati-
viser ce que nous allons dire maintenant, on voudra bien se souvenir de ce qui
précede.

Il n’est pas de compliment crédible s’il ne s’accompagne de la liberté de
critique ; le P. Nicolas nous permettra donc d’en formuler 'une ou I'autre. Et
pour ne pas descendre en des points de détail de crainte de fausser 4 'avance
’appréciation du lecteur, nous en resterons a des remarques concernant la
synthese elle-méme. La premiére porte précisément sur la présentation d’en-
semble (c’est en partie pour cela que nous avons un peu insisté sur ce point). Il
nous semble qu’elle ne correspond pas tout a fait au propos affiché par le
sous-titre. Cela est particulierement sensible au début et a la fin de 'ouvrage.
Tout d’abord, et c’est le plus visible, la partie sur Dieu se borne 4 1a considération
de la Trinité; ce que I’on appelait autrefois le de Deo uno (saint Thomas dit plus
justement: ea quae ad essentiam divinam pertinent) n’a pas été traité, et pas
davantage la partie sur la création ou sur ’homme. Ce n’est évidemment pas un
oubli; ce sont des raisons historiques qui expliquent cela et ’auteur le dit fort
honnétement (p. 24): cette matiere ne relevait pas de enseignement qui lui
avait été confié, et comme il a pris le parti de ne publier que son cours, il a
préféré le laisser tel quel. Ceux qui se souviennent de son Diex connu comme
inconnu regretteront avec nous qu’il n’ait pu le reprendre méme en I’abrégeant
pour 'intégrer dans son propos d’ensemble.

A la fin de 'ouvrage, si ’on excepte une breéve conclusion (5 pages), que ’'on
devine dictée par le souci de justifier son sous-titre, qui le fait s’achever a la
Trinité, 'ouvrage s’arréte en fait sur le mariage. Certes, «ce sacrement est
grand », mais il n’est évidemment pas fait pour assumer le réle terminal dans une
synthese de ce genre. Nous aurions vu plus volontiers intervenir ici le traitement
de D’eschatologie, quitte a séparer le retour du Christ de I’ensemble de la
christologie. Il aurait peut-étre été possible de situer ce point beaucoup plus
brievement en finale de la deuxi¢me partie, mais son développement complet
nous paraitrait mieux en place en finale de toute la considération. Qui mieux
que le Christ pouvait nous faire passer «de la Trinité a la Trinité»?

Prenons un troisi¢me exemple des questions que nous pose le plan suivi par
I'auteur. Puisqu’il annonce dans son introduction qu’il veut pratiquer une
théologie soucieuse de vie spirituelle, nous avons voulu voir de quelle fagon il a
traité de la Vierge Marie. C’est en effet un de ces sujets ot cette préoccupation se
vérifie au mieux. De fait, il parle de Marie en quatre endroits différents: 1. Dans
le cadre de la christologie: aprés avoir exposé ce qui touche au Christ en
lui-méme (étre et agir), il en vient au premier avénement du Christ et c’est alors
qu’il parle du motif de I'incarnation, puis de «I'insertion du Christ dans I’histoire
humaine », qui est en fait un petit exposé sur la maternité et la sainteté de Marie
(p. 467-496); 2. Cette méme section concernant la premiere venue du Christ se
poursuit par la théologie de la rédemption et ’auteur en vient 4 parler du «grand
prétre de la nouvelle alliance»; c’est ici que nous trouvons «l’association de
Marie au sacrifice du Christ»: nouvelle Eve, compagne, associée au Christ dans



Besprechungen 279

la rédemption méme, mérite et rédemption des hommes (p. 538-543); 3. Un
peu plus bas dans la méme section, 2 propos du Christ dans sa qualité de
médiateur, I’auteur situe brievement «les médiations secondes», notamment
celles de ’Eglise et de Marie (p. 553-555) ; 4. Nous retrouvons la meére du Christ
une quatriéme fois pour la situer dans son rapport a I’Eglise : comme membire,
comme <type> ou <icone), comme mere dans ’Eglise et de I'Eglise (p. 719-
723).

Il faut le dire sans hésiter, le choix de ces quatre endroits différents se justifie
parfaitement du point de vue de I'auteur et il y dit I’essentiel sobrement et sans
surencheére. On ne peut s’empécher toutefois de ressentir une impression de
dispersion et de se demander si un lecteur plus pressé ou moins expérimenté
saura retrouver les divers éléments de cette vue d’ensemble. Souligner cela c’est
évidemment faire toucher du doigt les limites d’un plan qui s’inspire de trop pres
de celui de saint Thomas. Il a certes sa grandeur et son intelligibilité et il n’est pas
sir que nos essais modernes valent le sien. Mais pour bien des parties ou les
développements postérieurs ont pris une ampleur que Thomas ne connaissait
pas, il est permis de prendre sa liberté sans lui étre infidele. Le Pere Nicolas en
donne lui-méme I’exemple a propos de I’Eglise ; nous pensons qu’il aurait pu le
faire aussi 2 propos de Marie et s’inspirer davantage du Concile en rattachant 2
’Eglise justement ce qu’il en dit.

La critique est aisée... Nous avons formulé la nétre dans la conscience tres
vive de sa relativité. On comprendra qu’elle ne porte en rien atteinte aux
grandes qualités de I'auteur. Peu de théologiens sont aujourd’hui capables
d’embrasser avec autant de rigueur un ensemble aussi étendu tant du point de
vue de la documentation que de la réflexion. En osant livrer son ouvrage au
public, le Pére Nicolas a montré de fagon irrécusable la force pédagogique de la
synthese. Il dit modestement que ce n’est qu’un cours, mais c’est aussi 'ceuvre
d’une vie.

JEAN-PIERRE TORRELL



280 Besprechungen

Bénézet Bujo: Die Begriindung des Sittlichen. Zur Frage des Eudimonis-
mus bei Thomas von Aquin. — Paderborn: Ferdinand Schéningh 1984. 199 S.
(Grabmann Institut 33).

Man mul3 Herrn B. Bujo begliickwiinschen, daB er die Diskussion iiber den
Eudimonismus in der Moral des hl. Thomas, die wir damals mit H. Reiner
gefiihrt haben (cf. Engelhardt P. (Hrsg.): Sein und Ethos. Untersuchung zur
Grundlegung der Ethik. — Mainz 1963. [Walberberger Studien. Philosophische
Reihe 1].), wieder aufgegriffen hat. Er betont die Aktualitit des Themas vor
allem in bezug auf die heute in der Folge von B. Schiiller gelidufige Einteilung
der Moral in eine teleologische und eine deontologische. Beziiglich der Mora-
litat in sich schlechter Handlungen sind diese beiden Richtungen bekanntlich
verschiedener Meinung,

Es handelt sich um eine grundsitzliche Frage. Ist die Moral des hl. Thomas
— wie jede teleologische Moral —, weil sie von der Idee der Hinordnung auf die
Gliickseligkeit als letztes Ziel beherrscht wird, nicht letztlich egozentrisch und
fithrt sie nicht logischerweise zum Utilitarismus ? Wir haben damals diese Frage
dahin beantwortet, dal3 die Moral des hl. Thomas auf der Idee der Freund-
schaftsliebe beruht. Diese nun liegt an der Wurzel des Verlangens nach Gliick-
seligkeit; sie tibersteigt die Kategorien des Niitzlichen und Angenehmen, ist
wesentlich Caritas.

Zur Klirung der Frage hat der Autor die einschligigen Texte des hl. Tho-
mas genauestens untersucht. Er unterscheidet drei Teile. Im ersten Kapitel
untersucht er die Finalitit, welche der Hinordnung des Menschen auf die
Glickseligkeit zugrunde liegt. Im zweiten behandelt er die zentrale Bedeutung
der Hinordnung auf die Gliickseligkeit in der Moral des hl. Thomas. Im dritten
Kapitel schlieBlich wird das Verhiltnis zwischen Liebe und Gliickseligkeit
behandelt.

Der Autor fingt im ersten Kapite/ damit an zu zeigen, wie sehr die Finalitit
das Denken des hl. Thomas beherrscht. Sie hat fiir ihn metaphysische Bedeu-
tung, denn sie hingt mit der Idee des Guten zusammen. Sie verwirklicht sich in
besonderer Weise im menschlichen Willen, dessen Objekt das Ziel ist, welches
so die Sittlichkeit der Handlungen wesentlich bestimmt. Es handelt sich dabei
eindeutig um das «finis operantis» und nicht blofl um das «finis operis», wie
einige Kommentatoren meinen. Die Rolle des zielstrebigen Willens ist unver-
briichlich mit derjenigen der hinordnenden Vernunft verbunden. Das ent-
spricht einer Auffassung der Freiheit, nach der Vernunft und Wille aus einer
einzigen personalen Substanz, welche das wahre Subjekt der moralischen Hand-
lung ist, hervorgehen und so zusammenwirken. Etwas ganz anderes also als die
«libertas indifferentiae », wie es D. Welp gezeigt hat. (Welp D.: Willensfreiheit
bei Thomas von Aquin. — Freiburg i. Ue. 1979.) Die Finalitit bewirkt die
Einheit der Handlungen eines Subjektes dadurch, dal3 sie diese mittels vorge-
ordneten Zielsetzungen auf das letzte Ziel hinordnet. Hier miilte nach meinem
Dafiirhalten besser zwischen vorgeordnetem Ziel und Mittel unterschieden
werden. Der hl. Thomas braucht nur den Ausdruck «ea quae sunt ad finem».
Das vorgeordnete Ziel ist ein wirkliches Ziel, besonders wo es sich um Freund-



Besprechungen 281

schaftsliebe handelt, wihrend das Mittel blo3 ein Instrument ist und auf der
Ebene des Niitzlichen liegt.

Zur Frage der unvollkommenen Gliickseligkeit iibergehend stellt der Autor
zunichst die Behauptung auf, das ganze Gliickseligkeitsdenken des hl. Thomas
kime hauptsichlich aus der Offenbarung und sei theologischer Natur. Die
unvollkommene Gliickseligkeit sei auf die vollkommene Gliickseligkeit hinge-
ordnet, wobei auch der Leib einbezogen ist. Sie beinhaltet das aktive Leben mit
den moralischen Tugenden als notwendiger Weg zum kontemplativen Leben.
Man ist aber erstaunt festzustellen, daB3 diese gute Darstellung mit der Behaup-
tung endet, die auf die unvollkommene Gliickseligkeit hingeordnete Moral sei
autonom, so da3 das ganze moralische Leben diesseitig sei, wihrend der
«himmlische Mensch» «a-moral» genannt wird, weil er eben die moralische
Ordnung iibersteige (90). Hier wird Moral im modernen Sinn verstanden. Fiir
den hl. Thomas aber umfaf3t die Moral die ganze secunda pars, vorweg die
theologischen Tugenden, vor allem die Liebe, die an der Wurzel aller Tugenden
liegt, welche zum endgiiltigen Ziel fithren. Diese Auffassung des Autors hingt
mit der heutigen Problematik zusammen, welche die moralische Ordnung zu
sehr von der theologischen Ordnung trennt. Sie scheint uns der wesentlichen
Gedankenfithrung des Autors, nimlich dem Aufzeigen des Zusammenspiels
und der Einheit alles menschlichen Handelns durch die Finalitit, zu wider-
sprechen.

Das zweite Kapitel, das die Stelle der Gliickseligkeit innerhalb der Moral des
hl. Thomas behandelt, ist vor allem der beriihmten Frage des natiirlichen Ver-
langens nach der Gottesschau gewidmet. Der Autor zeigt die Entwicklung des
Denkens des hl. Thomas in dieser Frage auf. Im Sentenzenkommentar und in
De Veritate wird das natiirliche Verlangen unter dem Gesichtspunkt einer
Bewegung des Willens auf die Gliickseligkeit hin dargestellt, wihrend die zwei
Summen eher die metaphysische Begriindung aufweisen, wobei das Verlangen
unter dem Gesichtspunkt der Vernunft in ihrer Bewegung auf Wahrheit hin
betrachtet wird. Beim Sprechen iiber den Willen hitten wir vermieden, von
einem «blinden Streben » zur Gliickseligkeit hin zu reden (100), handelt es sich
doch um die Verwurzelung des ganzen Wollens in unserer Geistnatur.

Das Naturverlangen bedeutet fiir den hl. Thomas ein Argument, um die
Méglichkeit der Gottesschau zu beweisen, das zugleich auf Vernunft und theo-
logischen Griinden beruht. Es stiitzt sich auf das Prinzip, dal3 ein Naturverlan-
gen nicht eitel sein kann. Wir gehen mit dem Autor vollig einig, wo er betont,
wie fiir den hl. Thomas der Mensch, im Gegensatz zu den nicht vernunftbe-
gabten Wesen, eine in seiner geistigen Natur begriindete, besondere Fihigkeit
zur Gottesschau besitzt. Diese ist nicht zu verwechseln mit der « potentia oboe-
dientialis», wie man das 6fters tut. Sie bleibt aber bloBBe Méglichkeit (in poten-
tia) beziiglich ihrer Verwirklichung. In einem damals zu wenig beachteten
Aufsatz, den der Autor zitiert, hat P. L. Charlier von einer « passiven Fahigkeit»
gesprochen (Eph. Theol. Lov. 7 (1930) 5-28, 639-662). So ist die seligma-
chende Gottesschau zugleich «supra naturam animae rationalis» und «secun-
dam naturam ipsius» (III q. 9, a. 2, ad 3). Damit ist das Ubernatiirliche fest
verwurzelt im Menschen, der nach dem Ebenbild Gottes gemacht ist. Man



282 Besprechungen

kénnte sagen, der Mensch sei « capax Dein, nicht aber «idoneus » beziiglich der
Gottesschau. Bleibt dann noch das Problem der Gratuitit des Ubernatiirlichen,
wie es sich nach Thomas entwickelt hat. Der Autor behandelt es kurz. Fiir diese
Frage verweise ich den Leser auf meinen Beitrag « Le désir naturel de voir
Dieun, in: Nova et Vetera 51 (1975) 93-107.

Der Autor erginzt seine Ausfithrungen mit einer wichtigen Richtigstellung.
Die Gliickseligkeit verwirklicht die Vollkommenheit des Mensch-Seins, die
Ich-Werdung durch die Gottesschau. Gemil der Auffassung des hl. Thomas ist
die Gliickseligkeit zugleich und unverbriichlich objektiv (beatitudo ut res) und
subjektiv (beatitudo ut adeptio rei), bzw. ontologisch und psychologisch. Des-
halb kann die «delectatio», welche das Ziel mit dem ihn bewirkenden Objekt
verbindet, als moralisches Kriterium fiir den Willen betrachtet werden. Die
Analyse der Thomastexte scheint uns richtig zu sein. Die genaue Interpretation
wird aber erschwert durch die moderne Gegeniiberstellung von Subjekt und
Objekt, die stets in unserem Denken mitschwingt, wihrend Thomas sich stindig
bemiiht, die Komplementaritit hervorzuheben, ganz besonders, wo es sich um
den Gipfel des moralischen Lebens, die Gliickseligkeit, handelt. Fiigen wir
hinzu, daB3 es fiir das christliche Denken, so beim hl. Augustinus wie beim
hl. Thomas, kennzeichnend ist, das Objekt der Gliickseligkeit und der Liebe zu
betonen. Dies im Gegensatz zu den heidnischen Philosophen, Aristoteles
inbegriffen, der die Gliickseligkeit vor allem vom menschlichen Subjekt und
von seiner Aktivitit her betrachtet. Doch sind die zwei Gesichtspunkte nie
voneinander zu trennen, sondern in ihrem Zusammenhang zu sehen, wie der
Autor richtig bemerkt. Das ist dulBerst wichtig, will man das Verlangen nach
Gliickseligkeit und die Freundschaftsliebe, die das um seinetwillen geliebte
Objekt zum Ziel hat, miteinander verbinden. Man kann den hl. Thomas nicht
des Eudimonismus — in dem Sinne, wie man im Gefolge von Kant allgemein
davon spricht — bezichtigen. Das gilt ebenfalls fiir seine sehr nuancierte Lehre
tiber das Gesetz in bezug auf Strafe und Belohnung, wie der Autor bemerkt.

Das dritte Kapitel behandelt die Liebe in ihrem Verhiltnis zur Gliickselig-
keit. Zunichst wird die Liebe als natiirliche Hinneigung betrachtet. Sie ist ein
urspriinglicher Akt, der aus einer Art uns auf Gott hinordnenden ontologischen
Instinkts entspringt und uns so zur vollkommenen Selbstentfaltung fiihrt. Das
soll aber im ontologischen Sinn verstanden werden, denn diese Liebe ist eine
mit der Vernunft verbundene Spontaneitit. Die Liebe (Caritas) stiitzt sich auf
diese natiirliche Hinneigung, die sie ungeschmailert bestehen 148t. Sie folgt einer
hierarchischen Ordnung: die natiirliche Selbstliebe, als Urbild und Grund der
Freundschaftsliebe, geht der Nichstenliebe voraus. Diese urspriingliche Liebe
wird nur egoistisch, wenn sie ungeordnet ist; man soll sie auch nicht mit der
puren oder selbstlosen Liebe verwechseln, die nicht auf Befriedigung aus ist.

Weiter werden nun die Beziehungen zwischen der begehrenden und der
Freundschaftsliebe untersucht. Erstere griindet in einem Potenz-Akt-Verhilt-
nis und erstrebt das niitzliche und angenehme Gut; letztere besagt ein Akt-
Akt-Verhiltnis und zielt auf das «bonum honestum», was eine Beziehung
zwischen Personen besagt. So liebt man in der Freundschaft den anderen als ein
«alter ego». Auch kann die Freundschaftsliebe ganz gut eine begehrende Liebe



Besprechungen 283

einschlieBen, wie das z. B. der Fall ist, wo die Liebe die Tugend der Hoffnung in
sich aufnimmt. Letztere hat eben die Gliickseligkeit als das eigentlich menschli-
che Gut zum Objekt und verbindet uns mit der gottlichen Seligkeit. Um auf-
zuzeigen, welches der Grund der Freundschaftsliebe ist, prizisiert der Autor,
welche Gemeinschaftlichkeit Freundschaft besagt. Letzten Endes ist es die
Gegenseitigkeit in der Liebe. In eindrucksvoller Weise zeigt der Autor, wie fiir
Thomas Selbstliebe und Nichstenliebe ihre letzte Begriindung in der Vollkom-
menheit der Gottesliebe und in der Teilhabe an der Gliickseligkeit —d. h. in der
Caritas — haben.

Am SchluB findet man eine Zusammenfassung, die einige interessante
Nuancen anbringt und die Aktualitit eines Dialogs mit dem hl. Thomas auf-
zeigt. Seine Moral — man kénnte von einem auf der Tugend basierenden
Eudimonismus reden — kann dazu beitragen, den Gegensatz zwischen teleolo-
gischer und deontologischer Moral zu iberwinden. Auch die Frage der Auto-
nomie der Moral und ihrer Beziehung zum Heil und zur Offenbarung kénnte
dadurch geklirt werden.

Der Autor schlief3t, daB3 der Eudimonismus des hl. Thomas keineswegs
egoistisch ist, wie H. Reiner meinte. Er fiigt hinzu, daf er auch nicht ausschlie3-
lich ontologisch ist, « wie manche Thomasforscher, darunter auch S. Pinckaers,
es hervorheben», sondern den Menschen in seiner ganzen Fiille umfafit; es sei
«ein anthropo-theozentrischer Eudimonismus» (187).

Diese letzte Bemerkung, die uns selber betrifft, verlangt eine Richtigstel-
lung. Es liegt hier ein MiBBvertstindnis iiber den Ausdruck «ontologisch» vor.
Gelegentlich wird ontologisch verstanden als Gegensatz zu psychologisch,
wobei dann letztere Dimension ausgeschlossen wird. So haben wir es damals in
unserem Beitrag in «Sein und Ethos» nicht gemeint. Wir wollten zwei Denk-
und Ausdrucksweisen unterscheiden, die sich eigentlich erginzen, gelegentlich
aber als Gegensitze empfunden werden. Die erste geht von der gelebten
Erfahrung aus, die andere vom Wesen der Dinge. Erstere ist Mystikern und
geistlichen Menschen, wie Johannes vom Kreuz, eigen — wie Maritain ausfiihrt;
letztere ist mehr spekulativ und ist kennzeichnend fiir das rationale Denken des
hl. Thomas. Nun, obwohl die Erfahrungskenntnis, die man psychologisch nen-
nen kann, und das «ontologische » spekulative Denken zusammen gehen und
sich erginzen — kann man sie trotzdem von einander unterscheiden und um so
besser ihre Komplementaritit verstehen. Wir gehen deshalb mit dem Autor
vollig einig, wo er betont, dal3 der Eudimonismus des hl. Thomas den ganzen
Menschen, inklusive seine psychologische Dimension, umfaBt. Ubrigens betont
der Autor die zwei verschiedenen Gesichtspunkte gelegentlich so sehr (z. B. 129,
130, 136, 142), dal3 man sich fragt, ob er nicht zu weit geht.

Noch eine kleine Richtigstellung: die Ubersetzung von 1a I ae, q. 8, a. 1,
in der Somme des Jeunes (vgl. 95, Fullnote 10) ist nicht von uns, sondern von
P. H.D. Gardeil.

Zusammenfassend kénnte man sagen, da3 das Werk von B. Bujo, trotz der
kritischen Bemerkungen, die wir hier machten, eine gelungene Interpretation
des hl. Thomas bietet. Wahrscheinlich werden nicht alle Moralisten einver-
standen sein: die besprochenen Probleme sind schwierig und werfen viele



284 Besprechungen

Fragen auf. Wer sich aber um eine richtige Interpretation der Moral des
hl. Thomas mit ihrer Hinordnung auf die Gliickseligkeit und die Liebe bemiiht,
soll unbedingt dieses Werk lesen. Weisen wir auch noch auf die ausgezeichnete
Dokumentation mit einer Bibliographie hin, die sowohl die franzésische wie die
deutsche Literatur beriicksichtigt; leider eine Seltenheit!

SERVAIS PINCKAERS



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

