
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Église

Autor: Bertolino, Rinaldo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rinaldo Bertolino

Sensus fidei et coutume
dans le droit de l'Eglise*

Je tiens à signaler, d'entrée de jeu, que ma réflexion sur le sensusfidei
et le droit coutumier dans l'Eglise se bornera à poser avant tout quelques
jalons méthodologiques pour une fondation juridique et théologique —

plus correcte à mon sens — de la coutume en droit canonique. Je ne dirai
donc rien de la grande valeur, au point de vue juridique, de la coutume
parmi les sources de production du droit qui représente «il modo

spontaneo, naturale... informale» de cette production et qui se situe à

l'opposé de la loi'. De même, je ne vais pas traiter de la grande
signification culturelle, aussi bien pour le passé que pour l'époque actuelle,
de la coutume, s'il est vrai — comme N. Bobbio le montre2 — qu'à la fin
du XVIIIe siècle, au cœur du contraste entre la loi et la coutume, on
devinait le conflit entre l'esprit des Lumières et le romantisme, et s'il est

vrai qu'aujourd'hui on devine ce même conflit entre le formalisme et le

réalisme, entre l'Etat comme source unique du droit et le droit qui naît
des institutions intermédiaires.

Certes, je signale volontiers que la coutume possède, en droit
canonique, une valeur typique et particulière par rapport à celle des systèmes

juridiques des Etats : s'il est vrai que dans l'Eglise la coutume garde une
valeur moindre que dans le droit anglo-saxon — qui, lui, connaît et

applique encore très souvent les coutumes ab immemorabili, alors que
j'aurais du mal à en trouver des exemples dans le droit canon — elle est,

en ce dernier, mise en valeur dans une mesure tout à fait considérable

par rapport aux Etats européens continentaux.

* Conférence donnée le 21 décembre 1984 à la Faculté de théologie de l'Université
de Fribourg (Suisse).

1 Voir Bobbio, N., art. Consuetudine, dans Enc. Dir., IX, Milano 1961, p. 426.
2 Bobbio, N., op. cit., p. 442.



228 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

S'il est vrai d'ailleurs que la force dont jaillit la coutume est la

tradition, le sujet devient spécialement stimulant pour le canoniste qui
connaît, à l'intérieur de l'ordre juridique de l'Eglise, l'existence de deux
traditions : la Tradition « quae ab apostolis sub assistentia Spiritus Sancti
in Ecclesia proficit » (Dei Verbum, 8) et la tradition canonique dont il est

question au paragraphe 2 du canon 6 du nouveau Code : « Canones
huius Codicis, quatenus jus vêtus referunt, aestimandi sunt ratione etiam
canonicae traditionis habita».

Il serait sans doute intéressant de situer à l'intérieur du droit canon
les résultats d'une réflexion de théorie générale du droit qui est issue des

travaux sur la coutume et qui porte sur le dépassement — actuellement en

cours dans la science juridique — de la distinction entre la validité et
l'efficacité juridique, même lorsqu'il s'agit de normes isolées3.

J'ajouterai que, pour la coutume canonique, il n'y a pas lieu de faire
les réserves que E. Corecco a exprimées au sujet d'autres institutions
canoniques (qui ne sont que des cas de <fallentiae juris> : depuis la receptio

legis jusqu'à l'acte contra legem), comme si elles étaient des « massi erra-
tici » qui n'ont pas reçu dans la science canonique une nouvelle
élaboration, tout à fait nécessaire, par les techniques propres à la science

juridique moderne4.
La coutume garde encore aujourd'hui un rôle juridique et ecclésio-

logique décisif, tout en étant étouffée par une production législative
surabondante qui, paradoxalement, a accompagné la période post-conciliaire

dans l'Eglise universelle et dans les Eglises particulières5. Elle a

en même temps souffert d'une mise à l'écart presque inévitable, à cause
du choix opéré par la nouvelle codification du droit universel de l'Eglise
latine.

Il faut cependant remarquer que le nouveau Code, contrairement à

celui de 1917, a été conçu comme une législation intentionnellement
ouverte. On ne pourra plus dire, de ce nouveau Code, ce que R. Phi-
lippot écrivait de l'ancien : « Une cathédrale du droit, (où) les canonistes
n'avaient plus, semble-t-il, qu'à jouer le rôle de guides ou de gardiens,

3 Voir encore Bobbio, N., op. et toc. cit.
4 Cfr. Corecco, E., Valore dell'atto «contra legem», dansJus Canonicum, 1975 (30),

p. 239.
5 Sur ce point, voir notamment Corecco, E., Considerazioni sulproblema dei diritti

fondamentali del cristiano nella Chiesa e nella società. Aspetti metodologici délia questione, dans

Les droits fondamentaux du chrétien dans l'Eglise et dans la société, Fribourg 1981,

p. 1212.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 229

sinon parfois de cerbères, chargés d'en décrire l'architecture, d'en expliquer

l'histoire, d'en décrire les fonctions, d'en éclairer les recoins ou
parfois les dédales, et d'empêcher qu'on ne dégrade le monument dans

lequel on enfermait le peuple chrétien autorisé à y marcher en
ordre » 6.

Tout d'abord, la coutume correspond exactement à l'image de la

théologie dogmatique et de l'ecclésiologie qui soustend la societas Christi,

ainsi qu'évidemment à la conception politico-institutionnelle dont
elle est l'objet. Vous n'êtes pas sans savoir que F. Wernz prétendait en
1917 que toutes les coutumes contraires au Code étaient «penitus»
abrogées, estimant non seulement que « jus scriptum dignitate et clari-
tate jus non scriptum superat, ideoque primo loco est exponendum nec
cum jure non scripto permiscendum»7, mais également, dans sa

conception historique, juridique et ecclésiologique, que « populus christians,

suffragio quodam universali et expresso leges ecclesiasticas ferre

nequit» et «tacito suo suffragio universali pariter a condendis legibus
ecclesiasticis excluditur», à moins que - ajoutait F. Wernz — quelqu'un
«monarchicam et hierarchicam constitutionem Ecclesiae catholicae
omnino reicere et negare velit»8.

Avantages et inconvénients de la coutume en droit canon, «une
institution indispensable à la vie de l'Eglise», où elle «tient une place
essentielle»9, ont été par ailleurs décrits de manière incisive par P. An-
drieu-Guitrancourt dans son ouvrage « Introduction à l'étude du droit
en général et du droit canonique contemporain en particulier», Paris

196310, auquel je renvoie.
Pour ma part, je me bornerai à ajouter que la coutume n'est pas

seulement une participation indirecte, par le moyen des influences

6 Philippot, R., Le droit d'initiative dans l'Eglise, dans L'Année Canonique, 1973

(XVII), p. 735.
7 Cette doctrine sur la coutume, très connue, de F. Wernz a été récemment rappelée

par Urrutia, F.J., Reflexiones acerca de la costumbrejuridica en la Iglesia, dans Investigationes
theologico-canonicae, Roma 1978, p. 451. On pourra aussi consulter sur ce point Feliciani,
G., Presentazione de Vismara Missiroli, M./Musselli, L., Ilprocesso di codificazione del
diritto penale canonico, Padova 1983, p. 14.

8 Pour une utilisation actuelle de cette conviction de F. Wernz, voir Petroncelli,
M., Il consensus superioris nella dottrina canonistica délia consuetudine, dans Apollinaris, 1978,

p. 461.
9 Cfr. Denis, J., La dialectique législateur-fidèles dans laformation du droit coutumier de

l'Eglise, dans La norma en el derecho canonico (Adas del III Congreso international de derecho

canonico), Pamplona 1979, p. 738.
10 Cfr. pp. 1103—1169, notamment pp. 1106-1107.



230 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

multiples que chaque société ne manque pas d'exercer sur les options du

législateur, mais une participation directe — organique, comme on a eu
raison d'écrire11 — au peuple chrétien à Yaedificatio Ecclesiae, à sa plan-
tatio dans le monde et dans l'histoire.

La coutume peut être invoquée, ainsi que P. Lombardia l'a fait face

aux projets de la Lex Ecclesiae fundamentals11, comme un moyen pour
surmonter d'éventuels immobilismes du système juridique ecclésial;
comme le procédé le mieux adapté pour conformer la structure
dogmatique de la société aux réalités pastorales13 ; comme une forme
spécialement heureuse de reconnaître à la personne la liberté de vivre sa foi
en Dieu dans son propre contexte culturel14.

C'est pourquoi il est étonnant que le Coetus studiorum de la Pontificia
Commissio Codicijuris canonici recognoscendo se soit borné à proposer des

modifications très limitées à la discipline juridique de la coutume de

l'ancien Code qui déjà paraissait insatisfaisante ; c'est-à-dire que « etiam
servantur eaedem quoad substantiam normae, sed clariore modo et
ordine magis logico... traditae»15, bien que le législateur souhaitât que
« magis affirmetur pars quam in jure consuetudinario efformando habet

ipsa communitas christianorum»16. F. J. Urrutia pouvait à juste titre
évaluer les modifications proposées comme étant d'une « decepcionante
modestia»17.

Je n'ai pas l'intention de revenir maintenant sur ce sujet ; j'essaierai
plutôt d'offrir une réponse méthodologiquement correcte à une question

ouverte par E. Corecco dans une note en bas de la page de son
article «Valore dell'atto montra legem>», paru dans Jus canonicum de

11 Denis, J., op. cit., p. 737. Au sujet de la participation populaire, même indirecte, à

l'élaboration historique du système canonique, voir tout spécialement de Luca, L.,
«Populus fidelium» e formazione storica dell'ordinamento délia Chiesa, dans Studi di diritto
canonico in onore di M. Magliocchctti, vol. II, Roma 1975, pp. 418-425, qui s'inspire d'une
doctrine connue de G. Le Bras. Enfin, cfr. Zanchini, F., Principio gerarchico e principio
popolare nell'ordinamento délia Chiesa (sous presse).

12 Lombardia, P., Panoramica delprojecto de Ley Fundamental, dans Escritos de derecho

canonico, vol. Ill, Pamplona 1974, pp. 315—316. Voir aussi Ribas, J.M., La jerarquia de

fuentes en el ordenamiento canonico, dans Jus Canonicum, 1973, p. 321.
13 Telle est l'opinion de Fornés, J., La costumhre contra legem, hoy, dans La norma, cit.,

p. 773.
14 Bonnet, P.A., La codificazione canonica nel sistema delle fonti tra continuità e

discontinuità, dans II Codice del Vaticano II: Perché un codice nella chiesa, Bologna 1983,
p. 81.

" Cfr. Communicationes, 1977 (9), p. 232.
16 Cfr. Communicationes, 1971 (3), p. 86.
17 Urrutia, F.J., op. tit., p. 459.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 231

1975, p. 251, note 46, où il a écrit que «sarebbe anche necessario rive-
dere le basi teologiche con le quali si intende oggi rilanciare il diritto
consuetudinario canonico ».

Je tâcherai donc de prouver que la coutume, qui n'est pas simplement

une donnée humaine, mais un charisme communautaire18,
s'enracine théologiquement dans le sensus fidei du peuple chrétien ; et de

montrer également qu'à partir de la discipline du consensus de Yuniversitas

fidelium infallibilis in credendo, on aurait pu proposer aussi des suggestions
décisives pour la discipline normative de la coutume dans le nouveau
code quant à Yinfallibilitas in agendo du peuple chrétien. Qu'une pareille
infallibilitas soit en fait supposée dans le peuple chrétien se trouve
prouvé à mon avis dans Lumen gentium, 12 : « Illo enim sensu fidei, qui a

Spiritu veritatis excitatur et sustentatur, Populus Dei sub ductu sacri

magisterii, cui fïdeliter obsequens, jam non verbum hominum, sed vere
accipit verbum Dei <semel traditae Sanctis fidei> indefectibiliter adhae-

ret, recto judicio in earn profundius pénétrât eamque in vita plenius
applicat».

Je ne suis pas le seul à exprimer un avis semblable. L. Sartori, lui
aussi, écrit qu'il y a un aspect noétique ainsi qu'un aspect pratique du
sensusfidei19, et que la pratique « sembra costituire il campo più adeguato
alla competenza del sensus fidelium»20. Des applications significatives
du sensusfidei du peuple chrétien n'ont pas fait défaut : dans le passé, la

participation de la communauté au choix de son évêque21 ; la réception
de formes liturgiques, telle la liturgie romaine dans le cadre de l'empire
carolingien22 ; plus récemment se sont traduits des cas authentiques de

non receptio legis : le refus de l'utilisation du latin dans l'enseignement des

séminaires qui était demandée par la constitution VHerum Sapientia de

Jean XXIII23; ce même refus a été ressenti dans la résistance d'une
partie du peuple chrétien et des théologiens à la doctrine de l'encyclique

18 Je renvoie sur ce point à Urrutia, F.J., op. cit., p. 463.
19 Sartori, 1.,Qual è il criterioper stabilire il «sensusfidelium» f, dans Concilium, 1981

(8), p. 119.
20 Sartori, L., op. cit., p. 122.
21 On consultera sur ce point Granfield, P., Il isensus fidelium> nella scelta del

Vescovo, dans Concilium, 1980 (7), pp. 68—79.
22 Sur ce sujet cfr. Congar, Y., La ricezione corne realtà ecclesiologica, dans Concilium,

1972 (7), p. 89.
25 C.a. Veterum sapientia (De Latinitatis studio provehendo), 22 février 1962, dans

A.A.S., 1962, pp. 129-135. A juste titre Congar, Y., op. cit., p. 92, signale ce fait comme
un «caso abbastanza innocuo» de non-réception d'une loi canonique.



232 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

Humanae Vitae24. A ce sujet, il reste toujours vrai ce que des Pères

synodaux ont affirmé pendant la 5e Assemblée générale du Synode des

évêques, à savoir que le « criterio délia dottrina deve essere il senso délia
fede del popolo di Dio, l'esperienza — je souligne — degli sposi»25. Moi
aussi je suis conscient des faiblesses toujours possibles du sens de la foi
que déjà C. Dillenschneider avait signalées : foi de la plupart du peuple,
unilatéralités douteuses, incapacité en face de problèmes subtiles26.

Mais en ce qui concerne ce dernier aspect, à savoir — comme déjà
Melchior Cano et plus récemment M. Scheeben l'affirmaient — que le

sensusfidei ne peut pas se former dans les domaines qui exigent un degré

supérieur de culture et d'expérience, qui sont par conséquent réservés au

jugement de personnes compétentes dans l'Eglise27, je répondrai avec
J. Beyer que le laïc n'est plus aujourd'hui « ni l'illettré du Moyen Age, ni
le seul prince avec lequel traite la hiérarchie de l'Eglise»28.

Quant à l'aspect quantitatif, qui a eu beaucoup de poids dans la
doctrine canonique sur la coutume, et au sujet duquel a pris forme
l'identification de la <major pars> et de la <sanior pars> dupopulusfidelium
(mais j'aimerais voir appliquée ici une autre règle canonique classique :

«quod omnes tangit, ab omnibus adprobari debet»29), je répondrai que,
puisqu'il s'agit en ce cas d'un charisme, c'est-à-dire de la capacité de

discernement donnée par l'Esprit Saint à l'Eglise entière (« qui a Spiritu
veritatis excitatur et sustentatur » : Lumen Gentium, 12), c'est dans l'uni-

24 Voir sur ce point Congar, Y., op. et loc. cit.
25 Ce qu'a été reconnu parfaitement légitime par le cardinal Ratzinger. Voir «La

relazione del Card. Ratzinger alla XIII Congregazione Generale» dans l'Osservatore
Romano du 8 octobre 1980, p. 2: «Sono emerse due tendenze, che non si devono escludere a
vicenda... Ci sono Padri sinodali che hanno insistito perché non si ripetano formule fisse,

quasi che la dottrina sia stata fatta una volta per sempre... Criterio délia dottrina deve
essere il senso délia fede del popolo di Dio, l'esperienza degli sposi... Catégorie principali
di questo metodo sono : la storia (che si esprime nei segni dei tempi) e l'esperienza (chiarita

•dal senso dei fedeli)». Sur ce point, cfr. aussi Sartori, L., op. cit., p. 117, n. 2.
26 Cl. Dillenschneider, Le sens de la foi et le progrès dogmatique du mystère mariai,

Romae 1954, notamment pp. 317—374. Pour une utilisation critique de l'opinion de cet
auteur, cfr. Rahner, K./Lehmann, K., Storicità délia mediazione, dans Mysterium salutis,
vol. II, Brescia 1968, p. 351.

27 Sur ce point et sur la doctrine de ces auteurs, voir Haarsma, F., Indagine empirica sul
consenso nella Chiesa l, dans Concilium, 1972 (1), notamment p. 157.

28 Beyer,J., Laïcat oupeuple de Dieu, dans La Chiesa dopo il Concilio (Atti del Congresso

internazionale di diritto canonico), vol. II1, Milano 1972, p. 242.
29 Je renvoie à l'étude classique sur ce point, de Giacchi, O., La regola «quod omnes

tangit» nel diritto canonico (can. 101, J 1, n. 2, C.J.C.), dans Giacchi, O., Chiesa e Stato

nella esperienza giuridica (1933-1980), I: La Chiesa e il suo diritto. Religione e società,

Milano 1981, pp. 163-195.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 233

versitasfidelium qu'il faut lire la totalité de l'Eglise, et non pas dans une
seule partie, moins encore dans une partie inférieure ou supérieure de

l'échelle hiérarchique30. Dans l'époque pré-conciliaire, O. Giacchi
avait déjà enseigné que les délibérations de la collectivité se doivent
d'être les plus fidèles à la volonté de ses membres : que « è necessario che
la volontà che viene espressa dalla comunità sia formata anche so-
stanzialmente dalla maggior parte possibile dei singoli consociati. Il loro
consenso dunque viene richiesto in quanto appunto essi formano la

comunità, e quindi... uti universi»31.

Donc, sensusfidei puisqu'il est sensus Ecclesiae, et inversement. Ce qui
compte, ce n'est pas le critère de l'unanimité (critère quantitatif), mais

celui de la qualité de la croyance (critère qualitatif) : l'enjeu est le
charisme de l'infaillibilité de l'Eglise ; il s'agit de Yévidence objective32 de
la vérité de lafides quae creditur, plutôt que des critères subjectifs à partir
desquels cette foi est crue (fides qua creditur). Quant à la dimension
quantitative que l'on voudrait voir s'étendre jusqu'à la totalité des

christifideles, j'aimerais rappeler que dans un nombre toujours croissant
de croyants j'aperçois la réalisation du critère de certitude objective,
identifié par Saint Thomas avec une répétition très fréquente d'actes

contra legem, jusqu'à fonder la coutume correspondante: «Inquantum
scilicet per exteriores actus multiplicatos interior voluntatis motus, et
rationis conceptus, ejficacissime declaratur ; cum enim aliquid multoties
fit, videtur ex deliberato rationis iudicio provenire»33.

Ce sens de la foi, dont la causalité directe et efficace, je le redis, est

l'Esprit Saint, se réalise dans le peuple chrétien sub ductu sacri magisterii.
Dans la Constitution dogmatique sur la Révélation divine (Dei Verbum,

10), il est question de l'adhésion au sacrum depositum de la Parole de Dieu

par la « tota plebs sancta pastoribus suis adunata », et de la manière dont
est nécessaire « in tradita fide tenenda, exercenda, profitendaque singu-
laris... antistitum et fidelium conspiratio ».

Dans l'exercice du magistère ainsi que dans l'authentification de la
vérité par la hiérarchie, les pasteurs eux-mêmes, en tant que croyants, se

30 Cfr. Philips, G., La Chiesa e il suo mistero nel Cortcilio Vaticano II, Milano 1982,

p. 158.
31 Giacchi, O., op. cit., p. 168.
32 Ainsi Sancho Bielsa, J., Infalibilidad delpueblo de Dios. «Sensusfidei » e infalibilidad

organisa de la Iglesia en la Constitution «Lumen Gentium » del Contilio Vaticano II, Pamplona
1979, p. 262.

33 Summa Theologiae, I-IIae, q. 97, a.3. Cette doctrine de saint Thomas est utilisée par
Fornés, J., La costumbre contra legem, hoy, cit., p. 756.



234 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

situent dans le peuple de Dieu et participent de ce même sensusfidei. Sur

ce point Dei Verbum est explicite: «Quod quidem magisterium non
supra Verbum Dei est, sed eidem ministrat». Avec J. Beyer j'affirmerai
moi aussi que, puisque « comme tout fidèle, le clerc reçoit l'absolution,
la communion, l'onction des malades, le viatique, il est soumis à la

Parole de Dieu, au magistère qu'il exerce, aux lois qu'il promulgue...,
d'une certaine manière le clerc reste <laïc> ». Tout au plus, avec ces

présupposés, je poserai moi aussi la question suivante : « Ne faudrait-il
donc pas replacer le sacerdoce dans le peuple de Dieu et replacer le

peuple de Dieu uni devant le Seigneur »34

Dans la conscience renouvelée, au sein de l'Eglise conciliaire, de la

place centrale tenue par chaque fidèle en tant qu'il est conformé au

Christ par le baptême, celui-ci, bien que «dépendant du magistère
hiérarchique pour recevoir les déterminations objectives de la foi », ne

cesse «d'être un sujet irréductible au magistère». Y. Congar écrivait
avec bonheur que « la plante semée a ses racines propres ; en un terrain

nouveau, original, elle produit des fruits qui sont les siens»35.

Mais si un chrétien, en tant que membre du peuple croyant de Dieu,
et parce qu'il est en communion avec l'Eglise entière, est en mesure d'en

exprimer le vrai sensus fidei, a fortiori on devra le considérer comme
capable — individuellement, mais aussi avec la communauté dont il fait
partie - de réaliser cette valeur moindre qu'est la production normative
d'une règle, d'une loi, même si cette règle doit être pensée en parfaite
cohérence avec la régula fidei dont elle n'est assurément pas une
lointaine « ordinatio practica ». C'est exactement ce que E. Corecco a écrit
au sujet de l'efficacité juridique de l'acte contra legem : « Si deve constatare
che anche un cristiano non investito délia potestà di imperio è in grado
di cogliere la verità teologica e comunionale di un comportamento o di

un atto giuridico»36.
La notion du sacerdoce commun de tous les fidèles est complémentaire

à, voire présupposée par la redécouverte et l'identification plus
précise de ce même sensusfidei. C'est avec cette méthode qu'on a procédé
dans les travaux du Concile. Sancho Bielsa a prouvé en effet que «la
vinculaciôn del sentido de la fe al sacerdocio de los fieles» était une

34 Beyer, J., op. cit., p. 236.
35 Congar, Y., La Tradition et les traditions, II. Essai théologique, Paris 1963,

p. 91.
36 Corecco, E., Valore dell'atto, cit., p. 257.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 235

« idea perfectamente clara » au cours de la rédaction des deux schémas de

1963 et de 1964 de Lumen Gentium11.

Les nombreux passages de Lumen Gentium, (tout d'abord les nn. 10,

30a, 31a, 32b,c) qui reconnaissent le sacerdoce commun des baptisés en
Jésus Christ, assurent par ailleurs que «vera tarnen inter omnes viget
aequalitas quoad dignitatem et actionem cunctis fïdelibus communem
circa aedificationem corporis Christi ». L'action commune avec la
hiérarchie, en cette édification, est affirmée également dans le décret

Presbjterorum Ordinis, 2a; finalement, lapidaire (comme s'il voulait
exprimer d'impossibles instances pseudo-démocratiques) est le passage
de Apostolicam Actuositatem, 10a, suivant lequel «utpote participes
muneris Christi sacerdotis, prophetae et regis, laici suas partes activas
habent in Ecclesiae vita et actione ». Ce qui revient à dire que tout rôle

purement passif du peuple de Dieu est désavoué38, que — comme le

constate aussi W. Aymans39 — dans l'Eglise il n'y a pas de

«compagnons—roue de secours», condamnés au second rôle.
A partir de ces présupposés, et à la suite de la reconnaissance du

sacerdoce royal des fidèles, il aurait sans aucun doute fallu garantir dans

le nouveau Code une plus grande participation des laïcs à l'activité
législative de l'Eglise. Si on avait reconnu plus pleinement le rôle actif
des fidèles dans la formation du droit coutumier, alors que les canons 5

et 23ss. s'abstiennent de le faire, on aurait mieux souligné la participation

commune à la « potestas regiminis » (dans le nouveau Code, comme
tout le monde le sait, le munus regendi — que j'aurais aimé voir désigné par
<munus pascendi> — est encore qualifié par cette terminologie dépassée).
On aurait mieux réalisé ainsi la communion entre tous les sacerdotes du

peuple de Dieu et le pouvoir juridictionnel primaire. Cette occasion a

été malheuresement manquée par le nouveau Code, qui n'a pas
complètement mis en valeur le munus regendi dans son enracinement ecclé-

siologique40.

37 Sancho Bielsa, J., op. cit., p. 166.
38 De ce même avis est Urrutia, J.F., Reflexiones, cit., p. 469, bien qu'il tienne à

souligner — à l'opposé de Arias, J., El consensus communitatis en la eficacia normativa de la
costumbre, Pamplona 1966, pp. 142-143 — que «esa actividad, tal como la propone el
Concilio no parece suficiente para concluir a la actividad creadora de normas juridicas
por medio de la costumbre, con una contribuciôn que vaya mâs alla de la simplemente
material ».

39 Aymans, W., Autorità apostolica nelpopolo di Dio. Sulfondamento e i limitidel mandato

spirituale, dans Communio, 1977 (36), p. 43.
40 Corecco, E., Ipresupposti culturali ed ecclesiologici del nuovo « Codex », dans II nuovo

Codice di diritto canonico, Bologna 1983, p. 61.



236 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

C'est encore E. Corecco qui a prouvé qu'une semblable opération de

réduction des principes conciliaires a été faite par le canon 750 par
rapport au munus docendi, qui considère comme étant magistère
ordinaire et universel de l'Eglise «quod scilicet communi adhaesione chris-
tifidelium sub ductu sacri magisterii manifestatur ». On a ainsi passé sur
le rôle que Lumen Gentium, 12, reconnaît de toute évidence au sensus

fidei. E. Corecco fait aussi remarquer qu'on a manqué l'occasion de

« affrontare con maggior coraggio » le problème du rôle dialectique du

sensus fidei vis-à-vis du magistère41.
Personnellement j'irais même plus loin. Le fait d'avoir omis

d'indiquer et d'utiliser dans le Code la catégorie du sensus fidei et de ses

développements normatifs, au sujet de la formation du droit coutumier
dans l'Eglise, a eu comme conséquence de ne pas affirmer l'identification

du munus docendi et regendi du peuple chrétien, que le sensusfidei, par
contre, réalise parfaitement.

Ce même sensus fidei signifie — comme j'ai essayé de le montrer
ci-dessus — au niveau du munus docendi, l'apport irremplaçable du peuple
de Dieu au développement de la conscience dogmatique de l'Eglise;
alors qu'au niveau du munus regendi il peut, du même coup, concrétiser la

formation de normes qui, dans un contexte spatio-temporel donné,
incarnent les buts propres au système juridique de l'Eglise : jouer le rôle
de médiateur entre la révélation et le plan normatif, et traduire en
culture juridique la foi elle-même.

Guniversitasfidelium « qui unctionem habent a Sancto Spiritu » et qui
«in credendo falli nequit, atque hanc suam peculiarem proprietatem
mediante supernaturali sensu fidei totius populi manifestât » (ainsi que
s'exprime Lumen Gentium), ou bien le «perpetuus Ecclesiae sensus, singu-
laris catholicorum antistitum ac fidelium conspiratio » (selon les termes
de la bulle Ineffabilis Deus qui, le 8 décembre 1854, a proclamé le dogme
de l'Immaculée Conception), prouvent que, lorsqu'il s'agit de la foi du

peuple chrétien, nostra res agitur: ils expriment, j'en suis persuadé, la
réalité de la communion totale qu'est l'Eglise ; ils réclament, pour être
bien compris, d'être situés à l'intérieur d'une théologie de communion.

Je suis d'accord avec E. Corecco pour dire que la notion de communio

est «tra i concetti più fluidi e ambigui del linguaggio teologico post-

41 Corecco, E., op. et loc. cit.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 237

conciliare»42. Je ne suis pas sans en connaître les abus : comme si nous
disposions, par là, d'un passe-partout apte à résoudre tous les problèmes.
Je reconnais volontiers que les trois niveaux conciliaires fondamentaux
de la communion sont la <communio fidelium, hierarchica, Ecclesia-

rum>. Mais il me semble également que tous les aspects de l'Eglise
doivent être réunis dans celui de communion. Il est certainement vrai

que la «vision essentielle de Vatican II au sujet du mystère de l'Eglise»
(Lumen Gentium, 8) est celle d'une « communauté de foi, d'espérance et
de charité»43, d'une communio entre le visible et l'invisible, d'un lien de

paix, de charité et d'unité. Communio hierarchica, comme le disait
Paul VI: «La <communio> ecclesiale non puô esistere socialmente né

avere efficace influsso nella vita cristiana, se non sia originata da un
ministero gerarchico, di parola, di grazia, di guida pastorale, e cosl siano
assicurati l'ordine e la pace»44. Mais aussi communion hiérarchique —

nous rappelait J. Beyer45 — «non parce qu'elle est la hiérarchie qui
gouverne, mais comme vie hiérarchisée selon les diverses ordres ecclé-

siaux, selon l'usage liturgique, qui fut la première structure externe de

l'assemblée qu'était l'Eglise célébrant l'eucharistie et se réunissant
autour de l'autel ». Communauté christologique, communauté apostolique

aussi, qui, moyennant la succession, assure l'authenticité de la
Parole et du Sacrement46; «conciliarité profonde» de l'Eglise47: voici
d'autres noms de la communion.

Il s'ensuit, par conséquence, que « il cristiano non puô essere con-
cepito corne entità individuale contrapposta a quella collettiva ». E. Co-

recco en conclut que « sul piano giuridico il rapporto con tutti gli altri
membri délia comunità cristiana... cambia strutturalmente. Non esiste

più corne rapporto di polarità concorrenziale»48. Il s'ensuit encore qu'à
l'intérieur de la communion Eglise universelle—Eglises particulières, les

chrétiens ont le droit d'être eux-mêmes : « Tout chrétien qui a le droit et

42 Corecco, E., Considerazioni sulproblema dei diritti fondamentali del cristiano, cit.,
p. 1222.

43 Cfr. Beyer, J., La « communio » comme critère des droitsfondamentaux, dans Les droits
fondamentaux du chrétien, cit., p. 83.

44 Discours de Paul VI aux participants au IIe Congrès international de droit
canonique, dans Persona e ordinamento nella Chiesa (Atti del II Congresso internazionale di
diritto canonico), Milano 1975, p. 584.

45 Beyer, J., op. et loc. cit.
46 Rouco Varela, A.M., Le statut ontologique et épistémologique du droit canonique, dans

Revue Sc. Ph. Th., 1973 (57), p. 223.
47 Cfr. Congar, Y., La Tradition et les traditions, cit., p. 86.
48 Corecco, E., op. ult. cit., p. 1224.



238 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

le devoir d'être pleinement en communion ecclésiale, a le droit d'être,
dans son Eglise particulière, chrétien et frère universel des hommes,
tout en restant lui-même par sa langue, sa culture, sa liturgie, sa

théologie, sa spiritualité et sa tradition particulière»49. Sans oublier que le

fondement de la correctio fraterna n'est autre chose que le fait qu'un
chrétien a toujours besoin d'un frère chrétien : il a toujours besoin d'être
rassuré et confirmé par un autre et, dans la mesure du possible, par une
communauté50. Dans l'Eglise-communion, une obéissance passive est

un moyen tout à fait inapte à la participation51: la conscience des

personnes ne peut pas s'identifier avec la conscience supérieure de la

hiérarchie, parce que - comme Y. Congar l'a fait remarquer52 - « l'unité
des personnes dans l'Eglise n'est pas du type <fusion>, mais du type
<communion>. Un grand nombre de personnes possèdent en commun
les mêmes réalités comme le contenu de leur vie, de leur mémoire, et
donc de leur conscience».

La teneur du canon 23 du nouveau Code, selon laquelle « ea tantum
consuetudo a communitate fidelium introducta » peut atteindre vim legis,

sonne de façon totalement nouvelle par rapport à l'ancien Code. Ce

canon marque ainsi « explicitement la part de la communauté des

fidèles»53, mais, en exigeant que la coutume «a legislatore approbata fue-
rit », souligne avec autant de force que la communauté en question doit
être en communion avec le législateur. Dès une première lecture littérale

de ce canon on est déjà autorisé à conclure que les conditions
essentielles de validité pour la coutume canonique découlent du principe

théologique de la communion ecclésiale ; mais on peut aussi affirmer

: le critère décisif pour que l'usus répété des christifideles devienne
coutume est le consensus totius populi fidelium. L'introduction et la

pratique répétées d'un comportement donné de la part d'une communitas

fidelium n'a donc pas une portée seulement juridique, mais théologique
tout court.

49 Beyer, J., op. cit., p. 90.
50 Voir: Congar, Y., La ricezione, cit., p. 101, qui relate la pensée de Möhler, J.A.,

L'unité dans l'Eglise ou le principe du catholicisme d'après l'esprit des Pères des trois premiers
siècles, Paris 1928. Voir aussi Bertolino, R., La tutela dei diritti nella Chiesa. Dal vecchio al
nuovo Codice di diritto canonico, Torino 1983, notamment pp. 11—30, 120—128.

51 Voir à ce propos Alberigo, G-, Elezione-consenso-ricezione nell'esperienza cristiana,
dans Concilium, 1972 (7), p. 18.

52 Congar, Y., La Tradition et les traditions, cit., p. 85.
53 Denis, J., op. cit., p. 741.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 239

En réfléchissant sur la coutume en tant que source primaire du droit,
nous avons été conduits ainsi à prendre conscience de la vérité radicale
de la doctrine — que je partage totalement — selon laquelle dans le droit
de l'Eglise «l'elemento teologico non rappresenta l'orizzonte esterno,
ma deve informare dall'interno il metodo stesso délia teoria generale del

diritto»; que le fait juridique est «in se stesso espressione di verità
teologica»54. Pour tout dire en un seul mot: la norme canonique est

ordinatio fidei, car elle est produite, non pas par un législateur humain
quelconque, mais par l'Eglise et dans l'Eglise, « il cui criterio epistemo-
logico decisivo non è la ragione, ma la fede»55. Tout cela entraîne un
effort continu d'adéquation entre la réalité historique-sociale et la

structure kérygmatique-sacramentelle dans l'Eglise. Ursakrament,

comme disait K. Rahner56, « in Christo veluti sacramentum seu signum
et instrumentum intimae cum Deo unionis totiusque generis humani
unitatis » (Lumen Gentium, 1). Vraiment « magna illa communio », selon
le mot de Paul VI57, «quam efficit ecclesial».

Prenons donc acte que la relation entre consensusfidelium et legislatoris
constitue la traduction juridique indispensable de l'essence théologique
de l'Eglise-communion ; de même, qu'une pareille communion
n'appartient pas à l'ordre ontologique de lapotestas sacra, mais « è un dato di
fatto, è una realtà ecclesiale che esiste o non esiste»58: le législateur
canonique — à cause de la norme coutumière concrétisée par le consensus

universel des fidèles —, dans la mesure où la norme canonique devient
obligatoire pour le salut, «più che essere chiamato a deciderla, la deve

autorevolmente constatare»59.

Il s'ensuivrait, par conséquent, des critères précis pour la qualification

juridique du consensus superioris ou, comme le dit le nouveau Code,
de 1'« approbatio legislatoris », ainsi que pour la légitimité de son exercice

dans la communauté ecclésiale.
Le nouveau Code, par contre, ne dit rien à ce sujet. Le renvoi à une

approbatio legislatoris, au lieu de l'appel d'autrefois (canon 25) au consen-

s4 Cfr. Corecco, E., Il valore dell'atto, cit., p. 241 et p. 245.
55 Corecco, E., « Ordinatio Rationis» o « Ordinatio Fidei» Appunti sulla definizione

delta legge canonica, dans Communio, 1977 (36), p. 68.
56 Cfr. Rahner, K., Chiesa e sacramenti1, Brescia 1969, p. 13ss.
57 Allocutio ad Tribunalis Sacrae Romanae Rotae... de protectione iustitiae perfectiore

reddendo, dans A.A.S., 1977, p. 148.
58 Corecco, E., Natura e struttura délia «Sacra Potestas» nella dottrina e nelnuovo codice

di diritto canonico, dans Communio, 1984 (75), p. 38.
59 Cfr. Corecco, E., Valore dell'atto, cit., p. 257.



240 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

sus competentis superioris (la précision « ecclesiastici » était évidemment
superflue, puisqu'on la motivait par des soucis uniquement dejuspublicum

ecclesiastic'm, de défense par rapport au juridictionalisme envahissant

des Etats prétendus chrétiens), n'aide absolument pas à comprendre

comment le législateur se situe face à la communauté: est-il à

l'intérieur de la communauté, comme je l'ai moi-même affirmé, ou bien
au-dessus et, comme on pourrait le penser à la suite d'une interprétation
purement exégétique du texte, en dehors de la communauté « Superior
ostenditur», comme J.F. Urrutia a dit60, «arbiter absolutus respectu
inceptorum communitatis, non autem suae communitatis caput parti-
cipans in vita eius».

Notre point de départ est le fait que Yapprobatio legislatoris est
absolument nécessaire pour constater l'existence d'une véritable communio

ecclésiale dans le comportement coutumier des christifideles, qui ont
voulu exprimer, de cette façon tout à fait particulière, une dimension
juridique de l'Eglise que son législateur officiel avait manqué d'apercevoir.

Je rappellerai — comme nous l'avons dit ci-dessus — que le consensus

du pasteur est essentiel au sensus fidei de la plebs sancta : un consensus,
certes, non pas de type quantitatif, mais «de qualité»61 ; un consensus qui
n'est pas seulement extrinsèque ou formel, mais intrinsèque et materia-
liter formalis par rapport au sens de la foi.

Le consensus superioris, qui est nécessaire afin de garantir Yinfallibilitas
in credendo dupopulus christianorum, peut bien être requis pour en éprouver

Yinfallibilitas potentielle in agendo; afin d'assurer que la norme
coutumière, proposée et vécue dans l'Eglise, est un approfondissement
authentique, historique et social, dans la vérité, du mystère de l'Incarnation.

Consensus superioris— aujourd'hui Yapprobatio legislatoris — renvoie au

pouvoir, et par conséquent à une notion «chargée d'un grand poids
émotionnel»62. Dans l'Eglise post-conciliaire il n'est par ailleurs plus
légitime de se référer uniquement à lapotestasjurisdictionis seu regiminis,

quoi qu'il en soit des amputations dont le Code a souffert. Il faut se

référer au munus regendi, docendi ac sanctificandi, qui tous renvoient à Yuna
sacra potestas, que le Concile a considérée essentiellement «visibile

60 Urrutia, F.J., De consuetudine canonica novi canones studio proponuntur, dans Per.

RMCL., 1981, p. 75.
61 Sartori, L., op. cit., p. 120.
62 Voir à ce propos Aymans, W., op. cit., p. 29 et ss.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 241

principium et fundamentum unitatis Ecclesiae » (Lumen Gentium, 23),
donnée à l'Eglise «non ad destructionem, sed ad aedificationem» (II
Cor 13,10). Cette sacrapotestas n'est donc pas, comme l'a fort bien écrit
W. Aymans63, «una potestà del popolo di Dio, né puô essere compresa
corne potestà sul popolo di Dio, ma... è una potestà nel popolo di
Dio ».

L'approbatio legislatoris, qui implique l'exercice simultané d'un pouvoir

(juridique) et d'une autorité (spirituelle et morale), doit arriver à

signifier, au plan conceptuel mais aussi sur le plan pratique, la

complexité théologique et ecclésiologique des réalités que nous venons
d'examiner.

Mais le supérieur, qui est le pasteur de son troupeau, appelé à

discerner les dynamismes de l'Esprit, membre de la communauté, pars
lui-même, « inceptorum communitatis et activatum vitalium quae pau-
latim in factum consuetudinarium quasi coalescunt»64, ne pourrait
jamais être pensé, dans une Eglise qui veut se reconnaître dans les

principes constitutionnels (les Grundnormen) de Vatican II, comme le
« princeps dioeceseos », dépositaire à lui seul d'un charisme culturel et
juridique, parce que la « massa » communautaire ne serait pas en mesure
de passer au crible la norme, de façon à en donner une interprétation
technique digne de ce nom — ce qui a été encore récemment écrit selon

une doctrine exégétique qui ne se soucie guère des dimensions théologiques

du droit canon65.

Pour ma part, je regrette que dans la doctrine médiévale, et notamment

dans celle des juristes post-suaréziens de la Contre-réforme et de

l'époque des monarchies absolues, ait été abandonnée la thèse originaire,

propre au droit romain66, de la coutume comme <tacita voluntas
populi>, pour la remplacer par celle de la <tacita voluntas principis> ou
<superioris>: c'est dire, ainsi que le fait remarquer avec finesse N. Bob-
bio67, combien on a méconnu l'autonomie même du droit coutu-
mier.

63 Aymans, W., op. cit., p. 38.
64 Urrutia, op. ult. cit., p. 92.
65 Ainsi Gherro, S., L '«animus communitatis » délia consuetudine canonica, dans Ephem.

Iuris Can., 1982, p. 142.
66 Sur la coutume en droit romain, voir Gallo, F., La consuetudine nelDiritto romano,

dans Atti del Colloquio romanistico-canonistico (febbraio 1978), Roma 1979, p. 98 et ss.
67 Cfr. Bobbio, N., op. cit., p. 430.



242 Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise

Mais la canonisation ou « christianisation » prétendue, comme
l'écrivait P. Fedele68, de la doctrine romaine de la coutume — qui a

consisté en l'assomption du consensus legislatoris au niveau du fondement
même du droit coutumier — correspondait parfaitement à la doctrine
constitutionnelle de l'Eglise à cette époque: celle d'une societas

hierarchice inaequalis, où le consensus superioris, cause formelle et première
de la coutume par rapport à la cause secondaire qu'est Yusus répété des

christifideles, traduisait fidèlement la dichotomie radicale entre
hiérarchie et fidèles.

Je me suis efforcé ci-dessus de prouver, par ailleurs sans trop de mal,

moyennant le principe et la doctrine du consensusfidelium et la réception
par Vatican II de la doctrine du sacerdoce commun des christifideles, à

quel point le système juridique de l'Eglise catholique s'écartait d'une
telle conception et à quel point le rôle du christifidelis laïc était décisif en
la matière.

Pendant les travaux en vue de la révision du Code, le professeur
M. Petroncelli, s'appuyant sur une prétendue immutabilité radicale des

principes de la théologie dogmatique, estimait au contraire que tout
changement aurait été impossible et que le Code n'aurait jamais pu
accueillir, pour ce qui est de la coutume, des principes constitutionnels
autres que les précédents69.

Si le Code de 1983 avait été conçu de cette façon, il aurait été

ouvertement infidèle aux principes du Concile, que la nouvelle
codification, au contraire, a voulu suivre fidèlement. L'image
conciliaire de l'Eglise est en fait l'archétype auquel le Code doit toujours
se référer; «immo, certo quodam modo», lit-on ainsi dans la
Constitution apostolique Sacrae disciplinae leges, «novus hic codex

concipi potest veluti magnus nisus transferendi in sermonem
canonisticum hanc ipsam doctrinam, ecclesiologiam scilicet
conciliarem». Le nouveau rôle du christifidelis et de la communitas
Christiana dans la formation du droit coutumier dans l'Eglise découle
exactement de la nouvelle ecclésiologie conciliaire.

Le consensus communitatis épouse le consensus legislatoris en vue de
réaliser le consensus communionis, consensus Ecclesiae intrinsece a fide

68 Voir Fedele, P., Il problema del!animus communitatis nella dottrina canonistica
délia consuetudine, Milano 1937, p. 9.

69 Petroncelli, M., Il consensus superioris nella dottrina canonistica délia consuetudine,
dans Apollinaris, 1978, p. 465.



Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Eglise 243

informatus. C'est uniquement à l'intérieur de ce consensus communionis

qu'il est possible de discerner - mais comme les parties d'un tout qui ne
se suffisent pas en elles-mêmes — le consensus fidelium et le consensus

antistitum. C'est dans cette communion que l'on pourra vérifier Yactuosa

participatio au munus regendi et docendi du peuple chrétien tout entier.
Nous pouvons donc en arriver à une conclusion clairement

motivée : le caractère juridictionnel de la coutume canonique trouve sa

source non pas dans la volonté exclusive du législateur, mais dans le

caractère formaliter ac materialiter obligatoire de la communion. La
communio se réalise si Yapprobatio legislatoris se joint au consensusfidelium
dans l'exercice d'un ministère pastoral et magistériel de discernement
concernant Yadaequatio entre la norme coutumière, introduite dans la

pratique, et la traduction de la foi du peuple chrétien dans un contexte
spatio-temporel donné. S'il en est ainsi, il apparaît légitime de

reconnaître finalement dans la coutume un charisme communautaire
du peuple de Dieu, en mesure de manifester la vitalité de la

communauté sous l'action de l'Esprit du Christ70.

70 Ainsi pense Urrutia, F.J., De consuetudine canonica, cit., p. 77.




	Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Église

