Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Sensus fidei et coutume dans le droit de I'Eglise
Autor: Bertolino, Rinaldo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RiNnALDO BERrRTOLINO

Sensus fidei et coutume
dans le droit de I’Eglise”

Je tiens a signaler, d’entrée de jeu, que ma réflexion sur le sensus fidei
et le droit coutumier dans I’Eglise se bornera a poser avant tout quelques
jalons méthodologiques pour une fondation juridique et théologique —
plus correcte 2 mon sens — de la coutume en droit canonique. Je ne dirai
donc rien de la grande valeur, au point de vue juridique, de la coutume
parmi les sources de production du droit qui représente «il modo
spontaneo, naturale... informale» de cette production et qui se situe a
'opposé de la loi'. De méme, je ne vais pas traiter de la grande signi-
fication culturelle, aussi bien pour le passé que pour I’époque actuelle,
de la coutume, s’il est vrai — comme N. Bobbio le montre? — qu’a la fin
du XVIII® siecle, au cceur du contraste entre la loi et la coutume, on
devinait le conflit entre esprit des Lumieres et le romantisme, et s’il est
vrai qu’aujourd’hui on devine ce méme conflit entre le formalisme et le
réalisme, entre I’Etat comme source unique du droit et le droit qui nait
des institutions intermédiaires.

Certes, je signale volontiers que la coutume possede, en droit cano-
nique, une valeur typique et particuli¢re par rapport a celle des systemes
juridiques des Etats: s’il est vrai que dans ’Eglise la coutume garde une
valeur moindre que dans le droit anglo-saxon — qui, lui, connait et
applique encore trés souvent les coutumes ab immemorabili, alors que
jaurais du mal 2 en trouver des exemples dans le droit canon — elle est,
en ce dernier, mise en valeur dans une mesure tout a fait considérable
par rapport aux Etats européens continentaux.

* Conférence donnée le 21 décembre 1984 i la Faculté de théologie de I'Université
de Fribourg (Suisse).

! Voir Bossio, N., art. Consuetudine, dans Enc. Dir., IX, Milano 1961, p. 426.

2 Bossio, N., gp. cit., p. 442.



228 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

S’1l est vrai d’ailleurs que la force dont jaillit la coutume est la
tradition, le sujet devient spécialement stimulant pour le canoniste qui
connait, a 'intérieur de 'ordre juridique de I’Eglise, ’existence de deux
traditions: la Tradition «quae ab apostolis sub assistentia Spiritus Sancti
in Ecclesia proficit» (Dei Verbum, 8) et la tradition canonique dont il est
question au paragraphe 2 du canon 6 du nouveau Code: «Canones
huius Codicis, quatenus jus vetus referunt, aestimandi sunt ratione etiam
canonicae traditionis habita ».

Il serait sans doute intéressant de situer a 'intérieur du droit canon
les résultats d’une réflexion de théorie générale du droit qui est issue des
travaux sur la coutume et qui porte sur le dépassement —actuellement en
cours dans la science juridique — de la distinction entre la validité et
Pefficacité juridique, méme lorsqu’il s’agit de normes isolées?>.

J ajouterai que, pour la coutume canonique, il n’y a pas lieu de faire
les réserves que E. Corecco a exprimées au sujet d’autres institutions
canoniques (qui ne sont que des cas de «fallentiae juris> : depuis la receptio
legis jusqu’a ’acte contra legem), comme si elles étaient des «massi erra-
tici» qui n’ont pas regu dans la science canonique une nouvelle élabo-
ration, tout a fait nécessaire, par les techniques propres a la science
juridique moderne*.

La coutume garde encore aujourd’hui un réle juridique et ecclésio-
logique décisif, tout en étant étouffée par une production législative
surabondante qui, paradoxalement, a accompagné la période post-con-
ciliaire dans I’Eglise universelle et dans les Eglises particulieres’. Elle a
en méme temps souffert d’une mise a I’écart presque inévitable, a cause
du choix opéré par la nouvelle codification du droit universel de I’'Eglise
latine.

I1 faut cependant remarquer que le nouveau Code, contrairement a
celui de 1917, a été congu comme une législation intentionnellement
ouverte. On ne pourra plus dire, de ce nouveau Code, ce que R. Phi-
lippot écrivait de ’ancien: « Une cathédrale du droit, (ou) les canonistes
n’avaient plus, semble-t-il, qu’a jouer le réle de guides ou de gardiens,

3 Voir encore Bossio, N., op. et Joc. cit.

4+ Cfr. Corecco, E., Valore dell’atto « contra legem », dans Jus Canonicurm, 1975 (30),
p. 239. -

5 Sur ce point, voir notamment Corecco, E., Considerazioni sul problema dei diritti
fondamentali del cristiano nella Chiesa e nella societa. Aspetti metodologici della questione, dans
Les droits fondamentaux du chrétien dans I’Eglise et dans la société, Fribourg 1981,
p. 1212,



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 229

sinon parfois de cerbeéres, chargés d’en décrire I’architecture, d’en expli-
quer l’histoire, d’en décrire les fonctions, d’en éclairer les recoins ou
parfois les dédales, et d’empécher qu’on ne dégrade le monument dans
lequel on enfermait le peuple chrétien autorisé a y marcher en
ordre »S.

Tout d’abord, la coutume correspond exactement a 'image de la
théologie dogmatique et de I’ecclésiologie qui soustend la soczetas Chris-
ti, ainsi qu’évidemment a la conception politico-institutionnelle dont
elle est 'objet. Vous n’étes pas sans savoir que F. Wernz prétendait en
1917 que toutes les coutumes contraires au Code étaient «penitus»
abrogées, estimant non seulement que «jus scriptum dignitate et clari-
tate jus non scriptum superat, ideoque primo loco est exponendum nec
cum jure non scripto permiscendum»’, mais également, dans sa con-
ception historique, juridique et ecclésiologique, que « populus christia-
nus, suffragio quodam universali et expresso leges ecclesiasticas ferre
nequit» et «tacito suo suffragio universali pariter a condendis legibus
ecclesiasticis excluditur», 2 moins que — ajoutait F. Wernz — quelqu’un
«monarchicam et hierarchicam constitutionem Ecclesiae catholicae
omnino reicere et negare velit»®,

Avantages et inconvénients de la coutume en droit canon, «une
institution indispensable a la vie de I’Eglise», ou elle «tient une place
essentielle »?, ont été par ailleurs décrits de maniere incisive par P. An-
drieu-Guitrancourt dans son ouvrage « Introduction a ’étude du droit
en général et du droit canonique contemporain en particulier», Paris
196310, auquel je renvoie.

Pour ma part, je me bornerai a ajouter que la coutume n’est pas
seulement une participation indirecte, par le moyen des influences

¢ PuiLierot, R., Le droit d’initiative dans I’Eglise, dans L’Année Canoniéue, 1973
(XVII), p. 735.

7 Cette doctrine sur la coutume, trés connue, de F. WERNZ a été récemment rappelée
par URRUTIA, F.]., Reflexiones acerca de la costumbre juridica en la Iglesia, dans Investigationes
theologico-canonicae, Roma 1978, p. 451. On pourra aussi consulter sur ce point FELICIANI,
G., Presentazione de VisMARA MissiroL1, M./MusseLLl, L., / processo di codificazione del
diritto penale canonico, Padova 1983, p. 14.

8 Pour une utilisation actuelle de cette conviction de F. Wernz, voir PETRONCELLI,
M., 1/ consensus superioris nella dottrina canonistica della consuetudine, dans Apollinaris, 1978,

. 461.
’ ® Cfr. DENts, )., La dialectique législateur—fidéles dans la formation du droit coutumier de
I’Eglise, dans La norma en el derecho canonico (Actas del IIT Congreso internacional de derecho
canonico), Pamplona 1979, p. 738.
10 Cfr. pp. 1103-1169, notamment pp. 1106-1107.



230 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

multiples que chaque société ne manque pas d’exercer sur les options du
législateur, mais une participation directe — organique, comme on a eu
raison d’écrire!'! — au peuple chrétien a aedificatio Ecclesiae, a sa plan-
tatio dans le monde et dans ’histoire.

La coutume peut étre invoquée, ainsi que P. Lombardia I’a fait face
aux projets de la Lex Ecclesiae fundamentalis'’, comme un moyen pour
surmonter d’éventuels immobilismes du systéme juridique ecclésial;
comme le procédé le mieux adapté pour conformer la structure dog-
matique de la société aux réalités pastorales'?; comme une forme spé-
cialement heureuse de reconnaitre a la personne la liberté de vivre sa foi
en Dieu dans son propre contexte culturel'.

C’est pourquoi il est étonnant que le Coetus studiorum de la Pontificia
Commissio Codici juris canonici recognoscendo se soit borné a proposer des
modifications trés limitées a la discipline juridique de la coutume de
I'ancien Code qui déja paraissait insatisfaisante ; c’est-a-dire que « etiam
servantur eaedem quoad substantiam normae, sed clariore modo et
ordine magis logico... traditae»'’, bien que le législateur souhaitat que
«magis affirmetur pars quam in jure consuetudinario efformando habet
ipsa communitas christianorum»'é. F. J. Urrutia pouvait a juste titre
évaluer les modifications proposées comme étant d’une «decepcionante
modestia»'’.

Je n’ai pas I'intention de revenir maintenant sur ce sujet; j'essaierai
plutét d’offrir une réponse méthodologiquement correcte a une ques-
tion ouverte par E. Corecco dans une note en bas de la page de son
article « Valore dell’atto «contra legem»», paru dans Jus canonicum de

"' DENIS, ., 0p. ait., p. 737. Au sujet de la participation populaire, méme indirecte, 2
I’élaboration historique du systéme canonique, voir tout spécialement pE Luca, L.,
« Populus fidelium » e formazione storica dell’ordinamento della Chiesa, dans Studi di diritto
canonico in onore di M. Magliocchetti, vol. 11, Roma 1975, pp. 418—425, qui s’inspire d’une
doctrine connue de G. Le Bras. Enfin, cfr. ZANcHINI, F., Principio gerarchico e principio
popolare nell’'ordinamento della Chiesa (sous presse).

12 LOMBARDIA, P., Panoramica del projecto de Ley Fundamental, dans Escritos de derecho
candnico, vol. 111, Pamplona 1974, pp. 315-316. Voir aussi Risas, |.M., La jerarquia de
Sfuentes en el ordenamiento candnico, dans Jus Canonicum, 1973, p. 321.

'3 Telle est 'opinion de FORNES, |., La costumbre contra legem, hoy, dans La norma, cit.,
p. 773.

' BonNET, P.A., La codificazione canonica nel sistema delle fonti tra continuita e
discontinuita, dans I/ Codice del Vaticano II: Perché un codice nella chiesa, Bologna 1983,
p. 81. .
3 Cfr. Communicationes, 1977 (9), p. 232.
16 Cfr. Communicationes, 1971 (3), p. 86.
7 UrruTia, FJ., op. cit., p. 459.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 231

1975, p. 251, note 46, ou il a écrit que «sarebbe anche necessario rive-
dere le basi teologiche con le quali si intende oggi rilanciare il diritto
consuetudinario canonico».

Je tacherai donc de prouver que la coutume, qui n’est pas simple-
ment une donnée humaine, mais un charisme communautaire'®, s’en-
racine théologiquement dans le sensus fide; du peuple chrétien; et de
montrer également qu’a partir de la discipline du consensus de universitas
fidelium infallibilis in credendo, on aurait pu proposer aussi des suggestions
décisives pour la discipline normative de la coutume dans le nouveau
code quant a Vznfallibilitas in agendo du peuple chrétien. Qu’une pareille
infallibilitas soit en fait supposée dans le peuple chrétien se trouve
prouvé a mon avis dans Lumen gentium, 12: «Illo enim sensu fidei, qui a
Spiritu veritatis excitatur et sustentatur, Populus Dei sub ductu sacri
magisterii, cui fideliter obsequens, jam non verbum hominum, sed vere
accipit verbum Dei «semel traditae sanctis fidei> indefectibiliter adhae-
ret, recto judicio in eam profundius penetrat eamque in vita plenius
applicat ».

Je ne suis pas le seul 4 exprimer un avis semblable. L. Sartori, lui
aussi, écrit qu’il y a un aspect noétique ainsi qu’un aspect pratique du
sensus fidei'?, et que la pratique « sembra costituire il campo piu adeguato
alla competenza del sensus fidelium»?°. Des applications significatives
du sensus fide: du peuple chrétien n’ont pas fait défaut: dans le passé, la
participation de la communauté au choix de son évéque?' ; la réception
de formes liturgiques, telle la liturgie romaine dans le cadre de 'empire
carolingien ??; plus récemment se sont traduits des cas authentiques de
non receptio legis: le refus de I'utilisation du latin dans ’enseignement des
séminaires qui était demandée par la constitution Veterum Sapientia de
Jean XXIII?3; ce méme refus a été ressenti dans la résistance d’une
partie du peuple chrétien et des théologiens a la doctrine de I’encyclique

'® Je renvoie sur ce point 4 URRuTIA, F.J., 0p. ai2., p. 463.

'9 SARTORI, L., Qual é il criterio per stabilire il « sensus fidelium » ?, dans Concilium, 1981
(8), p. 119.

20 SArTORI, L., 0p. cit., p. 122.

2! On consultera sur ce point GRANFIELD, P., [/ (sensus fidelium> nella scelta del
Vescovo, dans Concilium, 1980 (7), pp. 68-79.

22 Sur ce sujet cfr. CONGAR, Y., La ricezione come realta ecclesiologica, dans Concilium,
1972 (), p. 89.

B C.a. Veterum sapientia (De Latinitatis studio provebendo), 22 février 1962, dans
A.AS.,, 1962, pp. 129-135. A juste titre CONGAR, Y., 0p. cit., p. 92, signale ce fait comme
un «caso abbastanza innocuo» de non-réception d’une loi canonique.



232 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

Humanae Vitae®. A ce sujet, il reste toujours vrai ce que des Peéres
synodaux ont affirmé pendant la 5¢ Assemblée générale du Synode des
évéques, a savoir que le «criterio della dottrina deve essere il senso della
fede del popolo di Dio, /’esperienza — je souligne — degli sposi»?’. Moi
aussi je suis conscient des faiblesses toujours possibles du sens de la foi
que déja C. Dillenschneider avait signalées: foi de la plupart du peuple,
unilatéralités douteuses, incapacité en face de problemes subtiles?6.
Mais en ce qui concerne ce dernier aspect, a savoir — comme déja
Melchior Cano et plus récemment M. Scheeben Daffirmaient — que le
sensus fidei ne peut pas se former dans les domaines qui exigent un degré
supérieur de culture et d’expérience, qui sont par conséquent réservés au
jugement de personnes compétentes dans ’Eglise 77, je répondrai avec
J. Beyer que le laic n’est plus aujourd’hui « ni I'illettré du Moyen Age, ni
le seul prince avec lequel traite la hiérarchie de ’Eglise »22.

Quant a 'aspect quantitatif, qui a eu beaucoup de poids dans la
doctrine canonique sur la coutume, et au sujet duquel a pris forme
I'identification de la <major pars» et de la «sanior pars» du populus fidelium
(mais j’aimerais voir appliquée ici une autre régle canonique classique:
«quod omnes tangit, ab omnibus adprobari debet»2%), je répondrai que,
puisqu’il s’agit en ce cas d’un charisme, c’est-a-dire de la capacité de
discernement donnée par I’Esprit Saint a ’Eglise enti¢re («qui a Spiritu
veritatis excitatur et sustentatur»: Lumen Gentium, 12), c’est dans /’uni-

24 Voir sur ce point CONGAR, Y., op. et Joc. cit.

2 Ce qu’a été reconnu parfaitement légitime par le cardinal Ratzinger. Voir «La
relazione del Card. Ratzinger alla XIII Congregazione Generale» dans I’Osservatore
Romano du 8 octobre 1980, p. 2: «Sono emerse due tendenze, che non si devono escludere a
vicenda... Ci sono Padri sinodali che hanno insistito perché non si ripetano formule fisse,
quasi che la dottrina sia stata fatta una volta per sempre... Criterio della dottrina deve
essere il senso della fede del popolo di Dio, I’esperienza degli sposi... Categorie principali
di questo metodo sono: la storia (che si esprime nei segni dei tempi) e 'esperienza (chiarita

-dal senso dei fedeli)». Sur ce point, cfr. aussi SARTORI, L., 0p. 72, p. 117, n. 2.

26 Cl. DILLENSCHNEIDER, Le sens de la foi et le progrés dogmatique du mystére marial,
Romae 1954, notamment pp. 317-374. Pour une utilisation critique de 'opinion de cet
auteur, cfr. RAHNER, K. /LEHMANN, K., Storicita della mediazione, dans Mysterium salutis,
vol. II, Brescia 1968, p. 351.

27 Sur ce point et sur la doctrine de ces auteurs, voir HAARSMA, F., Indagine empirica sul
consenso nella Chiesa ?, dans Concilium, 1972 (1), notamment p. 157.

28 BEYER, |., Laicat ou peuple de Dieu, dans La Chiesa dopo il Concilio (Atti del Congresso
internazionale di diritto canonico), vol. II', Milano 1972, p. 242.

2% Je renvoie 4 I’étude classique sur ce point, de Giacchi, O., La regola « quod omnes
tangit » nel diritto canonico (can. 101, § 1, n. 2, C.J.C.), dans GiaccHi, O., Chiesa ¢ Stato
nella esperienza giuridica (1933-1980), I: La Chiesa e il suo diritto. Religione e societa,
Milano 1981, pp. 163-195.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 233

versitas fidelium qu’il faut lire la totalité de I’Eglise, et non pas dans une
seule partie, moins encore dans une partie inférieure ou supérieure de
’échelle hiérarchique?®®. Dans I’époque pré-conciliaire, O. Giacchi
avait déja enseigné que les délibérations de la collectivité se doivent
d’étre les plus fideles 2 la volonté de ses membres : que « & necessario che
la volonta che viene espressa dalla comunita sia formata anche so-
stanzialmente dalla maggior parte possibile dei singoli consociati. Il loro
consenso dunque viene richiesto in quanto appunto essi formano la
comunita, e quindi... uti universi»3’.

Donc, sensus fide: puisqu’il est sensus Ecclesiae, et inversement. Ce qui
compte, ce n’est pas le critere de 'unanimité (critere quantitatif), mais
celui de la qualité de la croyance (critere qualitatif): I'enjeu est le
charisme de I'infaillibilité de 'Eglise ; il s’agit de I’évidence objective®* de
la vérité de la fides quae creditur, plutot que des criteres subjectifs a partir
desquels cette foi est crue (fides qua creditur). Quant a la dimension
quantitative que 'on voudrait voir s’étendre jusqu’a la totalité des
christifideles, jaimerais rappeler que dans un nombre toujours croissant
de croyants japergois la réalisation du critéere de certitude objective,
identifié par Saint Thomas avec une répétition tres fréquente d’actes
contra legem, jusqu’a fonder la coutume correspondante: « Inquantum
scilicet per exteriores actus multiplicatos interior voluntatis motus, et
rationis conceptus, efficacissime declaratur; cum enim aliquid multoties
fit, videtur ex deliberato rationis iudicio provenire»?33.

Ce sens de la foi, dont la causalité directe et efficace, je le redis, est
I’Esprit Saint, se réalise dans le peuple chrétien sub ductu sacri magisteris.
Dans la Constitution dogmatique sur la Révélation divine (DeZ Verbum,
10), il est question de I’adhésion au sacrum depositum de 1a Parole de Dieu
par la «tota plebs sancta pastoribus suis adunata», et de la maniere dont
est nécessaire «in tradita fide tenenda, exercenda, profitendaque singu-
laris... antistitum et fidelium conspiratio».

Dans I’exercice du magistére ainsi que dans I'authentification de la
vérité par la hiérarchie, les pasteurs eux-mémes, en tant que croyants, se

30 Cfr, Puirips, G., La Chiesa ¢ il suo mistero nel Concilio Vaticano I, Milano 1982,
p. 158.

3 GiaccHy, O., op. cit., p. 168.

32 Ainsi SANCHO BIELSA, |., Infalibilidad del pueblo de Dios. « Sensus fidei » e infalibilidad
organica de la Iglesia en la Constitucion « Lumen Gentium » del Concilio Vaticano I1, Pamplona
1979, p. 262.

3 Summa Theologiae, 1-1lae, q. 97, a.3. Cette doctrine de saint Thomas est utilisée par
ForNEs, |., La costumbre contra legem, hoy, cit., p. 756.



234 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

situent dans le peuple de Dieu et participent de ce méme sensus fide:. Sur
ce point Dei Verbum est explicite: « Quod quidem magisterium non
supra Verbum Dei est, sed eidem ministrat». Avec ]. Beyer jaffirmerai
moi aussi que, puisque « comme tout fidele, le clerc recoit I’absolution,
la communion, 'onction des malades, le viatique, il est soumis 2 la
Parole de Dieu, au magisteére qu’il exerce, aux lois qu’il promulgue...,
d’une certaine maniere le clerc reste <aic»!». Tout au plus, avec ces
présupposés, je poserai moi aussi la question suivante: « Ne faudrait-il
donc pas replacer le sacerdoce dans le peuple de Dieu et replacer le
peuple de Dieu uni devant le Seigneur ? »3*

Dans la conscience renouvelée, au sein de I’Eglise conciliaire, de la
place centrale tenue par chaque fidéle en tant qu’il est conformé au
Christ par le baptéme, celui-ci, bien que «dépendant du magistere
hiérarchique pour recevoir les déterminations objectives de la foi», ne
cesse «d’étre un sujet irréductible au magistere». Y. Congar écrivait
avec bonheur que «la plante semée a ses racines propres; en un terrain
nouveau, original, elle produit des fruits qui sont les siens»?°.

Mais si un chrétien, en tant que membre du peuple croyant de Dieu,
et parce qu’il est en communion avec ’Eglise entiére, est en mesure d’en
exprimer le vrai sensus fidei, a fortiori on devra le considérer comme
capable — individuellement, mais aussi avec la communauté dont il fait
partie — de réaliser cette valeur moindre qu’est la production normative
d’une régle, d’une loi, méme si cette régle doit étre pensée en parfaite
cohérence avec la regula fidei dont elle n’est assurément pas une loin-
taine «ordinatio practica». C’est exactement ce que E. Corecco a écrit
au sujet de P'efficacité juridique de I’acte contra legem : «Sideve constatare
che anche un cristiano non investito della potesta di imperio ¢ in grado
di cogliere la verita teologica e comunionale di un comportamento o di
un atto giuridico»?¢.

La notion du sacerdoce commun de tous les fideles est complémen-
taire A, voire présupposée par la redécouverte et I'identification plus
précise de ce méme sensus fidei. Cest avec cette méthode qu’on a procédé
dans les travaux du Concile. Sancho Bielsa a prouvé en effet que «la
vinculacion del sentido de la fe al sacerdocio de los fieles» était une

34 BEYER, ]., gp. cit., p. 236.

3 CoNGAR, Y., La Tradition et les traditions, Il. Essai théologigue, Paris 1963,
p 9.
3 Corecco, E., Valore dell’atto, dit., p. 257.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 235

«idea perfectamente clara» au cours de la rédaction des deux schémas de
1963 et de 1964 de Lumen Gentium?'.

Les nombreux passages de Lumen Gentium, (tout d’abord les nn. 10,
30a, 31a, 32b,c) qui reconnaissent le sacerdoce commun des baptisés en
Jésus Christ, assurent par ailleurs que «vera tamen inter omnes viget
aequalitas quoad dignitatem et actionem cunctis fidelibus communem
circa aedificationem corporis Christi». L’action commune avec la hié-
rarchie, en cette édification, est affirmée également dans le décret
Presbyterorum Ordinis, 2a; finalement, lapidaire (comme s’il voulait
exprimer d’impossibles instances pseudo-démocratiques) est le passage
de Apostolicam Actuositatem, 10a, suivant lequel «utpote participes
muneris Christi sacerdotis, prophetae et regis, laici suas partes activas
habent in Ecclesiae vita et actione». Ce qui revient a dire que tout role
purement passif du peuple de Dieu est désavoué?®, que — comme le
constate aussi W. Aymans3® — dans I’Eglise il n’y a pas de «compa-
gnons—roue de secours», condamnés au second rodle.

A partir de ces présupposés, et 4 la suite de la reconnaissance du
sacerdoce royal des fideles, il aurait sans aucun doute fallu garantir dans
le nouveau Code une plus grande participation des laics a I’activité
législative de ’Eglise. Si on avait reconnu plus pleinement le role actif
des fid¢les dans la formation du droit coutumier, alors que les canons 5
et 23ss. s’abstiennent de le faire, on aurait mieux souligné la participa-
tion commune 2 la « potestas regiminis » (dans le nouveau Code, comme
tout le monde le sait, le #unus regendi — que y’aurais aimé voir désigné par
«munus pascendi> — est encore qualifié par cette terminologie dépassée).
On aurait mieux réalisé ainsi la communion entre tous les sacerdotes du
peuple de Dieu et le pouvoir juridictionnel primaire. Cette occasion a
été¢ malheuresement manquée par le nouveau Code, qui n’a pas com-
pletement mis en valeur le #unus regendi dans son enracinement ecclé-
siologique .

37 SANCHO BIELsa, |., op. cit., p. 166.

# De ce méme avis est URRUTIA, ].F., Reflexiones, cit., p. 469, bien qu’il tienne a
souligner — 4 'opposé de ARrias, J., £/ consensus communitatis ex /a ¢ficacia normativa de la
costumbre, Pamplona 1966, pp. 142—143 — que «esa actividad, tal como la propone el
Concilio ... no parece suficiente para concluir a la actividad creadora de normas juridicas

por medio de la costumbre, con una contribucién que vaya mds all4 de la simplemente
material »,

¥ AymaNs, W., Autorita apostolica nel popolo di Dio. Sul fondamento e i limiti del mandato
spirituale, dans Communio, 1977 (36), p. 43.

40 Corecco, E., / presupposti culturali ed ecclesiologici del nuovo « Codex », dans I/ nuovo
Codice di diritto canonico, Bologna 1983, p. 61.



236 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

C’est encore E. Corecco qui a prouvé qu’une semblable opération de
réduction des principes conciliaires a été faite par le canon 750 par
rapport au munus docendi, qui considére comme étant magistere ordi-
naire et universel de ’Eglise « quod scilicet communi adhaesione chris-
tifidelium sub ductu sacri magisterii manifestatur». On a ainsi passé sur
le role que Lumen Gentium, 12, reconnait de toute évidence au sensus
fidei. E. Corecco fait aussi remarquer qu’on a manqué ’occasion de
«affrontare con maggior coraggio» le probleme du réle dialectique du
sensus fidei vis-a-vis du magistere!.

Personnellement j’irais méme plus loin. Le fait d’avoir omis d’in-
diquer et d’utiliser dans le Code la catégorie du sensus fidei et de ses
développements normatifs, au sujet de la formation du droit coutumier
dans ’Eglise, a eu comme conséquence de ne pas affirmer 'identifica-
tion du munus docendi et regend: du peuple chrétien, que le sensus fidei, par
contre, réalise parfaitement.

Ce méme sensus fide: signifie — comme j’ai essayé de le montrer
ci-dessus — au niveau du munus docends, l’apport irremplagable du peuple
de Dieu au développement de la conscience dogmatique de ’Eglise;
alors qu’au niveau du munus regendi il peut, du méme coup, concrétiser la
formation de normes qui, dans un contexte spatio-temporel donné,
incarnent les buts propres au systeme juridique de I’Eglise : jouer le réle
de médiateur entre la révélation et le plan normatif, et traduire en
culture juridique la foi elle-méme.

L’universitas fidelium « qui unctionem habent a Sancto Spiritu» et qui
«in credendo falli nequit, atque hanc suam peculiarem proprietatem
mediante supernaturali sensu fidei totius populi manifestat» (ainsi que
s’exprime Lumen Gentium), ou bien le «perpetuus Ecclesiae sensus, singu-
laris catholicorum antistitum ac fidelium conspiratio» (selon les termes
de la bulle /neffabilis Deus qui, le 8 décembre 1854, a proclamé le dogme
de 'Immaculée Conception), prouvent que, lorsqu’il s’agit de la foi du
peuple chrétien, nostra res agitur: ils expriment, j’en suis persuadé, la
réalité de la communion totale qu’est ’Eglise ; ils réclament, pour étre
bien compris, d’étre situés a 'intérieur d’une théologie de commu-
nion.

Je suis d’accord avec E. Corecco pour dire que la notion de communio
est «tra i concetti piu fluidi e ambigui del linguaggio teologico post-

‘" Corkecco, E., op. et loc. cit.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 237

conciliare »*2. Je ne suis pas sans en connaitre les abus: comme si nous
disposions, par la, d’un passe-partout apte a résoudre tous les problemes.
Je reconnais volontiers que les trois niveaux conciliaires fondamentaux
de la communion sont la «communio fidelium, hierarchica, Ecclesia-
rum>. Mais il me semble également que tous les aspects de ’Eglise
doivent étre réunis dans celui de communion. Il est certainement vrai
que la « vision essentielle de Vatican II au sujet du mystere de ’Eglise »
(Lumen Gentium, 8) est celle d’'une « communauté de foi, d’espérance et
de charité» 43, d’une communio entre le visible et ’invisible, d’un lien de
paix, de charité et d’unité. Communio hierarchica, comme le disait
Paul VI: «La «communio» ecclesiale non puo esistere socialmente né
avere efficace influsso nella vita cristiana, se non sia originata da un
ministero gerarchico, di parola, di grazia, di guida pastorale, e cosi siano
assicurati I’ordine e la pace»*%. Mais aussi communion hiérarchique —
nous rappelait J. Beyer*® — «non parce qu’elle est la hiérarchie qui
gouverne, mais comme vie hiérarchisée selon les diverses ordres ecclé-
siaux, selon I'usage liturgique, qui fut la premiere structure externe de
I'assemblée qu’était I’Eglise célébrant I’eucharistic et se réunissant
autour de 'autel ». Communauté christologique, communauté aposto-
lique aussi, qui, moyennant la succession, assure 1’authenticité de la
Parole et du Sacrement®; «conciliarité profonde » de I’Eglise*”: voici
d’autres noms de la communion.

Il s’ensuit, par conséquence, que «il cristiano non puo essere con-
cepito come entita individuale contrapposta a quella collettiva». E. Co-
recco en conclut que «sul piano giuridico il rapporto con tutti gli altri
membri della comunita cristiana... cambia strutturalmente. Non esiste
pit come rapporto di polarita concorrenziale » 8. Il s’ensuit encore qu’a
I'intérieur de la communion Eglise universelle—Eglises particuliéres, les
chrétiens ont le droit d’étre eux-mémes: « Tout chrétien qui a le droit et

42 Corecco, E., Considerazion: sul problema dei diritti fondamentali del cristiano, cit.,
p. 1222

43 Cfr. BEYER, |., La « communio » comme critére des droits fondamentaux, dans Les droits
Jondamentaux du chrétien, cit., p. 83.

4 Discours de PauL VI aux participants au II* Congreés international de droit
canonique, dans Persona e ordinamento nella Chiesa (Atti del 1T Congresso internazionale di
diritto canonico), Milano 1975, p. 584.

4 BEYER, J., op. et Joc. cit.

4 Rouco VARELA, A.M., Le statut ontologique et épistémologique du droit canonique, dans
Revue Sc. Ph. Th., 1973 (57), p. 223.

47 Cfr. CONGAR, Y., La Tradition et les traditions, cit., p. 86.

8 Corecco, E., op. wit. cit., p. 1224.



238 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

le devoir d’étre pleinement en communion ecclésiale, a le droit d’étre,
dans son Eglise particuliére, chrétien et frére universel des hommes,
tout en restant lui-méme par sa langue, sa culture, sa liturgie, sa théo-
logie, sa spiritualité et sa tradition particuliere »*’. Sans oublier que le
fondement de la correctio fraterna n’est autre chose que le fait qu’un
chrétien a toujours besoin d’un frére chrétien: il a toujours besoin d’étre
rassuré et confirmé par un autre et, dans la mesure du possible, par une
communauté’?. Dans I’Eglise-communion, une obéissance passive est
un moyen tout a fait inapte a la participation’!: la conscience des
personnes ne peut pas s’identifier avec la conscience supérieure de la
hiérarchie, parce que — comme Y. Congar I’a fait remarquer’? — «'unité
des personnes dans ’Eglise n’est pas du type «fusion>, mais du type
«communion». Un grand nombre de personnes possedent en commun
les mémes réalités comme le contenu de leur vie, de leur mémoire, et
donc de leur conscience ».

La teneur du canon 23 du nouveau Code, selon laquelle «ea tantum
consuetudo a communitate fidelium introducta» peut atteindre vim legis,
sonne de fagon totalement nouvelle par rapport a 'ancien Code. Ce
canon marque ainsi «explicitement la part de la communauté des fide-
les»’?, mais, en exigeant que la coutume «a legislatore approbata fue-
rit», souligne avec autant de force que la communauté en question doit
étre en communion avec le législateur. Dés une premiére lecture litté-
rale de ce canon on est déja autorisé i conclure que les conditions
essentielles de validité pour la coutume canonique découlent du prin-
cipe théologique de la communion ecclésiale ; mais on peut aussi affir-
mer: le critere décisif pour que /usus répété des christifideles devienne
coutume est le consensus totius populi fidelium. 1’introduction et la pra-
tique répétées d’'un comportement donné de la part d’une communitas
fidelium n’a donc pas une portée seulement juridique, mais théologique
tout court.

* BEYER, ]., op. cit., p. 90.

*® Voir: CONGAR, Y., La ricezione, cit., p. 101, qui relate la pensée de MOHLER, J.A.,
L’unité dans I'Eglise ou le principe du catholicisme d’aprés l'esprit des Péres des trois premiers
siécles, Paris 1928. Voir aussi BERTOLINO, R., La tutela dei diritti nella Chiesa. Dal vecchio al
nuovo Codice di diritto canonico, Torino 1983, notamment pp. 11-30, 120-128.

*! Voir 4 ce propos ALBERIGO, G., Elezione-consenso-ricezione nell’esperienza cristiana,
dans Concilium, 1972 (7), p. 18.

2 CONGAR, Y., La Tradition et les traditions, cit., p. 85.

*3 DENIS, |., op. cit., p. T41.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 239

En réfléchissant sur la coutume en tant que source primaire du droit,
nous avons été conduits ainsi a prendre conscience de la vérité radicale
de la doctrine — que je partage totalement — selon laquelle dans le droit
de I’Eglise «I’elemento teologico non rappresenta ’orizzonte esterno,
ma deve informare dall’interno il metodo stesso della teoria generale del
diritto»; que le fait juridique est «in se stesso espressione di verita
teologica»’4. Pour tout dire en un seul mot: la norme canonique est
ordinatio fidei, car elle est produite, non pas par un législateur humain
quelconque, mais par ’Eglise et dans ’Eglise, «il cui criterio epistemo-
logico decisivo non ¢ la ragione, ma la fede»?’. Tout cela entraine un
effort continu d’adéquation entre la réalité historique-sociale et la
structure kérygmatique-sacramentelle dans U'Eglise. Ursakrament,
comme disait K. Rahner?®¢, «in Christo veluti sacramentum seu signum
et instrumentum intimae cum Deo unionis totiusque generis humani
unitatis » (Lumen Gentium, 1). Vraiment « magna illa communio», selon
le mot de Paul VI®7, «quam efficit ecclesia !».

Prenons donc acte que la relation entre consensus fidelium et legislatoris
constitue la traduction juridique indispensable de I’essence théologique
de ’Eglise-communion; de méme, qu’une pareille communion n’ap-
partient pas a 'ordre ontologique de la potestas sacra, mais «& un dato di
fatto, ¢ una realta ecclesiale che esiste o non esiste»’®: le législateur
canonique — a cause de la norme coutumiére concrétisée par le consensus
universel des fideles —, dans la mesure ou la norme canonique devient
obligatoire pour le salut, « piu che essere chiamato a deciderla, la deve
autorevolmente constatare » >’

Il s’ensuivrait, par conséquent, des critéres précis pour la qualifica-
tion juridique du consensus superioris ou, comme le dit le nouveau Code,
de '«approbatio legislatoris », ainsi que pour la légitimité de son exer-
cice dans la communauté ecclésiale.

Le nouveau Code, par contre, ne dit rien 2 ce sujet. Le renvoi a4 une
approbatio legislatoris, au lieu de ’appel d’autrefois (canon 25) au consen-

54 Cfr. Corecco, E., 1/ valore dell’atto, cit., p. 241 et p. 245.

5% Corecco, E., « Ordinatio Rationis » o « Ordinatio Fidei » ? Appunti sulla definizione
della legge canonica, dans Communio, 1977 (36), p. 68.

56 Cfr. RAHNER, K., Chiesa e sacramenti®, Brescia 1969, p. 13ss.

57 Allocutio ad Tribunalis Sacrae Romanae Rotae... de protectione iustitiae perfectiore
reddenda, dans A.A.S., 1977, p. 148.

58 Corecco, E., Natura e struttura della « Sacra Potestas » nella dottrina e nel nuovo codice
di diritto canonico, dans Communio, 1984 (75), p. 38.

59 Cfr. Corecco, E., Valore dell’atto, cit., p. 257.



240 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

sus competentis superioris (la précision «ecclesiastici» était évidemment
superflue, puisqu’on la motivait par des soucis uniquement de jus publi-
cum ecclesiastic:m, de défense par rapport au juridictionalisme envahis-
sant des Etats prétendus chrétiens), n’aide absolument pas 2 compren-
dre comment le législateur se situe face a la communauté: est-il a
I'intérieur de la communauté, comme je ’ai moi-méme affirmé, ou bien
au-dessus et, comme on pourrait le penser a la suite d’une interprétation
purement exégétique du texte, en dehors de la communauté ? « Superior
ostenditur», comme J.F. Urrutia a dit®, «arbiter absolutus respectu
inceptorum communitatis, non autem suae communitatis caput parti-
cipans in vita eius».

Notre point de départ est le fait que approbatio legislatoris est abso-
lument nécessaire pour constater I’existence d’une véritable communio
ecclésiale dans le comportement coutumier des christifideles, qui ont
voulu exprimer, de cette facon tout a fait particuliere, une dimension
juridique de ’Eglise que son législateur officiel avait manqué d’aperce-
voir. Je rappellerai — comme nous I’avons dit ci-dessus — que le consensus
du pasteur est essentiel au sensus fidei de la plebs sancta : un consensus,
certes, non pas de type quantitatif, mais «de qualité »®' ; un consensus qui
n’est pas seulement extrinséque ou formel, mais intrinséque et »ateria-
liter formalis par rapport au sens de la foi.

Le consensus superioris, qui est nécessaire afin de garantir U'znfallibilitas
in credendo du populus christianorum, peut bien étre requis pour en éprou-
ver Uinfallibilitas potentielle in agendo; afin d’assurer que la norme
coutumiere, proposée et vécue dans I’Eglise, est un approfondissement
authentique, historique et social, dans la vérité, du mystére de I'Incar-
nation.

Consensus superioris — aujourd’hui Uapprobatio legislatoris — renvoie au
pouvoir, et par conséquent 4 une notion «chargée d’un grand poids
émotionnel »%2. Dans I’Eglise post-conciliaire il n’est par ailleurs plus
légitime de se référer uniquement a la potestas jurisdictionis seu regiminis,
quoi qu’il en soit des amputations dont le Code a souffert. Il faut se
référer au munus regendi, docendi ac sanctificandi, qui tous renvoient a 'una
sacra potestas, que le Concile a considérée essentiellement «visibile

60 UrruTIA, F.)., De consuetudine canonica novi canones studio proponuntur, dans Per.
RMCL., 1981, p. 75.

6! SARTORI, L., 0p. cit., p. 120.

62 Voir a ce propos AyMaNs, W., op. ait., p. 29 et ss.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 241

principium et fundamentum unitatis Ecclesiae» (Lumen Gentium, 23),
donnée a ’Eglise «non ad destructionem, sed ad aedificationem» (II
Cor 13,10). Cette sacra potestas n’est donc pas, comme 1’a fort bien écrit
W. Aymans®?, «una potesta del popolo di Dio, né puo essere compresa
come potesta sul popolo di Dio, ma... ¢ una potesta nel popolo di
Dio».

L’approbatio legislatoris, qui implique 'exercice simultané d’un pou-
voir (juridique) et d’une autorité (spirituelle et morale), doit arriver a
signifier, au plan conceptuel mais aussi sur le plan pratique, la com-
plexité théologique et ecclésiologique des réalités que nous venons
d’examiner.

Mais le supérieur, qui est le pasteur de son troupeau, appelé a
discerner les dynamismes de I’Esprit, membre de la communauté, pars
lui-méme, «inceptorum communitatis et activatum vitalium quae pau-
latim in factum consuetudinarium quasi coalescunt»®¥, ne pourrait
jamais étre pensé, dans une Eglise qui veut se reconnaitre dans les
principes constitutionnels (les Grundnormen) de Vatican II, comme le
«princeps dioeceseos», dépositaire a lui seul d’un charisme culturel et
juridique, parce que la « massa» communautaire ne serait pas en mesure
de passer au crible la norme, de fagon a en donner une interprétation
technique digne de ce nom — ce qui a été encore récemment écrit selon
une doctrine exégétique qui ne se soucie guere des dimensions théolo-
giques du droit canon®.

Pour ma part, je regrette que dans la doctrine médiévale, et notam-
ment dans celle des juristes post-suaréziens de la Contre-réforme et de
I’époque des monarchies absolues, ait été abandonnée la these originai-
re, propre au droit romain®, de la coutume comme «tacita voluntas
populi>, pour la remplacer par celle de la «tacita voluntas principis» ou
«superioris»: c’est dire, ainsi que le fait remarquer avec finesse N. Bob-
bio%’, combien on a méconnu ’autonomie méme du droit coutu-
mier.

6 Aymans, W., op. cit., p. 38.

8 URRUTIA, 0p. uit. cit., p. 92.

6 Ainsi GHERRO, S., L '« animus communitatis » della consuetudine canonica, dans Ephen.
Luris Can., 1982, p. 142.

66 Sur la coutume en droit romain, voir GALLO, F., La consuetudine nel Diritto romano,
dans Azt del Colloguio romanistico-canonistico (febbraio 1978), Roma 1979, p. 98 et ss.

¢7 Cfr. Bossio, N., gp. cit., p. 430.



242 Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise

Mais la canonisation ou «christianisation» prétendue, comme
Iécrivait P. Fedele®®, de la doctrine romaine de la coutume — qui a
consisté en ’assomption du consensus legislatoris au niveau du fondement
méme du droit coutumier — correspondait parfaitement a la doctrine
constitutionnelle de I'Eglise a2 cette époque: celle d’une societas
hierarchice inaequalis, o le consensus superioris, cause formelle et premiére
de la coutume par rapport 4 la cause secondaire qu’est U'usus répété des
christifideles, traduisait fid¢lement la dichotomie radicale entre
hiérarchie et fideles.

Je me suis efforcé ci-dessus de prouver, par ailleurs sans trop de mal,
moyennant le principe et la doctrine du consensus fidelium et la réception
par Vatican II de la doctrine du sacerdoce commun des christifideles, a
quel point le syst¢éme juridique de I’Eglise catholique s’écartait d’une
telle conception et a quel point le rodle du christifidelis 1aic était décisif en
la matiere.

Pendant les travaux en vue de la révision du Code, le professeur
M. Petroncelli, s’appuyant sur une prétendue immutabilité radicale des
principes de la théologie dogmatique, estimait au contraire que tout
changement aurait été impossible et que le Code n’aurait jamais pu
accueillir, pour ce qui est de la coutume, des principes constitutionnels
autres que les précédents®’.

Si le Code de 1983 avait été congu de cette fagon, il aurait été
ouvertement infidele aux principes du Concile, que la nouvelle
codification, au contraire, a voulu suivre fid¢lement. L’image
conciliaire de I’Eglise est en fait I’archétype auquel le Code doit toujours
se référer; «immo, certo quodam modo», lit-on ainsi dans la
Constitution apostolique Sacrae disciplinae leges, «novus hic codex
concipi potest veluti magnus nisus transferendi in sermonem
canonisticum hanc ipsam doctrinam, ecclesiologiam scilicet
conciliarem». Le nouveau réle du christifidelis et de la communitas
christiana dans la formation du droit coutumier dans ’Eglise découle
exactement de la nouvelle ecclésiologie conciliaire.

Le consensus communitatis épouse le consensus legislatoris en vue de
réaliser le consensus communionis, consensus Ecclesiae intrinsece a fide

8 Voir FEDELE, P., // problema dell’animus communitatis #ella dottrina canonistica
della consuetudine, Milano 1937, p. 9.

% PETRONCELLI, M., 1/ consensus superioris nella dottrina canonistica della consuetudine,
dans Apollinaris, 1978, p. 465.



Sensus fidei et coutume dans le droit de I’Eglise 243

informatus. Cest uniquement a l'intérieur de ce consensus communionis
qu’il est possible de discerner — mais comme les parties d’un tout qui ne
se suffisent pas en elles-mémes — le consensus fidelium et le consensus
antistitum. Cest dans cette communion que ’on pourra vérifier ’actuosa
participatio au munus regend: et docendi du peuple chrétien tout entier.

Nous pouvons donc en arriver 2 une conclusion clairement
motivée : le caractere juridictionnel de la coutume canonique trouve sa
source non pas dans la volonté exclusive du législateur, mais dans le
caractere formaliter ac materialiter obligatoire de la communion. La
communio se réalise si Uapprobatio legislatoris se joint au consensus fidelium
dans I’exercice d’un ministére pastoral et magistériel de discernement
concernant 'adaequatio entre la norme coutumiere, introduite dans la
pratique, et la traduction de la foi du peuple chrétien dans un contexte
spatio-temporel donné. S’il en est ainsi, il apparait légitime de
reconnaitre finalement dans la coutume un charisme communautaire
du peuple de Dieu, en mesure de manifester la vitalit¢ de la
communauté sous I’action de I’Esprit du Christ’°.

0 Ainsi pense URRUTIA, F.]., De consuetudine canonica, cit., p. 77.






	Sensus fidei et coutume dans le droit de l'Église

