
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Der Geist, die Weisheit und die Taube

Autor: Schroer, Silvia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvia Schroer

Der Geist, die Weisheit und die Taube

Feministisch-kritische Exegese eines neutestamentlichen Symbols
auf dem Hintergrund seiner altorientalischen

und hellenistisch-frühjüdischen Traditionsgeschichte

Die Taube bei der Taufe Jesu - ein rätselhaftes Symbol

Alle vier Evangelien überliefern uns im Zusammenhang mit der
Taufe Jesu im Jordan die Erscheinung des Geistes in Gestalt einer
Taube, die auf Jesus herabfliegt, begleitet von einer Stimme «Du bist
mein geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden» (Mk 1, 11). In
kleinen, aber wichtigen Details variieren die Fassungen der jeweiligen
Evangelien1. In Mk 1, 10 f. wird die Taubenerscheinung als visionäres
Erlebnis Jesu erzählt: Der Getaufte sieht den Himmel sich öffnen, den
Geist (TÖ 7tVEÜ|ia) «wie eine Taube» ((0Ç TteptGTSpdv) herabkommen
(£tç atköv « in sich hinein » !2), und er hört eine Stimme, die ihn direkt
anredet («Du bist...»).

Der Redaktor des Matthäusevangeliums (Mt 3, 16 f.) behält die

Visionsperspektive zwar bei, ändert aber die persönliche Anrede um in
eine Art Proklamation in der 3. Person («Dies ist...»). Er präzisiert
zudem das Pneuma als «Geist Gottes», unterstreicht die Bildhaftigkeit
des Geschehens durch ein «gleichsam wie» (üICTEl) und läßt die Taube

auf Jesus kommen.
Der Evangelist Lukas (Lk 3, 21 f.) berichtet über diese Begebenheit

wie von einem realen Geschehen (èysVETO), nicht einer Vision : Der

1 Vgl. dazu H. Braun (Entscheidende Motive in den Berichten über die Taufe Jesu
von Markus bis Justin, ZThK 50 (1953) 39-42), der auch die Überlieferung des

Hebräerevangeliums, Justins und Ignatius' in seine Übersicht einbezieht.
2 Vgl. weiter unten zur Bedeutung des 8iç aùxôv.



198 Der Geist, die Weisheit und die Taube

Heilige Geist kam in «leiblicher Gestalt» (GCûjtaTlKÇû si'ôsi) wie eine
Taube aufJesus herab. Die Himmelsstimme ist eine persönliche Anrede
wie bei Markus. Die handschriftliche Überlieferung kennt aber
stattdessen auch das Zitat aus Ps 2, 7 « Mein Sohn bist du, ich habe dich
heute gezeugt », eine in das alttestamentliche Königtum übernommene

ägyptische Vorstellung von der Zeugung des Pharao-Königs durch den
Gott3.

Im Johannesevangelium schließlich wird das ganze Ereignis zu
einer Offenbarung, die dem Täufer widerfährt und von der er Zeugnis
ablegt: Der Geist sei wie eine Taube vom Himmel herabgekommen
und aufJesus geblieben, und Gott habe ihm offenbart, daß dieser der sei,
der mit Heiligem Geist taufen werde.

Alle redaktionellen Akzentuierungen — wir kommen auf einige
zurück — tasten aber bemerkenswerterweise das zentrale Bild vom Geist
als Taube nicht an; das Symbol scheint, aus welchen Gründen auch

immer, recht große Stabilität gehabt zu haben. Was hat es mit dieser
Taube, die sich als Symbol des Heiligen Geistes ja bis auf den Tag in
unseren Kirchen erhalten hat, auf sich Welche Bedeutung empfängt
der Geist durch das Bild des Vogels Was für Assoziationen weckte das

Taubensymbol bei den Hörerinnen zur Zeit, als diese Texte geschrieben
wurden Denn daß unsere vorrangigen Konnotationen der Taube mit
« Friede » und « Turteln » fast 2000 Jahre alt seien, dürfen wir nicht ohne
weiteres annehmen.

Nun bieten aber selbst neuere Evangelien-Kommentare zu den

entsprechenden Perikopen enttäuschend wenig Material, das helfen
könnte, die Bedeutung des Taubensymbols in seinem Kontext wirklich
exakt zu bestimmen. Als repräsentatives und jüngeres Beispiel soll hier
nur J. Gnilkas Kommentar zum Markusevangelium herausgegriffen
werden4. Gnilka weiß ganz offensichtlich nichts Rechtes anzufangen
mit der Taubengestalt des Geistes. Er verweist, wie die meisten Exe-

geten, auf die Taube Noahs in Gen 8, 9, auf die rabbinischen Theologen,

welche das Schweben der rwh über den Wassern (Gen 1, 2) u.a. mit
dem Schweben einer Taube veranschaulichen, und auf die Taube als

Symbol Israels. Aber mit diesem Sammelsurium von Tauben in der

3 H. Gressmann, Die Sage .von der Taufe Jesu und die vorderasiatische Taubengöttin
(Archiv für Religionswissenschaft 20 1-40.323-359) 9.

4 Vgl. zum Folgenden J. Gnilka, Das Evangelium nach Markus (EKK II/l), Zürich
u.a. 1978, 52.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 199

alttestamentlich-jüdischen Tradition ist für unsere Frage nach dem
«tertium comparationis » des Vergleichs Geist — Taube noch nichts

gewonnen. Es verwundert nicht, wenn dann J. Gnilka oder zuvor schon
L. Keck5 das Problem des Bedeutungsspenders (der Taube) damit zu
lösen suchen, daß sie den Bedeutungsempfänger verändern. So zieht
J. Gnilka das Fazit: «Die Realität der Geistankunft wird durch den

Vergleich mit einer Taube beschrieben. Nicht hat der Geist die Gestalt
einer Taube, sondern die Gestalthaftigkeit des Vorgangs ist gemeint»6.
Eine solche Interpretation widerspricht nun aber dem Text in jeder
Hinsicht, denn der Bedeutungsempfänger ist in jedem Fall der Geist
selbst und nicht sein Herabsteigen.

Der Botenvogel der altorientalischen Liebesgöttinnen

Den Weg aus der Sackgasse heraus hat nun tatsächlich nicht die
neutestamentliche Exegese, sondern die altorientalische und griechische

Ikonographie gebahnt. Bereits F. Sühling verweist in seiner 1930

erschienenen Studie über «Die Taube als religiöses Symbol im christlichen

Altertum»7 verschiedentlich auf antik-heidnische Anschauung,
nach der der Vogel an sich den Göttern heilig sei und als Erscheinungsform

der Gottheit gelte : « Diese Anschauung ist allgemein kultureller
Glaube und war auch den Christen bekannt»8. Er präzisiert diese
pauschale Beobachtung mit dem Verweis auf die Taube als heiliges Tier der
Astarte, der Aphrodite, ja aller großen Liebesgöttinnen: «Die Taube
besitzt eine besondere Veranlagung zur Liebe. Wohl auch aus diesem
Grunde ist sie in der Antike der heilige Vogel der Liebesgöttin»9.
F. Sühling erwähnt in diesem Zusammenhang auch die Taube auf dem
C5T|p.f|lov im Tempel von Hierapolis, die besondere Rolle der Täube in
der Liebesdichtung der römischen Dichter, aber auch im Hohenlied,

5 L. Keck, The Spirit and the Dove, NTS 17 (1970/71) 41-76.
6 A.a.O.
7 F. Sühling, Die Taube als religiöses Symbol im christlichen Altertum (Römische

Quartalschrift für christliche Altertumskunde und für Kirchengeschichte, Suppl. 24),
Freiburg i. Br. 1930. Diese Studie behandelt die Taubensymbolik, wie sie sich in Text- und
Bildzeugnissen der christlichen Antike greifen läßt, und stellt die bislang wohl
umfassendste Arbeit zum Thema dar.

8 A.a.O. 15.
9 A.a.O. 182f., vgl. 172 Anm. 163, 128 Anm. 22, 264f., 295.



200 Der Geist, die Weisheit und die Taube

und die Vorstellung von der Taube als Lieblingsvogel Gottes in
4 Esr 3, 2610.

Auch E. R. Goodenough kommt im 8. Band der Enzyklopädie über

jüdische Symbole in der griechisch-römischen Zeit11 (1958) bei seinen

Nachforschungen zum Taubensymbol in der jüdischen Kunst zu Ergebnissen,

die unser Augenmerk auf die altorientalische und griechischrömische

Ikonographie lenken. Die Antike kennt drei Elemente der

Taubensymbolik : die Taube als Gestalt- und Sympathievogel der
weiblichen Gottheiten, die Taube als Gestalt der Seele des Menschen und

(im Judentum) die Taube als Symbol Israels. Als Symbol des Geistes
kenne das Judentum die Taube hingegen nicht. Was nun den
Sympathievogel der heidnischen Göttinnen betrifft, stützt sich E. R. Goodenough

weitgehend auf das Material, das von K. Galling für einen kleinen

Artikel zur Taube in der 2. Auflage des RGG (Bd. 5) zusammengestellt

worden war12.

K. Galling erwähnt die Tonhäuschen mit Taubenplastiken aus dem

Ischtartempel in Assur (3000 v.Chr.), aus Betschean (1500 v.Chr.) und

Zypern (700 v.Chr.), sowie die Taube als Symbol der Atargatis, der
Derketo von Aschkelon und der punischen Tanit, die «Tauben»

genannten Hierodulen des Ischtartempels und vereinzelte Belege für
Tauben als Attribut männlicher Gottheiten (Malatya).

Einen inhaltlichen Zusammenhang zwischen der Taube als Begleittier

der Göttinnen und der Geisttaube im Neuen Testament stellen

allerdings weder K. Galling noch F. Sühling her.
S. Hirsch lehnt in ihrer Promotionsarbeit (1926) einen solchen

Zusammenhang sogar explizit ab13. E. R. Goodenough leitet die christliche

Geisttaube aus dem hellenistischen Judentum (Philo) ab14.

H. Greßmann wollte mittels des altorientalischen ikonographischen
Materials aufzeigen, daß in Mk 1, 10 ff. parr die Erwählung und

Krönung Jesu durch die Taube (als Königsvogel) der altorientalischen
Göttin versinnbildlicht werde. In H. Greßmanns Beweisgang fehlt

10 A.a.O. 16. 183.
11 Vgl. zum Folgenden ER. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman

Period VIII, New York 1958, 27-46.
12 Op. cit. 999f., ausführlich zitiert bei E. R. Goodenough, a.a.O. 27f.
11 S. Hirsch, Die Vorstellung von einem weiblichen Ttvsßga äytov im Neuen

Testament und in der ältesten christlichen Literatur. Ein Beitrag zur Lehre vom Heiligen
.Geist (Dissertation), Berlin 1926, 48.

14 Op. cit. 44. Vgl. auch weiter unten in diesem Artikel.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 201

allerdings, wie er selbst auch zugeben muß, eine wichtige Stufe, nämlich
jeder Hinweis auf die Vorstellung, daß die Göttin eine Taube auf das

Haupt des erwählten Herrschers gesandt hätte15.

Die Herstellung einer Sinnbrücke wagt auf der Basis von E. R. Goo-
denoughs Untersuchungen dann erneut J.-A. Bühner im Beitrag
«TISplOTSpd» zum EWNT (1982), indem er den «Sympathievogel» der
Göttinnen auf die Geisttaube überträgt: «Die Taube erscheint so als

Sympathievogel des Gottes Israels. Der taubengestaltige Geist trägt als

charismatisch-visionäre Wirklichkeit die Bindung von Vater und Sohn,
welche die Himmelsstimme aussagt»16. Leider qualifiziert J.-A. Bühner
die Art der Bindung oder Sympathie zwischen Vater und Sohn, die in
Worten und parallel im Symbol zum Thema der Taufperikope geworden

ist, nicht genauer. Mit dem Heiligen Geist als « Sympathievogel » ist
aber meines Erachtens für die bibeltheologische Interpretation des

Symbols noch nicht genug gewonnen. Wie findet ausgerechnet die
Taube aus dem Umkreis der altorientalischen Liebesgöttinnen Eingang
in eine so zentrale neutestamentliche Überlieferung?

Nun hat J.-A. Bühner offenbar eine wichtige kleine Studie zum
Taubenthema übersehen, welche 1977 unter dem Titel «Vögel als

Boten» erschienen ist. Unabhängig von den bisher genannten älteren
Arbeiten hatten O. Keel und U. Winter darin zwecks einer Neuinterpretation

von Ps 68,12—14 und der Überschrift von Ps 56 Nachweise für
Tauben und andere Vögel in der Kunst des Alten Orient gesammelt.
Anlaß zur weiterführenden Beschäftigung mit der Taube war dann die

Metapher von den Augen der/des Geliebten, die (wie) Tauben sind

(Hl 1,15 und 5,12), auf die O. Keel in einer Studie zur Metaphorik des

Hohenliedes (1984)17 ausführlicher eingeht. Den Ertrag beider Arbeiten

möchte ich im folgenden resümieren, da sie die entscheidenden
Schlüssel zum präzisen Verständnis der Geistsymbolik in Mk 1,10 f. parr
liefern.

Die Taube ist im 2. und im 1. Jahrtausend v. Chr. das Attributtier par
excellence der orientalischen Liebesgöttinnen. Die Abrollungen
altsyrischer Rollsiegel (ca. 1750 v. Chr.) zeigen immer wieder sich entschlei-

15 Vgl. H. Gressmann, Die Sage, bes. 359. Das ikonographische Material, das

H. Gressmann zu den verschiedenen Taubengöttinnen in der Antike zusammengetragen
hat, ist aber unabhängig von seiner These wertvoll.

16 J.-A. Bühner, Art. 7tepiCTT£pd in: EWNT III, 184-186.
17 O. Keel, Deine Blicke sind Tauben. Zur Metaphorik des Hohen Liedes (SBS

114/115), Stuttgart 1984, 53-62.



202 Der Geist, die Weisheit und die Taube

ernde oder nackte Göttinnen, von der Tauben wegfliegen, oder auch

hinüberfliegen zum göttlichen oder fürstlichen Partner der Göttin18.
Sehr ähnliche Darstellungen finden sich auch noch auf spätbronzezeit-
lichen Stücken aus Zypern und Nordsyrien und sogar in der neuassyrischen

Glyptik19. Nicht immer, aber in vielen Fällen sind solche
Szenen von nahezu unverhüllter Erotik gekennzeichnet; so, wenn die
Göttin sich ihrem Partner verführerisch anbietet oder wenn ein intimes
«Bankett» bzw. Tête-à-tête gezeigt wird20. Daß die Taube in dieser

Atmosphäre ebenfalls «erotische Liebe» konnotiert oder als Botschaft

überbringt, versteht sich. Diese Konnotation geht auch bei weniger
freizügigen Darstellungen und in anderen ikonographischen Konstellationen

nie verloren.
Als Attributtier der Ischtar charakterisiert z. B. eine einzelne riesige

weiße Taube ihren Tempel auf einer bekannten Wandmalerei aus Mari
(18. Jh. v. Chr.) 21. Schon für das 3. Jahrtausend v. Chr.22 und bis in die
römische Zeit gibt es viele Nachweise von Tempeldarstellungen auf
verschiedenen Bildträgern und von Tempelmodellen, die durch Tauben

gekennzeichnet sind. In der Mehrzahl der Fälle handelt es sich um
Tempel von Göttinnen orientalischer Herkunft, der Ischtar, Anat,
Astarte, Aphrodite 23. Altbabylonische Tonreliefs zeigen bereits Göttinnen

mit Tauben auf den Schultern oder auf dem Thron 24. Gußformen
und Terrakottareliefs aus Anatolien und Syrien stellen die nackte Göttin

in einer Mandorla von Tauben flankiert dar24a. Ein syrisches

Bronzefigürchen zeigt eine Göttin mit einer Taube auf dem Kopf, die
die Flügel ausbreitet25. Daß das Motiv in Israel nicht unbekannt war,
beweist ein Fund aus Hazor — ein Elfenbeinlöffel als Frauenkopf gestal-

18 O. Keel, Vögel als Boten (OBO 14), Freiburg i. Ü., Göttingen 1977 Abb. 15—19,

23 ; O. Keel, Deine Blicke Abb. 46—50 ; Zur sich entschleiernden Göttin vgl. U. Winter,
Frau und Göttin. Exegetische und ikonographische Studien zum weiblichen Gottesbild
im Alten Israel und in dessen Umwelt (OBO 53), Freiburg i. Ü., Göttingen 1983, 272-
283.

19 O. Keel, Deine Blicke 61 und Abb. 51 f.
20 Solche Bankettszenen sind im Alten Orient immer mit der Assoziation Lebenslust

verbunden, und sie umfaßt Trinken, Musik und Liebesfreuden. Vgl. dazu U. Winter,
Frau und Göttin bes. 253-260.

21 O. Keel, Vögel Abb. 20 O. Keel, Deine Blicke Abb. 43.
22 Vgl. schon K. Galling, a.a.O. Anm. 12.
23 O. Keel, Deine Blicke bes. 60 und Abb. 40—45.
24 Vgl. O. Keel, Vögel Abb. 10-12.
24a O. Keel, Vögel Abb. 21 (Kültepe, ca. 1700 v. Chr.); Abb. 22 (Alalach, 1358-

1285 v. Chr.).
23 O. Keel, Vögel Abb. 27a-d (1800-1600 v. Chr.), in New York.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 203

tet mit links und rechts flankierenden Tauben — aus der ersten Hälfte
des 8. Jahrhunderts v. Chr. und der Fund einer Tontaube zusammen
mit sogenannten Pfeilergöttinnen in einem Grab in Lachisch
(700 v. Chr.)2<s.

Ab der Mitte des 2. Jahrtausends v. Chr. treffen wir die Taubengöttin
in Kreta, Zypern und Mykene an, und unter griechischem Einfluß

erhält ihr Kult im 1. Jahrtausend erneuten Aufschwung27. In hellenistischer

Zeit werden Figürchen von schnäbelnden Tauben gern in
Aphrodite-Heiligtümer gestiftet28, und auch die römische Venus ist
noch immer in gefiederter Begleitung, wie wir unter anderem aus

Vergils Aeneis (6,193) wissen29. Griechische Münzen römischer Zeit
(1. Jh. n. Chr.) zeigen die Stadtgöttin von Aschkelon (Astarte/Damaris)
mit der Taube, und auch auf Zypern läßt sich die Taubengöttin noch auf
Münzen Caracallas (211—217)30 nachweisen.

Als repräsentatives Symbol oder Begleittier signalisiert die Taube in
der antiken Bildkunst die Anwesenheit und Sphäre der Göttin. Das
Schnäbeln dieser Vögel, schon bei antiken Autoren als verliebtes Küssen

gedeutet, wird ein wichtiger Grund für die Zuordnung gerade der
Taube zur Liebesgöttin gewesen sein 31. Die Farbe der Tauben ist von
diesen Bildträgern her nur selten (vgl. das Mari-Bild) zu ermitteln. Es

gibt aber eine anscheinend alte Tradition, daß die Tauben vor allem der
palästinisch-syrischen Göttin weiß waren32, also eine besondere Zucht-

26 Vgl. zum Vorangehenden O. Keel, Deine Blicke bes. 62.
27 Vgl. vor allem O. Keel, Vögel 74 f.
28 O. Keel, Deine Blicke 59 mit Anm. 142 und Abb. 39.
29 Zur Taube bei den griechischen und römischen Dichtern vgl. F. Sühling, Die

Taube 182, und O. Keel, Deine Blicke bes. 59.
30 G. F. Hill, Catalogue of the Greek Coins of Palestine (Galilee, Samaria, and

Judaea), Bologna 1965, 58, 104—140 (Aschkelon, mit einer großen Zahl von Exemplaren
aus der Zeit zwischen dem 2. Jh. v. Chr. und dem 3. Jh. n. Chr. Der jüngste Beleg der
Taubengöttin stammt aus der Zeit des Macrinus 217/18 n. Chr. Bei G. F. Hill (Catalogue
of the Greek Coins of Cyprus, Bologna 1964) sind als älteste Belege der Aphrodite von
Paphos drei Münzen mit der Göttin auf der Vorderseite und einer Taube im Profil auf der
Rückseite (Paphos Nos 46—48) angeführt. Sie stammen etwa aus der Zeit zwischen 400
und 330 v. Chr. Einige außerzyprische Münzen aus Sardes und Pergamon, aber auch
solche von Paphos (Pl. 17,4—6) aus der Zeit des Septimius Severus und Caracalla (Imperial
Nos 54, 59) zeigen das Heiligtum der Göttin mit seitlich aufsitzenden Tauben.

31 Vgl. dazu O. Keel, Deine Blicke 59. Eine andere Erklärung ist, daß man schon
früh aus dem Ruf der Taube «Dumuzi» heraushören wollte und daß der Vogel so zum
Begleittier der Inanna-Ischtar geworden ist, die nach Dumuzi ruft (vgl. O. Keel, Deine
Blicke 59 f. Anm. 142a).

32 Vgl. O. Keel (Deine Blicke 56 f.) zum Zitat des Charon (440 v. Chr.) bei Athe-
naios von Neukratis (200 n. Chr.), wonach 492 v. Chr. die ersten weißen Tauben nach



204 Der Geist, die Weisheit und die Taube

form der Felsentaube (Columbia livia, Gmelin; hebr. jonah, griech.
îtepiGTepà)

Die Taube flattert in vielen Fällen nun aber nicht einfach um die
Göttin herum, sondern sie übernimmt Botinnenfunktion. Sie fliegt mit
der Botschaft von Liebe und Zärtlichkeit zum Partner der Göttin. Daß
die gleiche Botschaft dann auch von einem Fürsten/Gott zu einem
weiblichen Gegenüber gesendet werden kann, zeigt schon eine Trinkszene

aufeinem altsyrischen Rollsiegel in Krakau 34. Aufeinem anderen
Stück finden wir die Taube ebenfalls vor einer thronenden, wahrscheinlich

männlichen Gottheit, die von einem Mann und einer Frau verehrend

gegrüßt wird 35.

Den Beweis, daß die Tauben als Liebesbotinnen zu verstehen sind,

bringt O. Keel mittels der ägyptischen Ikonographie bei: Der Brauch,
bei Sieges- und Inthronisationsfeiern schön geschmückte Vögel als

Boten des Triumphs und der Inthronisation des Gott-Königs fliegen zu
lassen, ist in Ägypten bis in die Ptolemäerzeit hinein bezeugt und hat

von dort her auch Palästina/Syrien beeinflußt36. Dort scheinen aber die
für Ägypten typischen Spießenten und Blauracken durch Tauben ersetzt
worden zu sein 37, wie z. B. eine sehr schöne Elfenbeinritzung aus

Megiddo (1350—1150 v. Chr.) illustriert, wo die siegreiche Heimkehr
eines kanaanäischen Stadtfürsten unter anderem mit fliegenden Tauben

gefeiert wird38. In dieser symbolischen Funktion als Botenvögel, als

Uberbringerinnen von guten Nachrichten (was übrigens mit unserer
Brieftaubentechnik nicht viel gemein hat39), sind Tauben im Alten

Griechenland gekommen seien. Tibull schreibt noch, die weißen Tauben seien den
palästinischen Syrern heilig und kämen in Palästina in großen Schwärmen vor. Auch das

Baden in Milch (Hl 5,12) assoziiert die weiße Taube.
33 Vgl. O. Keel, M. Küchler, C. Uehlinger, Orte und Landschaften der Bibel.

Ein Handbuch und Studien-Reiseführer zum Heiligen Land, Bd. 1 : Geographischgeschichtliche

Landeskunde, Zürich/Göttingen 1984 OLBI) 137. Aufdie Turteltaube
(Streptopelia turtur; hebr. tor; griech. xpuycov) mit den zwei weiß-schwarzen seitlichen
Halsflecken kommen wir unten in anderem Zusammenhang noch zurück.

34 O. Keel, Deine Blicke Abb. 49.
35 O. Keel, Vögel Abb. 17.
36 Vgl. dazu besonders Kap. V, a.a.O. 103-142.
37 In der atl. Sintflutüberlieferung wird entsprechend der sonst übliche Rabe durch

die Taube ersetzt (a.a.O. Kap. III). Hier schlägt offensichtlich die große Beliebtheit der
Taube in der syrisch-palästinischen Ikonographie auch zu Buche.

38 O. Keel, Vögel 140 und Abb. 43. Vgl. weitere Beispiele a.a.O. 139 f. und Abb. 42,
ein Rollsiegelabdruck vom Teil Adschul (1350—1100 v. Chr.).

39 Vgl. dazu O. Keel, Vögel 91 Anm. 1 und ders., Deine Blicke 58 Anm. 137.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 205

Testament in der Sintflutgeschichte, in Pss 56,1 und 68,1440 überliefert.
Und der stereotype Vergleich der Augen der/des Geliebten mit Tauben
im Hohenlied bedeutet, wenn wir die beiden Konnotationen
«Liebesgöttin/Liebe» und «Botenvogel/Freudenbotin» einbeziehen: Deine
Blicke sind frohe Liebesbotschaften, sie künden von Liebe. Sie laden zur
Liebe ein 41. Daß es sich dabei um eine ganzheitliche, und also auch —

und sogar vor allem — erotisch-sinnliche Liebe handelt, geht nicht nur
aus der oben aufgezeigten Tradition des Taubensymbols hervor,
sondern auch noch einmal aus dem Kontext und Charakter des Hohenliedes,

das ja eine Sammlung von profanen Liebesliedern ist42.

Eine göttliche Turteltaube im Neuen Testament

O. Keel hat in seiner Studie zur Metaphorik des Hohen Lieds bereits
darauf hingewiesen, daß die beiden genannten altorientalisch-alttesta-
mentlichen Assoziationen des Taubensymbols offenbar in Mk 1,1 Of.

noch als bekannt vorausgesetzt werden : Hier kündet nun der Geist als

Taube wie die Tauben der Liebesgöttin von der Liebe Gottes zu diesem
Menschen Jesus. Die Worte, die da aus den Himmeln an Jesus gerichtet
werden, sagen dasselbe: Sie sind eine Botschaft, und diese Botschaft
handelt von der Liebe Gottes 43.

Als erster Vertreter der neutestamentlichen Exegese hat E. Ruckstuhl

in einem Beitrag zur Festschrift von E. Schweizer O. Keels
Vorschlag ohne Zögern aufgenommen44. Halten wir fest: Was durch die
Forschungen von U. Winter und O. Keel hinzugewonnen wurde, ist die
Botschaftskonnotation 44a und eine entscheidende Akzentuierung der

40 Die Überschrift zu Ps 56,1 lautet «Die Taube der fernen Götter», und Ps 68,14
schlägt U. Winter (in: O. Keel, Vögel 36) folgendermaßen zu übersetzen vor: «Wenn
ihr (auch) zwischen Satteltaschen liegt, die Taubenflügel werden (doch) mit Silber
überzogen und ihre Schwingen mit gelblichem Gold. »

41 O. Keel, Deine Blicke 62.
42 Vgl. zur Entstehung und zum Charakter des Hohenlieds a.a.O. 12f.
43 O. Keel, Deine Blicke 58. Vgl. auch schon den Hinweis in OLB I, 139.
44 E. Ruckstuhl (Jesus als Gottessohn im Spiegel des markinischen Taufberichtes,

in: U. Luz, H. Weder (Hrsg.), Die Mitte des Neuen Testaments. Festschrift für
E. Schweizer zum siebzigsten Geburtstag, Göttingen 1983, 193—220) 200 ff. und 213 f.

E. Ruckstuhl zitiert (Anm. 27) noch einen älteren Zeitungsbeitrag von O. Keel zu
Hl 1,15; 4,1.

44a Interessant ist in diesem Zusammenhang eine kleine Notiz bei
E. R. Goodenough (op. cit. 32). Die Beobachtung, daß der Wagen der Aphrodite gele-



206 Der Geist, die Weisheit und die Taube

Liebessymbolik als erotischer Symbolik. Auf diesem Akzent besteht

übrigens schon E. R. Goodenough45 zurecht ganz hartnäckig gegen
F. Sühling, der das altorientalische Taubensymbol im christlichen Kontext

a priori zu einem Symbol der « dilectio » oder « Caritas » umgemünzt
wissen will46.

Genau da sind wir nun bei einem ersten Brennpunkt unserer
Untersuchung angelangt. Wenn das Neue Testament das Taubensymbol
übernimmt, übernimmt es ganz sicher auch dessen erotisch-sinnliche
Assoziationen. Bis ins 3. Jahrhundert n. Chr. kennt man die heidnische

Taubengöttin in Palästina (Aschkelon), und heidenchristlichen Kreisen
dürfte die Erzählung von der Taufe Jesu auf diesem Hintergrund in
ihrer Bildhaftigkeit unmittelbar verständlich gewesen sein. Was die
Taube, auch wenn sie in der Tauferzählung nicht von einer altorientalischen

Göttin geflogen kommt, bewahrt, ist das Element der erotischen
Liebe47. Sie ist Symbol des Geistes der Liebe, die umfassend und nicht
spiritualisiert ist. Die Liebe Gottes zu seinem/ihrem Geliebten ist alles
andere als rein geistig und platonisch, sie ist mehr als «dilectio» und
«Caritas»: Gott liebt mit Zärtlichkeit, mit Leidenschaft und stürmischer
Begeisterung — das ist doch die Freudenbotschaft der Taube für Jesus
und zugleich ihre werbende Einladung, diese sinnliche göttliche Liebe
zu erwidern.

Nun ist leider in den christlichen Kirchen heute von der Erotik des

Heiligen Geistes gar nichts zu spüren. In keinem der einschlägigen
theologischen Lexika findet sich unter dem Stichwort «(Heiliger)
Geist» auch nur der leiseste Hinweis in dieser Richtung, und in unseren

gentlich von Tauben gezogen werden konnte, führt ihn zur Annahme «that they bring her
to men, or represent her power of motion».

45 Jewish Symbols VIII 39. E. R. Goodenough lehnt die Auffassung ab, «That all
pagans thought of love only in physical terms, all Christians only in <spiritual>». Eine
differenzierte Unterscheidung der verschiedenen Formen von «amor» kenne, wie er
zeigt, bereits Plato und Plutarch (dazu a.a.O. 6—11).

46 Vgl. F. Sühling, Die Taube 183.
47 D. Nielson (Der Dreieinige Gott. In religionshistorischer Beleuchtung, Bd. 1 :

Die drei göttlichen Personen, Kopenhagen u.a. 1922, 392f.) hat schon 1922 die Geisttaube

bei der Taufe am Jordan kurzerhand als mythologische Reminiszenz der
vorderasiatischen Muttergöttin erklärt: «Die Taube war überall bei den Nordsemiten und den
Nachbarvölkern der heilige Vogel und das Symbol der Muttergöttin.» Zwar trifft die
Bezeichnung « Muttergöttin » nicht, aber es ist doch verblüffend, welche Zusammenhänge
der Religionsgeschichtler hier angenommen hat (im folgenden geht er auch auf die
Mutter-Geist-Vorstellung in der gnostischen Literatur ein) und wie er ganz unbefangen
dem mütterlich-weiblichen Element in der Trinität nachforscht.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 207

Kirchen wird die Taube des Geistes eher als Taube des (göttlichen)
Friedens denn als göttliche Turteltaube verstanden. Das Heilige und die
Erotik werden in unserer Zeit sorgfältig auseinandergehalten, während
sie der Alte Orient niemals trennt: Erotik und Sexualität gehen engste
Verbindungen mit den sehr bildhaften Vorstellungen von der Sphäre
der Götter und Göttinnen ein 48, und die Taube hat ihren Platz, wie wir
schon gesehen haben, beim Tempel, also im irdischen Präsenzbereich
des Göttlichen49. Diese Unzertrennlichkeit von Eros und Sakralem
kennt auch noch das alte Israel, wenn im Tempel Salomos (1 Kg 7,

17—20.26.42) z. B. Lotos, Granatäpfel und Palmetten in der Innenausstattung

eine wichtige Rolle spielen. Alle diese Lebens- und
Fruchtbarkeitssymbole treffen wir auch in den Liebesliedern des Hohenliedes

(Hl 2,1.16; 4,3.5.13; 7,8f.) in erotischen Kontexten an 50.

Zwei größere Fragenkomplexe bleiben im Anschluß an unseren
Versuch, einen neutestamentlichen Text von der altorientalischen
Ikonographie her zu erhellen:

1. Weder das Neue noch das Alte Testament haben eine erotische

Sprache für Gott (oder den Geist) gefunden. Gott ist im Alten Testament

zweifellos ein Mann und «Junggeselle»; rwh «der Sturm/Geist» ist
zwar grammatisch weiblichen Geschlechts, «doch kaum je eine
selbständig agierende, weibliche Größe»51. Und im Neuen Testament ist
Gott vorrangig der «Vater im Himmel», und auch dieses Gottesbild
entbehrt aller sexuell-erotischen Komponenten. Wie konnte in solch
erosfeindlichem Kontext das Taubensymbol Eingang in eine so wichtige

Perikope des Neuen Testaments finden? Wir werden also nach der

Vermittlung zwischen der heidnischen Symbolik und der Theologie der
urchristlichen Bewegung/Gemeinden zu suchen haben, da es eher
unwahrscheinlich ist, daß diese Vermittlung allein durch die Kenntnis

48 Vgl. beispielsweise die ikonographischen Zeugnisse aus Syrien für die große
Bedeutung der «nackten Göttin» bei U. Winter, Frau und Göttin Kap. II passim und
III C.

49 A.a.O. bes. 334—342 zur sakralen Prostitution.
50 Zur Bedeutung des Lotos im Hohenlied vgl. O. Keel, Deine Blicke 63—77 und zur

Symbolik des Granatapfels im Alten Orient den gleichnamigen Artikel von J. Börker-
Klähn, W. Röllig in: RLA III, 616—632.

51 «Nur gerade in 1 Kön 22,20—22 wird die rwh für einen Moment zum
schadenbringenden Lügengeist. » (U. Winter, Frau und Göttin 509 Anm. 167, grenzt sich mit
seiner These gegen zahlreiche feministische Arbeiten über die rwh ab.) Zur Diskussion um
die Paredra JHWHs im Alten Testament, zu den Resten weiblicher Eigenschaften dieses

Gottes und der systematischen Elimination der Göttin in Israel vgl. U. Winter, a.a.O,
bes. 479-629.



208 Der Geist, die Weisheit und die Taube

vom Kult einiger palästinischer Stadtgöttinnen angeregt worden sein
könnte.

2. Wir wollen versuchen in Erfahrung zu bringen, unter welchen
frühkirchlichen Umständen die Taube ihre Konnotationen zu weiblichen

Liebesgottheiten verlieren konnte, so daß sie heute als unerotisches

Symbol des (männlichen) Heiligen Geistes, ohne Anstoß zu erregen,

in unseren Kirchen ihren Platz hat. Geben uns die sogenannten
Apokryphen und Pseudepigraphen oder die Schriften der Väter
Hinweise auf das Schicksal der Taube in den ersten drei Jahrhunderten?

Die Taube als Symbol der Weisheit bei Philo von Alexandrien

Was die Brücke zwischen dem heidnischen Symbol und der
frühchristlichen Theologie/Pneumatologie oder Christologie betrifft, so

dürfen wir hier einem sehr wertvollen Hinweis von E. R. Goode-
nough52 folgen, der die Jordantaube als Symbol des Heiligen Geistes in
Zusammenhang bringt mit einigen Ausführungen bei Philo von
Alexandrien. Philo berichtet in «Quis Rerum Divinarum Heres» (126—128),
daß die Û£Îa OOfpia, die göttliche Weisheit, auch «Turteltaube»
(xpuytöV) genannt werde und die àvi)p(û7ttvr| CTOtpta, die menschliche
Weisheit «Felsentaube» (TtsptCTTSpd):

Eine Einsiedlerin ist die göttliche Weisheit,
weil sie wegen des einen Gottes,
dessen Besitz sie ist,
das Alleinsein liebt — symbolisch wird sie

Turteltaube genannt —,

mild, zahm und gesellschaftsliebend ist die andere,
die sich gern in den Städten der Menschen aufhält
und der es in Gesellschaft von Sterblichen gefällt;
diese vergleicht man der Felsentaube. (127 f.)

E. R. Goodenough setzt voraus, daß Philo hier eine hellenistischjüdische

Tradition referiert, nach der die personifizierte Weisheit — die

eine, die bei Gott ist, die andere, die unter die Menschen geht — mit
zweierlei Tauben verglichen wird. In derselben Schrift (230—243) sind
die Tauben dann auch Symbol des «archetypischen Logos über uns»53,

52 Op. cit. 44 f.
53 Vgl. a.a.O. 45.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 209

und zudem ist bei Philo die Sophia, die eine zentrale soteriologische
Funktion hat, in ihrer Funktion als Offenbarerin identisch mit dem
Pneuma54.

Liegt der Schlüssel zur Traditionsgeschichte der Taube im Neuen
Testament in der hellenistisch-jüdischen oder gnostischen
Weisheitsspekulation? Problematisch ist allerdings, herauszufinden, auf die
Lehren welcher Gruppen Philo hier zurückgreift. Die Forschung hat die
Uneinheitlichkeit seiner Darstellungen oft betont: «Man findet bei ihm
sowohl zahlreiche Elemente der Tradition griechischer Philosophie
wie Einflüsse aus den vorderorientalischen und hellenistischen
Mysterien, von der Tradition jüdischer Theologie ganz abgesehen, als deren

Repräsentant Philon sich fühlt»55.
Da wir uns im Rahmen dieses kleinen Beitrags unmöglich auf die

komplexen Diskussionen um die Abhängigkeiten, Einflüsse und
Querverbindungen zwischen jüdischer, hellenistischer, gnostischer und
christlicher Weisheitsspekulation einlassen können, sollen im folgenden

vor allem die Ergebnisse der umfassenden Forschungen von
E. Schüssler Fiorenza zum einen und eine kleine Studie von J. M.
Robinson zum anderen als Basis für unsere Untersuchungen dienen.

Weil die Hypostasierung der Weisheit hkmh, der wir auch im Alten
Testament in Sprüche, Ijob und Weisheit begegnen, als Fremdkörper in
der jüdischen Theologie empfunden wurde und zudem die Ähnlichkeit
jüdischer und gnostischer Texte kein Zufall sein kann, versuchte man
lange Zeit, den Mythos einer fremden Göttin zu finden bzw. einen
Weisheitsmythos zu rekonstruieren, der als religionsgeschichtliche
Parallele und Hintergrund für alle diese Texte in Frage käme. Auch
U. Wilckens vermutet noch, der Grund für die Anziehungskraft von
jüdischer und gnostischer Weisheitsspekulation in hellenistischer Zeit
liege darin «daß die personhafte Weisheitsgestalt im Judentum und die

gnostische Sophia ursprünglich denselben religionsgeschichtlichen
Hintergrund hätten»56. Allerdings ist niemand an diesem Punkt dann
noch entscheidend weitergekommen, weil kein Mythos als einzelner
oder eine einzige Göttin namhaft gemacht werden konnten, die hinter
der Weisheitsgestalt in den jüdischen Schriften erkennbar wären. Isch-

54 U. Wilckens, Weisheit und Torheit. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche
Untersuchung zu 1 Kor 1 und 2 (Beiträge zur Historischen Theologie 26), Tübingen 1959,
145-159.

55 A.a.O. 139.
56 U. Wilckens, Weisheit und Torheit 195.



210 Der Geist, die Weisheit und die Taube

tar, Aphrodite, Psyche, Demeter und Kore, vor allem aber Maat und Isis
wurden als religionsgeschichtliche Patinnen der «Weisheit» diskutiert,
eine eindeutige Entscheidung erwies sich aber als unmöglich57.

Hier betont nun E. Schüssler Fiorenza die Dringlichkeit einer
Unterscheidung zwischen mythischem Material und reflektierter
Mythologie («reflective mythology»): «Reflective mythology is not a living
myth but is rather a form of theology appropriating mythical language,
material, and patterns from different myths, and it uses these patterns,
motifs, and configurations for its own theological concerns. Such a

theology is not interested in reproducing the myth itself or the mythic
material as they stand, but rather taking up and adapting the various

mythical elements to its own theological goal and theoretical
concerns»58. Die methodologische Unterscheidung ist hilfreich für die

Exegese der gesamten Weisheitsliteratur, Philos, der gnostischen
Schriften und der neutestamentlichen christologischen Hymnen. Die
These, daß die Weisheitshypostase nicht religionsgeschichtlich aus

einem Göttinnenmythos erwachsen ist, vielmehr aufgrund reflektierter
Mythologisierung zu ihrer Ähnlichkeit mit einer größeren Zahl von
antiken Göttinnen kam, wird bestätigt durch die Studien von O. Keel
und U. Winter.

Nachdem in den letzten 20 Jahren schon wiederholt der Einfluß der

ägyptischen Maat auf die Weisheitsgestalt des nachexilischen Judentums

postuliert worden war59, hat O. Keel in einer kleinen Arbeit zur
spielenden Weisheit in Spr 8,30 f. den ägyptischen Hintergrund der
Weisheit, die bei der Schaffung der Welt vor Gott ihre Späße macht,
mittels der Ikonographie aufgewiesen. Die personifizierte Weisheit, wie
sie in Spr 8 dargestellt ist, vereinigt in sich Züge der ägyptischen Hathor,
der Maat und der «scherzenden Gottesgemahlin»60. O. Keel verzichtete
aber auf die Behauptung einer direkten historischen Abhängigkeit.

U. Winter folgt in seiner neueren Studie «Frau und Göttin» O. Keel
in diesem Verzicht. Darüber hinaus kann er mit Hilfe der Ikonographie

57 E. Schüssler Fiorenza, Wisdom Mythology and the Christological Hymns of the
New Testament in: R. L. Wilken (ed.), Aspects of Wisdom in Judaism and Early
Christianity, Notre Dame/London 1975, 28.

58 A.a.O. 29.
59 Vgl. den Überblick bei U. Winter, Frau und Göttin 51 If. und besonders das

Werk von C. Kayatz, Studien zu Proverbien 1—9, Neukirchen-Vluyn 1966.
60 O. Keel, Die Weisheit spielt vor Gott. Ein ikonographischer Beitrag zur Deutung

der m* sabäqät in Sprüche 8,30f., Freiburg i. Ü., Göttingen 1974, bes. 67.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 211

der syrisch/kanaanäischen Göttin vor allem in der syrischen Glyptik
eine kanaanäische Vermittlung von ägyptischer Maat und jüdischer
Weisheitshypostase wahrscheinlich machen. Bedeutsam ist vor allem
das erotische Element, welches der ägyptischen Maat im Gegensatz zur
spielenden Weisheit fehlt61 : « Der erotisierende und erheiternde Aspekt
der Göttin läßt sich ikonographisch nirgends so gut nachweisen wie in
der syrischen Glyptik, und ich möchte deshalb nicht ausschließen, daß

nicht die Ma?at, sondern die sich entschleiernde syrisch/kanaanäische
Göttin den «Prototyp» für das ms'hqt der personifizierten Weisheit
darstellt»62.

Die schillernde Vielfalt der mythischen Elemente, wie sie hier
einmal mehr aufgezeigt worden ist, führt uns nun wiederum in die Nähe
der altorientalischen Göttinnen und zu ihrer erotischen Aura zurück.
Wir dürften nicht fehlgehen in der Annahme, daß Philo eine «reflective
mythology» zitiert, die die personifizierte Weisheit mit dem mythischen
Element der Taube der Göttinnen ausgestaltet hat. Es soll nun gezeigt
werden, daß das früheste Christentum von Jesus, Gott und dem Geist in
weisheitlichen Kategorien dachte und sprach und genau diese weisheitliche

Christologie/Theologie/Pneumatologie die Einwanderung der
Taube in Mk 1,10 £. parr erklärt sowie ihre ganze theologische
Tiefendimension enthüllt.

Jesus-Sophia und Gott-Sophia im frühen Christentum

In der jüdisch-hellenistischen Weisheitsspekulation wird die Weisheit

als himmlische Figur dargestellt63. Sie ist präexistent, nimmt an der
Schöpfung teil, lebt in enger Verbindung mit Gott und sucht den
Aufenthalt unter Menschen. Besonders erstaunlich ist die Vielfalt sexueller
Bilder, die der Weisheit zugeordnet werden: sie ist Mutter, Ehefrau,

61 Die erotische Komponente des mshqt bildet eine Ausnahme (vgl. U. Winter,
a.a.O. 528 f.) in der Darstellung der personifizierten Weisheit, was aufdie fast vollständige
Eliminierung der (kanaanäischen) Göttin aus der israelitischen Religion zurückzuführen
ist.

62 Vgl. U. Winter, a.a.O. bes. 514—523. Auch die Vorstellung von der Erhöhung der
Weisheit und von Frau-Weisheit als Mittlerin zeigt Konvergenzen mit der syrischen
Göttin als Himmelskönigin bzw. Fürbitterin/Mittlerin in der Ikonographie (vgl. dazu
a.a.O. 524-528).

63 Zum Folgenden vgl. E. Schüssler Fiorenza, Wisdom Mythology 26f.; dies., In
Memory of Her. A Feminist Theological Reconstruction of Christian Origins, New York
1983, 133.



212 Der Geist, die Weisheit und die Taube

Liebhaberin64 und Geliebte, Jungfrau und Braut (vgl. Ib 20.28 ; Spr 1—9 ;

Sir 24,1 f.; Weish 7,21—26). Bisweilen heißt es, sie sei jetzt verborgen
und unzugänglich (Ib 28,13; Sir 1,20-32); nach anderen Texten (Weish
7,24—27 ; Sir 1,10.15 ; 6,20—22) ist sie bei denen zu finden, die sie suchen

und die zu den Erwählten gehören. Wieder eine andere Vorstellung
besagt (Sir 24,7ff; Bar 3,9; 4,2/LXX), daß die Weisheit ihren Rastplatz
(àvàjtaUCTtç) in Israel undJerusalem gefunden habe. Die Sophia kommt
zu Auserwählten und spricht so durch die alttestamentlichen Propheten
(Weish 7,27; 10,16).

In der weisheitlichen Theologie der Q-Gemeinde sind Johannes der
Täufer und Jesus zusammen der Höhepunkt dieser im Alten Testament
einsetzenden Heilsgeschichte von Gesandten der Sophia (Lk 7,33-35

par Mt 11,18—19)65. Jesus und Johannes sind die hervorragendsten
Kinder der Sophia, und der Vorrang Jesu vor Johannes wird erst
vermittels der apokalyptischen Menschensohn-Tradition formuliert. J. M.
Robinson betont im Anschluß an die Forschungen von S. Schulz zur
Logienquelle jedoch, daß die jüngste Überlieferungsstufe von Q Jesus
bereits nicht mehr nur als Sprecher der Weisheit begreift, sondern von
ihm selbst wie von der Sophia redet. Die ausschließliche gegenseitige
Kenntnis von Vater und Sohn, wie sie in Lk 10,21 f. par Mt 11,25 ff.
formuliert wird, muß ebenfalls als weisheitliche Konzeption verstanden
werden. Der Sohn hat hier — wie in der spätjüdischen Weisheitstradition
— dieselbe Funktion wie die himmlische Sophia, indem er als einziger
Offenbarer und Erlöser spricht. Nur der Vater kennt den Sohn, wie in
der Weisheitstradition nur Gott die Weisheit kennt, die sonst verborgen
ist. Nur wenn sie sich selbst enthüllt, wird sie erkannt. Wie die himmlische

Sophia ist der Sohn der einzige Offenbarungsmittler Gottes, und
der Inhalt dieser himmlisch offenbarten Erkenntnis ist die Weisheit
oder der Sohn selbst66.

64 Sogar in Qumran gibt es einen Psalm in stark erotischer Sprache über den
verliebten Weisheitssucher und die geliebte Weisheit, welche sich finden und lieben (vgl.
M. Küchler, Frühjüdische Weisheitstraditionen. Zum Fortgang weisheitlichen Denkens
im Bereich des frühjüdischen Jahweglaubens (OBO 26), Freiburg i. Ü., Göttingen 1979,
102).

65 Vgl. dazu und zum Folgenden J. M. Robinson, Jesus as Sophos and Sophia:
Wisdom-Tradition and the Gospels, in : R. L. Wilken (ed.), Aspects of Wisdom in Judaism
and Early Christianity (University of Notre Dame Center for the Study ofJudaism and
Christianity in Antiquity No 1), Notre Dame/London 1975, 1-16; E. Schüssler
Fiorenza, In Memory 132.

66 Vgl. S.Schulz, Q: Die Spruchqueile der Evangelisten, Zürich 1972, 224f.;
J. M. Robinson, Jesus 9 f.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 213

Diese letzte Stufe von Q enthüllt also bereits die Sophia-Christolo-
gie, die dann bei Matthäus (vgl. bes. 11,28 ff.) entfaltet wird. Die Exklusivität

der Sophia wird dem Sohn zugeordnet, der mit Jesus identifiziert
wird. In der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts n. Chr. ist die Identifikation

Jesu mit der Sophia bzw. der Gedanke, daß die Weisheit ihren
Rastplatz nun in Jesus gefunden habe, weit verbreitet. Wir finden sie im
Thomas- und Hebräerevangelium und bei Justin bezeugt67. Besonders
interessant ist für uns ein Zitat des Hieronymus (Jesaja-Kommentar zu
Jes 11,2) aus dem Hebräerevangelium. Da heißt es:

Es geschah aber, als der Herr aus dem Wasser heraufgestiegen war, da stieg
die ganze Quelle des Heiligen Geistes auf ihn herab und ruhte auf ihm und

sprach zu ihm : Mein Sohn, in allen Propheten erwartete ich dich, daß du

kämest, und ich in dir ruhte. Denn du bist meine Ruhe; du bist mein
erstgeborener Sohn, der du herrschest in Ewigkeit68.

E. Hennecke/W. Schneemelcher69 weisen bereits auf die Nähe
dieses Textes zur Weisheit hin (Sir 24,7; Weish 7,27) undj. M. Robinson

schreibt : « The standard Sophia topos is unmistakable, even though
the passage, describing Jesus baptism, uses the equivalent term Spirit,
since this is the term the tradition used for what came on Jesus at
baptism»70.

Zwar ist die Übertragbarkeit dieser Sophia-christologischen Fassung
des Taufberichts aus dem Hebräerevangelium auf Mk 1, 10 f. nicht a

priori vorauszusetzen, aber ich möchte die These aufstellen, daß der
neutestamentliche Taufbericht aller Evangelien nicht nur peripher von
einem weisheitlichen «Mythologumenon» beeinflußt ist, sondern daß

er vjcishpitstheologisch konzipiert ist — schon in den Vorlagen des Markus
und Johannes — und von den Redaktoren der Evangelien mit diesem
Verständnis tradiert wurde.

Das Taufgeschehen offenbart, daßjesus der Mensch ist, in dem/auf
dem die Weisheit/der Geist Ruhe findet. Die Stimme aus den Himmeln
ist die Stimme der göttlichen Sophia/Sophia-Gottes, der/die seinen/ihren

Erwählten gefunden hat. Als Symbol der Sophia, als Botschaft von

67 Vgl. J. M. Robinson, Jesus 12. Bei Justin (Dialog 100.4) liest man, daß Jesus
«Sophia genannt wurde in den Worten der Propheten».

68 Nach E. Hennecke, W. Schneemelcher (Neutestamentliche Apokryphen in
deutscher Ubersetzung, Bd. 1 : Evangelien, Bd. 2: Apostolisches, Apokalypsen und
Verwandtes, Tübingen 31959 und 31964), I, 107.

69 A.a.O. 104-107.
70 Op. cit. 12.



214 Der Geist, die Weisheit und die Taube

ihrer Liebe und als Zeichen ihrer Gegenwart in Jesus, kommt die Taube
der «Göttin» Sophia/des Pneuma,

Im Johannesevangelium wird die Taube dem Täufer zum Zeichen,
daß Jesus der von ihm angekündigte Christus ist. Die begleitende
Offenbarung im Wort sagt ihm, dieser sei, der mit Heiligem Geist taufen
werde. Da der Zusammenhang des Prologs vom präexistenten Logos
(dem einzigen Sohn des Vaters) im Johannesevangelium eine große
Nähe zu weisheitlichen Vorstellungen zeigt, wird in der johanneischen
Gemeinde die Taube als Symbol der Weisheit, des Geistes oder des

Logos verstanden worden sein71.

Bei Markus ist die Botschaft der Stimme ein freies Zitat einer deu-

terojesajanischen Gottesknecht-Proklamation (Jes 42,1):

Siehe da, mein Knecht, an dem ich festhalte, mein Erwählter, an dem meine
Seele Wohlgefallen hat. Ich habe meinen Geist auf ihn gelegt, daß er die
Wahrheit unter die Völker hinaustrage.

Durch die himmlische Botschaft wird das weisheitssymbolische
Geschehen eng verknüpft mit der Erfüllung einer alttestamentlichen
Verheißung, in deren Licht Jesus als Gottesknecht, Erwählter, neuer
Mose (vgl. Mk 9,7; Dtn 18,15) und Sohn erscheint, auf dem der Geist
Gottes ruht. Die Korrektur des markinischen eiç GtV)TÖV bei Lukas und
Matthäus beabsichtigt wohl eine größere Entsprechung zum
alttestamentlichen Zitat (LXX). In allen Evangelien überliefert also die Tauf-
perikope eine Sophia-Theologie, in derJesus als Prophet und Gesandter
der Weisheit verstanden wird, aber auch schon als Inkarnation der

Sophia, als Weisheit, mit der Gott in innigstem Verhältnis steht72.

71 Zur Vorbereitung der Austauschbarkeit von Logos und Sophia in der präpauli-
nischen Sophia-Christologie und im Johannes-Prolog durch Philos Theologie vgl.
E. Schüssler Fiorenza, In Memory 191 und vgl. auch M. Küchler, Frühjüdische Weis-
heitstraditionen 57-61.

Der Geist oder Paraklet im Johannesevangelium hat übrigens sehr personhafte Züge
und wird als Mittler und Fürbitter (vgl. K. Berger in TRE 12, 188 f.) mit Attributen
bedacht, die an die Rollen altorientalischer Göttinnen erinnern (vgl. U. Winter, Frau
und Göttin 527—529). Als Auferstandener wird Jesus auch im Johannesevangelium zur
Sophia, die von Maria Magdalena gesucht und gefunden wird (vgl. dazu E. Schüssler
Fiorenza, In Memory 333).

72 Auch F. Christ kommt in seiner Studie zur Sophia-Theologie der Synoptiker
(Jesus Sophia. Die Sophia-Christologie bei den Synoptikern (ATANT 57), Zürich 1970,
bes. 153 f.) zu dem Ergebnis, daß Jesus nicht nur als «Sprecher und Träger der Weisheit»,
sondern auch als die «Weisheit selbst» aufgefaßt wird. F. Christ bezieht die Taufperikope
in seine Untersuchung nicht ein.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 215

Im Kontext des Matthäusevangeliums wird die weitere Entwicklung

hin zu einer Identifizierung Jesu mit der (präexistenten) Sophia
gerade über die Gottesknecht-Thematik besonders schön sichtbar73. In
12,18—21 wird das Erfüllungszitat aus Jes 42,1—4 zum Interpretament
für die Heilstaten Jesu: Der « Geliebte »(!) Gottes ist von unendlicher
Sanftmut («geknicktes Rohr wird er nicht brechen») wie Gott-Sophia
selbst. Auf die Anfrage des Täufers, ob Jesus der Erwartete sei, antwortet

Jesus ebenfalls mit einem Zitat nach Jes 42,7 (vgl. 35,5; 61,1). Die
Weisheit wird nach Mt 11,2.19 durch Jesu machtvolle Taten gerechtfertigt

und trotz dieser Taten, die im Alten Testament der Gottesknecht
im Auftrage und als Mittler Gottes tut, wird Jesus als Gottesknecht/Sophia

abgelehnt (11,20—24). Den Höhepunkt dieser Identifizierung jesu
mit der Sophia im Matthäusevangelium stellen 11,28 f. dar.

Wir haben, wenn diese Interpretationen richtig sind, in Mk 1,1 Of.

parr ein ganz wichtiges Zeugnis dafür, daß die Evangelisten eine
Tradition kannten und übernahmen74, in der Jesus als Gesandter der

Sophia bzw. als Inkarnation der Sophia verstanden wurde. Die Sophia-
Christologie ist in der frühesten Jesustradition eng verbunden mit einer
Sophia-Theologie, die Gott in weiblicher Gestalt als göttliche Sophia
begreift75. Die grenzenlose Güte Gottes ist die göttliche Sophia, deren

Joch leicht ist, die den Armen und Schwerbeladenen, den Ausgestoßenen

und Unterdrückten eine Zukunft öffnen will und die keine Opfer
braucht. Die Güte und Freundlichkeit (des Gesandten) der Sophia aber
werden zurückgewiesen (vgl. Lk 11,49), und ihre Propheten müssen
sterben (Lk 13,34). Die drei synoptischen Evangelien kennen den

Spruch von der Unverzeihlichkeit der Lästerung gegen den Geist
(Mk 3,28 f. parr):

Wahrlich ich sage euch: Alle Sünden und Lästerungen werden den Söhnen
der Menschen vergeben werden, so viele sie auch aussprechen; wer aber

73 Vgl. zum Folgenden J. M. Robinson, Jesus, bes. 10 f. Zur Verbindung von
Gottesknecht und Sophia vgl. auch F. Christ, Jesus Sophia 70.

74 In welchem Verhältnis die Markus-Vorlage, die Quelle des Johannes und ev. Q
(vgl. J. M. Robinson, a.a.O. 8) zueinander standen und welche Entwicklungsstufen der
Sophia-Theologie sie präsentiert haben mögen, muß hier offenbleiben. Die Untersuchungen

von J. M. Robinson, daß bereits Q in einer letzten Stufe zur Identifizierung Jesu mit
der Sophia tendiert und auch die Ergebnisse der Studien von M. Küchler (Frühjüdische
Weisheitstraditionen, bes. 585) erlauben aber die Annahme einer solchen Konzeption
schon für die erste Generation.

75 Zum Folgenden vgl. E. Schüssler Fiorenza, In Memory, bes. 132-136, 188.



216 Der Geist, die Weisheit und die Taube

wider den Heiligen Geist lästert, hat in Ewigkeit keine Vergebung, sondern

er ist ewiger Sünde schuldig.

Auch in diesem Logion wird ohne Zweifel Jesus selbst als die «Güte
Gottes», die göttliche Sophia dargestellt, die kein Mensch zurückweisen
darf. Wer Jesus zurückweist, lehnt Gott, lehnt die Sophia ab76. Und
auch hier wird nun von der Weisheit als (Heiligem) Geist gesprochen.

Diesen Begriffsaustausch kennt, wie E. Schüssler Fiorenza zeigt,
auch die christliche Missionsbewegung: Der auferstandene Herr wird
nicht nur mit dem Geist Gottes, sondern auch mit der Sophia Gottes
identifiziert (vgl. 1 Kor 1,24.30); die vorpaulinische christliche
Missionsbewegung scheint sogar maßgeblich einer Sophia-Christologie
(vgl. Phil 2,6—11; 1 Tim 3,16; Kol 1,15—20; Eph 2,14—16; Hebr 1,3; 1

Petr 3,18.22) gefolgt zu sein, mit der Paulus sich in 1 Kor 1 auseinandersetzt

und die möglicherweise von Apollos entwickelt und gepredigt
worden ist11.

Eine Brücke bildet, wie wir oben gesehen haben, die Verbindung
des alttestamentlichen Theologumenons, daß Gott seinen Geist auf
Propheten, Auserwählte bzw. in Deuterojesaja auf seinen Gottesknecht
legt, mit der weisheitlichen Vorstellung, daß Gott die Weisheit zu
Erwählten sendet und durch Propheten und Weise die Weisheit zu den
Menschen kommt. So finden wir im Buch der Weisheit (9,17) schon
eine ganz ausgeprägte Synonymität von Weisheit und Heiligem
Geist:

Wer hat je deinen Willen erkannt, wenn du nicht Weisheit gabst und aus der
Höhe deinen Heiligen Geist sandtest?

Das Motiv der Sendung aus der Höhe ist in die Gestaltung unserer
neutestamentlichen Perikope unverkennbar miteingegangen.

Die Austauschbarkeit der beiden Begriffe wird zum einen wegen
ihres grammatisch weiblichen Geschlechts im Hebräischen und
Aramäischen möglich geworden sein 78. Und zum anderen hat dann die

jüdisch-hellenistische Weisheitsspekulation, besonders aber Philo, die

theologische Vermittlung von Sophia, Pneuma und sogar von Sophia
und Logos (vgl. Joh 1,1—14) vorbereitet79.

76 Vgl. E. Schüssler Fiorenza, In Memory 134; F. Christ, Jesus Sophia 153.
77 Dazu vor allem a.a.O. 188 f.
78 Vgl. J. M. Robinson, Jesus 6.
79 Vgl. dazu E. Schüssler Fiorenza, Wisdom Mythology 31, 34f. ; dies., In Memory

191.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 217

Da Apollos wie Philo in den Schriften versierte Theologen aus

Alexandrien sind, dürfen wir annehmen, daß solche weisheitliche
Pneumatologie (und darin eingeschlossen das Taubenmythologume-
non) von diesem Ausbreitungsgebiet des frühen Christentums her ihren
Anfang nahm80. Sowohl Gott als auch Jesus als auch das Pneuma
werden mythologisierend als personifizierte Weisheit vorgestellt. E.
Schüssler Fiorenza macht für die Ausbreitung solcher mythologischer
Vorstellungen bzw. die Notwendigkeit, sie reflektiert mythologisierend
aufzugreifen, in besonderem Maße den Isis-Kult verantwortlich, der in
hellenistisch-römischer Zeit eine große Renaissance und Verbreitung
erlebte, und, wie sie aufzeigen kann, auf die christlichen Gemeinschaften

der frühesten Zeit theologisch und gruppensoziologisch einen
bedeutenden Einfluß hatte81.

Die frühkirchlichen Deutungen derJordantaube

Die geringe Differenzierung in der Anwendung der Sophia-Bildlichkeit

auf die drei göttlichen Personen erklärt sich daher, daß die

Entwicklung einer trinitarischen Theologie in den neutestamentlichen
und frühkirchlichen Schriften bis ins 4. Jahrhundert nicht vorausgesetzt
werden darf. Erst das Konzil von Konstantinopel brachte grundsätzliche

Festlegungen, z. B. über die Personhaftigkeit des Geistes82.

Ein Blick auf die frühkirchlichen Zeugnisse, die Aufschlüsse über
die Deutung der Jordantaube geben, spiegeln genau diese vortrinitari-
schen Gegebenheiten. F. Sühling83 hat eine ganze Reihe von Belegen

80 Vgl. E. Schüssler Fiorenza, In Memory 188, 191.
81 Vgl. E. Schüssler Fiorenza, Wisdom Mythology 29-31, 33. Bereits der Autor der

Weisheit Salomos komponiert sein Buch nach der Struktur der Isis-Aretalogien. Auch
Philo rezipiert in seinen Schriften Elemente des Isis-Kultes. Vgl. dies., In Memory 133,
190 f., 198 f.

Auch bei F. Christ findet sich ein allerdings lakonischer Hinweis auf einen
Zusammenhang der Weisheit mit Isis (Jesus Sophia 154). Während die Taube mit der ägyptischen

Isis ursprünglich keine Verbindung hat, dürfte sie in hellenistisch-römischer Zeit
durch die zunehmende Identifikation mit der phönizischen Astarte, oder auch mit
Aphrodite, eventuell zu diesem Symboltier gekommen sein (vgl. S. B. Pomeroy, Frauenleben

im klassischen Altertum, Stuttgart 1985, 341). Zur emanzipatorischen Wirkung des

Isis-Kultes vgl. S. B. Pomeroy, a.a.O. 340—355.
82 Erst ab dann wird der Heilige Geist als das bewirkende Prinzip der Inkarnation

betrachtet (vgl. F. Sühling, Die Taube 39, und W.-D. Hauschild, in TRE 12, bes.

202 ff.).
83 Die Taube 52-67.



218 Der Geist, die Weisheit und die Taube

aus dem 2./3. Jahrhundert gesammelt, die zeigen, daß den frühen
Vätern (Justin, Clemens von Alexandrien, Tertullian Laktanz,
Hieronymus) und den christlichen Dichtern die Taube nicht als Geistsymbol,

sondern als Symbol des Logos, des himmlischen Christus galt, der
auf Jesus herabkommt. Aus dieser Konzeption entwickelt sich unter
anderem die Tradition der Taube in der Verkündigungsszene, wonach
diese als Logos, der Maria in den Leib fliegt und Fleisch annimmt, zu
deuten ist. Dieses Motiv hat nachhaltigen Einfluß auf die christliche
Kunst gehabt84.

Origines nennt in seiner Homilie zum Hohenlied die Turteltaube
(turturis) und die (Haus-)Taube (columba) als Gestalt des Heiligen
Geistes (bei der Taufe sei es eine columba gewesen!)85. Cyrill von
Alexandrien kennt noch sowohl die Turteltaube (TpuyOöV) als auch die
Felsentaube (7t£plGT£pâ) als Symbole Christi86. Allerdings scheint das

Wissen um die Herkunft des Taubensymbols in diesen Zeugnissen
schon verloren (Cyrill beispielsweise verweist aufdie Beredsamkeit und
Sanftmut dieser Vögel, um sie als Bild Christi zu erklären). Von den

Verbindungen der Taube mit weiblichen Gottheiten, von ihrer
(erotischen) Liebessymbolik ist da bereits nichts mehr erhalten.

Auch in frühkirchlichen Zeugnissen des 2./3. Jahrhunderts, die
Einflüsse christlicher Gnostik erkennen lassen, finden wir die Jordantaube

als Sinnbild sowohl des himmlischen Christus als auch des

Pneuma als auch des Logos oder Jesu 87. Im sogenannten Ebionäer-

evangelium (1. Hälfte des 2. Jhs.), das eine die synoptischen Fassungen
harmonisierende Tauferzählung kennt, ist die Taube Symbol des

Heiligen Geistes, der in Jesus eingeht88. Das 6. Buch der christlichen
Sibyllinen, die im 2./3. Jahrhundert entstanden sein dürften89, setzt mit
der Erinnerung an das Taufgeschehen ein:

84 A.a.O. 53 (vgl. ebd. und 195 zur Rede Konstantins an die hl. Synode, wo Pneuma
und Logos ebenfalls identisch sind).

85 In Canticum Canticorum hom. 11,12. Vgl. F. Sühling, Die Taube 10 f.
86 A.a.O. 57.
87 Vgl. F. Sühling, Die Taube 67—79.
88 E. Hennecke, W. Schneemelcher, op. cit. I, 100—102 und 103 Nr. 4. Auf dem

Eingehen der Taube in Jesus, nicht auf jungfräulicher Geburt, beruht nach den Ebionäern
die Gottessohnschaft Jesu. Die Vorstellung von der Vereinigung eines himmlischen
Wesens mit dem Menschen Jesus zum Gottessohn ist ein deutlich gnostischer Zug der

Christologie dieser judenchristlichen Gruppierung des frühen Christentums.
89 E. Hennecke, W. Schneemelcher, op. cit. II, 509. Zu Charakter, Datierung und

Herkunft der Schriften a.a.O. 498—502. Vgl. auch F. Sühling, Die Taube 70—73.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 219

6,6 Feurigem Glanz entsteigend er schaut Gottes lieblichen Geist, der
7 kommt vom Himmel herab in der Taube weißem Gefieder.
Andere Handschriften überliefern statt 7lV£Ö|xa T|8l3 auch ÛEOV

Ö\|/£TCU flÖDV «den lieblichen Gott» 90. Im 7. Buch kommt die 7t£À£ta

als Geisttaube (V. 67) und als Logos-Vogel (Vv 77—84) wiederum
vor91. In Erinnerung an die Feuertaufe soll man unter Gebeten eine
Taube fliegen lassen, Wasser in Feuer gießen und rufen:

7,82 Wie dich als Logos der Vater erzeugte,
entsandt ich den Vogel,
Schnellen Verkünder der Worte, als Logos,
mit heiligem Wasser
Deine Taufe besprengend, durch die du aus Feuer
erscheinest.

In der 24. Ode Salomos (2. Jh. n. Chr.) finden wir sie als Taube

Christi :

24,1 Die Taube flog auf das Haupt unseres Herrn Christus, weil er ihr
Haupt war.

2 Und sie sang über ihm,
und gehört wurde ihre Stimme 92.

In der koptisch überlieferten Pistis-Sophia ist die Taube sowohl

Symbol des Heiligen Geistes (cap. 141) als auch des herniedersteigenden

Christus (cap. 63) als auch Gottvaters (cap. 1)93.

Im Unterschied zu allen oben genannten Zeugnissen findet sich in
einer eucharistischen Eulogie in den gnostischen Thomasakten, die im
3. Jahrhundert in Syrien entstanden sind, die Taube wieder in weiblicher

Ambiance. Unter vielen, überwiegend weiblichen Titeln wird der

«Name» Christi (cap. 50) hymnisch gepriesen:
Heilige Taube,
die die Zwillingsjungen gebiert;
komm verborgene Mutter 94.

90 J. Geffcken, Die Oracula Sibyllina, Leipzig 1902 (Nachdruck 1967) 130.
91 Übersetzung nach E. Hennecke, W. Schneemelcher, op. cit. II, 512.
92 Zitiert nach E. Hennecke, W. Schneemelcher, op. cit. II, 605. Daß die Taube

auf dem Haupt Christi bleibt, hat ebenfalls eine ikonographische Entsprechung. Vielfach
sitzt ja bei den oben genannten Beispielen die Taube auf dem Kopf der Göttinnen (vgl.
z. B. das mykenische Goldplättchen bei O. Keel, Vögel Abb. 28).

93 F. Sühling, Die Taube 76 f. Heute wird die Pistis-Sophia nicht mehr einem
valentinischen Verfasser zugeschrieben, sondern vorsichtiger den Gnostikern (des
Epiphanias) zugerechnet, ev. den Sethianern oder Severianern (vgl. dazu E. Hennecke,
W. Schneemelcher, op. cit. I, 175 f.).

94 Nach E. Hennecke, W. Schneemelcher, op. cit. II, 329. Vgl. F. Sühling, Die
Taube 80 ff.



220 Der Geist, die Weisheit und die Taube

Der Kontext und auch andere Passagen der Thomasakten
(cap. 27) 95 deuten daraufhin, daß diese «heilige Taube» als ein Sinnbild
der himmlischen Sophia zu verstehen ist, welche als «Mutter»,
«Barmherzigkeit», «Schweigen» und «Wahrheit» tituliert wird und in der
Gnosis eine göttinartige Kampfgefährtin des irdischen Erlösers ist,
Beisitzerin Gottes und der « Name», den Jesus bei der Taufe annimmt.
In der bardesanischen Gnostik, mit der die Thomasakten sich hier
berühren, gehört die «Mutter» zum himmlischen Pleroma 96. Im
judenchristlichen, wahrscheinlich in Ägypten entstandenen und ebenfalls

gnostisch beeinflußten Hebräerevangelium, sagt Jesus nach dem Zeugnis

des Origines und des Hieronymus: «Sogleich ergriff mich meine
Mutter, der Heilige Geist, an einem meiner Haare und trug mich weg
auf den großen Berg Tabor»97.

Dafür, daß die Taube in der Gnosis als Pneuma und oberste weibliche

Gottheit gedeutet wird, haben wir zudem einen interessanten

Beleg aus den «Excerpta ex Theodoto» des Clemens von Alexandrien.
Dort referiert er nämlich, daß die Valentinianer die Taube als TO

Jtveupa rfjÇ èvÛupf|ae(OÇ TOÖ TtaxpÔÇ deuten, und nicht als TO

Ttvsöpa äytov oder TÖV ÔKXKOVOV. In derselben Schrift (7) wird dies

mit der Gnosis als oberster weiblicher Gottheit identifiziert98.
Als Vertreter der italischen Schule der Valentinianer zitiert Hippolyt

noch die Gnostiker Herakleon und Ptolemäus : « (Sie) sagen, der Leib
Jesu sei ein psychischer gewesen. Deshalb sei bei der Taufe das Pneuma,
d.h. der Logos der Mutter von oben, der Sophia, als Taube
herabgekommen» ".

Wir haben also einige Anhaltspunkte dafür gefunden, daß die
weiblichen Konnotationen des Pneuma und der Taubensymbolik im christlich

gnostischen Umfeld länger überlebt haben als im übrigen frühen
Christentum, wo die (männliche) Logos-Begrifflichkeit bald alle
weiblichen Elemente eliminiert zu haben scheint. Obwohl in der Gnosis
Pneuma, Logos oder Sophia je andere Funktionen im theologischen

95 E. Hennecke, W. Schneemelcher, a.a.O. 319.
96 A.a.O. 306. zu den Zwillingsjungen vgl. U. Wilckens, Weisheit und Torheit 113

Anm. 1.
97 Nach E. Hennecke, W. Schneemelcher, op. cit. I, 108 (zum Hebräerbrief vgl.

a.a.O. 104-107).
98 Zitiert nach O. Stählin, L. Früchtel, Clemens Alexandrinus (GCS), Bd. 3:

Stromata Buch VII und VIII u.a., Berlin 21970, 108, 112.
99 F. Sühling, Die Taube 77.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 221

Weltgebäude haben als in der jüdisch-hellenistischen und christlichen
Weisheitsspekulation, sind alle diese weiblich personifizierten Gestalten

ähnlich aufgrund der «reflective mythology», die ja auch der Gnosis
schon eigen war 10°. So kann die Jordantaube ohne weiteres als

mythologisierendes Symbol und Attribut auf die gnostische Sophia-Mutter-
Gestalt hin interpretiert werden 101.

Sicher ist, daß die theologische Rede des frühesten Christentums

von Gott,Jesus und dem Pneuma in der Sprache der Weisheit und in der
damit verbundenen reflektierten Mythologie nicht zuletzt in der
Auseinandersetzung mit der Gnosis in den Hintergrund geschoben wurde.
Schon Paulus streitet ja in 1 Kor mit gnostischen Pneuma-Sophia-
Lehren (läßt sich dabei aber auf die weisheitliche Pneumatologie ein
und wirft den korinthischen Gruppen vor, sie entleerten das Kreuz — ein
Vorwurf, der sich gegen einen typisch gnostischen Erlösermythos
gerichtet haben dürfte 102. Da die weisheitlich mythologisierende Sprache

in gnostischen Kreisen besonders gern rezipiert wird — denn da ist
sie bereits zuhause —, führt die Abdrängung der Gnostik in die Häresie
auch zur Verdrängung der weisheitlich-mythologisierenden weiblichen
Elemente im Jesus- und Gottesbild des frühen Christentums.

Diese These bedürfte gewiß zu ihrer Erhärtung noch umfangreicherer

Ausführungen. Beschränken wir uns aber hier wieder auf unsere
Jordantaube. Es bestand zur Zeit des Irenäus, wie wir einem Abschnitt
in seiner Schrift «Adversus Haereses» (III, 18,1) entnehmen können,
offensichtlich ein großes Abgrenzungsbedürfnis gegenüber (gnostischen)

Lehren, die die Taube nicht auf den Heiligen Geist der bei
Irenäus schon sehr trinitarisch eingeordnet ist) deuten wollen:

Selbstverständlich hätten die Apostel sagen können, Christus sei aufJesus
hinabgestiegen, oder jener obere Erlöser auf den von der Heilsordnung,
oder jener unsichtbare in den von dem Demiurgen - aber sie haben nichts
Derartiges weder gewußt noch gesagt. Hätten sie es aber gewußt, dann
hätten sie es gewiß auch gesagt, und was war, das sagten sie auch, daß
nämlich der Geist wie eine Taube auf ihn herabgestoßen sei... 103.

100 Vgl. dazu bes. E. Schüssler Fiorenza, Wisdom Mythology 32f.
101 Möglicherweise brauchte schon die vorchristliche Gnostik dieses Bild im Rahmen

ihrer Weisheitsspekulation. Auch dürfen wir nicht ganz ausschließen, daß Philo
bereits eine Symbolik mit gnostischer Vergangenheit referiert, wenn er auf die Tauben zu
sprechen kommt.

102 U. Wilckens, Weisheit und Torheit bes. 205—213. Vgl. Im Zusammenhang zum
Fehlen der Passionsgeschichte in Q auch J. M. Robinson, Jesus 14.

103 F. Sühling, Die Taube 3 f.



222 Der Geist, die Weisheit und die Taube

Etwas deutlicher wird mindestens eine dieser Lehren (der Ophiten)
in derselben Schrift 1,30,12—13 referiert, wonach die Sophia Jesus bei
der Taufe als Gefäß für ihren herabkommenden Bruder Christus
vorbereitet. Jesus wird vorübergehend von Sophia und Christus bewohnt,
und beide verlassen ihn vor der Kreuzigung, um wieder in den

«unvergänglichen Aon» zurückzukehren 104. Die Abwehr einer gnostischen
Interpretation des Taufberichtes, vielleicht auch das Mißverständnis
weisheitlich geprägter Interpretationen als gnostisch oder die Intoleranz

gegenüber logos-christologischen Konzepten — aus der Darstellung
des Irenäus wird man da kaum genaue Identifizierungen ableiten dürfen

—, beginnt also bereits zu dieser Zeit die eigentliche Symbolik der Taube
auszulöschen und damit die Sophia-Christologie zu verdrängen. Aufder
anderen Seite finden wir noch in den Lehren des Silvanos aus dem
3./4. Jahrhundert, einer Schrift aus Nag Hammadi, die ebenfalls als

«gnostisierend» bezeichnet wird, eine ganz deutliche weisheitliche
Christologie :

Er ist die Weisheit.
Denn er ist die Weisheit, er ist auch der Logos.

Ein heiliges Königtum ist sie.

Die Weisheit Gottes wurde um deinetwillen
zur törichten Gestalt,
damit sie dich, du Tor, heraufführe und weise mache.
Und das Leben ist um deinetwillen gestorben, als es

kraftlos (15) war,
damit es dir, der du tot warst, durch seinen Tod das Leben gebe.

(Silv 106,22b-107,16)105

Ich sehe damit durch die vorliegende Untersuchung der
Taubensymbolik folgende Entwicklungsskizze bestätigt, die M. Küchler in
seinen Studien zur frühjüdischen Weisheit und deren Einfluß auf das frühe
Christentum schon gezeichnet hat:

«Traditionsgeschichtlich ist die alte Weisheitschristologie in unseren

neutestamentlichen Texten am Aussterben. Man kann deshalb wohl
annehmen, daß sie ursprünglich einen viel stärkeren Anteil an der

Interpretation Jesu hatte. Die «judenchristlich-<gnostisierenden> Kreise
in Palästina», die vermutlich «die Träger der ältesten Sophia-Christo-

104 Vgl. J. M. Robinson, Jesus 7.
105 Dazu M. Küchler, Frühjüdische Weisheitstraditionen 560.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 223

logie waren», wurden anscheinend schon früh von der antignostischen
Front ins häretische Abseits getrieben und haben erst in der christlichen
Gnosis wieder zum Wort kommen können. Von daher ist es begreiflich,
weshalb in den gnostisierenden (z. B. Silv) und vollgnostischen Schriften

eine so enge Verbindung der Sophia mit Christus geschehen konnte.
Die ältesten weisheitlichen Interpretamente Jesu müssen zeitlich noch
vor Q angesetzt werden, durch deren auswählende Sammeltätigkeit uns
einige Relikte überkommen sind. Sie liegen damit traditionsgeschichtlich

in größter Nähe zum historischen Jesus. ...»10S

Daß die griechischen und lateinischen Väter dann alle treu am Bild
der Jordantaube für Christus und später den Heiligen Geist festhalten

107, zeigt zum einen, wie groß die Uberlebenskraft von Bildern ist,
und zum anderen, wie sie inhaltlich umgedeutet werden können. Denn
bei den Vätern ist die Taube nun sehr bald einmal ein Symbol der
Sanftmut, der Unschuld, der Reinheit, ja sogar der (ehelichen) Keuschheit

los. Auch diese Symbolik hat Traditionen bis in die Antike zurück
aufzuweisen, steht aber sicherlich nicht an der Wiege von Mk l,10f.
parr. Wenn Augustinus dann später eine Pneumatologie des Geistes der
Liebe entfalten kann, die die abendländische Lehrtradition noch lange
beeinflussen soll, dann ist mit dieser Liebe «Caritas» und «dilectio»
gemeint109. Es kommt aber nicht von ungefähr, daß Augustinus in «De

agone Christiano» (XXII,24) die Liebe, die der Geist den Menschen
habe zeigen wollen, ausdrücklich als «amor spiritualis» qualifiziert no.

In der Betonung der Spiritualität dieser Liebe dürfte wohl eine
Verwehrung gegen ein umfassenderes Verständnis von «amor» (als
Venus!) zu erkennen sein.

Ein weibliches Gottesbild christlicher Tradition

Die Rekonstruktion der Traditionsgeschichte von Mk 1,1 Of. parr
hat uns zu den altorientalischen Taubengöttinnen und der Weisheitstheologie

des frühesten Christentums geführt. In dieser ersten Zeit war

106 M. Küchler, a.a.O. 584—586. Vgl. F. Christ, Jesus Sophia 154.
107 Vgl. F. Sühling, Die Taube 2-6, 52-60.
108 A.a.O. 181-191.
109 Zum Ansatz der augustinischen Pneumatologie beim Liebesgedanken und dessen

großer Wirkung auf die Lehrentwicklung der folgenden Jahrhunderte vgl. W.-D.
Hauschild in TRE 12, bes. 202 f.

110 F. Sühling, Die Taube 183.



224 Der Geist, die Weisheit und die Taube

es unter dem Einfluß jüdisch-hellenistischer Weisheitsspekulation und
der Renaissance des Isis-Kultes Christinnen und Christen möglich, von
Jesus und Gott in der Begrifflichkeit der Sophia, die die sich verschenkende

Güte und Liebe Gottes in Person darstellt, zu sprechen. Die
Weisheitshypostase war die große Chance des Christentums, weibliche
und erotische Elemente in eine monotheistische Religion zu integrieren,

in der Gott ein Mann ist. Diè Einbeziehung des weiblichen
Gottesbildes in der Weise der «reflective mythology», die das junge
Christentum schon vorgebildet fand, ist den Anhängerinnen und Anhängern

der Jesusbewegung und frühen Missionsbewegung gelungen,
wahrscheinlich vor allem deshalb, weil Jesus selbst sich schon als letzten
Gesandten der Sophia verstand und sein einzigartiges Gottesverhältnis
in der Sophia-Bildlichkeit ausgedrückt hat111. Die Sophia-Theologie
hat in entscheidendem Maße ermöglicht, daß die christliche Bewegung
eine Gemeinschaft von Gleichen sein konnte, in der das Programm von
Gal 3,28 bereits realisiert wurde. E. Schüssler Fiorenza hat in ihrem
großartigen Entwurf einer Geschichte der urchristlichen Frauen die

Zusammenhänge zwischen dieser Theologie und der emanzipatori-
schen Praxis der frühchristlichen Gemeinden mit einer Fülle von Material

aufgezeigt112. Weil im Zentrum der Botschaft vom Reich Gottes die

Befreiung der Menschen von patriarchalen Strukturen steht113, weil
Gott und Jesus alles andere als Patriarchen sind, weil beide eins sind mit
der weiblichen Sophia, deshalb können Frauen im Urchristentum
Subjekte ihrer Geschichte sein, als Jüngerinnen Jesu, Zeuginnen seiner

Auferstehung, als Apostolinnen und Gemeindemitarbeiterinnen und
Vorsteherinnen.

Es bleibt uns heutigen Christinnen die hoffnungsvolle Aufgabe,
diese emanzipatorischen Impulse für uns und die Kirche wieder
einzufordern. Die subversive Arbeit an einer inzwischen total androzentrier-
ten Theologie und die gelebte Praxis einer Kirche von «gleichen»
Brüdern und Schwestern, werden Hand in Hand gehen müssen, um uns
in die wirkliche christliche Freiheit zu führen. Mit dem Dilemma des

männlichen Gottesbildes sind christliche Feministinnen immer
konfrontiert. Ich denke, daß uns die Methode der «reflective mythology»
des Urchristentums, die eine Verbindung einer monotheistisch-männ-

111 Vgl. M. Küchler, Frühjüdische Weisheitstraditionen 585.
112 Vgl. E. Schüssler Fiorenza, In Memory, bes. 130—140.
113 Op. cit. 140-154.



Der Geist, die Weisheit und die Taube 225

liehen Tradition mit dem weiblichen Gottesbild inklusive dessen
erotischer Elemente erfolgreich hergestellt hat114, einen gangbaren Weg
aus der Aporie einer androzentrischen Religion weisen kann, so daß
Frauen in Zukunft nicht mehr aus dem Christentum und der Kirche
herausgedrängt werden bzw. resigniert gehen, weil für sie das

überkommene Gottesbild jahrhundertelange Unterdrückung ihrer Vorfahrinnen

im Glauben statt Freiheit symbolisiert. Auf Jesus Sophia und
Gott Sophia als eine sehr wichtige, wenn auch nicht dominierende
Tradition können wir Frauen uns heute berufen, um das Gottesbild
innerhalb von Christentum und Kirche zu verändern, denn «unser Erbe
ist unsere Macht» (J. Chicago)115.

114 Die Vereinbarkeit zeigt sich ja besonders eindrücklich in unserer Perikope, wo
Gott-Sophia gleichwohl in der Tradition des atl. Gottesknecht-Themas spricht.

115 Vgl. E. Schüssler Fiorenza, In Memory XX.




	Der Geist, die Weisheit und die Taube

