Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Trinitat : theologische Uberlegung eines Phanomenologen
Autor: Kern, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Iso KErRN

Trinitit — Theologische Uberlegung
eines Phinomenologen*

1. Warum bin ich, was ich bin? Die Frage nach den Ursachen meiner

Wirklichkeit

Ich moéchte mit der Frage beginnen: Durch welche Ursachen ist
irgendein Mensch, was er ist ? Wodurch bin ich, was ich geworden bin
in meiner ganzen leiblichen, seelischen, sozialen Verfassung?

Traditionell bieten sich als Antwort auf diese Frage drei Arten von
Ursachen an: 1. Ich bin, wie ich bin, aufgrund von Naturursachen,
physikalischen, chemischen, biologischen: ich bin, wie ich bin, auf-
grund meiner ererbten Gene, aufgrund der Gestirne, eines gewissen
Klimas, einer gewissen Ernihrung usw. 2. Ich bin, wie ich bin, aufgrund
sozialer Ursachen: aufgrund meiner Erziehung in Elternhaus und
Schule, meiner Zugehorigkeit zu einer bestimmten Sprache und Kultur,
zu einer gewissen Gesellschaftsklasse usw. 3. Ich bin, was ich bin, durch
mich selbst, aus eigener Verantwortung, weil ich mich so und so ent-
schieden, weil ich so und so gehandelt habe.

Jede dieser drei Ursachenarten dringt wie von selbst zu einer
Reduktion der beiden andern auf sich als einzige, zu einer Verabsolutie-
rung : Was ein Mensch jeweils ist, ist «letztlich» bestimmt durch seine
Erbmasse und durch die biologischen Umstinde seines Lebens; das
wire die naturalistische Verabsolutierung. Oder, «das menschliche
Wesen... ist in seiner Wirklichkeit das ensemble der gesellschaftlichen

* Dieser Artikel erscheint 1986 in englischer Sprache im Sammelband Ejsays in
Phenomenological Theology, edited by James HArT and Steven W. Laycock. Ich danke der
SUNY-Press (State University Playa, Albany, N.Y. 12246) fir die Erlaubnis der Verof-
fentlichung dieser deutschen Fassung.



182 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

Verhiltnisse », das wire eine Verabsolutierung der sozialen Ursachen.
Und schlieBlich: Was ich bin, ist letztlich bestimmt durch mein eigenes
vergangenes und jetziges Denken und Handeln; eine solche Position
pflegt man etwa mit «subjektiver Idealismus » zu etikettieren. Die rein-
ste, strengste Form dieser dritten Position wurde wohl durch den Bud-
dhismus eingenommen: A//es, was ich bin, meine Fihigkeiten, meine
soziale Position, selbst daf} ich als ein Mensch und nicht etwa als ein
Tier oder als ein Gott oder als ein Hollenwesen usw. geboren wurde, ja
dafB ich iiberhaupt geboren wurde, das sind nichts anderes als Friichte
meiner eigenen vergangenen Taten, meines Karma. Konsequenter-
weise lehrt die Yogacaraschule (oder Vijnanavada), da3 auch die ganze
Welt, in der ich mich befinde, nichts anderes als die durch meine
fritheren Taten bestimmte Weltvorstellung ist.

Jede dieser drei verabsolutierenden Reduktionen iibt eine gewisse
Faszination aus, wohl durch ihre Eindeutigkeit und logische Einfach-
heit. Sie haben alle eine Geistesgréf3e, die in ihrer Konsequenz, d.h. im
Zu-Ende-Denken esner Moglichkeit liegt. Andererseits sind sie viel-
leicht auch einem Verriicktsein verwandt (etwa der Megalomanie des
Selbst oder der Hypnose sozialer Ansteckung und der Hysterie oder der
Berauschung durch die verantwortungslose Natur), in dem sie in einer
Richtung unseres Daseins aufzugehen versuchen und dabei unsere
anderen Dimensionen verdringen.

Aber keine dieser drei Verabsolutierungen scheint auszureichen:
Das Ich-Selbst, das Subjekt, z. B. scheint zwar universa/ zu sein : es umfal3t
die ganze Welt als Gegenstand seines Bewultseins, es umschliel3t alle
Menschen als seine wirklichen und méglichen Mitsubjekte. Von einer
Natur, die nicht Gegenstand meines BewuBtseins wire, und von
andern, die mir nicht als meine Mitsubjekte bewuBt sind, kann ich gar
nicht reden. Und dennoch, die Naturgesetze etwa kann ich nicht durch
Reflexion auf mein Selbst, kann ich nicht durch BewuBtseinsanalyse
erkennen. Die Naturgesetze und die Morphologie der Natur sind nicht
aus dem Subjekt ableitbar. Wenn man wissen will, wie etwa die afrika-
nische Fauna beschaffen ist, wird man diese nicht durch Reflexion auf
sich selbst, sondern am besten und unmittelbarsten dadurch erfassen
kénnen, dall man nach Afrika reist und sich dort die Fauna anschaut.
Das Gravitationsgesetz wurde bekanntlich nicht durch BewuBtseins-
analyse entdeckt. Bei allem Respekt vor der Bewufltseinsanalyse (den
man bei mir wohl kaum in Zweifel ziehen wird), will mir doch scheinen,
daB noch kein einziges Naturgesetz durch BewuBtseinsanalyse entdeckt



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 183

wurde. Das ist vielleicht diskutabel : Kant versucht apriorische Natur-
gesetze (die natura formaliter spectata) aus der transzendentalen Subjek-
tivitit zu deduzieren, Schelling leitete gar Elektrizitit und Magnetismus
aus dem Ich ab. Aber man kann erstens zweifeln, ob diese Ableitungen
wirklich gelungen sind, und zweitens, selbst wenn diese Ableitungen
stichhaltig sein sollten, so handelt es sich dabei in keinem Fall um
Entdeckungen von Naturgesetzen, sondern héchstens um nachtrigliche
Rechtfertigungsversuche anderweitig, nimlich eben in der Beschifti-
gung mit der Natur aufgestellter Gesetze. Selbst ein so genialer
BewuBtseinsanalytiker wie Husserl glaubte nicht, Naturgesetze aus der
transzendentalen Reflexion ableiten zu kénnen, Phinomenologie kann
nicht Naturwissenschaft ersetzen.

Analog ist es aber auch in umgekehrter Richtung. Auch Natur, bzw.
Naturwissenschaft, ist zwar #niversal. Es gibt wohl kein subjektives
Denken und Tun, kein BewuBtsein, das nicht physikalisch, chemika-
lisch, physiologisch bedingt wire. Doch auch hier scheint mir analog zu
gelten: Obschon Natur die Subjektivitit bedingt, d.h., obschon Subjek-
tivitit nzcht ohne Natur sein kann (analog wie oben gesagt: Natur nzcht
ohne Subjektivitit), so werden wir doch nie durch physiologische, elek-
tronische usw. Forschung erkennen, was Wahrnehmen, Denken, Wol-
len, Fithlen usw. selbst ist. Wir kénnen allenfalls, nachdem wir bereits
durch sporadische und laienhafte oder auch durch konsequente und
systematische Reflexion auf das BewuBtsein gewisse Vorstellungen dar-
tiber gewonnen haben, was Empfinden, Wahrnehmen, Sich-Erinnern,
Vorstellen, Wollen etc. ist, gewisse Zuordnungen zu physiologischen
oder anderswie genannten Naturprozessen herzustellen versuchen.
Analoges scheint mir schlieBlich auch von der Sozialitit in ihrem Ver-
hiltnis zu Natur und Subjektivitit wie fiir alle Beziehungen zwischen
diesen drei universalen Ursichlichkeiten zu gelten: Auch die Sozialitit
ist universal, ist doch das, was wir als Natur und als je eigenes Bewul3t-
seinssubjekt erkennen, durch unsere Sprache, durch soziale Ideen und
Normen, durch soziale Situationen bedingt. Und doch scheint sozial-
wissenschaftliche Ursachenforschung irgendwelcher Art nicht Natur-
wissenschaft oder BewuBtseinsanalyse ersetzen zu kénnen. Aber umge-
kehrt scheint es auch der Bewul3tseinsanalyse, der Analyse des Ich, nicht
zu gelingen, das a/fer ego, den socius aus dem ego zu deduzieren.

Ich spreche hier viele gro3e Worte gelassen aus. Um wirklich ernst
genommen werden zu kénnen, bediirften sie natiirlich der Begriindun-
gen, fiir die ich mich allerdings auch auf verschiedene Arbeiten anderer



184 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

Autoren berufen konnte und miiBte. Aber ich sehe an dieser Stelle
davon ab. Denn es geht mir hier und auch im weiteren dieses Aufsatzes
nur darum, einen weiten Zusammenhang hypothetisch zu skizzieren,
fir den ich hier nur eine heuristische Hoffnung hege. Er ist keine
Veroffentlichung von sicheren Resultaten, sondern ein Versuch,
gleichsam ein Brief an Freunde mit der Bitte um Unterstiitzung und
Zurechtweisung, ’

2. Inkommensurabilitit der drei relativen Totalititen :
Natur, Sozialitat, Selbst

Wir sind von der Frage ausgegangen: Durch welche Ursachen ist
irgendein Mensch, z. B. ich selbst, was er ist? Wir haben drei verschie-
dene Ursachenarten oder -zusammenhinge genannt, die als Antwort
auf diese Frage angefiihrt werden, und haben darauf hingewiesen, daf3
jede dieser drei Ursachen die Tendenz zur Verabsolutierung, d.h. der
Reduktion alles anderen auf sich selbst und damit der Exklusivitit hat.
Ich erlaubte mir, an diesem Absolutheitsanspruch aller drei Kausalbe-
reiche zu zweifeln.

Nun kénnte man sagen: Seien wir groBziigig und gerecht! Geben
wir jedem das Seine! Ich bin, was ich bin, durch a//e drei dieser Ursa-
chen; es sind drei verschiedene kausale Faktoren, die meine Wirklich-
keit bestimmen. Dann konnte sich aber die Frage erheben: In welchem
quantitativen Verhiltnis stehen diese drei Faktoren zueinander? Bin
ich etwa je zu einem Drittel durch Natur, Gesellschaft und mich selbst
bestimmt ? Oder bin ich, wie wir in unserer durch Natur- und Gesell-
schaftswissenschaften geprigten Atmosphire zu denken geneigt sind,
nur zu wenigen Prozenten durch mich selbst bestimmt, zu einem grof3en
Teil aber durch biologische Ursachen und zum Rest durch die Gesell-
schaft ? Oder besteht ein anderes Verhiltnis ? Oder ist es etwa bei jedem
Menschen anders: der Selbstbeherrschte ist vor allem durch sich selbst
bestimmt, ein anderer ist eher ein Gesellschaftstier und ein dritter
hauptsichlich ein Naturwesen? Die Meinungen hieriiber sind wohl
sehr verschieden: Der Naturwissenschaftler diirfte vor allem auf die
biologischen Faktoren pochen und der Selbstbestimmung, wenn tiber-
haupt, nur einen geringen Anteil gewihren, der Ethiker wohl umge-
kehrt vor allem die Selbstbestimmung ausdehnen und der Gesellschafts-
‘wissenschaftler eben die Sozialitit. Der Ethiker wird vielleicht sagen,



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 185

daB3 ein Mensch, der zu einem «blossen Naturwesen», zum bloBen
Spielball seiner Naturtriebe geworden ist und dies bleibt, eben dafiir
selbst die Verantwortung tragt, usw. Der Streit ist wohl ein grof3er und
langer, bis man merkt, dal3 diese Dialektik wohl eine falsche ist, d. h. daf3
der Streit um die quantitativen Anteile der drei Kausalititen ein unsin-
niger ist, unsinnig, weil prinzipiell rational unentscheidbar.

Damit dieser Streit entscheidbar wire, miil3te fiir die drei Arten von
Kausalitit ein gemeinsames Maf3 bestehen. Nur so kénnten diese in ihrem
Verhiltnis zueinander in genauen Zahlen oder auch nur im Groben
gewichtet werden. Dies scheint aber nicht méglich zu sein, weil es sich
um drei verschiedene Kategorien von Kausalitit handelt, die untereinan-
der inkommensurabel sind.

Natur-, Sozial- und Ichkausalitit werden in ganz verschiedenen
Interessenperspektiven experimentiert. Die praktische Einstellung, die
in der Naturkausalitit verfiigbar wird, ist ganz verschieden von der
praktischen Einstellung, in der iiber soziale Kausalitit verfiigt wird, und
wiederum ganz verschieden von derjenigen, in der iiber Ichkausalitit
verfiigt wird. Gemeinsam ist allen drei Kausalkategorien, daB sie theo-
retische Objektivierungen von gewissen Zechniken sind. Unter « Tech-
nik» verstehe ich hier ein gewisses Machenkonnen, eine bestimmte
Macht, ein Beherrschen einer bestimmten Verinderung, eines Werdens
in einer bestimmten Richtung. Ein solches Kénnen oder Verfiigen wird
urspriinglich in einem Experimentieren erworben und kann in einer
festen Weise (Methode) wiederholt werden. Naturkausalitit ist die
Leitidee einer Naturbeherrschung. Sozialkausalitit ist Leitidee von
Sozialtechniken wie Pidagogik, Politik, Demagogie usw. Auch Ichkau-
salitdt, Ichmichtigkeit ist Leitidee eines gewissen Experimentierens,
Ubens und Kénnens, wie es in der ethischen Ubung, in der Askese, im
Yoga usw. konsequent betrieben wird. Von Natur-, Sozial- und Ich-
kausalitit als besonderen Zusammenhingen kann wohl nur dort gespro-
chen werden, wo eine Technik, d. h. ein aufgrund von Experimentieren
erworbenes und methodisch wiederholbares Verfiigen tiber gewisse
Verinderungen vorhanden ist, mége man dabei die Kausalititsidee als
selbst empirisch oder als bloBe heuristische Maxime fiir die Empirie
betrachten. In einer primitiven, mythischen Kultur, wo entsprechende
Techniken nicht differenziert ausgebildet sind, gibt es wohl nicht die
Ideen von Natur-, Ich- und Sozialkausalitit als je eigenen Zusammen-
hingen. So haben denn Naturtechniker, Sozialtechniker und Ethiker
von ihrem relativen Interessengesichtspunkt aus alle recht, wenn sie



186 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

ihren Machtbereich, d.h. die jeweils in Frage stehende Kausalitit mog-
lichst auszudehnen suchen.

Das den drei Kausalititsarten entsprechende Kénnen, die korre-
spondierenden Techniken scheinen voneinander ganz verschieden, ja
voneinander unabhingig zu sein, wie ein Blick auf die verschiedenen
Kulturgeschichten lehrt: In der indischen Kultur z. B. wurde die Tech-
nik der Selbstkausalitit, das Yoga, zu einem sehr hohen Effizienzgrad
ausgebildet, wihrend in die kausale Beherrschung der Natur und wohl
auch der Gesellschaft weniger geistige Energie investiert wurde. Die
Ideen von Natur und Gesellschaft als praktischer kausaler Systeme
wurden hier vielleicht gar nie ausdriicklich entworfen. In China aber
war wohl das Interesse fiir die Beherrschung der Gesellschaft das domi-
nierende. Die mafllgebenden Schulen, Konfuzianer und Legalisten,
bemiihten sich vor allem darum, und keine politische Machtkonzentra-
tion war denn auch in der Menschheitsgeschichte so dauerhaft wie die
chinesische. Es fehlten nicht das Interesse fiir die Naturbeherrschung
(etwa in der daoistischen Alchemie, Astrélogic, Geomantik) und das-
jenige fiir Selbstkontrolle (auch im Daoismus, aber mehr noch in dem
aus Indien eingefiihrten Buddhismus), aber Vertreter dieser Interessen
waren meistens eher «outsider» und dem dominierenden Interesse der
sozialen Beherrschung untergeordnet. Und wir wissen, daB3 die groflen
naturwissenschaftlich-technischen Leistungen der modernen westli-
chen Kultur keineswegs gleichrangige Erfolge auf den Gebieten der
ethischen Selbstbeherrschung und der sozialen Techniken, etwa der
Erziehung, mit sich brachten.

Wir diirfen vielleicht von den drei technisch-empirischen Kausal-
zusammenhingen Natur, Gesellschaft, Selbst aufgrund ihrer Inkom-
mensurabilitit sagen, daf sie in sich geschlossene Zusammenhinge,
abgeschlossene Systeme sind. Es sind in diesem Sinn Totalititen. Es
sind aber nicht absolute, sondern relative Totalititen: nimlich relativ
auf besondere zweckgerichtete Gesichtspunkte oder Einstellungen, es
sind die globalen Leitideen besonderer praktischer Interessen. Auf
diesen Punkt der Relativitit werden wir aber gleich noch zuriick-
kommen.



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 187

3. Die unmittelbare Korrelation von Natur, Gesellschaft und Selbst als drei
Dimensionen unseres Daseins

Natur, Gesellschaft und Selbst sind noch in einem anderen Sinn
nicht absolut: es sind keine selbstindigen Entititen, keine Substanzen.
Ich darf in diesem Zusammenhang an die Kritik erinnern, die sowohl
der Empiriokritizismus als auch die Analyse der gewohnlichen Sprache
und die Phinomenologie gegen den Cartesianischen Dualismus gerich-
tet haben. Im alltdglichen Erleben, das sich in den gewohnlichen Spra-
chen unreflektiert ausdriickt und das die Phinomenologie reflektierend
beschreiben und die Hermeneutik auslegen will, sind Natur und das Ich
keine selbstindigen Substanzen. Avenarius «restituierte» gegeniiber
den dualistischen Konstruktionen der Metaphysik die urspriingliche
Einheit des «natiirlichen Weltbegriffs». Auch Husserls Riickgang auf
die Lebenswelt und die lebensweltliche Erfahrung war motiviert durch
die Auseinandersetzung mit dem metaphysischen Dualismus von Natur
und Geist. Ja, mir scheint, daf3 die ganze Phinomenologie Husserls als
ein reflektiver Riickgang auf ein Erleben verstanden werden kann, in
dem Natur, ich selbst und der Andere eine Einheit bilden. In unserem
konkreten Erleben bilden Natur, Selbst und Gesellschaft eine Einheit
der Korrelation. BloBe Natur, bloBe Gesellschaft, bloBes Selbst als
geschlossene Kausalzusammenhinge sind nur technische Abstraktions-
produkte, die aus besonderen praktischen Interessenperspektiven er-
wachsen und diesen Interessen dienen. Natur ist konkret von mir selbst
im sozialen Zusammenhang erlebte und behandelte Natur, der Andere
ist konkret nur erfahrbar als Anderer meiner selbst im Zusammenhang
der Natur usw.

In dieser Korrelationseinheit, auf die die abgeschlossenen techni-
schen Kausalsysteme als auf ihren urspriinglichen, konkreten Boden
zuriickbezogen sind, 16sen sich aber die Unterschiede von Natur, Selbst
und Gesellschaft nicht auf; sie kénnen hier nur nicht mehr den Sinn
von geschlossenen technischen Kausalsystemen haben. Ich finde kein
besseres Bild als zu sagen: Natur, Selbst und Gesellschaft sind die drei
Dimensionen, die drei Koordinaten, die drei Achsen unserer eigenen
Lebenswirklichkeit. Es sind nicht drei verschiedene Regionen in einer
Ebene, sondern jede Dimension ist iiberall, sie ist im Ganzen und in
jedem Teil, sie ist in diesem Sinn total: Ich in meiner konkreten Wirk-
lichkeit bin ganz und gar Natur, bin ganz und gar Leib. Aber ich bin
selbst auch ganzund gar ein Anderer, ein socius meiner Anderen: ich bin



188 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

in meiner konkreten Wirklichkeit ebensosehr Du oder Er als ich Ich
bin. Aber ich bin auch ganz und gar Ich, das nicht zu reduzieren ist auf
ein Du oder Er. Jede Dimension ist das Ganze, aber sie ist es nicht in
jeder Hinsicht (Zotum sed non totaliter). Zwischen diesen drei Dimen-
sionen besteht keine Beziehung der kausalen oder logischen Prioritat:
keine ist in einem logischen oder kausalen Sinn aus einer anderen oder
beiden anderen ableitbar. Und ich sehe auch keine Moglichkeit, die
Dreidimensionalitit von Gesellschaft, Selbst und Natur selbst abzulei-
ten, d.h. aufgrund eines Prinzips zu zeigen, dal3 unsere eigene Wirk-
lichkeit gerade diese drei Dimensionen aufweisen muf3 und nicht etwa
andere besitzen kann. Natur, Selbst und Gesellschaft sind als die fun-
damentalen Dimensionen unseres Daseins total, d.h. iiberall, und sie
sind nicht auseinander ableitbar, aber sie sind nicht absolut, sondern
relativ, nimlich sie bedingen sich gegenseitig: in meinem konkreten
Dasein kann ich selbst nicht ohne Natur, Natur nicht ohne mich selbst,
ich selbst nicht ohne Sozialitit, Sozialitit nicht ohne Natur und vice
versa sein. Natur, Selbst und Gesellschaft sind also nicht nur als ver-
schiedene technische Kausalzusammenhinge relativ auf besondere
praktische Interessengesichtspunkte, sondern sie sind als die Dimensio-
nen unseres Daseins auch relativ aufeinander. Sie sind auch in diesem
Sinn relative Totalititen.

Die Beleuchtung des konkreten Erfahrungszusammenhanges, ge-
schehe sie methodisch durch Analyse der gew6hnlichen Sprache, durch
phinomenologische Reflexion auf mein Erleben oder durch Herme-
neutik von geistigen Werken, scheint eine ganz andere Art von Wis-
senschaft zu sein als die technisch-kausalen Wissenschaften. Diese sind
praktisch interessiert an der kausalen Beherrschung von gewissen Ver-
inderungen. Jene sind, wie man sagt, unniitz, d. h. sie verhelfen zu
keiner Macht, sie sind in diesem Sinn praktisch uninteressiert. Sie ste-
hen denn auch nicht unter der Leitidee einer der drei empirischen
Kausalititen, obschon sie tiber diese sprechen kénnen: Sie tiben nicht
das methodisch wiederholbare praktische Experiment, in dem tech-
nisch-empirische Kausalitit allein Sinn gewinnt. Auch Historie ist wohl
keine kausale Wissenschaft, denn sie vermag nie zu sagen, was wirklich
geschehen wire, wenn das oder jenes, was stattfand, nicht stattgefunden
oder wenn, was nicht stattfand, stattgefunden hitte. Das Verstehen von
geschichtlichen Motivationen ist kein Verfugen iiber Kausalitidten. Nur
wo technische Wissenschaften in der Geschichte Fille zur Illustration
ithrer eigenen theoretischen Zusammenhinge rekonstruieren, treten



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 189

geschichtliche Ereignisse in das Verhiltnis der technisch-empirischen
Kausalitit.

Die nicht technisch-effizienten Wissenschaften, die unsere konkrete
Lebenswirklichkeit zu erhellen versuchen und die dabei die korrelative
Einheit von Ich, Gesellschaft und Natur sichtbar machen, sind aber
nicht iiber diese drei Dimensionen unserer Wirklichkeit erhaben, son-
dern geschehen als Ausdriicke dieser Wirklichkeit selbst 7z diesen
Dimensionen. Diese Wissenschaften sind ja nicht einférmig, sie ma-
chen keine einlinige Einheit aus, sondern scheinen sich selbst nach Ich,
Sozialitit und Natur zu gliedern und gliedern zu miissen. Thematisiert
die Phinomenologie im Husserlschen Sinn nicht wesentlich den Ge-
sichtspunkt des Ich, ist sie nicht wesentlich Egologie ? Sie zeigt zwar die
Korrelation von Ich, Sozialitit und Natur, aber doch vom Gesichts-
punkt des Ich aus. Sie zeigt, wie im IchbewuBtsein Natur und Sozialitit
«sich darstellen», «zur Erscheinung kommen». Vertreten nicht die
verstehenden, hermeneutischen Wissenschaften den Gesichtspunkt der
Andern, der Sozialitit, der Kulturgeschichten, die das Ich als denkendes
und handelndes Wesen konstituieren? Und es bestehen auch Ansitze
einer «Naturphinomenologie», einer «Ontologie der anschaulichen
Natur», die nicht dazu dienen will, die Natur technisch-kausal zu
beherrschen, sondern den Sinn der in unserem Lebenszusammenhang
sinnlich erfahrenen Natur, zu der wesentlich unsere empfindende und
wahrnehmende Leiblichkeit gehort, auszulegen.

So kénnen wir sagen, dal3 die drei Dimensionen unserer konkreten
Lebenswirklichkeit auch die drei méglichen universalen Gesichts-
punkte sind, von denen aus wir diese Wirklichkeit betrachten kénnen,
und von denen allein aus wir sie betrachten kénnen. Diese Gesichts-
punkte mussen nicht notwendigerweise an Macht interessiert sein und
sich zu Interessenperspektiven abschliessen, die technisch verfiigbare
abgeschlossene Kausalsysteme konstruieren, aber sie sind doch Ge-
sichtspunkte, und die von ihnen aus vollzogenen Beschreibungen und
Theorien sind immer gesichtspunktgebundene Aspekte, relative Aus-
driicke unserer konkreten Wirklichkeit.

Es scheint keine gesichtspunktunabhingige, absolute Wissenschaft
moglich zu sein, die unserer konkreten Wirklichkeit schlechthin adi-
quat wire, eine absolute Beschreibung, in der alles vollstindig aufgeht,
in der diese Wirklichkeit in jeder Hinsicht aufgehoben wire. Es kann
keine tiber die Relativitit der Gesichtspunkte erhobene einfache Theo-
rie, sondern nur das metatheoretische BewuBtsein der Relativitit all



190 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

unserer Theorien, das metatheoretische BewulB3tsein der durch verschie-
dene Gesichtspunkte bedingten Vielheit unserer Erkenntnis geben.
Dennoch finden wir in verschiedenen Kulturtraditionen die Idee oder
das Ideal der Einheit der Wahrheit bzw. die Idee einer absoluten
Erkenntnis, die mit dieser einen Wahrheit eins ist. Diese Idee liegt in
einer Richtung, in die ich mit den folgenden Uberlegungen gehen
mochte. ‘

4. Die Frage nach der metaphysischen « Ursache» und die drei Grundtypen
der Metaphysik

In der menschlichen Geschichte wurde noch eine ganz andersartige
«Ursachen»-Frage gestellt, als es diejenige ist, von der wir ausgegangen
sind. Sie zielt nicht auf technisch-empirische Ursachen im oben ange-
deuteten Sinn. Diese Ursachen unserer verinderlichen, entstehenden
und vergehenden Wirklichkeit sind selbst entstehende und vergehende
Kausalglieder dieser Wirklichkeit. Die andersartige « Ursache», auf die
hier abgezielt ist, soll eine unvergingliche, unbedingte sein, nicht selbst
bedingtes Glied der geworden-werdenden Welt, in diesem Sinn eine
metaphysische. Diese metaphysische Ursache hat nicht wie jene den
Sinn eines praktische Beherrschbarkeit erméglichenden Ansatzpunktes
zur Erreichung bestimmter Verinderungen (Zwecke) in unserer ver-
ginglichen Wirklichkeit, sondern soll ihr unverfiigbarer Grund sein,
der ihr ihren bleibenden Sinn gibt. Es ist nicht leicht zu sagen, was
Menschen veranlaf3t, nach einer solchen «Ursache» zu suchen. Wohl
sind es einerseits Erfahrungen des Negativen, des Leids und Ubels: des
Verfalls und Todes alles Geborenen, aller Natur, der Ungerechtigkeit
oder der Ohnmacht des Gerechten in der Gesellschaft, der eigenen
Unzulinglichkeit und des eigenen Versagens; andererseits sind es aber
wohl auch Erfahrungen des Erhabenen, Eminenten: der unendlich
wunderbaren Schénheit der Natur, der unbedingten, entwaffnenden
Giite von Mitmenschen, des unverdienten eigenen Kénnens und
Gliicks. Vielleicht ist es gerade diese extreme Doppelgesichtigkeit aller
Dimensionen unserer verginglichen Wirklichkeit, ihr iberwiltigendes
Leid und ihr iiberwiltigendes Gliick, iiber die wir praktisch nicht ver-
fiigen, die iiber diese Wirklichkeit hinausfragen und hinaushoffen lisst,
hin auf einen unverginglichen Grund, in dem wir vom Schmerz und der
Angst alles Verginglichen befreit werden und der das hier nur ver-



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 191

ginglich angedeutete und gespiegelte Gliick endgiiltig macht. Eine
solche « Ursache» lehren metaphysische Religionen und religiose Meta-
physiken.

Wenn diese metaphysische Ursache unverginglicher Grund und
Sinn unserer gesamten dreidimensionalen Werdenswirklichkeit sein
soll, ist sie, so wiirde man annehmen, nicht selbst auf einer einzelnen
Koordinate dieser Wirklichkeit zu suchen: sie kann selbst nicht als
natural, sozial oder ichlich gedacht werden. Doch wenn wir historische
Gestalten der Metaphysik und Heilsreligion konsultieren, scheinen wir
wiederum auf die alte Trias Natur, Sozialitit und Selbst, zu stof3en: Es
scheint, da3 wir die tradierten Gestalten der Metaphysik und Heilsre-
ligion in 1. naturale oder kosmologische, 2. normativ-soziale und 3. in
solche des Geistes einteilen konnen. Aristoteles’ Theologie etwa hat,
wie man oft sagt, kosmologischen Charakter: ihr «unbewegter Bewe-
ger» ist Grund der Naturordnung. Auch die Stoiker denken Gott als
Weltvernunft, kosmisches Lebensprinzip usw. von der Natur her.
Ebenso ist etwa das dao, das Prinzip des chinesischen Daoismus, als
Grund der Natur verstanden. Andere metaphysische Philosophien und
Religionen denken den ewigen Grund der Dinge vor allem in der
Verlingerung der sozialen Koordinate: Platons Idee des Guten ist
vielleicht urspriinglich geprigt als Prinzip sozialer Ordnung (taxis), als
Ursprung sozialer Norm. Das gilt sicher vom hoéchsten metaphysischen
Prinzip des Neukonfuzianismus, dem /, das inhaltlich primir ausgelegt
wird als « Humanitit», « Altruismus» (7ren). Der Buddhismus schlie$3-
lich, besonders in den Ausgestaltungen, die er in China erfahren hat, ist
im wesentlichen eine Metaphysik des Geistes: das Ewige wird im
eigenen «Innerny», im Geist als dessen ewiger Grund erfahren. Und
dasselbe gilt von der neuplatonisch-augustinischen Tradition Europas,
die iiber Eckhart und Cusanus bis zu Fichte reicht. Das Absolute wird im
«Seelengrundy, in der «Seelenspitze », im abditum mentis, im Seelenfiink-
lein (scintilla animae), im transzendentalen Ich gesucht. Ich mochte
mich nicht der Licherlichkeit aussetzen, hier in dieser pauschalen
Weise alle metaphysischen Systeme der Geschichte paradieren zu las-
sen, sondern nur darauf hinweisen, dal3 offenbar die Trias von Natur,
Selbst und Sozialitit nicht nur die drei Dimensionen unserer verging-
lichen Wirklichkeit bzw. die drei Stringe der empirischen Kausalitit, in
die diese Wirklichkeit analysierbar ist, bezeichnet, sondern auch auf die
metaphysische Ursache abfirbte, die ewiger Grund aller Dimensionen
unserer verginglichen Wirklichkeit sein soll. Als schénster, deutlichster



192 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

Beleg dafiir diene die chinesische Geistesgeschichte, die gewissermallen
einen eigenen, vollstindigen Kosmos der Denkméglichkeiten aus-
macht: Seit spitestens der Tang-Zeit (seit Beginn des 7. Jahrhunderts)
bis in unser Jahrhundert betrachten die Chinesen ihre Tradition als
durch «die drei Lehren» bestimmt, nimlich durch Konfuzianismus,
Daoismus und Buddhismus. Nun entspricht diese Dreiheit, wie wir
oben schon andeuteten, im wesentlichen genau derjenigen von Soziali-
tit, Natur und Selbst. Solche Einteilungen sind natiirlich immer de
terribles simplifications, aber sie zeigen doch Grundtendenzen.

5. Unum trinum

Nun ist aber diese Klassifikation metaphysischer Lehren nicht das
letzte Wort. Wir begegnen nimlich in der Geistesgeschichte auch dem
Versuch, diese Vielheit von kosmologischer, sozialer und psychologi-
scher Metaphysik zur Einheit zu bringen. Dies gilt ganz deutlich von der
chinesischen Tradition, in der die « Vereinigung der drei Lehren» eine
seit der Tangzeit immer stirker werdende Geistesstromung darstellt.
Sachlich bedeutet dies, daf} die ewigen Griinde der Natur, der Sozialitit
und des eigenen Geistes als ez#z Grund zu denken versucht wurden.
Entsprechendes gibt es auch in der europiischen Geistesgeschichte:
Spinozas Gott hat sowohl das Attribut der Ausdehnung (Natur) wie
dasjenige des Denkens (Selbst). Leibnizdenkt Gott als letzten Grund der
Harmonie von kérperlichen und seelischen Geschehnissen, Kant postu-
liert Gott als das Prinzip, das das Reich der Natur und dasjenige der
Sittlichkeit und Freiheit zur Einheit bringt. Schelling konzipiert die
Identititsphilosophie des Absoluten als Einheit von Natur- und Ich-
(Transzendental-)Philosophie usw. Ich méchte hier nicht der Frage
nachgehen, warum in diesen europiischen Philosophemen, mindestens
vordergriindig, eine Duas anstelle der Trias auftritt: warum das Du
nicht als eine mit Ich und Natur gleichurspriingliche Dimension unse-
rer Wirklichkeit anerkannt wurde. Fiir unseren jetzigen Zusammenhang
ist wichtiger, daf3 der ewige Grund unserer verginglichen Wirklichkeit
nicht in einer einzelnen Dimension derselben, sondern als der eine
Grund aller Dimensionen gedacht wird.

Der eine metaphysische Grund von Natur, Selbst und Sozialitit
kann als ein logisches Postulat, d. h. als bloBer Gedanke, als bloBe Idee,
er kann aber auch als Realitit auftreten. Als bloBe Idee tritt er bei den



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 193

bloBen «Liebhabern der Weisheit», den Philosophen, auf, wenn
erkannt wird, dal3 Natur, Selbst und Sozialitit nur relativ sind und wenn
die Forderung nach einem alle Dimensionen unserer Verginglichkeit
aufhebenden Grund erhoben wird. Als Realitit wird dieser metaphy-
sische Grund von den wirklich Weisen und Heiligen erlebt, wenn
(sofern dem Profanen solche Worte erlaubt sind) die uns verbrennend
beherrschenden Machtinteressen in Natur, Gesellschaft und Ich ver-
l6schen und in dieser Stille, in diesem « Nichts» (Leere: sunyata, vanitas),
in das die vergingliche Wirklichkeit versinkt, d.h. als vergingliche
durchsichtig wird, das unvergingliche Eine zeitlos aufleuchtet. Solche
Zeugnisse haben wir von Weisen aller metaphysischen Religionen,
obschon dieses Eine von ihnen einstimmig als unaussagbar bezeichnet
wird.

Wir finden aber in diesen metaphysischen Traditionen philosophi-
scher und religiéser Art auch die Einsicht, daf3 dieses Eine als unver-
ginglich «jenseits» oder «iiber» dem Verginglichen, aber doch nicht
aullerhalb desselben, d. h. nicht auBBerhalb von Natur, Selbst und Soziali-
tit ist. Logisch wurde dies etwa begriindet mit dem Gedanken, dal3 ein
solches Auflerhalb einen Gegensatz zum Verginglichen bedeuten und
dadurch Begrenzung und Relativitit auf sich selbst ziehen wiirde. In der
Realisierung der Heiligen wurde die Erfahrung gemacht, da3 das
Unvergingliche nicht abseits, in der Zerstérung des Verginglichen,
sondern nur mitten in diesem zu finden ist: Shakamuni hat nach mehr-
jahrigen Versuchen den Weg der vernichtenden Askese abgelehnt und
ist den «mittleren Weg» gegangen; von Jesus wird das Wort tiberliefert:
«das Reich Gottes ist mitten unter Euch»; der Zen betont, daf3 das
Jenseits («das andere Ufer») im Diesseits, die Transzendenz in der
Immanenzsei; im Daoismus wird nach dem Wort Zhuang-zi’s das ewige
Dao auch in der geringsten und verginglichsten Wirklichkeit erblickt,
usw. Es scheint, da3 das Ewige nur durch das Vergingliche der Natur,
der Mitsubjekte und meiner selbst wirklich zu finden ist. Vielleicht ist
dies auch der in unserer menschlichen Erfahrung realisierbare Sinn der
christlichen Trinititslehre: der eine Gott ist «allmichtiger Vater,
Schopfer von Himmel und Erde» (Grund der Natur), ist Sohn, der uns
in Jesus und in jedem Mitmenschen als sein tiefster Grund begegnet
(«Was ihr einem meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir
getan.»), und ist Heiliger Geist, der in meinem Geist als innerster
Grund wohnt. Damit ist natiirlich nicht ausgeschopft, was in der
Geschichte der christlichen Theologie tber die Trinitit gedacht wurde,



194 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

aber ihre uns am nichsten liegende, sozusagen elementare Erfahrungs-
grundlage hat diese Idee vielleicht gerade darin, da3 Gott sich uns nur
in den drei Dimensionen unserer verginglichen Wirklichkeit offenba-
ren kann, so daf3 diese fiir uns zugleich die drei « Personen» («Gesich-
ter») des Einen sind.

Wenn dem wirklich so wire, dann hitte dies auch fiir die Religion
Konsequenzen. Eine religise Haltung, die Gott nur «Im Innern der
Seelex» sucht, wire ebenso einseitig wie eine, die blof3 in der Gesellschaft
(im Nichsten) oder blof3 im Kosmos (in der Schénheit der Natur) nach
ihm strebt, und umgekehrt. Nur eine Religion, die das Unvergingliche
in allen drei Achsen oder Dimensionen unserer Verginglichkeit offen-
bart, umgreift unser ganzes konkretes Dasein, bringt es in all seinen
Dimensionen in seinen es erlésenden unverginglichen Grund und
tiberliBt keine seiner Seiten dem Schmerz und der Angst bloBer Ver-
ginglichkeit. Weiter kann wohl eine solche umfassende Religion die
innere Mystik der Seele vor dem Abgleiten in einen autistischen Quie-
tismus, die religiése Nichstenliebe vor dem Absinken in bloBen sozia-
len Aktivismus, die Mystik der Natur vor dsthetizistischer Naturschwir-
merei bewahren, indem sie auf das Eine hinweist, das in allen Dimen-
sionen unseres Daseins «gegenwirtig» ist, aber in keiner derselben
aufgeht. Obschon die Transzendenz des Unverginglichen wohl auch
schon in einer einzelnen Dimension unserer verginglichen Wirklich-
keit bewuB3t werden kann (dies scheinen verschiedene einseitige reli-
givse Traditionen zu zeigen), wird sie wohl am deutlichsten als das Eine
in den verschiedenen Achsen unseres Daseins: als Trinitit.

6. Phinomenologie und Theologie

Unter «Phinomenologie» verstehe ich die Riickbesinnung auf
unsere konkrete Erfahrungswirklichkeit. Ich, Natur, Intersubjektivitit
in ihren Korrelationen, das ist das Thema der Phinomenologie.
Obschon sie die korrelative Einheit dieser drei Dimensionen zur Gel-
tung bringt, scheint sie dies doch jeweils nur vom Gesichtspunkt einer
Dimension tun zu kénnen und so die drei Gestalten der « Egologie,
«verstehenden Hermeneutik» und «Ontologie der Natur» anzuneh-
men. Die Phinomenologie ist eine Gegenbewegung gegen die Einsei-
tigkeit und Spezialitit der praktisch-technischen «Berufs»-Interessen,
die im Hinblick auf machbare Resultate ihren Blick nur in eine einzelne



Theologische Uberlegung eines Phinomenologen 195

Dimension unserer Lebenswirklichkeit fixiert haben und insofern
abstrakt sind. Als eine sich auf die Konkretion unseres Daseins besin-
nende Gegenbewegung gegen die abstrakten Machtinteressen ist Phi-
nomenologie ein kritisches Korrektiv gegen jede Verabsolutierung der
Kausalitit einer einzelnen Dimension unseres verginglichen Daseins,
sei diese Verabsolutierung naturalistisch, subjektiv-idealistisch oder
soziologistisch. So bereitet die Phinomenologie die wahre Theologie
vor, indem sie die falschen Gétter, die Verabsolutierungen von Rela-
tivititen, als solche durchschaut.

Aber Phinomenologie ist selbst nicht Theologie. Sie beschreibt
unsere vergingliche, immer werdend vergehende Wirklichkeit. Theo-
logie oder, was ich als dasselbe betrachte, echte Metaphysik hat, wie
angedeutet, zwei Gestalten: die des blo3 gedanklichen Postulates und
die der Verwirklichung. Phinomenologie als solche beschreibt, sie
postuliert nicht. Aber aufgrund ihrer Beschreibungen und durch sie
motiviert kénnen wohl metaphysische Postulate erhoben werden, so
daB3 man von einer phinomenologisch motivierten Metaphysik spre-
chen kann. So hatte fiir Husserl die Kantische Postulatenlehre einen
phinomenologisch motivierten Sinn. Als Phinomenologie bzw. Her-
meneutik metaphysischer Ideen kann sie auch den Sinn dieser Ideen aus
dem konkreten Lebenszusammenhang, in dem sie erwachsen sind, zu
verstehen versuchen. Die verwirklichende Metaphysik geschieht im
Leben der Heiligen. Diese haben nach ithren Aussagen das sich ihnen
offenbarende Absolute als jenseits aller méglichen Beschreibungen, als
das alle Ideen und Begriffe Vernichtende erfahren. Thre Theologie ist
letztlich eine negative und schweigende. Die Phinomenologie kann
zwar als Hermeneutik das Leben und die Aussagen der Heiligen zu
verstehen trachten, aber wie soll sie das darin Unausgesagte und Unaus-
sagbare, auf das als das Entscheidende verwiesen wird, in den Griff
bekommen? Sie kann als «Phinomenologie der Mystik» wohl einiges
sagen uber die Erfahrung der Heiligen, aber wohl mehr tiber die ver-
ginglichen, physischen, sozialen und psychologischen Begleitumstinde
des Ewigen als iiber dieses selbst.

Phinomenologie kann gegeniiber der Theologie nicht indifferent,
nicht neutral sein. Wie sie ein kritisches Korrektiv gegeniiber Verab-
solutierungen von relativen Daseinsdimensionen ist, ist sie auch ein
solches gegen ein einseitiges Postulieren und Suchen des Ewigen nur in
einer Achse unserer Lebenswirklichkeit. Sie wird gegeniiber einer blo-
Ben Mystik der Seelentiefe oder einer bloBen Metaphysik der Nich-



196 Theologische Uberlegung eines Phinomenologen

stenliebe oder des Naturgrundes die dabei jeweils iibergangenen und
dem Leid der bloBen Verginglichkeit iiberlassenen Dimensionen unse-
res Lebens in Erinnerung rufen. Ein Phinomenologe kann erst von
einer Religion der « Trinitdt» die Erlosung unserer ganzen Wirklichkeit
erhoffen. !

! Ich méchte auch an dieser Stelle Andreas GRAESER (Bern), James G. HArT (Indiana
University), Guido KiinG (Freiburg, Schweiz), Eduard MarBACH (Bern) und Robert
SoxkorowskI (Catholic University of America) danken. Sie haben durch zahlreiche Bemer-
kungen und Fragen gegeniiber einer ersten Fassung dieses Aufsatzes mir zur jetzt vorlie-
genden verbesserten Fassung verholfen.



	Trinität : theologische Überlegung eines Phänomenologen

