
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Trinität : theologische Überlegung eines Phänomenologen

Autor: Kern, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Iso Kern

Trinität - Theologische Überlegung
eines Phänomenologen*

1. Warum bin ich, was ich bin Die Frage nach den Ursachen meiner

Wirklichkeit

Ich möchte mit der Frage beginnen: Durch welche Ursachen ist

irgendein Mensch, was er ist? Wodurch bin ich, was ich geworden bin
in meiner ganzen leiblichen, seelischen, sozialen Verfassung?

Traditionell bieten sich als Antwort auf diese Frage drei Arten von
Ursachen an: 1. Ich bin, wie ich bin, aufgrund von Naturursachen,

physikalischen, chemischen, biologischen : ich bin, wie ich bin,
aufgrund meiner ererbten Gene, aufgrund der Gestirne, eines gewissen
Klimas, einer gewissen Ernährung usw. 2. Ich bin, wie ich bin, aufgrund
sozialer Ursachen: aufgrund meiner Erziehung in Elternhaus und
Schule, meiner Zugehörigkeit zu einer bestimmten Sprache und Kultur,
zu einer gewissen Gesellschaftsklasse usw. 3. Ich bin, was ich bin, durch

mich selbst, aus eigener Verantwortung, weil ich mich so und so

entschieden, weil ich so und so gehandelt habe.

Jede dieser drei Ursachenarten drängt wie von selbst zu einer
Reduktion der beiden andern auf sich als einzige, zu einer Verabsolutierung:

Was ein Mensch jeweils ist, ist «letztlich» bestimmt durch seine
Erbmasse und durch die biologischen Umstände seines Lebens; das

wäre die naturalistische Verabsolutierung. Oder, «das menschliche
Wesen... ist in seiner Wirklichkeit das ensemble der gesellschaftlichen

* Dieser Artikel erscheint 1986 in englischer Sprache im Sammelband Essays in
Phenomenological Theology, edited by James Hart and Steven W. Laycock. Ich danke der
SUNY-Press (State University Playa, Albany, N.Y. 12246) für die Erlaubnis der
Veröffentlichung dieser deutschen Fassung.



182 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

Verhältnisse», das wäre eine Verabsolutierung der sozialen Ursachen.
Und schließlich : Was ich bin, ist letztlich bestimmt durch mein eigenes

vergangenes und jetziges Denken und Handeln ; eine solche Position
pflegt man etwa mit « subjektiver Idealismus » zu etikettieren. Die reinste,

strengste Form dieser dritten Position wurde wohl durch den
Buddhismus eingenommen : Alles, was ich bin, meine Fähigkeiten, meine
soziale Position, selbst daß ich als ein Mensch und nicht etwa als ein
Tier oder als ein Gott oder als ein Höllenwesen usw. geboren wurde, ja
daß ich überhaupt geboren wurde, das sind nichts anderes als Früchte
meiner eigenen vergangenen Taten, meines Karma. Konsequenterweise

lehrt die Yogacaraschule (oder Vijnanavada), daß auch die ganze
Welt, in der ich mich befinde, nichts anderes als die durch meine
früheren Taten bestimmte Weltvorstellung ist.

Jede dieser drei verabsolutierenden Reduktionen übt eine gewisse
Faszination aus, wohl durch ihre Eindeutigkeit und logische Einfachheit.

Sie haben alle eine Geistesgröße, die in ihrer Konsequenz, d.h. im
Zu-Ende-Denken einer Möglichkeit liegt. Andererseits sind sie
vielleicht auch einem Verrücktsein verwandt (etwa der Megalomanie des

Selbst oder der Hypnose sozialer Ansteckung und der Hysterie oder der

Berauschung durch die verantwortungslose Natur), in dem sie in einer

Richtung unseres Daseins aufzugehen versuchen und dabei unsere
anderen Dimensionen verdrängen.

Aber keine dieser drei Verabsolutierungen scheint auszureichen:
Das Ich-Selbst, das Subjekt, z. B. scheint zwar universal zu sein : es umfaßt
die ganze Welt als Gegenstand seines Bewußtseins, es umschließt alle
Menschen als seine wirklichen und möglichen Mitsubjekte. Von einer
Natur, die nicht Gegenstand meines Bewußtseins wäre, und von
andern, die mir nicht als meine Mitsubjekte bewußt sind, kann ich gar
nicht reden. Und dennoch, die Naturgesetze etwa kann ich nicht durch
Reflexion auf mein Selbst, kann ich nicht durch Bewußtseinsanalyse
erkennen. Die Naturgesetze und die Morphologie der Natur sind nicht
aus dem Subjekt ableitbar. Wenn man wissen will, wie etwa die afrikanische

Fauna beschaffen ist, wird man diese nicht durch Reflexion auf
sich selbst, sondern am besten und unmittelbarsten dadurch erfassen

können, daß man nach Afrika reist und sich dort die Fauna anschaut.

Das Gravitationsgesetz wurde bekanntlich nicht durch Bewußtseinsanalyse

entdeckt. Bei allem Respekt vor der Bewußtseinsanalyse (den
man bei mir wohl kaum in Zweifel ziehen wird), will mir doch scheinen,
daß noch kein einziges Naturgesetz durch Bewußtseinsanalyse entdeckt



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 183

wurde. Das ist vielleicht diskutabel : Kant versucht apriorische
Naturgesetze (die natura formaliter spectata) aus der transzendentalen Subjektivität

zu deduzieren, Schelling leitete gar Elektrizität und Magnetismus
aus dem Ich ab. Aber man kann erstens zweifeln, ob diese Ableitungen
wirklich gelungen sind, und zweitens, selbst wenn diese Ableitungen
stichhaltig sein sollten, so handelt es sich dabei in keinem Fall um
Entdeckungen von Naturgesetzen, sondern höchstens um nachträgliche
Rechtfertigungsversuche anderweitig, nämlich eben in der Beschäftigung

mit der Natur aufgestellter Gesetze. Selbst ein so genialer
Bewußtseinsanalytiker wie Husserl glaubte nicht, Naturgesetze aus der
transzendentalen Reflexion ableiten zu können, Phänomenologie kann
nicht Naturwissenschaft ersetzen.

Analog ist es aber auch in umgekehrter Richtung. Auch Natur, bzw.

Naturwissenschaft, ist zwar universal. Es gibt wohl kein subjektives
Denken und Tun, kein Bewußtsein, das nicht physikalisch, chemika-
lisch, physiologisch bedingt wäre. Doch auch hier scheint mir analog zu

gelten: Obschon Natur die Subjektivität bedingt, d.h., obschon Subjektivität

nicht ohne Natur sein kann (analog wie oben gesagt : Natur nicht
ohne Subjektivität), so werden wir doch nie durch physiologische,
elektronische usw. Forschung erkennen, was Wahrnehmen, Denken, Wollen,

Fühlen usw. selbst ist. Wir können allenfalls, nachdem wir bereits
durch sporadische und laienhafte oder auch durch konsequente und

systematische Reflexion aufdas Bewußtsein gewisse Vorstellungen
darüber gewonnen haben, was Empfinden, Wahrnehmen, Sich-Erinnern,
Vorstellen, Wollen etc. ist, gewisse Zuordnungen zu physiologischen
oder anderswie genannten Naturprozessen herzustellen versuchen.

Analoges scheint mir schließlich auch von der Sozialität in ihrem
Verhältnis zu Natur und Subjektivität wie für alle Beziehungen zwischen
diesen drei universalen Ursächlichkeiten zu gelten: Auch die Sozialität
ist universal; ist doch das, was wir als Natur und als je eigenes
Bewußtseinssubjekt erkennen, durch unsere Sprache, durch soziale Ideen und
Normen, durch soziale Situationen bedingt. Und doch scheint
sozialwissenschaftliche Ursachenforschung irgendwelcher Art nicht
Naturwissenschaft oder Bewußtseinsanalyse ersetzen zu können. Aber umgekehrt

scheint es auch der Bewußtseinsanalyse, der Analyse des Ich, nicht
zu gelingen, das alter ego, den socius aus dem ego zu deduzieren.

Ich spreche hier viele große Worte gelassen aus. Um wirklich ernst

genommen werden zu können, bedürften sie natürlich der Begründungen,

für die ich mich allerdings auch auf verschiedene Arbeiten anderer



184 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

Autoren berufen könnte und müßte. Aber ich sehe an dieser Stelle
davon ab. Denn es geht mir hier und auch im weiteren dieses Aufsatzes

nur darum, einen weiten Zusammenhang hypothetisch zu skizzieren,
für den ich hier nur eine heuristische Hoffnung hege. Er ist keine

Veröffentlichung von sicheren Resultaten, sondern ein Versuch,
gleichsam ein Brief an Freunde mit der Bitte um Unterstützung und

Zurechtweisung.

2. Inkommensurabilität der drei relativen Totalitäten :

Natur, Sozialität, Selbst

Wir sind von der Frage ausgegangen : Durch welche Ursachen ist

irgendein Mensch, z. B. ich selbst, was er ist Wir haben drei verschiedene

Ursachenarten oder -zusammenhänge genannt, die als Antwort
auf diese Frage angeführt werden, und haben darauf hingewiesen, daß

jede dieser drei Ursachen die Tendenz zur Verabsolutierung, d.h. der
Reduktion alles anderen auf sich selbst und damit der Exklusivität hat.
Ich erlaubte mir, an diesem Absolutheitsanspruch aller drei Kausalbereiche

zu zweifeln.
Nun könnte man sagen : Seien wir großzügig und gerecht Geben

wir jedem das Seine Ich bin, was ich bin, durch alle drei dieser Ursachen

; es sind drei verschiedene kausale Faktoren, die meine Wirklichkeit

bestimmen. Dann könnte sich aber die Frage erheben : In welchem
quantitativen Verhältnis stehen diese drei Faktoren zueinander? Bin
ich etwa je zu einem Drittel durch Natur, Gesellschaft und mich selbst

bestimmt Oder bin ich, wie wir in unserer durch Natur- und
Gesellschaftswissenschaften geprägten Atmosphäre zu denken geneigt sind,
nur zu wenigen Prozenten durch mich selbst bestimmt, zu einem großen
Teil aber durch biologische Ursachen und zum Rest durch die Gesellschaft

Oder besteht ein anderes Verhältnis Oder ist es etwa bei jedem
Menschen anders : der Selbstbeherrschte ist vor allem durch sich selbst

bestimmt, ein anderer ist eher ein Gesellschaftstier und ein dritter
hauptsächlich ein Naturwesen Die Meinungen hierüber sind wohl
sehr verschieden: Der Naturwissenschaftler dürfte vor allem auf die

biologischen Faktoren pochen und der Selbstbestimmung, wenn
überhaupt, nur einen geringen Anteil gewähren, der Ethiker wohl umgekehrt

vor allem die Selbstbestimmung ausdehnen und der
Gesellschaftswissenschaftler eben die Sozialität. Der Ethiker wird vielleicht sagen,



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 185

daß ein Mensch, der zu einem «blossen Naturwesen», zum bloßen

Spielball seiner Naturtriebe geworden ist und dies bleibt, eben dafür
selbst die Verantwortung trägt, usw. Der Streit ist wohl ein großer und
langer, bis man merkt, daß diese Dialektik wohl eine falsche ist, d. h. daß

der Streit um die quantitativen Anteile der drei Kausalitäten ein unsinniger

ist, unsinnig, weil prinzipiell rational unentscheidbar.
Damit dieser Streit entscheidbar wäre, müßte für die drei Arten von

Kausalität tingemeinsames Maß bestehen. Nur so könnten diese in ihrem
Verhältnis zueinander in genauen Zahlen oder auch nur im Groben
gewichtet werden. Dies scheint aber nicht möglich zu sein, weil es sich

um drei verschiedene Kategorien von Kausalität handelt, die untereinander

inkommensurabel sind.

Natur-, Sozial- und Ichkausalität werden in ganz verschiedenen

Interessenperspektiven experimentiert. Die praktische Einstellung, die
in der Naturkausalität verfügbar wird, ist ganz verschieden von der

praktischen Einstellung, in der über soziale Kausalität verfügt wird, und
wiederum ganz verschieden von derjenigen, in der über Ichkausalität
verfügt wird. Gemeinsam ist allen drei Kausalkategorien, daß sie
theoretische Objektivierungen von gewissen Techniken sind. Unter «Technik»

verstehe ich hier ein gewisses Machenkönnen, eine bestimmte
Macht, ein Beherrschen einer bestimmten Veränderung, eines Werdens
in einer bestimmten Richtung. Ein solches Können oder Verfügen wird
ursprünglich in einem Experimentieren erworben und kann in einer
festen Weise (Methode) wiederholt werden. Naturkausalität ist die
Leitidee einer Naturbeherrschung. Sozialkausalität ist Leitidee von
Sozialtechniken wie Pädagogik, Politik, Demagogie usw. Auch Ichkausalität,

Ichmächtigkeit ist Leitidee eines gewissen Experimentierens,
Übens und Könnens, wie es in der ethischen Übung, in der Askese, im
Yoga usw. konsequent betrieben wird. Von Natur-, Sozial- und
Ichkausalität als besonderen Zusammenhängen kann wohl nur dort gesprochen

werden, wo eine Technik, d. h. ein aufgrund von Experimentieren
erworbenes und methodisch wiederholbares Verfügen über gewisse

Veränderungen vorhanden ist, möge man dabei die Kausalitätsidee als

selbst empirisch oder als bloße heuristische Maxime für die Empirie
betrachten. In einer primitiven, mythischen Kultur, wo entsprechende
Techniken nicht differenziert ausgebildet sind, gibt es wohl nicht die
Ideen von Natur-, Ich- und Sozialkausalität als je eigenen Zusammenhängen.

So haben denn Naturtechniker, Sozialtechniker und Ethiker
von ihrem relativen Interessengesichtspunkt aus alle recht, wenn sie



186 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

ihren Machtbereich, d. h. die jeweils in Frage stehende Kausalität
möglichst auszudehnen suchen.

Das den drei Kausalitätsarten entsprechende Können, die
korrespondierenden Techniken scheinen voneinander ganz verschieden, ja
voneinander unabhängig zu sein, wie ein Blick auf die verschiedenen

Kulturgeschichten lehrt : In der indischen Kultur z. B. wurde die Technik

der Selbstkausalität, das Yoga, zu einem sehr hohen Effizienzgrad
ausgebildet, während in die kausale Beherrschung der Natur und wohl
auch der Gesellschaft weniger geistige Energie investiert wurde. Die
Ideen von Natur und Gesellschaft als praktischer kausaler Systeme
wurden hier vielleicht gar nie ausdrücklich entworfen. In China aber

war wohl das Interesse für die Beherrschung der Gesellschaft das

dominierende. Die maßgebenden Schulen, Konfuzianer und Legalisten,
bemühten sich vor allem darum, und keine politische Machtkonzentration

war denn auch in der Menschheitsgeschichte so dauerhaft wie die
chinesische. Es fehlten nicht das Interesse für die Naturbeherrschung
(etwa in der daoistischen Alchemie, Astrologie, Geomantik) und
dasjenige für Selbstkontrolle (auch im Daoismus, aber mehr noch in dem

aus Indien eingeführten Buddhismus), aber Vertreter dieser Interessen

waren meistens eher «outsider» und dem dominierenden Interesse der
sozialen Beherrschung untergeordnet. Und wir wissen, daß die großen
naturwissenschaftlich-technischen Leistungen der modernen westlichen

Kultur keineswegs gleichrangige Erfolge auf den Gebieten der
ethischen Selbstbeherrschung und der sozialen Techniken, etwa der

Erziehung, mit sich brachten.
Wir dürfen vielleicht von den drei technisch-empirischen

Kausalzusammenhängen Natur, Gesellschaft, Selbst aufgrund ihrer Inkom-
mensurabilität sagen, daß sie in sich geschlossene Zusammenhänge,
abgeschlossene Systeme sind. Es sind in diesem Sinn Totalitäten. Es
sind aber nicht absolute, sondern relative Totalitäten: nämlich relativ
auf besondere zweckgerichtete Gesichtspunkte oder Einstellungen, es

sind die globalen Leitideen besonderer praktischer Interessen. Auf
diesen Punkt der Relativität werden wir aber gleich noch
zurückkommen.



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 187

d. Die unmittelbare Korrelation von Natur, Gesellschaft und Selbst als drei
Dimensionen unseres Daseins

Natur, Gesellschaft und Selbst sind noch in einem anderen Sinn
nicht absolut : es sind keine selbständigen Entitäten, keine Substanzen.

Ich darf in diesem Zusammenhang an die Kritik erinnern, die sowohl
der Empiriokritizismus als auch die Analyse der gewöhnlichen Sprache
und die Phänomenologie gegen den Cartesianischen Dualismus gerichtet

haben. Im alltäglichen Erleben, das sich in den gewöhnlichen Sprachen

unreflektiert ausdrückt und das die Phänomenologie reflektierend
beschreiben und die Hermeneutik auslegen will, sind Natur und das Ich
keine selbständigen Substanzen. Avenarius «restituierte» gegenüber
den dualistischen Konstruktionen der Metaphysik die ursprüngliche
Einheit des «natürlichen Weltbegriffs». Auch Husserls Rückgang auf
die Lebenswelt und die lebensweltliche Erfahrung war motiviert durch
die Auseinandersetzung mit dem metaphysischen Dualismus von Natur
und Geist. Ja, mir scheint, daß die ganze Phänomenologie Husserls als

ein reflektiver Rückgang auf ein Erleben verstanden werden kann, in
dem Natur, ich selbst und der Andere eine Einheit bilden. In unserem
konkreten Erleben bilden Natur, Selbst und Gesellschaft eine Einheit
der Korrelation. Bloße Natur, bloße Gesellschaft, bloßes Selbst als

geschlossene Kausalzusammenhänge sind nur technische Abstraktionsprodukte,

die aus besonderen praktischen Interessenperspektiven
erwachsen und diesen Interessen dienen. Natur ist konkret von mir selbst

im sozialen Zusammenhang erlebte und behandelte Natur, der Andere
ist konkret nur erfahrbar als Anderer meiner selbst im Zusammenhang
der Natur usw.

In dieser Korrelationseinheit, auf die die abgeschlossenen technischen

Kausalsysteme als auf ihren ursprünglichen, konkreten Boden

zurückbezogen sind, lösen sich aber die Unterschiede von Natur, Selbst

und Gesellschaft nicht auf ; sie können hier nur nicht mehr den Sinn

von geschlossenen technischen Kausalsystemen haben. Ich finde kein
besseres Bild als zu sagen : Natur, Selbst und Gesellschaft sind die drei
Dimensionen, die drei Koordinaten, die drei Achsen unserer eigenen
Lebenswirklichkeit. Es sind nicht drei verschiedene Regionen in einer
Ebene, sondern jede Dimension ist überall, sie ist im Ganzen und in
jedem Teil, sie ist in diesem Sinn total : Ich in meiner konkreten
Wirklichkeit bin ganz und gar Natur, bin ganz und gar Leib. Aber ich bin
selbst auch ganz und gar ein Anderer, ein socius meiner Anderen : ich bin



188 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

in meiner konkreten Wirklichkeit ebensosehr Du oder Er als ich Ich
bin. Aber ich bin auch ganz und gar Ich, das nicht zu reduzieren ist auf
ein Du oder Er. Jede Dimension ist das Ganze, aber sie ist es nicht in
jeder Hinsicht (totum sed non totaliter). Zwischen diesen drei Dimensionen

besteht keine Beziehung der kausalen oder logischen Priorität :

keine ist in einem logischen oder kausalen Sinn aus einer anderen oder
beiden anderen ableitbar. Und ich sehe auch keine Möglichkeit, die
Dreidimensionalität von Gesellschaft, Selbst und Natur selbst abzuleiten,

d. h. aufgrund eines Prinzips zu zeigen, daß unsere eigene
Wirklichkeit gerade diese drei Dimensionen aufweisen muß und nicht etwa
andere besitzen kann. Natur, Selbst und Gesellschaft sind als die
fundamentalen Dimensionen unseres Daseins total, d.h. überall, und sie

sind nicht auseinander ableitbar, aber sie sind nicht absolut, sondern

relativ, nämlich sie bedingen sich gegenseitig: in meinem konkreten
Dasein kann ich selbst nicht ohne Natur, Natur nicht ohne mich selbst,
ich selbst nicht ohne Sozialität, Sozialität nicht ohne Natur und vice
versa sein. Natur, Selbst und Gesellschaft sind also nicht nur als

verschiedene technische Kausalzusammenhänge relativ auf besondere

praktische Interessengesichtspunkte, sondern sie sind als die Dimensionen

unseres Daseins auch relativ aufeinander. Sie sind auch in diesem

Sinn relative Totalitäten.
Die Beleuchtung des konkreten Erfahrungszusammenhanges,

geschehe sie methodisch durch Analyse der gewöhnlichen Sprache, durch
phänomenologische Reflexion auf mein Erleben oder durch Hermeneutik

von geistigen Werken, scheint eine ganz andere Art von
Wissenschaft zu sein als die technisch-kausalen Wissenschaften. Diese sind

praktisch interessiert an der kausalen Beherrschung von gewissen
Veränderungen. Jene sind, wie man sagt, unnütz, d. h. sie verhelfen zu
keiner Macht, sie sind in diesem Sinn praktisch uninteressiert. Sie

stehen denn auch nicht unter der Leitidee einer der drei empirischen
Kausalitäten, obschon sie über diese sprechen können: Sie üben nicht
das methodisch wiederholbare praktische Experiment, in dem
technisch-empirische Kausalität allein Sinn gewinnt. Auch Historie ist wohl
keine kausale Wissenschaft, denn sie vermag nie zu sagen, was wirklich
geschehen wäre, wenn das oder jenes, was stattfand, nicht stattgefunden
oder wenn, was nicht stattfand, stattgefunden hätte. Das Verstehen von
geschichtlichen Motivationen ist kein Verfügen über Kausalitäten. Nur
wo technische Wissenschaften in der Geschichte Fälle zur Illustration
ihrer eigenen theoretischen Zusammenhänge rekonstruieren, treten



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 189

geschichtliche Ereignisse in das Verhältnis der technisch-empirischen
Kausalität.

Die nicht technisch-effi2ienten Wissenschaften, die unsere konkrete
Lebenswirklichkeit zu erhellen versuchen und die dabei die korrelative
Einheit von Ich, Gesellschaft und Natur sichtbar machen, sind aber

nicht über diese drei Dimensionen unserer Wirklichkeit erhaben,
sondern geschehen als Ausdrücke dieser Wirklichkeit selbst in diesen
Dimensionen. Diese Wissenschaften sind ja nicht einförmig, sie
machen keine einlinige Einheit aus, sondern scheinen sich selbst nach Ich,
Sozialität und Natur zu gliedern und gliedern zu müssen. Thematisiert
die Phänomenologie im Husserlschen Sinn nicht wesentlich den

Gesichtspunkt des Ich, ist sie nicht wesentlich Egologie? Sie zeigt zwar die
Korrelation von Ich, Sozialität und Natur, aber doch vom Gesichtspunkt

des Ich aus. Sie zeigt, wie im Ichbewußtsein Natur und Sozialität
«sich darstellen», «zur Erscheinung kommen». Vertreten nicht die

verstehenden, hermeneutischen Wissenschaften den Gesichtspunkt der
Andern, der Sozialität, der Kulturgeschichten, die das Ich als denkendes
und handelndes Wesen konstituieren? Und es bestehen auch Ansätze
einer «Naturphänomenologie», einer «Ontologie der anschaulichen
Natur», die nicht dazu dienen will, die Natur technisch-kausal zu

beherrschen, sondern den Sinn der in unserem Lebenszusammenhang
sinnlich erfahrenen Natur, zu der wesentlich unsere empfindende und
wahrnehmende Leiblichkeit gehört, auszulegen.

So können wir sagen, daß die drei Dimensionen unserer konkreten
Lebenswirklichkeit auch die drei möglichen universalen Gesichtspunkte

sind, von denen aus wir diese Wirklichkeit betrachten können,
und von denen allein aus wir sie betrachten können. Diese Gesichtspunkte

müssen nicht notwendigerweise an Macht interessiert sein und
sich zu Interessenperspektiven abschliessen, die technisch verfügbare
abgeschlossene Kausalsysteme konstruieren, aber sie sind doch
Gesichtspunkte, und die von ihnen aus vollzogenen Beschreibungen und
Theorien sind immer gesichtspunktgebundene Aspekte, relative
Ausdrücke unserer konkreten Wirklichkeit.

Es scheint keine gesichtspunktunabhängige, absolute Wissenschaft

möglich zu sein, die unserer konkreten Wirklichkeit schlechthin
adäquat wäre, eine absolute Beschreibung, in der alles vollständig aufgeht,
in der diese Wirklichkeit in jeder Hinsicht aufgehoben wäre. Es kann
keine über die Relativität der Gesichtspunkte erhobene einfache Theorie,

sondern nur das metatheoretische Bewußtsein der Relativität all



190 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

unserer Theorien, das metatheoretische Bewußtsein der durch verschiedene

Gesichtspunkte bedingten Vielheit unserer Erkenntnis geben.
Dennoch finden wir in verschiedenen Kulturtraditionen die Idee oder
das Ideal der Einheit der Wahrheit bzw. die Idee einer absoluten

Erkenntnis, die mit dieser einen Wahrheit eins ist. Diese Idee liegt in
einer Richtung, in die ich mit den folgenden Überlegungen gehen
möchte.

4. Die Frage nach der metaphysischen «Ursache» und die drei Grundtypen
der Metaphysik

In der menschlichen Geschichte wurde noch eine ganz andersartige
«Ursachen»-Frage gestellt, als es diejenige ist, von der wir ausgegangen
sind. Sie zielt nicht auf technisch-empirische Ursachen im oben
angedeuteten Sinn. Diese Ursachen unserer veränderlichen, entstehenden
und vergehenden Wirklichkeit sind selbst entstehende und vergehende
Kausalglieder dieser Wirklichkeit. Die andersartige «Ursache», auf die
hier abgezielt ist, soll eine unvergängliche, unbedingte sein, nicht selbst

bedingtes Glied der geworden-werdenden Welt, in diesem Sinn eine

metaphysische. Diese metaphysische Ursache hat nicht wie jene den
Sinn eines praktische Beherrschbarkeit ermöglichenden Ansatzpunktes
zur Erreichung bestimmter Veränderungen (Zwecke) in unserer
vergänglichen Wirklichkeit, sondern soll ihr unverfügbarer Grund sein,
der ihr ihren bleibenden Sinn gibt. Es ist nicht leicht zu sagen, was
Menschen veranlaßt, nach einer solchen «Ursache» zu suchen. Wohl
sind es einerseits Erfahrungen des Negativen, des Leids und Übels: des

Verfalls und Todes alles Geborenen, aller Natur, der Ungerechtigkeit
oder der Ohnmacht des Gerechten in der Gesellschaft, der eigenen
Unzulänglichkeit und des eigenen Versagens; andererseits sind es aber

wohl auch Erfahrungen des Erhabenen, Eminenten: der unendlich
wunderbaren Schönheit der Natur, der unbedingten, entwaffnenden
Güte von Mitmenschen, des unverdienten eigenen Könnens und
Glücks. Vielleicht ist es gerade diese extreme Doppelgesichtigkeit aller
Dimensionen unserer vergänglichen Wirklichkeit, ihr überwältigendes
Leid und ihr überwältigendes Glück, über die wir praktisch nicht
verfügen, die über diese Wirklichkeit hinausfragen und hinaushoffen lässt,

hin aufeinen unvergänglichen Grund, in dem wir vom Schmerz und der

Angst alles Vergänglichen befreit werden und der das hier nur ver-



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 191

gänglich angedeutete und gespiegelte Glück endgültig macht. Eine
solche «Ursache» lehren metaphysische Religionen und religiöse
Metaphysiken.

Wenn diese metaphysische Ursache unvergänglicher Grund und
Sinn unserer gesamten dreidimensionalen Werdenswirklichkeit sein

soll, ist sie, so würde man annehmen, nicht selbst auf einer einzelnen
Koordinate dieser Wirklichkeit zu suchen: sie kann selbst nicht als

natural, sozial oder ichlich gedacht werden. Doch wenn wir historische
Gestalten der Metaphysik und Heilsreligion konsultieren, scheinen wir
wiederum auf die alte Trias Natur, Sozialität und Selbst, zu stoßen: Es

scheint, daß wir die tradierten Gestalten der Metaphysik und Heilsreligion

in 1. naturale oder kosmologische, 2. normativ-soziale und 3. in
solche des Geistes einteilen können. Aristoteles' Theologie etwa hat,
wie man oft sagt, kosmologischen Charakter: ihr «unbewegter Beweger»

ist Grund der Naturordnung. Auch die Stoiker denken Gott als

Weltvernunft, kosmisches Lebensprinzip usw. von der Natur her.
Ebenso ist etwa das dao, das Prinzip des chinesischen Daoismus, als

Grund der Natur verstanden. Andere metaphysische Philosophien und

Religionen denken den ewigen Grund der Dinge vor allem in der

Verlängerung der sozialen Koordinate: Piatons Idee des Guten ist
vielleicht ursprünglich geprägt als Prinzip sozialer Ordnung (taxis), als

Ursprung sozialer Norm. Das gilt sicher vom höchsten metaphysischen
Prinzip des Neukonfuzianismus, dem Ii, das inhaltlich primär ausgelegt
wird als «Humanität», «Altruismus» (ren). Der Buddhismus schließlich,

besonders in den Ausgestaltungen, die er in China erfahren hat, ist
im wesentlichen eine Metaphysik des Geistes: das Ewige wird im
eigenen «Innern», im Geist als dessen ewiger Grund erfahren. Und
dasselbe gilt von der neuplatonisch-augustinischen Tradition Europas,
die über Eckhart und Cusanus bis zu Fichte reicht. Das Absolute wird im
«Seelengrund», in der «Seelenspitze», im abditum mentis, im Seelenfünk-
lein (scintilla animae), im transzendentalen Ich gesucht. Ich möchte
mich nicht der Lächerlichkeit aussetzen, hier in dieser pauschalen
Weise alle metaphysischen Systeme der Geschichte paradieren zu

lassen, sondern nur daraufhinweisen, daß offenbar die Trias von Natur,
Selbst und Sozialität nicht nur die drei Dimensionen unserer vergänglichen

Wirklichkeit bzw. die drei Stränge der empirischen Kausalität, in
die diese Wirklichkeit analysierbar ist, bezeichnet, sondern auch auf die

metaphysische Ursache abfärbte, die ewiger Grund aller Dimensionen
unserer vergänglichen Wirklichkeit sein soll. Als schönster, deutlichster



192 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

Beleg dafür diene die chinesische Geistesgeschichte, die gewissermaßen
einen eigenen, vollständigen Kosmos der Denkmöglichkeiten
ausmacht: Seit spätestens der Tang-Zeit (seit Beginn des 7. Jahrhunderts)
bis in unser Jahrhundert betrachten die Chinesen ihre Tradition als

durch «die drei Lehren» bestimmt, nämlich durch Konfuzianismus,
Daoismus und Buddhismus. Nun entspricht diese Dreiheit, wie wir
oben schon andeuteten, im wesentlichen genau derjenigen von Sozialität,

Natur und Selbst. Solche Einteilungen sind natürlich immer de

terribles simplifications, aber sie zeigen doch Grundtendenzen.

5. Unum trinum

Nun ist aber diese Klassifikation metaphysischer Lehren nicht das

letzte Wort. Wir begegnen nämlich in der Geistesgeschichte auch dem
Versuch, diese Vielheit von kosmologischer, sozialer und psychologischer

Metaphysik zur Einheit zu bringen. Dies gilt ganz deutlich von der
chinesischen Tradition, in der die «Vereinigung der drei Lehren» eine
seit der Tangzeit immer stärker werdende Geistesströmung darstellt.
Sachlich bedeutet dies, daß die ewigen Gründe der Natur, der Sozialität
und des eigenen Geistes als ein Grund zu denken versucht wurden.
Entsprechendes gibt es auch in der europäischen Geistesgeschichte:
Spinozas Gott hat sowohl das Attribut der Ausdehnung (Natur) wie
dasjenige des Denkens (Selbst). Leibniz denkt Gott als letzten Grund der
Harmonie von körperlichen und seelischen Geschehnissen, Kant postuliert

Gott als das Prinzip, das das Reich der Natur und dasjenige der
Sittlichkeit und Freiheit zur Einheit bringt. Schelling konzipiert die

Identitätsphilosophie des Absoluten als Einheit von Natur- und Ich-
(Transzendental-)Philosophie usw. Ich möchte hier nicht der Frage
nachgehen, warum in diesen europäischen Philosophemen, mindestens

vordergründig, eine Duas anstelle der Trias auftritt: warum das Du
nicht als eine mit Ich und Natur gleichursprüngliche Dimension unserer

Wirklichkeit anerkannt wurde. Für unseren jetzigen Zusammenhang
ist wichtiger, daß der ewige Grund unserer vergänglichen Wirklichkeit
nicht in einer einzelnen Dimension derselben, sondern als der eine
Grund aller Dimensionen gedacht wird.

Der eine metaphysische Grund von Natur, Selbst und Sozialität
kann als ein logisches Postulat, d. h. als bloßer Gedanke, als bloße Idee,

er kann aber auch als Realität auftreten. Als bloße Idee tritt er bei den



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 193

bloßen «Liebhabern der Weisheit», den Philosophen, auf, wenn
erkannt wird, daß Natur, Selbst und So2ialität nur relativ sind und wenn
die Forderung nach einem alle Dimensionen unserer Vergänglichkeit
aufhebenden Grund erhoben wird. Als Realität wird dieser metaphysische

Grund von den wirklich Weisen und Heiligen erlebt, wenn
(sofern dem Profanen solche Worte erlaubt sind) die uns verbrennend
beherrschenden Machtinteressen in Natur, Gesellschaft und Ich
verlöschen und in dieser Stille, in diesem «Nichts» (Leere: sunyata, vanitas),
in das die vergängliche Wirklichkeit versinkt, d.h. als vergängliche
durchsichtig wird, das unvergängliche Eine zeitlos aufleuchtet. Solche

Zeugnisse haben wir von Weisen aller metaphysischen Religionen,
obschon dieses Eine von ihnen einstimmig als unaussagbar bezeichnet
wird.

Wir finden aber in diesen metaphysischen Traditionen philosophischer

und religiöser Art auch die Einsicht, -daß dieses Eine als

unvergänglich «jenseits» oder «über» dem Vergänglichen, aber doch nicht
außerhalb desselben, d. h. nicht außerhalb von Natur, Selbst und Sozialität

ist. Logisch wurde dies etwa begründet mit dem Gedanken, daß ein
solches Außerhalb einen Gegensatz zum Vergänglichen bedeuten und
dadurch Begrenzung und Relativität auf sich selbst ziehen würde. In der

Realisierung der Heiligen wurde die Erfahrung gemacht, daß das

Unvergängliche nicht abseits, in der Zerstörung des Vergänglichen,
sondern nur mitten in diesem zu finden ist: Shakamuni hat nach
mehrjährigen Versuchen den Weg der vernichtenden Askese abgelehnt und
ist den «mittleren Weg» gegangen ; von Jesus wird das Wort überliefert:
«das Reich Gottes ist mitten unter Euch»; der Zen betont, daß das

Jenseits («das andere Ufer») im Diesseits, die Transzendenz in der
Immanenz sei ; im Daoismus wird nach dem Wort Zbuang-zi's das ewige
Dao auch in der geringsten und vergänglichsten Wirklichkeit erblickt,
usw. Es scheint, daß das Ewige nur durch das Vergängliche der Natur,
der Mitsubjekte und meiner selbst wirklich zu finden ist. Vielleicht ist
dies auch der in unserer menschlichen Erfahrung realisierbare Sinn der
christlichen Trinitätslehre: der eine Gott ist «allmächtiger Vater,
Schöpfer von Himmel und Erde» (Grund der Natur), ist Sohn, der uns
in Jesus und in jedem Mitmenschen als sein tiefster Grund begegnet
(«Was ihr einem meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir
getan.»), und ist Heiliger Geist, der in meinem Geist als innerster
Grund wohnt. Damit ist natürlich nicht ausgeschöpft, was in der
Geschichte der christlichen Theologie über die Trinität gedacht wurde,



194 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

aber ihre uns am nächsten liegende, sozusagen elementare Erfahrungsgrundlage

hat diese Idee vielleicht gerade darin, daß Gott sich uns nur
in den drei Dimensionen unserer vergänglichen Wirklichkeit offenbaren

kann, so daß diese für uns zugleich die drei «Personen» («Gesichter»)

des Einen sind.

Wenn dem wirklich so wäre, dann hätte dies auch für die Religion
Konsequenzen. Eine religiöse Haltung, die Gott nur «Im Innern der
Seele» sucht, wäre ebenso einseitig wie eine, die bloß in der Gesellschaft

(im Nächsten) oder bloß im Kosmos (in der Schönheit der Natur) nach

ihm strebt, und umgekehrt. Nur eine Religion, die das Unvergängliche
in allen drei Achsen oder Dimensionen unserer Vergänglichkeit offenbart,

umgreift unser ganzes konkretes Dasein, bringt es in all seinen
Dimensionen in seinen es erlösenden unvergänglichen Grund und
überläßt keine seiner Seiten dem Schmerz und der Angst bloßer
Vergänglichkeit. Weiter kann wohl eine solche umfassende Religion die
innere Mystik der Seele vor dem Abgleiten in einen autistischen Quie-
tismus, die religiöse Nächstenliebe vor dem Absinken in bloßen sozialen

Aktivismus, die Mystik der Natur vor ästhetizistischer Naturschwärmerei

bewahren, indem sie auf das Eine hinweist, das in allen Dimensionen

unseres Daseins «gegenwärtig» ist, aber in keiner derselben

aufgeht. Obschon die Transzendenz des Unvergänglichen wohl auch

schon in einer einzelnen Dimension unserer vergänglichen Wirklichkeit

bewußt werden kann (dies scheinen verschiedene einseitige
religiöse Traditionen zu zeigen), wird sie wohl am deutlichsten als das Eine
in den verschiedenen Achsen unseres Daseins: als Trinität.

6. Phänomenologie und Theologie

Unter «Phänomenologie» verstehe ich die Rückbesinnung auf
unsere konkrete Erfahrungswirklichkeit. Ich, Natur, Intersubjektivität
in ihren Korrelationen, das ist das Thema der Phänomenologie.
Obschon sie die korrelative Einheit dieser drei Dimensionen zur
Geltung bringt, scheint sie dies doch jeweils nur vom Gesichtspunkt einer
Dimension tun zu können und so die drei Gestalten der «Egologie»,
«verstehenden Hermeneutik» und «Ontologie der Natur» anzunehmen.

Die Phänomenologie ist eine Gegenbewegung gegen die Einseitigkeit

und Spezialität der praktisch-technischen «Berufs»-Interessen,
die im Hinblick auf machbare Resultate ihren Blick nur in eine einzelne



Theologische Überlegung eines Phänomenologen 195

Dimension unserer Lebenswirklichkeit fixiert haben und insofern
abstrakt sind. Als eine sich auf die Konkretion unseres Daseins
besinnende Gegenbewegung gegen die abstrakten Machtinteressen ist

Phänomenologie ein kritisches Korrektiv gegen jede Verabsolutierung der
Kausalität einer einzelnen Dimension unseres vergänglichen Daseins,
sei diese Verabsolutierung naturalistisch, subjektiv-idealistisch oder
soziologistisch. So bereitet die Phänomenologie die wahre Theologie
vor, indem sie die falschen Götter, die Verabsolutierungen von
Relativitäten, als solche durchschaut.

Aber Phänomenologie ist selbst nicht Theologie. Sie beschreibt

unsere vergängliche, immer werdend vergehende Wirklichkeit. Theologie

oder, was ich als dasselbe betrachte, echte Metaphysik hat, wie
angedeutet, zwei Gestalten: die des bloß gedanklichen Postulates und
die der Verwirklichung. Phänomenologie als solche beschreibt, sie

postuliert nicht. Aber aufgrund ihrer Beschreibungen und durch sie

motiviert können wohl metaphysische Postulate erhoben werden, so
daß man von einer phänomenologisch motivierten Metaphysik sprechen

kann. So hatte für Husserl die Kantische Postulatenlehre einen

phänomenologisch motivierten Sinn. Als Phänomenologie bzw.
Hermeneutik metaphysischer Ideen kann sie auch den Sinn dieser Ideen aus
dem konkreten Lebenszusammenhang, in dem sie erwachsen sind, zu
verstehen versuchen. Die verwirklichende Metaphysik geschieht im
Leben der Heiligen. Diese haben nach ihren Aussagen das sich ihnen
offenbarende Absolute als jenseits aller möglichen Beschreibungen, als

das alle Ideen und Begriffe Vernichtende erfahren. Ihre Theologie ist
letztlich eine negative und schweigende. Die Phänomenologie kann
zwar als Hermeneutik das Leben und die Aussagen der Heiligen zu
verstehen trachten, aber wie soll sie das darin Unausgesagte und Unaus-
sagbare, auf das als das Entscheidende verwiesen wird, in den Griff
bekommen? Sie kann als «Phänomenologie der Mystik» wohl einiges

sagen über die Erfahrung der Heiligen, aber wohl mehr über die
vergänglichen, physischen, sozialen und psychologischen Begleitumstände
des Ewigen als über dieses selbst.

Phänomenologie kann gegenüber der Theologie nicht indifferent,
nicht neutral sein. Wie sie ein kritisches Korrektiv gegenüber
Verabsolutierungen von relativen Daseinsdimensionen ist, ist sie auch ein
solches gegen ein einseitiges Postulieren und Suchen des Ewigen nur in
einer Achse unserer Lebenswirklichkeit. Sie wird gegenüber einer bloßen

Mystik der Seelentiefe oder einer bloßen Metaphysik der Näch-



196 Theologische Überlegung eines Phänomenologen

stenliebe oder des Naturgrundes die dabei jeweils übergangenen und
dem Leid der bloßen Vergänglichkeit überlassenen Dimensionen unseres

Lebens in Erinnerung rufen. Ein Phänomenologe kann erst von
einer Religion der «Trinität» die Erlösung unserer ganzen Wirklichkeit
erhoffen.1

1 Ich möchte auch an dieser Stelle Andreas Graeser (Bern), James G. Hart (Indiana
University), Guido Küng (Freiburg, Schweiz), Eduard Marbach (Bern) und Robert
Sokolowski (Catholic University ofAmerica) danken. Sie haben durch zahlreiche
Bemerkungen und Fragen gegenüber einer ersten Fassung dieses Aufsatzes mir zur jetzt
vorliegenden verbesserten Fassung verholfen.


	Trinität : theologische Überlegung eines Phänomenologen

