
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge : zur theologischen
Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs

Autor: Salmann, Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elmar Salmann

Die Freiheit als Welt
und die Welt als Gefüge

Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie
Heinrich Rombachs

Der folgende Aufsatz möchte auf die Strukturontologie des

Würzburger Philosophen und Heidegger-Schülers Heinrich Rombach
aufmerksam machen, der seit etwa 20 Jahren mit gleichbleibender Intensität

geschichtliche und phänomenologische Analysen, genauer
Anschauungsmodelle und Interpretationen zum Werden einer neuen
Form des Denkens vorlegt1. Dieses Hervordenken von Wirklichkeit
soll auf seine theologische Herkunft und seine noch offene und zu
erschließende theologische Zukunft hin befragt werden2. Es kann sich

1 Wir stützen uns im folgenden auf die Hauptschriften Rombachs, die wir hier in
chronologischer Folge angeben: Die Gegenwart der Philosophie, Symposion 11, Frei-
burg-München 1962 (zit : GPh) ; Substanz-System-Struktur, 2 Bde, Freiburg—München
1965/6 (zit: SSS); Strukturontologie. Eine Phänomenologie der Freiheit, Freiburg—
München 1972 (zit: SO); Phänomenologie des gegenwärtigen Bewußtseins, Freiburg-
München 1980 (zit: PhB) ; Welt und Gegenwelt, Umdenken über die Wirklichkeit: Die
philosophische Hermetik, Freiburg 1983 (zit: WG).

2 Von theologischer Seite ist das Rombachsche Denken wohl nur von K. Hemmerle
in einer freilich eher anonym bleibenden Weise aufgenommen worden: ders., Vorspiel
zur Theologie, Freiburg 1976, 47; Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln
1976,43f., wie die einfühlende, wenn auch etwas labyrinthische Rez. zu SO : PhJ 79(1972)
212—219; vgl. außerdem die m.E. einzige theol. Diss, zum Strukturdenken von
A. Hatscher, Christus Cardo. Versuch einer Neubestimmung der Christologie im Kontext

funktionsontologischen Denkens, Diss, masch. Münster 1979. Die Arbeit von
J. Sanchez, Die existentialistische Freiheitsauffassung und die christliche Gotteserfahrung,

Diss. Würzburg 1975, war mir leider nicht zugänglich. In seinem Aufsatz: Der
Strukturgedanke in der mystischen Purifikation bei Johannes vom Kreuz, PhJ 83(1976)
266-292, stellt er aber die Fruchtbarkeit der Strukturontologie für theologisches Fragen
glänzend unter Beweis.



154 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

dabei nur um ein erstes Gespräch handeln, hörend, tastend, einen
Versuch, sich in eine der wenigen Philosophien einzudenken, die in
reiner Form das Werden zu deuten sucht, ohne es einem Gesetz, einem
leitenden Geist, einer Hermeneutik oder einer anderen Kategorie zu
unterwerfen. Eine Philosophie, die eben deshalb Freiheit als

Selbstprofilierungsgeschehen zu deuten vermag, ohne sie von außen zu normieren,

zu entwerfen oder den Authentizitätszwängen des Existentialismus
zu beugen. Eine Philosophie, die Ganzheit umschreibt und hervorgehen

läßt, ohne einen Seinshorizont oder ein substantielles oder
transzendentales Gegebensein vorauszusetzen. Ein epochales Denken
zudem, das stigmatisiert ist von der Denkbewegung der Neuzeit und sich
bewußt an ihrem Ende, besser : Übergang ins Neue angesiedelt weiß.
Keine Lehre, eher eine Weise zu sehen, zu versichtbaren, Welt aufgehen
und Phänomene in ihrer je eigenen Welt erscheinen zu lassen. Man wird
verstehen, daß ein solches Denken in seiner frei schweifenden und doch

strengen, fast hermetisch wirkenden Art in der Fachdiskussion weitgehend

unbeachtet blieb. Und es darf im folgenden nicht die Abschilde-

rung eines Systems erwartet werden, auch hält es schwer, « Stellen » zu
zitieren, vielmehr muß man einzelne Gedankenzüge mitgehen, man
muß neu sehen lernen, um etwas zu verstehen.

I. Gegenwart des Denkens

Zunächst wird man den Gang der Neuzeit selbst mitgehen müssen.

Denn Denken gibt es nie in abstrakter Zeitenthobenheit. Jedes Denken
ist geortet, jeweilig, zeitgerecht, deswegen aber keineswegs unbedingt
zeitverfallen. Geist wie Freiheit gibt es nur als geortet-inkarnierte, und
so schreibt Rombach zunächst den offenbaren und doch geheimen
Gang neuzeitlichen Denkens nach, um die «Gegenwart der Philosophie»

ausmachen zu können3.
Es geht bei diesem Unternehmen nicht um Philosophiegeschichte

oder gar Geschichtsphilosophie, sondern um das Verstehen einer
bestimmten Philosophie aus ihrem je eigenen Horizont und als

Konkretion eines sie bestimmenden Gedankens, der sie zugleich in den

3 Vgl. bes. GPh und SSS.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 155

größeren Gang des Denkens einfügt. Man muß also versuchen, das

Weltgefüge eines Phänomens zu rekonstruieren, in dem es als solches

allererst erscheinen kann. Man findet Gedanken und Wirklichkeiten
nämlich nicht in einem vorgegebenen Horizont vor, sie sind keineswegs
Vorkommnis, sondern Welt, Hervorkommen, Zentrum eines Kraft-
und Erscheinungsfeldes. Dies genau wird in der Neuzeit in steigendem
Maße bis hin zur Phänomenologie begriffen. Es lösen in ihrem
geschichtlichen Gang nicht einfach Theorien einander ab, vielmehr
muß man sie als Gang in ihren eigenen Reflexionsgrund, ihre eigene
Selbstbegründung und Weltwerdung beschreiben.

Zwei Pole solcher Selbsterwirkung fallen dabei sofort ins Auge.
Neuzeitliches Denken ist Erschließung des Subjekts als Freiheit und
Zentrum seines Weltinnenraumes und darin zugleich Erschließung des

Weltwissens als Weltwissen in seinem absoluten Zusammenhang, als

Mathesis universalis. Diese beiden Linien sollen zunächst kurz ausgezogen

werden.

a. Konstitution des Subjekts : Freiheit als Grund und Abgrund

Von Descartes über Kant und Fichte bis hin zur Phänomenologie
und Existenzontologie Heideggers lernt das Subjekt sich als

Konstitutionsgrund seiner selbst und aller nur möglichen Gegenständlichkeit zu
erkennen. Nur im Spielraum seiner Intentionalität, seines Weltentwerfens

kann so etwas wie Gegenständlichkeit oder gar ein Wissen um Sein

und Welt, Raum und Zeit hervorkommen. Seinsregionen werden erst
durch bestimmte Seinsentwürfe konstituiert und erfahrbar. Es geht also

seit Kant nicht um die objektive Wirklichkeit vorkommender Dinge —

die steht nie in Frage —, sondern um Art, Tiefe und Weise des Begegnens

von Welt, in welchem die Dinge in ihren verschiedenen
Bedeutungsmöglichkeiten aufgehen können4. Nun wird aber bis hin zu Heidegger
Sein im Grunde immer noch im Sinne des transzendentalen Horizontes
des Subjekts gedacht, welches somit Sein und Sinn und darin sich selbst

konstituiert. Die entwerfende Freiheit enthüllt sich zunehmend als der
letzte gründende Grund von allem, jene Er- und Entschlossenheit, die
sich ihr je eigenes In-der-Welt-Sein entwirft. Damit gerät paradoxerweise

die Suche nach der letzten gründenden Rationalität in die Aporie.

4 GPh 61-68; PhB 73-169; zu Kant: SSS II 395ff.



156 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

Denn Freiheit als letzter Grund hat selber keinen Grund mehr. Als
Zentrum ihrer eigenen Welt kann sie nicht mehr als getragene, sondern

nur noch als ab-solute erscheinen, sie muß sich im Entwurf ihrer selbst
als geworfene entdecken. Freiheit als Integral der Existenz, wie sie seit

Hegel gedacht wird, bringt sich selbst um ihren Verstand, wird sich
selbst zum Ab-grund, liefert sich ihrer eigenen Ohnmacht und Enge aus,
endet in Irrationalität. «Ist die Freiheit in ihrem Wesen Abgrund, dann
hört der Gang der Selbstbegründung in ihr auf. Hier kommt das Fragen
zum Erliegen»5.

b. Konstitution der Welt: Die Ganzheit als Totalität

Man kann ohne Übertreibung von einer Geburt der Neuzeit aus
dem Geist der Geometrie, oder besser jenem der Einheit von Arithmetik

und Geometrie, von Vernunft als Sinnlichkeit und Sinnlichkeit
als Vernunft sprechen. Vielleicht besteht darin die wahre Revolution in
Weltsicht und Weltverhalten des modernen Menschen. Von nun an
wird es, wenigstens in der Form des Postulates und der apriorischen
Idee des Weltzugangs, üblich, alles für rational, erfaß- und durchschaubar

zu halten. Der Ehrgeiz der Philosophie richtet sich darauf, die Welt
als Ganzheit zu begreifen, und zwar in ihrem notwendigen inneren
Zusammenhang wie in ihrem Hervorgang aus dem Grund ihrer Intel-
ligibilität, dem Prinzip Gott oder Geist. Die neuzeitliche Philosophie ist
also keineswegs einseitig subjektzentriert oder gar atheistisch, vielmehr
denkt sie von einer notwendigen Zusammengehörigkeit von Gott und
Welt her, sei Gott nun als Zusammenhang und Garant aller Phänome-
nalität selbst oder als absolutes Subjekt, als Inbild der Intelligibilität
gedacht6. Es geht also um die notwendig allem zugrundeliegende und
alles überwölbende Weltkonstitution in ihrer allgemeinen Gesetzlichkeit

und deren Verkettung mit dem Reich intelligibler Freiheit und
transzendentaler Vernunft. Ein solches Denken berührt sich nicht mit
dem Realismus der alltäglichen Welt und des gesunden Menschenverstandes,

der Welt der Dinge und Vorkommnisse, des Besorgens und
Machens. Es will vielmehr solches Vorkommen «transzendental» hin-

s GPh 71-80; hier 78.
6 So mit W. Schulz, Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik, Pfullingen 1957 ; GPh

42-60; zu Descartes: SSS II 355—525, bes. 419—435, 474-492.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 157

tergehen und den Menschen als weltkonstituierendes Wesen begründen.

Eine andere Denksphäre also, und von ihr her erhält die neuere
Philosophie ihren merkwürdigen Charakter der Abgehobenheit und der
Attitüde des Absoluten. Zugleich ist solches Denken zuordnend und
zugreifend, also (in der Sprache Rombachs) «apollinisch» orientiert.
Alles wird von einem intelligiblen Prinzip aus bestimmt, eingewiesen,
deduzierbar. In einer solchen Welt kann es prinzipiell nichts Unent-
worfenes, Unbegründetes mehr geben, es herrscht vielmehr der Primat
des Gesetzes, der unerbittlichen Klarheit aller Zusammenhänge. Mit
ebenso zwingender Notwendigkeit bringt eine solche konstitutive
Rationalität eine konstruktiv-rationelle Weltsicht, ein fabrikativ-tech-
nisches Weltverhalten hervor7. Abgehobenheit und Gesetzlichkeit,
Klarheit und Absolutheitsanspruch, Welterklärungs- und Weltvermessungswille

verbinden sich endlich seit Hegel immer mehr in der

Erscheinung der sogenannten « Ideologie », jener merkwürdigen Denkform,

in welcher sich eine Weltsicht, die Erklärung eines Phänomens zum
alles gründenden Integral des Weltverlaufs aufwirft und alle ihr nicht
entsprechenden Sichtweisen und Verhaltensmuster als ihrer selbst
entfremdete Verfallsform zu entlarven vermag8. Von der abgehobenen
konstruktiven Idee aus erscheint der jeweilige Alltag, die Faktizität, als

verfallene Praxis; etwaige entgegenstehende Theorien oder Phänomene

gelten als noch nicht über ihre Wahrheit und Entfremdung
aufgeklärte «Restwelt». Die Welt wird monokausal erklärt und damit
einem hoffnungslosen Dualismus anheimgegeben. Wo alles von der
wirtschaftlichen Entfremdung (Marx), der Authentizität und
Entschlossenheit des Daseins (Heidegger), dem Glaubenssprung (Kierkegaard),

der Begegnung (Buber), der selbstmächtigen Schöpfungskraft
(Nietzsche) oder der Libido her (Freud) erklärt und aus den Angeln
einer vertrauten Welt gehoben werden soll, muß das «Andere» als

Ab-fall, als Uneigentlichkeit, ja als Feind erscheinen: die bürgerliche
Gesellschaft, die Welt des Besorgens, des «Man», die moralische und
ethische Existenz, der Sachzusammenhang des Es, die christliche
Demut, all das sieht sich verurteilt und als Neurose, Verzweiflung,
Entfremdung, Verfallenheit diagnostiziert. Ressentiment steht gegen
Ressentiment, jedenfalls scheint die totale Ideologie neben der Abgrün-

7 So wird der Gang der Neuzeit von GPh bis WG durchgängig und in steigendem
Maß polemisch verhandelt.

8 GPh 88-100; PhB 310-323, SO 173-220.



158 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

digkeit der Freiheit die zweite Form der Verendung modernen Denkens
zu sein. Und möglicherweise treiben beide einander hervor. Die absolute

Sicherung der Existenz in der Ideologie entsteigt der ebenso absoluten

Verunsicherung der Freiheit, und umgekehrt, in einer totalisier-
ten, von einem Phänomen her verzeichneten Welt kann sich Freiheit
nur als Entschlossenheit zum Nichts ihrer selbst, als bodenlose und
verurteilte erfahren.

c. Neuzeit im Selbstwiderspruch und als Übergang

Rombach vermag also zu zeigen, daß unsere spätabendländische
Hochkultur am inneren Widerspruch, an der unglücklichen Verkettung
der beiden Grundtendenzen von Neuzeit zerbrechen wird. Hochkultur
verdankt sich in jedem Fall dem prekären Gleichgewicht von Konzentration

und Universalität, von Emanzipation der Einzelnen und deren

gleichzeitiger Mani-pulation, der unbewußten Ausrichtung ihrer Freiheit

auf den Bestand des Ganzen9. Auch der anscheinend nicht-ideologisch

ausgerichtete Teil neuzeitlichen Denkens, die wertneutrale
Forschung gerät in einen Selbstwiderspruch, wie es die ständig wiederkehrenden

Fragen nach der Selbstbegründung von Wissenschaft und der
Positivismusstreit in seinen verschiedenen Formen zeigen. Man lebt

von der überkommenen humanistischen Auffassung von Freiheit und
erforscht den Menschen dennoch nach ganz positiven, rein sachlichen
Kriterien, so daß im Forscher selbst eine Diskrepanz zwischen seiner

Selbstauffassung als Subjekt und als Objekt der Forschung entstehen
muß. « Derselbe Mensch, der aufder einen Seite sich und seinesgleichen
wie Ratten betrachtet, beansprucht auf der anderen Seite... für sich und
die Seinen : die Freiheit der Forschung und das Privileg der Menschenrechte»10.

Kann dies nun aber das letzte Wort über die Neuzeit sein Hat diese

nur ihr eigenes Ende hervorgedacht und produziert Ist Rombach einer
der vielen Apokalyptiker, an denen heute wahrlich kein Mangel ist?
Nein, all das Genannte denunziert letztlich nur ein, wenn auch
folgenreiches, Mißverständnis der Neuzeit in bezug auf sie selbst. In derselben

9 H. Rombach, Mutmaßungen über das Ende von Hochkulturen, PhJ 82(1975)
241-258.

10 PhB 16f.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 159

Denkbewegung, die ihren scheinbaren Untergang herbeizuführen
scheint, taucht auch das Rettende auf, denkt sich auf anonyme und doch

unwiderlegbare Weise eine neue Form von Ontologie, eben die
Strukturontologie, hervor. Da ist zunächst ein Wort zur meisterhaft geübten
Interpretationsmethode Rombachs zu sagen11. Er geht - gegen die
übliche Hermeneutik — davon aus, daß sich ein Gedanke keineswegs

nur in der Richtigkeit der Bestimmung des Verhältnisganzen von Text-
Autor—Leser festmachen läßt, vielmehr müsse man damit rechnen, daß

der Gedanke selbst eine (Meta-)Geschichte habe, die keiner seiner

Interpreten adäquat vor- und nachzudenken imstande sei. Jeder Denker
ist nur der Durchgangspunkt seines eigenen Gedankens, was sich
allenthalben an den inneren Widersprüchen eines jeden Systems, an der
Unangemessenheit seines Vokabulars, an seinem fatalen Zurückbleiben
hinter sich selbst wie an dem merkwürdigen Überschuß aufweisen läßt,
der eben den Nachfolgern noch zu tragen und zu denken gibt. Kein
Denker erschöpft seinen Hauptgedanken, er nimmt eher an seiner

Erschließungsgeschichte teil, woraus die Einheit einer ganzen Stil- und

Denkepoche ersteht, die sich gleichsam an einigen zentralen Perspektiven

abarbeitet. Es gibt also eine anonyme Denkgeschichte, und deren

Interpretation muß behutsam Anliegen von Ausführung, zentrale Motive

von verfälschenden Einkleidungen usw. abzuheben und den

ursprünglichen Gedanken in mühsamer Restaurierungsarbeit zum
Leuchten zu bringen suchen. Vor allem in SSS hat Rombach Meisterwerke

der Interpretationskunst geliefert, man denke nur an die Kapitel
über Cusanus, Descartes, Pascal, Leibniz oder Kant.

d. Die Genese der Strukturontologie

Was aber denkt sich nun hervor? Für Rombach nichts anderes als

der Weg von der Substanz- zur System- und endlich zur Strukturontologie,

also die langsame, aber in ihrer Tendenz deutliche Ablösung des

substantiell-kosmisch bestimmten Weltbildes in seiner Nebenordnung
der Dimensionen von Gott, Welt und Mensch durch ein ontologisches
Denken, wie es sich seit Thomas von Aquin, namentlich aber seit

Meister Eckhart und Cusanus ankündigt. Die Wirklichkeit Gottes als

Trinität und besonders das Gott-Welt-Verhältnis waren substanzonto-

11 SSS I 45ff. ; II 470ff.



160 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

logisch nicht mehr zu denken, ebenso wenig die Einheit der verschiedenen

Ontologien und Welten des Menschen, ohne in einen Pantheismus

oder Dualismus zu fallen12.

Wie aber rettet man zugleich die Einheit und Ganzheit des Gott-
Welt-Zusammenhangs, ohne ihre Differenz zu verwischen; wie die
Freiheit und ihr Werden, ohne die Sphären zu trennen ; wie die Einheit
und Dreiheit der Personen in Gott; wie den göttlichen Selbstvollzug,
die Geburt des Logos in der Seele, ohne beider Freiheit zu gefährden
Neue Fragen, die nach dem Zusammenbruch des mittelalterlichen
Ordo neue Antworten erheischten. Für Rombach bildet sich seit Cusa-

nus und in steigender Klarheit über G. Bruno, Descartes, Pascal, Leibniz,

Kant, eine neue Denk- und Anschauungsweise von Welt heraus, die
Antwort zu geben vermag. Lind dies soll geschehen, ohne in die Zwänge
des Systemdenkens zu verfallen, das, wie wir sahen, die Welt als

einheitlichen Denkraum von einem Prinzip her zu konstruieren geneigt ist
und am Ende ideologisch werden muß. Wie also ist Ganzheit zu denken,

ohne zur Totalität zu verkommen
Dies, so Rombach, sei nur in einer Sichtweise möglich, die alles

Wirkliche als Selbsterwirkungsprozeß, als Feld zu sehen vermag, das

sich ständig differenziert, weitet, zentriert, sich selbst verwindet, eine

Dynamik, die der des Seins der klassischen Ontologie oder des Geistes
im Hegeischen System zwar nahesteht, nicht aber deren ontisch-vor-
stellenden oder zwanghaften Ziel-, Sinn- und Objektivitätscharakter
teilt.

Vielmehr vermag die Kategorie der Struktur den Aufgang und die
Genese einer jeden Wirklichkeit als Dimension zu erhellen, insofern sie
als Struktur ein Werden zu sich selbst in der je eigenen Welt ist, in
welcher «jedes Moment durch die anderen Momente, also alles durch
alles — und somit das Ganze durch sich selbst — zu verstehen ist »13. Nicht
mehr also kommt ein Gegenstand in den Horizont eines vorgreifenden
Subjekts zu stehen, noch wird dieses von irgendwoher entworfen oder

enteignet, vielmehr ist alles seine je eigene Welt, und die ganze Welt ist
nichts anderes als das unendliche Gewebe solcher jeweils in sich
stimmigen und doch auch wieder restlos offenen, auf Ein-stimmung
bedachten Mikrostrukturen14.

12 SSS I 71-77; 150-170; 206-229.
13 PhB 296 (Hervorh. von Rombach); zum Strukturgedanken bes. SSS I 15—25; II

503-515;SO 44-59; 117-135; 221-238.
14 SO 106ff. ; 309ff.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 161

Wie es die Gesellschaft nicht in sich gibt, sondern nur in ungezählten

Gebilden, die sie in sich austrägt und von denen sie erbildet wird,
oder wie eine Epoche als Epoche sich in allen Ereignissen, Gedanken,
Vorkommnissen und geschichtlichen Taten manifestiert, die aber ihrerseits

ohne das Epochale gar nicht Geschichte wären, so formt sich die
Welt in einer Unzahl von Welten aus und gewährt zugleich einer jeden
von ihnen den Charakter der Welthaftigkeit. Bei alledem wird nichts
verstanden oder gar erklärt, sondern ein jedes Phänomen wird abgehoben,

erhellt, seinem je eigenen Raum und seinen Wirk- und
Entfaltungsmöglichkeiten zugesellt. Mehr noch, Struktur ist nicht eigentlich
Gegenstand von Betrachtung, sondern Form, Entfaltung, Dynamik und
Raum des Denkens selbst. Die Strukturontologie formuliert keine

neuen Theorien über etwas, tritt nicht in Konkurrenz zu anderen

Welterklärungen, sondern bietet Raum für die verschiedensten
Perspektiven, probt sie gleichsam durch und ermißt ihren Wahrheitsgehalt
an der Fähigkeit, andere Perspektiven und Sichtweisen fruchtbar
einzubehalten und zu unterfangen. Wahr ist alles, was anderes zu erhellen,
erschließen, einzubehalten und freizusetzen vermag15. Kurzum, eine

neue Weise des Denkens selbst, von der Rombach behauptet, sie sei als

Freiheitslehre von entscheidender Bedeutung für die Hebung und den

Aufgang der Zukunft. Denn noch seien die Dinge, Menschen, Welten

gar nicht sie selbst, es bedürfe einer behutsam lockenden, weckenden

Mystagogie, der befreienden Erschließung von Freiheit, auf daß sich
das grundlegende Versprechen der Neuzeit (wie des Christentums, das

sich darin selbst bewahrheiten müsse) einzulösen vermag16.
Wie man sieht, eignen dem Strukturgedanken etliche Besonderheiten.

Seine geheime theologische Herkunft liegt ebenso zutage wie der
Versuch, die beiden grundlegenden Ereignisse der neuzeitlichen
Geistesgeschichte zu retten: die Freiheit und die Welthaftigkeit in ihrem
Werdezusammenhang, ohne diesen von außen in seinem Ziel bestimmen

zu wollen und zu können.

15 PhB 263-281.
16 So der Tenor von WG und GPh 83—88, 100-104.



162 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

II. Denken als Strukturprozess

a. Vom Subjekt zur befreit-befreienden Freiheit

Spätestens seit Hegel wird Philosophie als Vollzug aus Freiheit und
auf Freiheit hin verstanden, doch neigen alle Entwürfe dazu, diese

Freiheit entweder von außen zu definieren oder sie als grundlose ihrer
eigenen Suche nach Authentizität zu überantworten. Beide Fehler gilt
es zu meiden. Freiheit gibt es nicht, sie ist nie durch äußeres Maß zu
erfüllen, aber auch kein bodenloser Entschluß zu sich selbst, sie ist
nichts anderes als Gang in die eigene konkrete, vorgegebene und doch
noch zu inkarnierende Identität des jeweilig Einzelnen in seinem
Weltzusammenhang17. Sie ist nur als Werdegeschichte, als Erbildung ihrer
selbst. Auf dem Weg in sie hinein wird ein jeder auf die offenkundige,
von der Bibel wie den meisten Philosophien geteilte, aber nur schwer

erträgliche Wahrheit stoßen, daß der Mensch, sich selbst entlaufen,
entlegen, auf der Flucht vor dieser ihm zugemuteten Inkarnation lebt.
Er ist nie bei sich, zur Befreiung bedarf es eines Aktes der Umkehr, des

Eingeständnisses der Unmöglichkeit, der Verwirktheit der eigenen
Lebensgeschichte. Nur so wird der Mensch der Möglichkeit der Erwirkung

und Verwindung der eigenen Lebensstruktur innewerden, die
sich in einem ständigen Vorgang der Einarbeitung von Welt und der
Selbstkorrektur des Ich vollzieht. Das Eigene, das Schlichte, der Weg in
die ihm aufgetragene Einfalt ist nämlich das Schwerste; meist belädt
sich der Mensch mit Fremdem, Anerzogenem, mit falschen Idealen,
Stilen, Zielsetzungen. Er will nicht für seine Beschränktheit, sein Nicht-
können einstehen, sein Selbst nicht übernehmen, weshalb er sich ständig

überheben und übernehmen muß. Und dieses Selbst ist nichts
Formales, keine abstrakte Eigentlichkeit, kein objektiv zu erreichendes
Moralniveau, sondern eben die Konkretion, das Dürfen und Müssen
des eigenen Vermögens. «Die Schlichtheit ist ein Prinzip der Kunst,
zugleich ein Prinzip der Existenz, ist Aufnahme der je gegebenen

17 SO 117-136, 238—270; femer: Philosophischer Ansatz zum Erziehungsgeschehen,

in: Die Frage nach dem Menschen, Freiburg-München 1966, 261—283; GPh 83-
86.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 163

Beschränktheit nicht als äußere Grenze, sondern als innere Befreiung»,
ist der Weg in die je eigene Be-rufung18.

So sehr solche Freiheit sich selber finden und erarbeiten muß, so
sehr bedarf sie der heilend-tröstenden Begleitung. Denn der Mensch ist
für sich blind, er flieht das Selbst, ist krank vor lauter verlegener
Flüchtigkeit. «Die Krankheit besteht darin, daß sich die Struktur an
bestimmten Stellen nicht aus sich selbst konstituiert», Leben seinen
inneren Zusammenhang verliert19.

Unter solchen Voraussetzungen ist Heilung weniger Bewußtma-
chung als eher Erhellung, Hilfe zum stimmigen Lebensvollzug, wobei es

freilich nicht ohne das Leid, den Einbruch aller falschen Sicherungen
abgeht. Nicht aus den Schwierigkeiten heraus, sondern erst recht in sie

hinein muß der Mensch geführt werden, zum Einfinden in den Durchbruch

zu sich selbst. Da helfen nicht Erklärungen oder Methoden, wie
sie vielen Formen der Psychoanalyse zugrundeliegen, am wichtigsten ist
vielmehr das lautere Mögen, das aus dem anderen den Kern
herausschlägt, « in dem er schon das ist, als was er sich noch nicht erreicht hat.
Es denkt ihm das zu, was nicht vorgedacht werden kann. Es dichtet ihn
und begleitet ihn auf dem Weg, der ihn an keinem Punkt aus sich
herausführt, sondern nur die Darstellung dessen ist, was er ist». Der
Begleiter hütet die Kluft, in der das Eigene «zugleich das Nächste und
das Fernste ist», er trägt sie mit aus und verhilft genau an dieser Nahtstelle

zum Ein- und Durchbruch20.

Selbstwerdung geht also nicht ohne Geleit, ist ein konkreativer Akt,
in dem sich Monolog und Dialog, Selbstwerdung und Findung des

Anderen ineinander verschlingen. Das Wahrnehmen des Anderen ist
schon Hervorbringung, Geburt des eigenen Selbst, tiefes Sprechen mit
sich selbst ist schon Bereitung, ja Vollzug des Dialogs, beide sind
Momente der einen Welt des Zwischenpersonalen, ohne daß hier die
Intentionalität des Ich, der Anruf des Du oder das Zwischen ontologi-
siert oder mythisiert werden müßten. Das Ich ist in seiner werdenden
Identität zugleich Zentrum und Moment eines offenen Feldes nach
innen und nach außen, einer innerseelisch wie sozial ausgelebten «

Demokratie», die allen Stimmen Gehör leiht und sie in die eigene
Freiheitsgeschichte hinein aufarbeitet. Und je reifer, geschlossener, physio-

18 Philosophischer Ansatz zum Erziehungsgeschehen 275.
19 SO 210-216; hier 212.
20 Phil. Ansatz zum Erziehungsgeschehen 279—282, hier 281 ; SO 221ff.



164 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

gnomierter eine solche Freiheit lebt, je mehr und präziser sie sich

profiliert hat, um so universaler, erschlossener, welthafter wird sie

sein21.

Dementsprechend kündigt sich ein neues Ethos an, das keine
formale Pflichtethik, keine Mahnung zu irgendeiner Authentizität, Sozialität

oder Gläubigkeit, keine Verzichtmoral mehr ist, zu der endlich alle
Seinsethik führen muß, weil sie sich stets am Unendlichen ver-mißt. So

gibt es für Ethik wie Pädagogik keine Ziele, Maßnahmen, Einwirkungen,

sondern es gilt : gut ist alles, was der gegenseitigen Steigerung von
Menschen, dem Aufgang von Wirklichkeit, der Neugeburt und Auffindung

von Freiheit als Inkarnation wie dem Miteinander der verschiedenen

Welten in ihrer gegenseitigen Be- und Verschränkung dient. Der
Mensch pflegt beides zu fliehen, den eigenen Ort wie die Universalität

von Welt ; hingegen ist es Gebot der Ethik, Freiheit zu heben, und es

gibt sie ja nur als empfangene und geborene, als eroberte und erlittene,
als hochgemute. « Es gibt vielleicht keine reine Ethik. Es gibt vielleicht
nur die inneren Steigerungsformen jeweiliger Phänomene, nur die

jeweilige konkrete Ethik der Sachen selbst»22.

In solcher Freiheit, in solchem Dialog, geht ein jedes (in) seiner

Welt auf, ersteht so etwas wie Geist und Selbigkeit. Struktur ist nie etwas

Vages, Allgemeines, sondern nur eben diese Konkretheit in ihrem Welt-
gefüge; <Ding> und <Feld> bilden eine Struktureinheit. Der Umkreis
einer Sache ist nur die andere Seite der Jeweiligkeit der Sache, wie etwa
das Kunstwerk nicht als eine Sache (d.h. innerhalb einer zuvor schon
bekannten Dimension) vor uns hintritt, sondern eine Aura um sich

herum entfaltet und so seine eigenen Verstehensbedingungen mit
erschafft23. Dergleichen vollzieht sich in jedem personalen Geschehen,

ja nur so offenbart sich Geist, der Sinn für die Vollzugsstruktur einer

jeweiligen Welt. Geist ist nicht primär Gedanke, Bewußtsein oder

Horizont, sondern « mit dem eigenen Wesen bei etwas zu sein und dieses

in seiner Unvergleichlichkeit... einschlagen zu lassen..., etwas nicht aus

vorverstandenen Horizonten begegnen zu lassen, sondern Horizonte

21 SO 335-338; PhB 240-247.
22 PhB 263; 279; 301; Phil. Ansatz 263f£, 279ff. ; die besseren Seiten Rombachs

atmen oft den Geist dieses weniger zweifelnden als schöpferischen «Vielleicht». Man
wird hier an die Parallelen der Prozeßtheologie A.N. Whiteheads erinnern dürfen, vgl.
Cobb-Griffin, Teologia del processo, Brescia 1978, 14—19, 57-69.

23 SSS II 454, 462; PhB 263-283, 200-212.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 165

aus der unmittelbaren Begegnung mit etwas erst zu ziehen»24. Jedes
Phänomen erfordert und erwirkt seine Phänomenologie, man müßte
also gleichsam für den «Werther» und den «Mann ohne Eigenschaften»

ein je neues «Sein und Zeit» konzipieren, weil jede Wirklichkeit
nur an ihrer eigenen ontologischen Struktur zu messen und in ihr zu
erschauen ist25.

Welche Philosophie hätte solche Ganzheit, solche Freiheit, solche

Spontaneität und Strenge der Selbsterwirkung schon gedacht, welche
ein solches Risiko auf sich genommen? Und kündigt sich in alledem
nicht ein neuer Begriffvon Wissen, ein neu erschautes Gefüge von Welt
an

b. Von der Totalität zum Weltengefüge

Die sich abzeichnende Form des Wissens ist keineswegs auf eine

idyllisch-private Sphäre beschränkt, freilich auch nie eine absolute
Form des Begründens und Begreifens, sondern enthüllt sich als
schöpferische Perspektive der Zuordnung und des Einwirkens verschiedener

Dimensionen, ist Begegnungslehre inkommensurabler Welten. Die
Phänomenologie Rombachs sucht gegen die Abstraktheit neuzeitlichen
Denkens gerade Alltäglichkeit in ihren unendlichen Verflechtungen
nachzuzeichnen, aufscheinen zu lassen, ja allererst hervorzulocken. « So

scheint die Idee einer Philosophie auf, die von den Dingen spricht, aber

nicht von außen und über sie, sondern von innen und zu ihnen, dem
Einzelnen zugedacht, das in seiner Individualität als eine Welt von
Sinnbergung erscheint». Solche Philosophie ist eine formale Verste-
henslehre für alle Bereiche ; sie macht nicht selber wieder einen Bereich
aus26. Näherhin versucht sie, das Offenkundige sehen zu lehren, nicht
um es von außen zu deuten, sondern um es «hermetisch» in sein je

eigenes Licht zu stellen. Damit ist keiner Beliebigkeit das Wort geredet.
Denn jedes Phänomen erscheint als solches nur in einem strengen
Zusammenhang von Ausschließlichkeit und Durchlässigkeit, Konkretion

und Weltzusammenhang, Inkarnation und Feld.
Es wird also versucht, einem jeden Gegenstand seine je eigene

Dimension zuzuordnen, das Wechselspiel von Perspektive und Sache

24 GPh 103.

" SO 131, PhB 191, 265-268, 272.
26 SSS II 467; SO 74; GPh 102.



166 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

genau zu prä2isieren. Damit trifft sich die Strukturontologie mit
Tendenzen heutiger Selbstklärung von Wissenschaft und Hermeneutik, ob

es sich um Naturwissenschaft oder Theologie, Kunstdeutung oder
Glaubens- wie Welterfahrung handelt. Jede dieser Erfahrungsweisen
eröffnet ihre je eigene Dimension, in der das von ihnen Vermerkte
überhaupt erst zur Gegebenheit kommt (genau um diesen Zusammenhang

ging es nach Rombach bereits in Kants Kritizismus, ein Umstand,
der durch die verdinglichende Rede vom « Ding an sich » nur verdeckt

wird). Keine dieser Betrachtungsweisen oder Optiken behauptet etwas
Festzustellendes, Objektivierbares. « Sie gehen der Gesetzmäßigkeit im
Innern einer Dimension nach und erfahren das Notwendige in seiner
absoluten Kohärenz. In einer Dimension ist alles wirklich, aber die
Dimension selber ist nicht wieder wirklich. Sie ist die Bedingung der

Wirklichkeit, nicht selbst eine Wirklichkeit». Wissenschaftliche Aussagen

sind deshalb so etwas wie Selbstgespräche, eine Kunst der
«Vergegenwärtigung des Ganzen ohne Hypostasierung des Ganzen. Der
Physiker spricht über Physikalisches, aber nicht über die Physis. Ähnlich

der Glaubende. Er hat das Ganze seiner Dimension nur in der
unendlichen Ausgestaltung mannigfaltiger Einzelheiten eines
Heilsgeschehens. Will er das Ganze ohne dieses, so hat er nichts... In der
absoluten Präzision einer einzelnen Erfahrung liegt die einzige
Möglichkeit der Totalität des Glaubens »27. Das also ist Phänomenologie als

Wissenschaft : alles als Ausspiegelung eines Ganzen in der Profilierung
des Momentes erschauen zu lernen, ohne dieses Ganze zu hypostasie-

ren, wie es im Substantialismus bis hin zu Hegel geschieht. Bei diesem
steht das Ganze noch irgendwie über den Teilen, die Bewegung außerhalb

des Resultates, das Eigentliche hinter dem Phänomen, der Begriff
über und hinter der Vorstellung. Hegel meint, die der Geschichte
vorgegebene gesetzhafte Notwendigkeit und ihr immanentes Ziel zu kennen.

Indem er Sein auf Bewußtsein reduziert, unterwirft er seine

Phänomenologie einer ehernen Logik, die das Phänomen verändert, ihm
eine fremde Welt überwirft28. Ebenso im Grunde noch der Struktura-

27 Der Glaube an Gott und das wissenschaftliche Denken, in : H.J. Schultz (Hrsg.),
Wer ist das eigentlich - Gott?, München 1969, 192—208, hier 207. Man wird in alledem
die Nähe Rombachs zur Phänomenologie Husserls und Heideggers bemerken, die aber die

Aporie von Subjekt und Seinsgeschehen nicht zu lösen vermochten, so PhB 106ff.,
159ff.

28 Zur Auseinandersetzung mit Hegel (die aber leider ungenügend bleibt, man hätte
sich eine Fortsetzung von SSS bis zum Idealismus sehr gewünscht) : SO 88,176f. ; PhB 270,
313, 329f. ; SSS II 508.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 167

lismus, der zwar keinen Weltgeist beschwört, wohl aber Strukturen auf
metageschichtliche (synchronische) Muster und Systeme reduziert, den

genetischen Eigencharakter der Struktur also nicht erfaßt. Mit seinen

Schematisierungen bringt er sie um ihren entscheidenden Charakterzug,

ihr Werden in Freiheit29.
Aber es ist noch ein Weiteres und schwer zu Fassendes auszumachen.

Es genügt nämlich nicht, das Nebeneinander verschiedener
Dimensionen zu konstatieren. Man verfiele dann einem billigen
Relativismus, der stets die Strenge des Denkens in der Präzisierung der
einzelnen Dimension wie auch in der Simultaneität der Welten
untereinander, ihrer strukturalen Verschränkung bei aller absoluten
Verschiedenheit verkennt. Der Dogmatismus hingegen fällt in das andere

Extrem, indem er das Ganze von einer Dimension aus bestimmt. Er
nimmt das Gegebene als solches restlos an und macht es zur Norm,
während der Skeptizismus die Vorläufigkeit und Relativität jeder
Ordnung betont. Beide sind dabei im Recht und müssen doch noch einander
zugeordnet werden, d.h. ihr wahres und höheres Recht, in dem beide
Extreme bejaht werden können, noch finden. Dies kann aber nur in
konkreter Vermittlung geschehen. Vorgegebene Ordnung und historische

Bedingtheit, Dimension und einzelne Erscheinung, Dimension
und Dimension müssen sich gegenseitig aneinander hervor-, ab- und in
sich hineinarbeiten. So sollten etwa Normen aus den gegebenen
Verhältnissen in größtmöglicher Entsprechung herausgearbeitet und damit
zugleich die Verhältnisse mit größtmöglicher Genauigkeit in den

vorgegebenen Ordo eingepaßt werden, damit die Moral die Wirklichkeit
nicht überfremdet oder die Verhältnisse zur selbstgenügsamen Faktizi-
tät verkommen30. Noch schwieriger ist es, die verschiedenen absoluten

Ordnungen des Lebens und Erkennens einander zuzuordnen, wie sie

klassisch von Pascal beschrieben worden sind. Die Welt des Kennens
(Alltag), des Erkennens (Wissenschaft) und Bekennens (Liebe) sind
zunächst klar voneinander abzuheben und in ihrer Inkommensurabilität
anzuerkennen. «Kennen, Erkennen und Bekennen sind... drei Grundweisen

zu sein. Die Banalität kennt dies und das ; es geht ihr immer nur
ums Kennen. Wissenschaft ist dagegen auf Erkennen aus ; Erkennen ist

29 So in ausführlicher Auseinandersetzung mit C. Lévi-Strauss, SO 194—217; vgl.
schon die Rez. zu SSS von J. Reiter, Theol. Rev. 66(1970) 270—276, hier 276. Man muß
also den Strukturbegriff des französischen Strukturalismus von dem der Ontologie Rombachs

völlig fernhalten.
i0 SO 69-74, 316f.



168 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

so verschieden vom Kennen, daß gerade die bekanntesten Dinge für die
Erkenntnis am schwersten zu fassen sind. Bekennen ist ein Seinsakt, der

vom Menschen im Ganzen gefordert ist. Zu diesem hilft dem Menschen
weder Kenntnis noch Erkenntnis»31. Jede dieser Stufen hat ihr Reich,
ihre Absolutheit, erhebt die ganze Welt. Und doch sind sie nur die

dreifaltige Entfaltung des einen integralen Menschseins. Man muß sie

sauber unterscheiden und darf den Gang in die Tiefe und Umfänglichkeit

ihrer je eigenen Wahrheit wie ihres Zusammenhangs nicht scheuen.

Jede hat ihr Ethos (was von der Kirche oft verkannt wird), aber auch

ihre Entartungsmöglichkeiten, neigt dazu, ihre eigene Mitte zu verfehlen,

sofern sie sich nicht zu den anderen verhält. Das Kennen verfällt in
Banalität oder Borniertheit, die Wissenschaft in Dogmatismus oder

Skeptizismus, die Religion in Aberglaube oder Vernünftelei. In allen

Ordnungen also vollzieht sich der gleiche Vorgang, in jeder von ihnen
ist der Weg zur Konkretion, zur Mitte zwischen den Extremen
aufgegeben, welche Mitte sich aber nur finden und halten läßt, indem eine

jede um ihre Relativität und Zuordnung im Gesamt weiß.
Diese absolute Eigenheit wie Relativität von Ordnungen sei noch

einmal an einem modernen Beispiel erläutert. J. Heinrichs unterscheidet

in der Gesellschaft die ökonomische, die politische, die kulturell-
gesellschaftliche (kommunikative) und die legitimierend-metakommu-
nikative Ordnung, die je in sich und doch aufeinanderzu bestimmt
werden müssen. Dabei ist es für Pascal wie Heinrichs eindeutig, daß das

Gleichgewicht innerhalb der verschiedenen Ordnungen wie in ihrem
Verhältnis zueinander nur von ihrer Normierung seitens der
metakommunikativen Wertwelt bzw. der Welt des Bekennens aus zu wahren ist,
weil nur diese die anderen Strukturen so in sich begreift, daß sie sie an
ihr jeweiliges Eigensein freizugeben vermag. Freilich muß sich die Welt
des Glaubens und der Ethik eben an dieser Fähigkeit zu befruchtender
Freigabe messen lassen. Jedenfalls hält für beide Autoren nur der Glaube,

das Christentum die Mitte zwischen Schwebe und Ernst, Schwere
und Leichtigkeit dieser Welt, von Identität und Differenz der verschiedenen

Sphären32. Nur er weiß um jene kommunikative Gott-Struktur,
in der alles konkret und relativ, abgehoben und einbezogen ist. Eine

31 SSS I 206.
32 Vgl. ebd. 142f£, 193ff., 235—257; Der Glaube an Gott 197f. ;J. Heinrichs,

Freiheit-Sozialismus-Christentum. Um eine kommunikative Gesellschaft, Bonn 1978, 73 bis
116.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 169

Strukturontologie würde ihren eigenen Ort verlieren, die Mitte, von der

aus Relativität und Hierarchie der Welten, Dimension und Prä2ision,
Feld und Inkarnation, Logos und Pneuma zu denken sind, wenn sie

nicht in ihren eigenen geschichtlichen Vor-gang zurückginge. Und
entnimmt sie nicht ihre Grundintuition der Trinitäts- und Schöpfungstheologie,

in denen seit jeher so etwas wie die Versöhnung von Werden
und Freiheit, Ganzheit und Kommunikativität von Sphären gedacht
werden mußte?33 Die Andacht an diese Herkunft könnte die Zukunft
der Strukturontologie bestimmen, und nicht nur die ihre.

III. Raum des Denkens: Die Theologie

a. Die Trinität: Gott als Welt der Freiheit

Vielleicht gibt es kein anderes Wirklichkeitsfeld, an dem sich die
Fruchtbarkeit der Rombachschen Kategorien so sehr erweisen kann wie
die Trinitätslehre. Wenn irgend, so muß hier Freiheit, Werden und
Ganzheit, Welt und Profil, Unvergleichlichkeit und Kommunikation
zusammen angeschaut werden.

Tatsächlich befindet sich die Trinitätslehre nicht erst seit heute in
erheblichen Schwierigkeiten, wenn sie substanzontologisch anzusetzen
versucht. Entweder wird sie Gott als dreipersonales Gefüge denken und
kann die wesenhafte Einheit seines einen und einzigen gelichteten
Selbstvollzuges in Erkennen und Wollen nicht einbehalten, oder sie

geht von letzterem aus und erreicht nur mit großer Mühe und unter
Verlust aller Anschaulichkeit eine quasipersonale Differenzierung der

innergöttlichen Hypostasen. In keinem Fall entrinnt man der Dominanz

einer der Faktoren. Man wird entweder den Vater oder die
Fruchtbarkeit des Wesens oder die Wir-Person des Geistes zur Quelle
oder zum Integral des göttlichen Lebensprozesses machen müssen und
zudem nie zu einer befriedigenden Umschreibung der Begriffe von
Person, Relation und Wesen gelangen. Bei allen Einsichten, die sie

vermitteln können, scheitern deswegen sowohl der «personalistische»

33 Zum Verhältnis der Strukturontologie zum christlichen Theismus : SO 41ff., 235,
259, 280, 290, 298; PhB 271, 189f. ; SSS I 140-228.



170 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

wie der bewußtseinsontologische Ansatz, weil keiner von ihnen Welt
und Einzelheit, Einheit und Differenz, Selbstbezug und Raumrelativität
in strenger Weise zusammen zu denken vermag. An dieser Stelle bietet
sich das Denken Rombachs als Hilfe an. Wäre es nicht naheliegend,
Gott, den actus purus, als offene Struktur zu verstehen, in der es

keinerlei Dominanz des Ganzen oder der Momente gibt, sondern sich alle

gegenseitig an-, in- und miteinander vollbringen? Er wäre dann als

mehrursprüngliches Gefüge zu beschreiben, das es nicht anders gibt
denn im Sich-Geben der «Personen». Und die Personen sind ihrerseits
nichts anderes als Schnittpunkte der mehrfachen relationalen Brechung
des göttlichen Bewußtseins. Jede Person ist « Wir-in-einer-Person»,
präsentiert und präzisiert die Gott-Struktur in je anderer und unmit-
teilbarer Weise. Dabei ist eine jede auf ihre einmalige Weise ganz
Ursprung der anderen und Einweisung, Darstellung, Inbild des

Ganzen34. Und wiederum: dieses Ganze existiert nicht irgendwie in sich,
sondern ist nichts anderes als Perichorese, als das Vom-anderen-her-
und-auf-ihn-hin-Sein, das Für-und-im-anderen-dynamisch-offen-Ein-
wesen, die Weise, in der ein jedes Moment sich selbst im anderen

hervorbringt, also das ewige Spiel in- und interpersonaler Dynamik.
Person könnte man von hier aus als « die Stelle » definieren, « an der alles

mit allem zu tun bekommt», in der die ganze Welt auf einmalige Weise,
in unmitteilbarer und doch völlig durchlässiger Perspektive präsent
ist35. Und die Welt Gottes nimmt sich nur in solcher Hervorbringung
absolut verschiedener und darin einander zugestalteter Perspektiven
wahr. Erweist sich die Wirklichkeit des dreifaltigen Gottes nicht darin
als Gericht und Er-lösung des neuzeitlichen Antagonismus von
Weltideologie und Ur-Grund der Freiheit, von jenem falschen Willen zur
Ganzheit, dem der Kosmos in einen Dualismus zerfiel, und der
abgespaltenen Freiheit, die sich ihre Welt im Nichts erobern und erbauen
mußte Sind hier nicht beide auf höherer Ebene versöhnt? Und fände

nicht in der Ausschreitung dieser göttlichen Lebensstruktur, dies sei

wenigstens schon vorab gefragt, die Ontologie Rombachs erst zu ihrem
letzten Ernst, zu ihrer eigenen Wirklichkeit Es dürfte jedenfalls
einleuchten, wie sehr das Leben Gottes Ur- und Inbild der Erwirkung
menschlicher Freiheit ist, wie sie oben beschrieben wurde. Gott offen-

34 Hatscher, Christus Cardo 108-110, 131 ff. ; Hemmerle, Vorspiel zur Theologie
24£f., 37ff., 47ff., 53f., 147—152; Thesen zu einer trinitarischen Ontologie 38—48, 62f.

35 SO 134, 140.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 171

bart sich als die Matrix, genauer die Makrostruktur, der bergend-frei-
gebende Raum allen inter- und innerpersonalen Geschehens, jener
Weltgeburt, die sich in jedem Selbst- und Zwiegespräch vollbringt. Die
Gott-Struktur ist offen für jede Differenz, weil sie alle Wirklichkeit
einzubeziehen und in ihr Eigensein hinein zu entbinden vermag.
Deswegen sei nun noch ein Blick auf die Schöpfungslehre geworfen.

b. Die Schöpfung : Gott als Freiheit der Welt

An keiner anderen Lehre hat sich die Genese der Strukturontologie
so entzünden und orientieren können wie an der christlichen
Schöpfungsmetaphysik. Wo sonst wäre je die Identität zweier absolut
verschiedener Welten, die kreative Genese einer neuen Struktur, der

Aufgang einer universalen Welt in ihren unzähligen Perspektiven und

Präzisierungen gedacht worden wie hier Dementsprechend entwickelt
sich der Grundgedanke Rombachs geschichtlich und wohl auch
systematisch in enger Fühlungnahme mit dem Weltgedanken bei Thomas

von Aquin, Meister Eckhart und Cusanus36. Nun gilt hier Ähnliches
wie in der Trinitätslehre. Die Substanzmetaphysik konnte die Höhe
ihres eigenen Gedankens nicht halten. Namentlich zwei Schwierigkeiten

blieben in ihrem Rahmen unlösbar. Wie war der freie Übergang von
der absolut selbstgenügsamen Binnenwelt des actus purus zum kontin-
genten Anderen zu denken Waltete dort Notwendigkeit oder Willkür,
mußte man Schöpfung als reinen Überfluß unbegreiflicher Güte oder
als Abfall von Gott, als Verneinung von Fülle verstehen Keine dieser

Lösungen hat je befriedigen können. Und endlich, wie gelangte man
von der allgemeinen Seinsidee und -fülle zur eingegrenzten Gestalt
endlicher Wesenheit? Individualität mußte in dieser Optik als

ungebührliche Einschränkung, als Negation erscheinen und deshalb von
einem begrenzenden Gegenprinzip her, etwa der materia prima, erklärt
werden. Bis in den Schöpfungs- und Naturbegriff Hegels hinein haben
sich diese Ambivalenzen erhalten.

Auch hier mag die Anschauungsweise Rombachs hilfreich werden.
Strukturen sind in seinem Denken durchlässige Wirklichkeiten, die sich

konturieren, durchartikulieren, ausdifferenzieren, indem sie sich in
Mikrostrukturen aus-spannen, andere Welten integrieren. Nur die

Einarbeitung anderer Dimensionen gibt der eigenen Welt Prägnanz und

36 SO 41-54, 235f.



172 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

Profil. Es wachsen in solchem Welt-Verhältnis Unmittelbarkeit und
Unterschiedenheit, Dynamik und Abgehobenheit, Intensität nach
innen und Extensität miteinander. Die Struktur kennt nämlich, genau
besehen, kein Außen, denn alles Außen ist eine Form der
Innenbestimmung, der Selbstdefinition, kommt nur in « meiner » Welt vor ; und
alles Innen ist Modifikation und Definition «meiner» Eigenheit als

Andersheit, im Modus der Unterschiedenheit von allen Anderen. Jede
Struktur vollzieht sich im Rhythmus von Einbeziehung und Ausgrenzung37.

Je höher nun eine Struktur im Niveau steht, umso produktiver ist
sie, umso größer ihre Kraft, andere Strukturen zu unterfangen und
einzubehalten ; umso mehr vermag sie an Wirklichkeit wahrzunehmen
und zu erwirken. Sie spannt sich unendlich aus, erwirkt sich selbst in
unendlich vielen Welten, und alle diese Welten sind doch nur die

Durchgabe der einen Welt, der Makrostruktur. Und wird man dies nicht
in exakter Entsprechung von der Gott-Struktur und ihrer schaffenden
Wirkmacht sagen müssen Ist nicht die Welt und jedes Moment in ihr
nichts anderes als Mikrostruktur, als die Jeweiligkeit und Geortetheit,
eine <Zusammenziehung> (contractio) der Makrostruktur Gottes,
Profilierung seiner Präsenz, Epiphanie seiner Welt in einer gesonderten
Hin-sicht? So ist, genau gesprochen, nicht die Welt der Ort Gottes,
sondern Gott Raum und Ortung der Welt. Alles webt in ihm. Und an
dieser Stelle der absoluten Ein- und Erschließungskraft Gottes bricht
auch die ebenso absolute Differenz zwischen Gott und Welt auf,
zwischen Gott als «non-aliud» und der Welt als «ab-esse», als ausschließender

Relativität. Von der Makrostruktur, von «oben» aus gesehen,
erscheint alles als Verwirklichung der einen selbigen Ordnung, gibt es

nur einen Strukturzusammenhang, eine Welt in unendlich vielen
Konkretionen, ist alles ein-fältig und konkret. Vom niederen Niveau aus

kann man freilich, wie wir schon bei der Besprechung der Ordnungslehre

Pascals sahen, diese Einheit nicht sehen, bleibt ein Sprung, ein
unüberwindlicher Hiatus. Von «unten» gibt es also eine Unzahl von
Perspektiven, erscheint der Gott-Weltzusammenhang und die Ganzheit
der Welt als zu-fällig, uneinsichtig und muß deshalb theoretischabstrakt

etwa mit Hilfe einer Schöpfungstheologie oder einer anderen

Systematik konstruiert werden38.

37 SO 11 Iff., 299ff, 326-329.
38 Hatscher, Christus Cardo 17-22; SO 41-44; 309-313; SSS I 150-170.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 173

Gott hingegen konstruiert nicht, er entfaltet sich und seine

unbegrenzte Welt, indem er Wirk-lichkeit schafft, d.h. unendlich viele
Möglichkeiten der Selbsterwirkung von Welten. Er macht keine Dinge,
sondern läßt Weltperspektiven, Möglichkeitsfelder, Verhältniszusammenhänge

in sich hinein aus-treten. In alledem zeugt er sich aus,

bezeugt sich, behält sich ein. Was er außer sich wahr-nimmt, ersteht in
Wahrheit in ihm. Schöpfung ist weniger eine Äußerung Gottes als

Ein-nahme, Aufnahme neuer Wirklichkeit in sich hinein. Das christo-
logische Axiom «ipsa assumptione creatur» gilt auch hier in analoger
Weise39. Sind mit solcher Anschauung nicht die besten Intuitionen des

Cusaners, des Thomas und Hegels vereint, freilich nicht als Lehre,
sondern als Möglichkeit verstehender contemplatio, die allerdings den

schöpferischen Nach- und Mitvollzug verlangt, das Innestehen in der

eigenen befreiten Freiheit? Nur wer diese inkarniert und erwirkt, wird
den Schöpfungsgedanken verstehen und austragen können. Auch an
dieser Stelle gilt : das Ganze gibt sich nur in eine konkrete Befreiungsgeschichte

hinein, und diese ist genau sakramentale Präsenz von Himmel

und Erde, Verwirklichung des Zusammenklangs von Makro- und
Mikrokosmos in einer lebendigen Gestalt.

IV. Wahrheit des Denkens

a. Ambivalenz der Theologie

An dieser Stelle wird der Theologe innehalten und ein Gespräch
zwischen Rombach und der Theologie in Gang kommen müssen, das

die gegenseitige Befragung nicht scheut. Wäre Theologie nicht mehr
Theo-logie, so müßte sie sich von Rombach fragen lassen, wenn sie

weniger konstatierende Lehre, sondern mehr Einübung in eine
Sichtweise, die Kunst des feinfühligen Mit-gangs mit der Erlösungsgeschichte,

der Aufdeckung der Gegenwart ihres Gottes in jedem Detail der

39 Für Rombach ist Wahr-nehmung nichts Passives, sondern Aufgehen, Hervorge-
hen-Lassen der Dinge in ihr Eigensein, ist Vollbringen und «processio», darin ganz an
den klassischen Begriff der Trinitätstheologie erinnernd, wie er bei Thomas, S. Th. I 27,
entwickelt wird. Vgl. PhB 209f., 274—279.



174 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

Welt wäre? Nicht das Ganze Gottes wird sie besprechen, sondern alles

in seiner konkreten Dimension zu profilieren suchen, es als Inkarnation
lesen zu lernen. Denn die Dinge und Welten sind noch lange nicht
erschlossen, sie sind noch gar nicht sie selbst. Die Wirklichkeit hat ihre
Möglichkeit noch nicht erkannt, geschweige denn wahrgenommen,
und es könnte die vornehmliche Aufgabe der Theologie sein, Welt als

Welt erscheinen zu lassen — in ihren unzähligen Ausspiegelungen und
ihrer unergründlichen Einheit, in der Wahlverwandtschaft aller ihrer
absoluten Ansichten. Es wäre ein sehr hochgemuter und demütiger
Dienst an der Welt der Erlösung40.

So mag die Strukturontologie Rombachs der Theologie ein Ethos
und eine Methode bieten, Modelle, sich selbst und ihren Weg besser zu
verstehen : einen philosophischen Raum (oder vielleicht eher noch ein
Taktgefühl), in dem sie ihre ureigensten Figuren in Originalität und
Freiheit denken kann. Genauer : im Licht dieses Denkens könnten die

theologischen Wahrheiten als «Erscheinung», als Offenbarkeit in ihrer
unvorhersehbaren Neuheit, ihrer freigegebenen Freiheit und stimmigen

Kohärenz aufleuchten, ohne irgendeiner Hermeneutik, einem
anthropologisch dimensionierten Ansatz oder sonst einem Apriori
ausgeliefert zu sein. Diese Eigenart der Rombachschen Philosophie kommt
wichtigen Strömungen heutigen theologischen Denkens entgegen und

entspricht in Stringenz und innerer Weite den methodologischen Postu-
laten etwa der von W. Kasper entworfenen Christologie. Dieser fordert
für die Theologie einen Denkraum und eine Denkform, die den Inhalt
nicht von vornherein determinieren (wie etwa die Bultmannsche und
Rahnersche Hermeneutik), sondern Elend und Größe des Menschen
wie auch die befreiende und stimmige Neuheit der Offenbarung
zugleich wahren und bewähren und in ihrer strengen und doch freien
gegenseitigen Entsprechung aufzudecken vermögen.

Es mag bei solchem Zusammentreffen nicht erstaunen, daß Rombach

wie Kasper in diesem Denken demselben Ursprung verpflichtet
sind, der Christologie und Ekklesiologie Pascals41.

40 WG 170ff. ; Der Glaube an Gott 197—205 ; Die Religionsphänomenologie. Ansatz
und Wirkung von M. Scheler bis H. Kessler, ThPh 48(1973) 477—493, hier 491—493.

41 W. Kasper, Jesus der Christus, Mainz 31975, 13-74, bes. 62ff. ; SSS II 257 bis
292.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 175

b. Ambivalenz der Strukturontologie

An diesem Höhepunkt der Konvergenz werden aber auch die Grenzen

der strukturontologischen Ubersetzungsmöglichkeiten theologischer

Gehalte sichtbar. Theologie kann und wird sich nie ins völlig freie
und offene Feld der Selbsterwirkung von Strukturen und ihrem para-
doxalen oder fragmentarischen Eigengang überantworten können. Das

zeigen die Einseitigkeiten der Theologie Pascals ebenso wie der allzu
unbekümmerte Umgang Rombachs mit theologischen Themen bzw.
der Einschmelzung theologischer Ideen in die Strukturphilosophie.
Dies sei an einem Beispiel erläutert. Was theologisch <Wandlung> heißt,
ist wohl kaum hinreichend umschrieben, wenn es bei Rombach heißt :

Im «Vollzug der liturgischen Einzelhandlungen als Stationen eines
sakralen Eigenweges konstellieren Worte und Handlungen derweise,
daß Abhebung geschieht. » Dergleichen sei weder subjektives noch
objektives Geschehen, weder Argumente noch Skepsis seien hier am
Platz, man müsse das Phänomen nur «sehen»42.

Solcher «Liquidität» kann sich die Theologie kaum endgültig
anheimgeben. Derselbe Mangel wird rückblickend auch bei einer rein
strukturontologisch entwickelten Trinitätslehre offenkundig. Kann
man den göttlichen Wesensvollzug so leicht in das perichoretische
Wechselspiel auflösen, wie es bei Hemmerle und Hatscher geschieht ?4ä

Kann man jeden Ordo der Hervorgänge, jede Besonderheit des Vater-
und Geist-Seins so einfachhin unter Hinweis auf die absolute Erwir-
kungsgleichheit aller Pole einer Struktur eliminieren Man wird also

etwa einen so ausgewogenen, zwischen personalem und essentialem

Aspekt vermittelnden Entwurf wie dem H. Mühlens nicht nur deshalb

abweisen dürfen, weil er von den Personen noch je Eigenes zu sagen

42 SO 100. Schon G. Haeffner weist in seiner Rez. zu SO auf die Fruchtbarkeit und
Ambivalenz des strukturontologischen Denkens für die Theologie hin: ThPh 47(1972)
438-442, 442.

43 Vgl. Hemmerle, Vorspiel zur Theologie, 149ff. Hemmerle scheint mir allzuleicht
seine fließenden-strukturalen Kategorien mit denen der klassischen Ontologie für
vereinbar zu halten, vgl. freilich zum Ernst des Sich-Gebens ebd. 48 ; Hatscher, Christus
Cardo 131-147. Merkwürdigerweise unterbleibt bei ihm die Anwendung der für die
Strukturontologie als zentral herausgestellten Dimension des Hierarchischen auf die
Trinitätslehre, wie er überhaupt, bei aller Verdienstlichkeit seiner Arbeit, die Rombach-
schen Kategorien allzu unbesehen als «Lehre» übernimmt (so im Trinitätstraktat), ande-
rerseis aber diese von theologischen Fragestellungen her depotenziert, als Füllsel und
Versatzstück gebraucht, um (meist zu niedrig angesetzte) theologische Probleme zu lösen,
so in der Christologie.



176 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

weiß. Und hat solche Abweisung recht, wenn sie behauptet, daß allen
Momenten in der Trinität ein Wir-Charakter zukomme? Und ist es

nicht zuviel behauptet, wenn man sagt, daß Vater, Sohn und Geist nicht
für sich dynamisch sein können?44 Mir scheint, mit der Übertreibung
des strukturalen Ansatzes droht man in den innertrinitarischen Modalismus

der Bewußtseinsontologie zurückzufallen, den man gerade
vermeiden wollte45.

In Bezug auf die Schöpfungslehre scheint es, als unterschätze Rombach

die Tragweite des Analogie- und Partizipationsgedankens in der
klassischen Ontologie, weshalb er einer zu ausgesprochen theo-logi-
schen Dialektik von Gott und Welt verfällt. Ebenso kann man fragen,
ob er das Verhältnis von Ganzheit und Freiheit bei Hegel in ihrer
gegenseitigen Ergänzung recht in den Blick bekommt.

Dies sind keine interpretatorischen Nebenprobleme, sondern treffen

den Kern Rombachschen Philosophierens in seinem Verhältnis zur
klassischen Ontologie. Man muß nämlich fragen, ob er die Geschichte
seines Gedankens und vor allem des von der Strukturontologie
überwundenen Denkens tief genug auf- und in den eigenen Entwurf
eingearbeitet hat, oder, genauer : ob er sich in der Ausformung und
Durcharbeitung seines philosophischen Ganges nicht noch präziser zur
Genese des Gedankens und zu dem, wovon er sich absetzt, hätte bekennen
müssen. Warum etwa gelingt Rombach die Versöhnung mit dem
Substanzgedanken nicht, die noch in SSS angekündigt und scheinbar
angestrebt wird, von der man dann aber späterhin keine Spur mehr findet 46

44 Hatscher 146 gegen Mühlen, Der Heilige Geist als Person, Münster 21966.
45 Es berühren sich also die beiden Extreme der von der Mehrursprünglichkeit des

trinitarischen Gefüges ausgehenden Strukturontologie und jenes der bis zu Rahner hin
herrschenden thomistischen Tradition, die Gott als Vollzug eines geistigen Subjekts
begreift. Beide neigen zur Unterschätzung der Reflexivität der personalen Pole zugunsten
des Gesamtvollzugs ; vgl. K. Rahners klassischen Trinitätstraktat in MS II (Einsiedeln
1967), bes. 387f., und die dagegen erhobenen Einwände bei W. Kasper, Der Gott Jesu
Christi, Mainz 1982, 352ff.

46 So wird in SSS 149 ; 1515—523 noch mit Emphase aufdie polare Entsprechung von
Substanz- und Strukturdenken hingearbeitet, und letzteres erscheint in SO gar als
Rekonstruktion und moderne Fassung des ersteren (SO 281, 298; PhB 271), was aber eben
einschließt, daß die Substanzontologie aufgehoben werden kann in das neue Denken
hinein (SO 330 ; PhB 268). Es bleibt eine unaufgeklärte Zweideutigkeit, ob die
Strukturontologie nun die «Schlußform der Ontologie» (SSS II 508) ist oder auf eine offene
Ergänzung von « Struktur und Substanz » (ebd. 517, Hervorh. von Rombach) hinarbeitet.
Im ganzen scheint mir die Tendenz auf eine Ersetzung des alten Denkens zu gehen, was
sich mit der durchgängigen Unterschätzung der Dynamik der klassischen Seins- und
Geistlehre gut vereint. Vgl. schon die kritische Frage dazu bei J. Reiter, aaO. 273f.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 177

Konsequenterweise wird dann schließlich alles « apollinische » Denken,
obwohl als komplementär behauptet, am Ende doch in scharfe
Gegenstellung zum hermetischen Erschließungsgedanken gebracht und ihm
gar das Scheitern der Neuzeit angelastet47. Wenn hier Rombach tiefer
im Gespräch mit der Theologie geblieben wäre, das scheinbar
Überwundene besser noch in sich hinein verwunden hätte, so wäre er
vielleicht auch der merkwürdigen Versuchung entgangen, die
Strukturontologie eben doch zu einer Art System, schlimmer noch zur einzig
möglichen Phänomenologie oder Freiheitslehre am Ende der Neuzeit
zu stilisieren48. So entrinnt auch er nicht ganz dem Fluch neuzeitlichen
Philosophierens, das sich nur als Absolutum zu denken vermag und stets
das Überwundene verwerfen muß, um sich am Ende als Heilsweg zu

präsentieren.
An dieser fehlenden Einarbeitung des Widerständigen, ja seiner

Auflösung in den Strukturgedanken hinein mag es liegen, daß dieser

nicht die ihm gebührende Kontur gewinnt und die Weltenphänome-
nologie ohne zureichenden ontologischen Widerpart bleibt. Was kann
die Rede von Vorgang, Abhebung, Aufgang sagen, wenn man nie recht
weiß, was auf- und vorgeht, worinnen, wozu, woraufhin. Und wie kann
sich Freiheit inkarnieren, wenn sie nicht einem Ordo zugestaltet und in
diesen hineinkomponiert ist, wenn sie nichts Größeres darstellt,
Sendung, Gabe und Eroberung in einem ist? Und wie kann die Ganzheit,
die Welt aller Welten näher bestimmt werden, soll sie sich nicht in eine
leere Potentialität hinein verlieren?

Darf man das Ganze wirklich nicht wollen, wie Rombach unterstellt?

Gibt es nur Erschließungsdimensionen ohne Wirklichkeit?
Spricht nicht der Physiker auch über die Physis und der Theologe über
Gott als das Ganze Und ist die Verbindung zwischen den verschiede-

47 Dies ist der zentrale Gedanke von WG. Nicht in der Betonung des Hermetischen
liegt die Schwäche des Buches (wie es der üble Verriß von P. Imhof, ThPh 59[1984] 461f.,
unterstellt), sondern in der schiefen Gegenüberstellung von Apollinischem und Herme-
tik. Hier wie in bezug auf die Freiheitslehre würde sich wahrscheinlich eine Konfrontation

mit der Neuzeitanalyse und Ethik F. Nietzsches lohnen, wie schon Stichworte wie
<Selbststeigerung>, <Lust am Schaffen! u.a. zeigen. Zu Nietzsche vgl. das (leider Rombach
nicht berücksichtigende) Buch von H.P. Balmer, Freiheit statt Teleologie. Ein
Grundgedanke von Nietzsche, Symposion 55, Freiburg—München 1977.

48 Solche Tendenzen mehren sich von SO über PhB bis WG. Schon Haeffner hat
bemerkt, daß sich die «satzhaften Selbstbehauptungen», die Strukturontologie sei «die
einzige absolute Phänomenologie », angesichts des antiideologischen Gefälles Rombach -

schen Denkens merkwürdig ausnehmen, aaO. 441.



178 Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge.

nen Welten und Dimensionen nur eine formale, ethische, die der

Selbstbescheidung und gegenseitigen Steigerung? Mir scheint, daß der

Strukturgedanke hier nach einer tieferen Verbindung mit der Substanz-

und Geistphilosophie ruft, soll er sich nicht ins Unverbindliche,
Idyllische oder Hermetische verlieren bzw. seinerseits zu einer Gesamton-

tologie mit ideologischem Anspruch aufwerfen.
Und weiter ist noch zu fragen : Ist der Begriff der Erscheinung, des

Phänomens, der Struktur nicht zu monadisch-monologisch entwickelt
Geht nicht alles doch nur in seiner Welt auf und unter? Gibt es noch
Raum für eine Ethik, die mehr ist als Ethos der Steigerung? Ist das

Gleichgewicht von totaler Bezüglichkeit und unrückführbarem Selb-

stand, in welchem Freiheit sich zu beziehen vermag, in solchem
Funktionalismus wirklich gewahrt? Gibt es hier, so könnte man mit Splett
einwenden, noch Raum für die Offenbarung des bleibenden Geheimnisses,

die freie Gabe, den Anruf? Oder sind dies nur Kategorien, die
einen letzten falschen Erdenrest an Substantialität verraten, der sich im
freien Spiel der Strukturen und ihres Sich-Gebens im Reich endgültiger
Erlösung erübrigen wird?49

Und woran mages liegen, daß man die Rombachschen Schriften mit
Genuß liest, insgeheim nachhaltig von solcher Lektüre geprägt wird —

und dennoch nichts oder wenig von diesem Denken «behält»? Es

durchdringt den Leser — und man weiß nicht, wie. Mag die merkwürdig
sanfte Gewalttätigkeit dieser Denkform nicht darin begründet sein, daß
sie sich der Vermittlung zur klassischen Theorie und damit zur (an-)-
greifbaren Gestalt verweigert So wird sich auch die anfangs erwähnte

Resonanzlosigkeit dieses Denkens in der « Zunft » erklären. Aber
vielleicht, so muß man sich wiederum fragen, geht es diesem Denken gar
nicht um Resonanz, Diskussion, Objektivierung; womöglich will es nur
An-stoß, Geburtshilfe zum je neuen und unableitbaren Erdenken
eigener Freiheit sein.

Fragen, die man gegen die Konsequenz eines Denkens stellt, klingen

immer schief, haben nie alles berücksichtigt, wenden sich zuletzt gar
gegen sich selbst — und sind doch nötig. In aller Schüchternheit und
Großmut wollen sie gestellt, bedacht, ausgehalten sein. Und letztlich

49 J. Splett, Gotteserfahrung im Denken, Freiburg—München 1973, 162-165. Wir
begegnen in der Bestimmung der endlichen Person als dem «Weltexponenten» (SO
134f.), durch den sich Wirklichkeit « hindurchreicht », denselben Schwierigkeiten wie in
der Trinitätslehre.



Zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs 179

nur auf das noch nicht Gedachte eines Denkens verweisen, oder auch

darauf, wo es zu konsequent zu werden und das paradoxale Urgesetz der

Bejahung und Einbehaltung der Extreme zu vergessen droht. Alles
Denken, und sei es noch so impressionsreich wie das Rombachsche
Erdenken von Werden und Freiheit, neigt unerbittlich dazu, die

selbsterzeugte Endgestalt des eigenen Weges zu sein, nur noch sich selbst

denken zu können. Vielleicht gehört es zum Traurigsten und Gefährlichsten

auf dieser Welt, daß wir Liebe und Freiheit, das Unvordenkliche,

nicht erdenken können, sondern stets geneigt sind, diese in
Theorie aufzulösen, und sei es in die des Voluntarismus. Ist aber
andererseits nicht jedes tiefe Denken auch Andacht der Liebe, Anwalt des

Unbedachten ?50

Und hat Rombach nicht in seiner Phänomenologie der Freiheit
jenseits aller traditionellen Antagonismen die originale Einheit aller
Urphänomene zu denken gesucht PJedenfalls dürfte die Theologie nicht
hinter solcher Synthese zurückbleiben, wenn ihr die Aufgabe zufallen
sollte, am Scheiterungs- und Erfüllungspunkt der Neuzeit deren eigenes
Pathos zu retten : den im Grunde biblischen Rhythmus von Freiheit und
Welt, Werden und Unendlichkeit, Denken und Lieben. Sie wird dabei
der Perspektiven, der Sprache und des Feingefühls der Philosophie
Heinrich Rombachs nur schwerlich entraten können.

50 Es gehört zu den großen Leistungen des Thomas von Aquin, daß er wie nur
wenige Denker die Zirkularität und Gleichberechtigung von Erkennen und Wollen zu
wahren wußte. Vgl. dazu die immer noch lesenswerte Studie von W. Kern, Das
Verhältnis von Erkenntnis und Liebe als philosophisches Grundproblem bei Hegel und
Thomas von Aquin, Schol 34(1959) 394—427, bes. 414ff.




	Die Freiheit als Welt und die Welt als Gefüge : zur theologischen Bedeutung der Strukturontologie Heinrich Rombachs

