
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

Autor: Marti-Huang, Duen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Duen Marti-Huang

Einige philosophische Bemerkungen
zu Montagues Grammatik

Montague vertritt bekanntlich die folgende Auffassung: «Es gibt
nach meiner Meinung keinen wesentlichen Unterschied zwischen
natürlichen Sprachen und künstlichen Sprachen der Logiker; ich halte
es nämlich für möglich, die Syntax und Semantik beider Arten von
Sprachen in einer einzigen natürlichen und mathematisch präzisen
Theorie zusammenzufassen» l. Er stellt dann lakonisch fest: «In diesem
Punkt unterscheide ich mich von einer Anzahl von Philosophen,
stimme aber, wie ich glaube, mit Chomsky und den mit ihm verbundenen

Forschern überein». Ich möchte in meinem Beitrag feststellen, in
welcher Art und Weise sich seine These über das Verhältnis zwischen
natürlichen und künstlichen Sprachen von derjenigen der anderen

Philosophen unterscheidet. Inwiefern markiert seine These, die er hier kurz
und bündig formuliert hat, eine radikale Abkehr von der traditionellen
philosophischen Auffassung?

Bereits in Freges Begriffsschrift (1879) finden wir den Unterschied
zwischen der natürlichen Sprache und Sprache der Logik folgendermaßen

bildhaft festgehalten:

Das Verhältnis meiner Begriffsschrift zu der Sprache des Lebens glaube ich
am deutlichsten machen zu können, wenn ich es mit dem des Mikroskops
zum Auge vergleiche. Das Letztere hat durch den Umfang seiner Anwendbarkeit,

durch die Beweglichkeit, mit der es sich den verschiedensten
Umständen anzuschmiegen weiß, eine große Überlegenheit vor dem

Mikroskop. Als optischer Apparat betrachtet, zeigt es freilich viele Unvoll-

1 R. Montague/H. Schnelle, Universale Grammatik (Braunschweig 1972), S. 35.



142 Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

kommenheiten, die nur in Folge seiner innigen Verbindung mit dem

geistigen Leben gewöhnlich unbeachtet bleiben. Sobald aber wissenschaftliche
Zwecke große Anforderungen an die Schärfe der Unterscheidung stellen,
zeigt sich das Auge als ungenügend. Das Mikroskop hingegen ist gerade
solchen Zwecken auf das vollkommenste angepaßt, aber eben dadurch für
alle andern unbrauchbar 2.

Mit dem Gleichnis macht Frege zwar klar, daß Unterschiede
zwischen der natürlichen Sprache und der Sprache der Logik bestehen.

Doch wie wissen wir, ob diese Unterschiede wesentlich sind oder nicht
Wir können mit genau soviel Glaubwürdigkeit behaupten, daß das

Auge vom Mikroskop wesentlich verschieden sei oder umgekehrt.
Denn das Auge ist ja ein Körperteil des Menschen, also lebendig,
biologisch usw. Das Mikroskop ist eine mechanische Konstruktion und
also nicht lebendig, nicht biologisch usw. Wenn wir jedoch annehmen,
daß das Wesen eines Dinges in seiner Funktion bestehen soll, dann
können wir auch das Auge und das Mikroskop als wesensgleich
charakterisieren. Beide Instrumente brauchen wir zum Sehen.

Ich hoffe mit diesem Beispiel die Vagheit von Montagues These

einigermaßen deutlich gemacht zu haben. Der erste Satz seiner These ist
nicht nur vage, weil wir nicht wissen, was «wesentlicher Unterschied»
bedeuten soll, sondern auch zweideutig. Wir können den Satz einerseits
so auslegen, daß er besagt, a) es bestehe kein Unterschied im Wesen der
künstlichen und natürlichen Sprachen; oder b) es bestehe kein Unterschied

in den wesentlichen Merkmalen der beiden Arten von
Sprachen.

Treiben wir vielleicht die Haarspalterei zu weit? Denn Montague
hat ja seine Aussage schließlich präzisiert: «Ich halte es nämlich für
möglich, die Syntax und Semantik beider Arten von Sprachen in einer
einzigen natürlichen und mathematisch präzisen Theorie zusammenzufassen».

Zwei Thesen scheinen hinter dieser Behauptung zu stehen: a) wir
können zwei wesentlich verschiedene Sprachen nicht in einer einzigen
mathematisch präzisen Theorie zusammenfassen; b) wenn wir zwei
Sprachen in einer einzigen Theorie zusammenfassen können, haben wir
gezeigt, daß es keinen wesentlichen Unterschied zwischen den beiden
Arten von Sprachen gibt. Inwiefern diese beiden Thesen haltbar sind,
bleibt dahingestellt. Mich interessiert zunächst eine andere Frage mehr:

2 G. Frege, Begriffsschrift (Halle 1879), S. V.



Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik 143

wer hat denn behauptet, daß die Syntax und Semantik der natürlichen
Sprachen von denjenigen der künstlichen Sprachen der Logik wesentlich

verschieden seien? Mit dieser Frage stoßen wir nämlich zu einer
anderen Gruppe von Fragen : welches sind die wesentlichen Merkmale
der Syntax und Semantik? Und inwieweit sind die wesentlichen Merkmale

der Syntax und Semantik der natürlichen Sprache von denjenigen
der künstlichen Sprachen der Logik verschieden?

Auf den ersten Blick scheint Quine der Sündenbock zu sein, der an
den «wesentlichen Unterschied» zwischen den natürlichen und künstlichen

Sprachen festhält. Denn in Word and Object (1960) schreibt
er:

Ifwe were to devise a logic of ordinary language for direct use on sentences
as they come, we would have to complicate our rules of inferences in sundry
unilluminating ways...

3

Doch für Quine ist die kanonische Sprache der Logik keineswegs
wesentlich verschieden von der natürlichen Sprache. Um dies zu
verdeutlichen, zitiere ich ihn ausführlicher:

The artificial notation of logic is itself explained, of course, in ordinary
language. The explanations amount to the implicit specification of simple
mechanical operations whereby any sentence in logical notation can be

directly expanded, if not into quite ordinary language, at least into semi-

ordinary language. Hence to paraphrase a sentence of ordinary language
into logical symbols is virtually to paraphrase it into a special part still of
ordinary or semi-ordinary language ; for the shapes of the individual
characters are unimportant. So we see that paraphrasing into logical symbols is

after all not unlike what we all do every day in paraphrasing sentences to
avoid ambiguity. The main difference apart from quantity of change is that
the motive in the one case is communication while in the other it is

application of logical theory 4.

Für Quine besteht der Hauptunterschied zwischen der natürlichen
Sprache und der kanonischen Sprache der Logik darin, daß die natürliche

Sprache mehrdeutig ist, während die Sprache der Logik eindeutig
aufgebaut ist. Dies ist aber auch die These von Montague. Bei Montague
wird die natürliche Sprache auch disambiguiert durch die Sprache der

Logik. Der Hauptunterschied zwischen den beiden Philosophen scheint

3 W. V. Quine, World and Object (Cambridge/Mass. 1960), S. 158.
4 Ibid., S. 159.



144 Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

einzig darin zu bestehen, daß sie von verschiedenen logischen Sprachen
ausgehen. Quines kanonische Sprache beschränkt sich auf eine exten-
sionale Prädikatenlogik der ersten Stufe, während sich Montague einer
intensionalen Prädikatenlogik zweiter Stufe bedient.

Wer sind dann die Philosophen, die am wesentlichen Unterschied
zwischen natürlichen Sprachen und den künstlichen Sprachen der

Logik festhalten? Wir haben natürlich historisch gesehen auf der einen
Seite die «ordinary language» Philosophen und andererseits alle
diejenigen Philosophen oder Logiker, die mit der klassischen zweiwertigen
Logik der ersten Stufe nicht zufrieden waren. Für die «ordinary
language» Philosophen ist die natürliche Sprache sozusagen heilig. Jede

Abweichung in Syntax oder Semantik werden sie wahrscheinlich als

wesentlich taxieren. Interessanter scheinen mir indessen die Positionen
der Gruppe der anderen Logiker zu sein, bei denen wir wiederum nur
zwei Untergruppen untersuchen möchten: 1) die Intensionalisten, die
scheinbar an einem wesentlichen Unterschied zwischen extensionalen
Sprachen und intensionalen Sprachen festhalten ; und 2) ein dreiwertiger

Logiker wie Ulrich Blau. Diese beiden Sorten von Logikern gehen

von einer gemeinsamen Auffassung über die Aufgabe der Logik und
Formalisierung aus : das Ziel der logischen Sprachanalyse ist die formale
Rechtfertigung informeller Argumentation 5.

Um dies zu veranschaulichen, wenden wir uns an Links graphische
Darstellung 6

:

S: ein Satz der natürlichen Sprache
B: Bedeutung unter einer Interpretation
FL: logische Form in einer formal-logischen Sprache L

S
Formalisierung

* fl(S)
intuitive

Interpretation
formale

Interpretation

B(S)
Übereinstimmung?

*B(FL(S))

5 U. Blau, Die dreiwertige Logik der Sprache (Berlin 1978), S. 1.
6 G. Link, Montague-Grammatik (München 1979), S. 15.



Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik 145

Das heißt, auf einer intuitiven Ebene müssen wir immer überlegen, ob
eine Übereinstimmung zwischen den intuitiven Wahrheitsbedingungen

von S und den Wahrheitsbedingungen von Fl(S) unter der formalen

Interpretation von L besteht. Ganz allgemein müssen Formalisie-
rungsversuche nach ihrer intuitiven Korrektheit und intuitiven Vollständigkeit

beurteilt werden. Intuitiv korrekt heißt eine Formalisierung, wenn
sie keine intuitiv ungültigen Schlüsse zulassen. Sind alle intuitiv gültigen
Schlüsse auch formal gültig, so heißt die Formalisierung auch intuitiv
vollständig. Allerdings gibt Ulrich Blau selbst zu, daß es unrealistisch sei,
intuitive Vollständigkeit zu verlangen:

Dagegen wäre es ganz unrealistisch, intuitive Vollständigkeit zu fordern, schon

deshalb, weil der intuitive Folgebegriff viel zu vage ist. Können wir
beispielweise zwingend schließen?

(3) a mag b ||~J a kennt b.

(Was man nicht kennt, kann man schwerlich mögen, andererseits der Reiz
des Unbekannten...) Die uns vorschwebende Relation «Ihj» scheint in
weiten Bereichen ganz einfach zu verschwimmen. Im übrigen sind wir von
auch nur annähernder Vollständigkeit auf absehbare Zeit so weit entfernt,
daß wir nur fordern wollen : L soll in Verbindung mit O intuitiv korrekt und

möglichst vollständig sein 1.

Intuitive Korrektheit involviert allerdings nicht nur semantische

Korrektheit, sondern auch syntaktische Angemessenheit. Blau kritisiert vor allem
die syntaktische Undifferenziertheit der klassischen Logiker. Wir nehmen

diesmal ein Beispiel von Link8:

(1) Hans ist ein blonder Junge.
Nach der klassischen Formalisierungspraxis wird (1) meistens
folgendermaßen in die kanonische Sprache paraphrasiert :

(1') Hans ist ein Junge und Hans ist blond.
Der grammatikalische Unterschied zwischen «blond» und «ein Junge»
bleibt unberücksichtigt. Diese Art der Formalisierung hat jedoch seine

Grenzen. Zum Beispiel aus (2'):

(2) Jumbo ist ein kleiner Elefant;
(2') Jumbo ist ein Elefant und Jumbo ist klein.
Daraus folgt der höchst zweifelhafte Schluß: «Jumbo ist klein».

7 BLAU, S. 4—5.
8 Link, S. 19-20.



146 Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

Ein anderes Beispiel der syntaktischen Rücksichtslosigkeit stellt
Russells Behandlung der Kennzeichnungen in Sätzen wie «The King of
France is bald»9. Grammatikalisch hat der Satz die Subjekt-Prädikat
Form. Wenn wir jedoch den Satz wie üblich formalisieren:

(3') Fa (<F>: Prädikat und <a>: ein logisches Subjekt),
dann haben wir unglücklicherweise vorausgesetzt, daß es einen König
von Frankreich gibt. Wenn es jedoch keinen König von Frankreich gibt,
wie kann ein Satz wie (3) sinnvoll sein? Wie können wir (3) bewerten?
Russells Lösung besteht darin, daß er Terme wie «König von Frankreich»

als unvollständige Symbole betrachtet und nicht grammatikalisch

als Subjekt. In seiner Paraphrasierung von (3) mit dem Iota-ope-
rator:

(a) G {(Ox) Fx}
(b) (3x) (Fx- (y) (Fy x y) - Gx)

wird das Subjekt zum Verschwinden gebracht. Der Satz (3 b) wird dann
als falsch bewertet, da ein Teil der Konjunktion falsch ist. In Blaus

Auffassung führt Russells Kennzeichnungstheorie zwar häufig zu intuitiv

richtigen Schlüssen 10. Er erachtet jedoch die syntaktischen Kosten
als zu hoch. Zum Beispiel Sätze wie

(4) Oedipus ist derjenige, der seinen Vater getötet hat,
bekommen dann eine derart komplexe Form, daß nicht einmal
professionelle Logiker sie mit Leichtigkeit verstehen können:

(4') (3x) ((w) (3y) (z) (Fzw z y) - Gwy) w x) *a x)
(wo F: Vater von, G: getötet, a: Oedipus)

Deshalb fordert er, daß die Logiker in ihrer Formalisierung nicht nur
nach semantischer Korrektheit streben, sondern auch nach syntaktischer
Korrektheit. U nd er versteht syntaktische Korrektheit wie folgt :

Die L-Formalisierung F, Z des Satzes S von L ist syntaktisch korrekt, wenn S

aus F und Z nach möglichst einfachen und allgemeinen Transformationsregeln

erzeugt werden kann... 11

9 B. Russell, «On Denoting». Mind 14(1905), S. 483.
10 U. Blau, S. 33ff.
11 Ibid., S. 18.



Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik 147

Blaus Hauptklage gegen die klassische Logik besteht dann darin, daß
sie Sätze, die in der natürlichen Sprache weder wahr noch falsch sind,
entweder künstlich durch Vergewaltigung der Syntax einen Wahrheitswert

zuspricht oder sie einfach von der Analyse ausschließt. Seiner

Meinung nach kann nur eine dreiwertige Logik die natürliche Sprache

angemessen formal darstellen. Die Intensionalisten sind da weniger
radikal in ihrer Kritik an den Extensionalisten. Die meisten von ihnen
verbleiben innerhalb des Rahmens der zweiwertigen Logik. In dieser
Hinsicht können wir Montague auch zu den Intensionalisten zählen.
Die dreiwertigen Logiker wie Blau betrachten das Bivalenzprinzip als

etwas Künstliches. Das «Wesen» der natürlichen Sprachen liegt darin,
daß sie mehrdeutig sind und wahrheitsunbestimmte Sätze enthalten.
Dadurch, daß Montague Wahrheitsunbestimmtheit unberücksichtigt
läßt, kann er mit gutem Gewissen behaupten, daß er keinen wesentlichen

Unterschied zwischen den natürlichen Sprachen und den
künstlichen Sprachen der Logik sieht.

Wer hat da recht? Wie wollen wir feststellen, ob Montagues These
tatsächlich stimmt? Wenn wir «die natürliche Sprache» hätten, dann
könnten wir die Resultate von Blau und Montague mit unserer Liste der
Sätze der natürlichen Sprache vergleichen und die Übereinstimmungsgrade

feststellen. Je nachdem könnten wir Montagues Grammatik als die

Grammatik der natürlichen Sprache proklamieren. Das Problem liegt
aber darin, daß wir niemals die natürliche Sprache als Gesamtheit vor
uns haben können. Welche Sätze der gesprochenen und geschriebenen
Sprache zählen wir zu der natürlichen Sprache? Was machen wir mit
den Abweichungen von den Regeln? Wen nehmen wir als unseren
paradigmatischen Sprecher? Welchen Zeitabschnitt wollen wir
nehmen? Ulrich Blau versucht diese Probleme zu lösen, indem er den

Begriff«natürliche Sprache» punktuell versteht. Die natürliche Sprache
bezieht sich bei ihm «stets auf die Sprache eines bestimmten Sprechers
in einem bestimmten Kontext» 12. Damit, scheint es mir, ist das

Problem trotzdem nicht gelöst. Intuitive Korrektheit können wir zwar auf
eine bestimmte Person in einem bestimmten Kontext beziehen. Doch
ist bekanntlich unsere Intuition meistens recht vage und ausserdem

beeinflußbar. Mit dem Erlernen der Formalisierungstechniken kann
unser intuitives Sprachverständnis radikal verändert werden. Wo bleibt
dann unser Kriterium der intuitiven Korrektheit?

12 Ibid., S. 2.



148 Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

Ein zweites Problem scheint sich in der Punktsprache-Analyse zu

verbergen. Wie können wir die Frage der Kommunikation beantworten?

Wie können die Sprecher der Punktsprachen einander überhaupt
verstehen

Montagues Lösung scheint in bezug auf diese Probleme adäquater
als die von Blau zu sein. Die «natürliche Sprache» wird durch Para-

phrasierung in die intensionale Logik übersetzt. Effektiv ist dies ein
normativer Prozeß — nicht unähnlich Quines «regimentation» der
natürlichen Sprache. Wir brauchen dann nicht lang und breit zu
argumentieren, ob sie intuitiv korrekt oder vollständig ist und nach wessen
Intuition. Doch so einfach ist die Sache nicht. Wenn es um Normierung
geht, warum verbleiben wir dann nicht bei der kanonischen Sprache

von Quine? Welche Vorteile bringen uns die Mitberücksichtigung von
Sinn und Grammatik Quines Argument für die extensionale Prädikatenlogik

erster Stufe verdient unsere Aufmerksamkeit:

It is the part ofstrategy to keep theory simple where we can, and then, when
we want to apply the theory to particular sentences of ordinary language, to
transform those sentences into a «canonical form» adapted to the theory. If
we were to devise a logic of ordinary language for direct use on sentences as

they come, we would have to complicate our rules of inferences in sundry
unilluminating ways. For example, we would have to make express provision

for the contrasting scope connotations of«any» and «every». Again we
would have to incorporate rules of agreement of tense, so as to disallow
inferences e.g. of «George married a widow» from «George married Mary
and Mary is a widow» 13.

Die Intensionalisten lassen sich nicht besonders durch Quines
Einfachheitsüberlegung beeindrucken. Für sie ist es eine Grundsatzfrage,
ob wir überhaupt eine sinnvolle Sprachtheorie aufstellen können, ohne
eine befriedigende Analyse von Sinn und Synonymitätsrelation zu

geben. Was sind aber Bedeutungen oder Sinn? Die Grundlage einer
Theorie der Bedeutung (Sinn) geht auf Frege zurück. In Freges
Konzeption haben die Ausdrücke der Sprache in erster Linie Sinn und erst in
zweiter Linie Bedeutung oder Referenz. Zum Beispiel, der Eigenname
« Odysseus» bezeichnet zwar nichts, doch sinnvoll ist er gleichwohl.
Man darf allerdings Sinn nicht mit Vorstellungen verwechseln.
Vorstellungen sind subjektiv, veränderlich und von Zufällen und Umstän-

13 W. V. Quine, S. 158-159.



Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik 149

den abhängig. Sinne sind aber sprachgemeinschaftliche Phänomene, die

intersubjektiv mitgeteilt werden können.

Sätze sind sinnvoll, wenn sie Gedanken ausdrücken; Bedeutungen
(oder Referenz) haben sie erst dann, wenn wir ihnen Wahrheitswerte
zuordnen können.

Der Satz «Odysseus wurde tief schlafend in Ithaka ans Land gesetzt» hat
offenbar einen Sinn. Da es aber zweifelhaft ist, ob der darin vorkommende
Name « Odysseus» eine Bedeutung habe, so ist es damit auch zweifelhaft, ob
der ganze Satz eine habe 14.

Die Bedeutung eines Satzes hängt also von der Bedeutung seiner

Komponenten ab. Wozu brauchen wir dann den Begriff «Sinn» bei
Sätzen? Freges Argumentation verläuft folgendermaßen:

Wenn nun der Wahrheitswert eines Satzes dessen Bedeutung ist, so haben
einerseits alle wahren Sätze dieselbe Bedeutung, andererseits alle falschen.

Wir sehen daraus, daß in der Bedeutung des Satzes alles einzelne verwischt
ist. Es kann uns also niemals auf die Bedeutung eines Satzes allein ankommen

: aber auch der bloße Gedanke gibt keine Erkenntnis, sondern erst der
Gedanke zusammen mit seiner Bedeutung... 15

Quine akzeptiert zwar Freges Unterscheidung zwischen Sinn und
Bedeutung als nützlich, lehnt aber die Annahme von abstrakten En-
titäten, um das Phänomen des Sinnhabens zu erklären, ab. Wir sprechen
nur figurativ von Sinnhaben. In der Tat werden Wörter nur sinnvoll im
Gebrauch. Sinn oder Bedeutungen sind zweifelhafte abstrakte Entitä-
ten. Denn wir haben für sie kein Identitätskriterium. Wir wissen, daß
zwei Klassen gleich sind, wenn ihre Elemente gleich sind. Doch wie
wissen wir, wann zwei Ausdrücke bedeutungsgleich oder synonym
sind? Nehmen wir das bedeutungsgleiche Paar «Junggeselle» und
«unverheirateter Mann». Es ist zwar klar, daß wir im Satz

(5) «Alle unverheirateten Männer sind unverheiratet» den Term
«unverheiratete Männer» durch «Junggesellen» auswechseln können:

(6) Alle Junggesellen sind unverheiratet.
Doch im folgenden Fall stößt die Austauschbarkeit auf die Grenze:

14 G. Frege, «Über Sinn und Bedeutung». Funktion, Begriff, Bedeutung, Günther
Patzig (Hrsg.), (Göttingen 1962), S. 45.

15 Ibid., S. 48.



150 Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

(7) «Junggeselle» besteht aus elf Buchstaben.

Das Prinzip der Austauschbarkeit ist aber das wichtigste Kriterium,
das wir haben für Identität. Und da Quine sich weigert, Entitäten ohne
Identitätskriterium anzunehmen, erklärt er Bedeutungen schlicht für
Entia non grata.

Doch weder Quine noch Frege haben erklärt, wieso Sätze Sinn
haben. Quine geht gar so weit, daß er behauptet, Sätze allein haben
keinen Sinn. Sinnvoll sind sie erst, wenn sie innerhalb des Rahmens
einer bestimmten Theorie interpretiert werden. Montagues Lösung
dieses Problems scheint mir die folgende zu sein : der Sinnbegriff wird
durch den Begriff der grammatikalischen Kategorie und Wohlgeformt-
heit ergänzt.

Sprache ist eben nicht eine wahllose Aneinanderreihung der
Buchstaben oder Laute. Unsere grammatikalischen Kategorien und syntaktische

Regeln sondern die sinnvollen von den sinnlosen Ausdrücken ab.

Sinn haben deshalb Ausdrücke aller grammatikalischen Kategorien und
all die Sätze, die syntaktisch korrekt gebildet sind.

Doch um eine Sprache richtig zu gebrauchen und zu verstehen,
müssen wir zusätzlich wissen, worüber wir reden. Das heißt, wir müssen

in der Lage sein zu beurteilen, unter welchen Bedingungen die Sätze des

Systems wahr oder falsch sein können. Bei der extensionalen Sprache ist
dies eine einfache Sache. Die Extension eines Satzes «Peter schläft» ist
eine Funktion von den Extensionen der wohlgeformten Satzteile
<schläft> und <Peter>. Wenn der Eigenname <Peter> ein Individuum
bezeichnet, und wenn wir dieses Individuum in die Klasse der
Schlafenden zuordnen können, dann ist der Satz wahr. Die Sache ist
allerdings nur so einfach, weil wir die extensionale Sprache reglementiert
haben. Wir schaffen durch die Paraphrasierung und zusätzliche

Bedingungen die übersichtlichen und einfachen Wahrheitsbedingungen.
Zum Beispiel, wenn wir den Namen <Peter> in unsere extensionale
Sprache übernehmen, dann setzen wir voraus, daß er auch etwas
bezeichnet. Innerhalb des Rahmens der extensionalen Logik können
wir gewisse Überlegungen, die im alltäglichen Leben durchaus vorkommen,

gar nicht anstellen. Wir können zum Beispiel den Fall nicht
berücksichtigen, daß Peter vielleicht einer anderen Gruppe von Leuten
unter einem anderen Namen <Sascha> bekannt wäre. In so einem Fall
sehen wir, daß unser Wissen doch die Wahrheitswerte beeinflussen
kann. Zum Beispiel:



Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik 151

(8) Notwendigerweise ist Peter gleich Peter.

Substituieren wir <Sascha> für <Peter>, bekommen wir
(9) Notwendigerweise ist Sascha gleich Peter.

Die Wahrheit von (9) scheint vom Umstand abzuhängen, ob wir
zufälligerweise wissen, daß <Sascha> und <Peter> die gleiche Person
bezeichnen. (9) ist also nicht notwendig wahr. Wir haben einen Fall, in
dem das Substitutionsprinzip nicht mehr funktioniert. Wir können, um
das Substitutivitätsprinzip zu retten, alle Überlegungen, die auf Wissen,
Glauben usw. basieren, von der Logik ausschließen, oder wir können
versuchen, die Logik zu erweitern, so daß wir auch diese

umgangssprachlichen Situationen analysieren können.

Quine wählt bekanntlich die erste Alternative. Montague und die
Intensionalisten wählen den zweiten Ausweg. Logik wird durch den

Begriff von Intension erweitert. Die Idee der Intension stammt von
Carnap. Wir kennen die Intension oder den Sinn eines Ausdrucks, wenn
wir in jeder Situation wissen, worauf sich dieser Ausdruck bezieht.

Analog kennen wir den Sinn eines Satzes, wenn wir in jeder Situation
wissen, unter welchen Bedingungen der Satz wahr ist. Allgemein
ausgedrückt: der Sinn oder die Intension gibt die Extension in den
verschiedenen Situationen an. Kripkes Semantik faßt Carnaps Begriff von
den möglichen Situationen als mögliche Welten auf. Intensionen werden

dann als Funktionen von der Menge der möglichen Welten in die

Menge von Extensionen verstanden. In Montagues System wird der

Begriff der möglichen Welten in zwei Indizes gespalten: einerseits die
der möglichen Welten und andererseits die der Kontexte der
Sprachverwendung. Damit können wir zum Beispiel das Tempus der Verben
auch im Zusammenhang mit Modalitäten behandeln. Doch das Eigenartige

an seiner Auffassung der Intensionen liegt darin, daß er auch die

grammatikalische Funktion der Ausdrücke mitberücksichtigt. Die
Intension eines Ausdrucks variiert, je nachdem in welcher grammatikalischen

Kategorie wir ihn einsetzen können und wollen.
Wir haben jetzt Montagues Auffassung der Intension grob

charakterisiert. Formal sieht sie sogar recht elegant aus, da sich die
grammatikalischen Kategorien auf zwei Grundkategorien reduzieren lassen : die
Kategorie S (Aussagen, Formeln, deklarative Sätze) und die Kategorie T
(Terme, Individuenausdrücke). 1-stellige Prädikate können wir dann
als Ausdrücke, die zusammen mit Individuentermen Sätze bilden,
betrachten. Wir nennen dann die abgeleitete Kategorie <T, S>. Parallel



152 Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

werden die semantischen Kategorien auf zwei Grundkategorien reduziert:

die der Individuen e, und die der Wahrheitswerte t. Betrachten
wir nun den Namen <Peter>. Zunächst wissen wir, daß er zu der Kategorie

T beziehungsweise e gehört. Er bekommt ein Individuum als

Denotat oder Extension. Symbolisch stellen wir seine Extension als E
dar. Was ist aber die Intension von <Peter> Symbolisch wird sie zwar als

eine Funktion von I, der Menge der möglichen Welten, nach E dargestellt.

Wie sollen wir aber diese Menge der möglichen Welten
spezifizieren? Montague läßt diese Frage leider unbeantwortet. Wir können
uns deshalb auch fragen, inwieweit sein Intensionsbegriff nützlich ist,
solange der Begriff der möglichen Welten vage bleibt.

Andererseits können wir vielleicht Montagues Abstraktheit gerade
bei I verteidigen und folgende Argumente ins Feld führen. In der
natürlichen Sprache kennen wir die Bedeutung eines Wortes dadurch,
daß wir es in verschiedenen Kontexten korrekt gebrauchen. Wir können

jedoch unmöglich sämtliche Situationen oder Kontexte aufzählen,
in denen wir es noch möglicherweise korrekt gebrauchen können. I ist
also nicht vollständig zu spezifizieren.

Doch die Wichtigkeit der möglichen Welten für die Analyse des

Sinnphänomens soll nicht überbewertet werden. Mir scheint die Frage
nach der richtigen Einteilung der Wörter in die richtigen grammatikalischen

Kategorien ebenso wichtig. Um festzustellen, ob Montagues
Theorie die Bedeutungsstruktur der natürlichen Sprache adäquat
darstellt, müssen wir unweigerlich auch beurteilen können, ob die Grammatik,

die Montague in der Analyse verwendet, adäquat die natürliche
Sprache generieren kann.


	Einige philosophische Bemerkungen zu Montagues Grammatik

