Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Der Grundgedanke des "Tractatus" als Metamorphose des obersten
Grundsatzes der "Kritik der reinen Vernunft"

Autor: Ferber, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAFAEL FERBER

Der Grundgedanke des «Tractatus»
als Metamorphose
des obersten Grundsatzes
der «Kritik der reinen Vernunft»

«Es ist seltsam, wie du auf etwas schauen und es nie sehen kannst» —
dieses Paradoxon Wittgensteins ist auch ein Paradoxon der Wittgen-
steininterpretation. Denn dal sein Verfasser ein Kantianer ist, gehort
seit dem einfluBBreichen Kapitel Wittgenstein als Kantianer des einflul3-
reichen Buches von E. Stenius zum Gemeingut der Literatur zum 77ac-
tatus logico-philosophicus'. Mit Recht kann z. B. W. Stegmiiller schreiben,
dal3 Wittgenstein «... Kants transzendentalen Idealismus von der Ebene der
Vernunft auf die Ebene der Sprache transformierte» . Doch nie ist u.W.
gesehen worden: Der Grundgedanke des TLP (4.0312) ist die Um-
wandlung des obersten Grundsatzes aller synthetischen Urteile a priori
von Kants KRV (A 158/B 197) von der Ebene der Vernunft auf die der
Sprache. Zwar meint M. Black zu diesem Grundgedanken kurz und
weise «A remark of crucial importance»?®. Aber daf3 die «kruziale
Wichtigkeit» dieser Bemerkung nicht zuletzt darin bestehen kénnte,
den obersten Grundsatz auf die Ebene der Sprache zu transformieren,

' E. Stentus, Wittgensteins Traktat, Eine kritische Darlegung seiner Hauptgedanken, aus
dem Englischen von W. Bader, 279-296, Frankfurt a. M. 1969. Originaltitel: Wittgen-
stein’s Tractatus, Basil Blackwell and Mott Ltd, Oxford 1960.

* W. STEGMULLER, Hauptstrimungen der Gegenwartsphilosophie, Eine kritische Einflihrung,
XI, 4, 555, Stuttgart 1969 4.

*M. BLack, A companion to Witigenstein's < Tractatusy, XXVIII, 174, Cambridge
1964. ‘



130 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

wird nicht nur von E. Stenius’, M. Blacks und W. Stegmiillers Standard-
deutungen zum TLP, sondern auch von den neueren, eigens dem Kan-
tianismus des frithen Wittgenstein gewidmeten Studien von R. Hein-
rich, P. Bachmaier, S. Morris Engel und anderen iibersehen 4. Im fol-
genden soll nun erstens der oberste Grundsatz der KRV, zweitens der
Grundgedanke des TLP soweit interpretiert werden, daf3 drittens der
Grundgedanke des TLP als die Umwandlung des obersten Grundsatzes
der KRV von der Ebene der Vernunft auf die der Sprache er-
scheint.

L

«...: [S4] Die Bedingungen der Maglichkeit der Erfabrung iiberhaupt sind
zugleich Bedingungen der Miglichkest der Gegenstinde der Erfabrung, und [S,)

haben darum objektive Giiltigkeit in einem synthetischen Urteile a priori. »
(KRV. A 158/B 197.)

Satzq statuiert die Identitit der Bedingungen der Moglichkeit der
Erfahrung mit den Bedingungen der Méglichkeit der Gegenstinde der
Erfahrung, denn das «sind» ist als Zeichen der Identitit zu lesen. Des-
halb vertritt der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile a priori
eine [dentititsthese °, und die Relation der beiden miteinander in Bezie-
hung gesetzten Relate ist eine Identitdtsrelation. Mit dem ersten Relat,
den Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung, sind zumindest
Raum, Zeit und die Kategorien gemeint. Dabei sind die Kategorien
bekanntlich nichts anderes als die Bedingungen des Denkens in einer
moéglichen Erfahrung, wogegen Raum und Zeit die Bedingungen der

Y R. HEINRICH, Einbildung und Darstellung, Zum Kantianismus des frithen Wittgenstein,
Ratingen, Kastellaun, Disseldorf 1977. P. BACHMAIER, Wittgenstein und Kant, Versuch zum
Begriff des Transzendentalen, Frankfurt am Main 1978. S. Morris ENGEL, Wittgenstein und
Kant in Zur Kantforschung der Gegemwart, 301-343, aus dem Amerikanischen von H. Kolar,
Wege der Forschung, Band CCLXXXI, Darmstadt 1981. Vgl. ferner zum Kantianismus
Wittgensteins die Bibliographie in F. H. LAPOINTE, Ludwig Wittgenstein, A comprehensive
bibliography, 146147, Westport, Connecticut, London 1980, sowie die Aufsitze zum
Transzendentalismus bei Wittgenstein in Sprache, Logik und Philosophie, Akten des vierten inter-
nationalen Witigenstein Symposiums, hg. v. R.Haller und W. Grassl, 259-274, Wien
1980.

> Ausdruck von N. Hartmann, vgl. Diessests von ldealismus und Realismus. Ein Beitrag zur
Scheidung des Geschichtlichen und Ubergeschichtiichen in der Kantischen Philosophie in Kantstudien,
29(1924) 160-206. Auszug in Materialien zu Kants « Kritik der reinen Vernunft», hg. v.
J. Kopper und R. Malter, 205-237, Frankfurt am Main 1975.



des obersten Grundsatzes der « Kritik der reinen Vernunft» 131

Anschauung zu eben derselben enthalten. Sind aber die Bedingungen
der Moglichkeit der Erfahrung zugleich das zweite Relat, die Bedin-
gungen der Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung, so ist ihr Ort
nicht nur die Erkenntnis, sondern auch das Erkannte. Zwischen
Erkenntnis und Erkanntem wird nimlich eine Identitit behauptet, aber
nicht eine in materialer, sondern in formaler Hinsicht. Denn nicht sind
nach Kant Erfahrung und Gegenstand der Erfahrung identisch, wie die
Widerlegung des materialen 1dealismus zeigt. Nach dieser beweist das
bloBe, aber empirisch bestimmte BewulBtsein meines eigenen Daseins
das Dasein der Gegenstinde im Raum auBer mir (vgl. B 247-279).
Wohl aber sind die Form der Erfahrung und des Gegenstandes der
Erfahrung nach Kant identisch. Da nimlich Raum und Zeit Formen der
Anschauung und die Kategorien Formen des Denkens bzw. « Gedan-
kenformen» sind, so ist die Identitit zwischen Erfahrung und Gegen-
stand der Erfahrung eine formale Identitit. Beide haben eine Form
gemeinsam, und Kants Idealismus ist insofern ein formaler 1dealis-
mus.

Dieser formale 1dealismus wird nun im «System der Grundsitze des
reinen Verstandes» konkretisiert. Die synthetischen Urteile a priori
nimlich, welche die Axiome der Anschauung, die Antizipationen der
Wahrnehmung, die Analogien der Erfahrung und die Postulate des
empirischen Denkens tiberhaupt darbieten, sind eben nicht nur Grund-
sitze des resmen Verstandes, sondern auch auf Grund des obersten
Grundsatzes aller synthetischen Urteile a priori offenbar auch Grund-
bestimmungen des resnen Gegenstandes, d. h. hier des Gegenstandes
moglicher Erfahrung vor aller méglichen Erfahrung. Es ist z. B. nicht
nur ein Grundsatz des reinen Verstandes, dal3 alle Anschauungen exten-
sive GroBen sind, sondern auch eine Grundbestimmung des reinen
Gegenstandes der Anschauung. Anders gesagt: Sie sind weder blof3
apriorische Grundsitze eines Subjektes noch auch blof3 apriorische
Grundbestimmungen eines Objektes, sondern gehoéren einem Bereich
an, der Subjekt und Objekt gemeinsam ist. Deshalb ist die Kantische
Erkenntnistheorie als Theorie von den Erkenntnisformen auch Gegen-
standstheorie als Theorie von den Gegenstandsformen. Deshalb ist die
Kritik der reinen Vernunft auch eine Kritik des reinen Gegenstandes.
Deshalb ist es nur eine andere Einseitigkeit, wenn z. B. M. Heidegger
gegen einseitige neukantianische Interpretationsansitze schreibt: «So
beruht denn auch der positive Ertrag von Kants Kritik der reinen
Vernunft im Ansatz zu einer Herausarbeitung dessen, was zu einer



132 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

Natur iiberhaupt gehért, und nicht in einer « Theorie» der Erkennt-
nis» 8. Der positive Ertrag von Kants Kritik der reinen Vernunft beruht
nimlich auf Grund der Identititsthese sowohl im Ansatz zu einer Her-
ausarbeitung dessen, was zu einer Natur iiberhaupt gehort, als auch in
einer Theorie der Erkenntnis. Die Seele ist so fiir Kant, um einen
Ausspruch des Proklos abzuwandeln, nicht eine von Begriffen leere
Schreibtafel, sondern eine stets vollbeschriebene, die, indem sie sich
selber vollschreibt, auch das Buch der Natur schreibt: Begriffe sind fiir
Kant bekanntlich nicht Dinge, sondern Weisen des Umgangs mit Din-
gen.

Aus Sj «... und haben darum objektive Giiltigkeit in einem synthe-
tischen Urteile a priori» geht auf Grund von Sq hervor: Weil die
Bedingungen der Mdglichkeit der Erfahrung dasselbe sind wie die
Bedingungen der Méglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung, deshalb
haben sie objektive Giiltigkeit in einem synthetischen Urteile a priori.
Mit «objektive Giiltigkeit» ist hier soviel wie «objektive Realitit» und
d. h. Beziehung auf einen Gegenstand gemeint (vgl. A 155/B 195),
offensichtlich einen Gegenstand der Erfahrung. Negativ gesprochen, ist
damit gemeint, daf3 die Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung
nicht blof3 subjektimmanente, sondern auch -transiente Funktion ha-
ben, daf3 sie — bildhaft ausgedriickt — nicht bloB3 leerlaufen, sondern die
Welt ergreifen. Mit einem synthetischen Urteil ist nach Kant gemeint,
daB in ihm (1) nicht wie in einem analytischen der Begriff des Pradikats
in dem des Subjekts enthalten ist und (2) daf3 es nicht wie ein analyti-
sches aus dem Satz des Widerspruchs allein bewiesen werden kann.
Synthetische Urteile sind so Erweiterungsurteile im Unterschied zu den
analytischen, den Erlduterungsurteilen (vgl. A 6—=7/B 9-10). Synthetische
Urteile erwestern nimlich unsere Erkenntnis, indem sie uns etwas iiber
die Welt sagen, etwa dal3 alle Korper schwer sind (vgl. A7/B11).
Analytische Urteile aber erldutern nur unsere Erkenntnis, indem sie uns
nichts iiber die Welt, sondern nur etwas iiber unsere Erkenntnis der
Welt sagen, etwa dal3 alle Kérper ausgedehnt sind (vgl. ebd.). Denn in
dem Begriff des Korpers ist der der Ausgedehntheit schon enthalten,
und es kann aus dem Satz des Widerspruchs bewiesen werden, daB3 alle
Koérper ausgedehnt sind: Wiren sie nicht ausgedehnt, dann wiren sie
keine Korper mehr. Ein synthetisches Urteil a priori ist nun im Unter-
schied zu einem synthetischen Urteil a posteriori nicht zufillig und nur

¢ M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 3, 10-11, Tiibingen 1967'".



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 133

im komparativen Sinne allgemein, sondern notwendig und im strengen
Sinne allgemein (vgl. B 3-4), etwa daB in allen Verinderungen der
korperlichen Welt die Quantitit der Materie unverindert bleibt
(vgl. B 17). Ein synthetisches Urteil a priori ist so ein im strengen Sinne
allgemeines und notwendiges Urteil iiber die Welt.

Haben nun die Bedingungen der Méglichkeit der Erfahrung objek-
tive Giiltigkeit in einem synthetischen Urteile a priori, so haben sie auch
in einem im strengen Sinne allgemeinen und notwendigen Urteil tber
die Welt Beziehung auf einen Gegenstand der Erfahrung. Sie sind
deshalb nicht Prinzipien einer moglichen, sondern der wirklichen Welt.
Die /dentititsthese garantiert so auch den Realititsbezug der Bedingun-
gen der Moglichkeit der Erfahrung und damit auch der synthetischen
Urteile a priori, in denen sie enthalten ist. Das Mdentititsprinzip als der
oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile a priori ist gewissermallen
das Realitdtsprinzip aller synthetischen Urteile a priori. Es verbiirgt, dal3
diese nicht nur eine Extension in einer moglichen, sondern auch in der
wirklichen Welt haben. Insofern enthilt es auch die Quintessenz der
Transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe, die eben die Erkla-
rung der Art ist, wie sich Begriffe a priori auf Gegenstinde und d. h. hier
Gegenstinde der Erfahrung beziehen kénnen (vgl. A 85/B 117). Dies
erklirt sich nicht nur dadurch, da3 das Bewul3tsein von «Dingen» in
mir, das Selbstbewuftsein, schon das Fremdbewultsein von Dingen
auBer mir voraussetzt. Es erklirt sich wesentlich durch die Identitit
dieser Begriffe a priori mit den Bedingungen der Moglichkeit dieser
Gegenstinde. Denn da diese Begriffe mit den Bedingungen der Mog-
lichkeit der Gegenstinde identisch sind, diese Bedingungen der Mog-
lichkeit aber Bedingungen der Mdéglichkeit der Gegenstinde bilden,
beziehen sich diese Begriffe a priori auch auf die Gegenstinde.

Die Frage aber, auf welche die Identititsthese die Antwort aus-
macht, ist die Grundfrage der Kr:tik der reinen Vernunfl, wird sie doch zu
deren Beantwortung aufgestellt (vgl. A 158/B 197): « Wie sind synthe-
tische Urteile a priori moéglich?» Das heil3t nun: Wie sind im strengen
Sinne allgemeine und notwendige Urteile tiber die Welt — wie z. B. die
Grundsitze des reinen Verstandes — méglich? Um den fiir unsere
Zwecke interessanten Fragepunkt schirfer herauszuarbeiten: Wie ist es
moglich, daB3 die Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung nicht
blo3 subjektimmanente, sondern auch -transiente Funktion haben?
Anders gefragt: Wie ist es méglich, daB3 sie nicht nur etwas Erkennt-
nisinternes sind, sondern sich auch auf Erkenntnisexternes — Gegen-



134 - Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

stinde der Erfahrung — beziehen? Nochmals anders gefragt: Wie ist es
moglich, daf unsere Erkenntnis a priori nicht nur sich selber, sondern
auch die Welt begreifen kann, die doch von ihr so verschieden ist? Die
Antwort aber, die in der Identititsthese Kants beschlossen liegt, kann so
gegeben werden: Das ist deshalb mdéglich, weil die Welt gar nicht so
verschieden von unserer Erkenntnis a priori, sondern wenigstens der
Form nach so beschaffen wie diese ist. Der formale 1dealismus ist fiir
Kant insofern auch im wértlichen Sinne ein #ranszendentaler 1dealismus,
als die Formen der Erkenntnis die Erkenntnis auf die Welt hin tber-
steigen. Der transzendentale 1dealismus aber ist im wortlichen Sinne ein
produktiver Idealismus, insofern die Formen der Erkenntnis die Formen
der Welt nicht empfangen, sondern hervorbringen. Das scheinbar
Erkenntnisexterne — die Gegenstinde der Erfahrung — ist so in gewis-
sem, nimlich in formalem Sinne doch nur etwas Erkenntnisinternes.
Die Beziehung der Erkenntnis auf das Erkannte ist aber nicht eine Bezie-
hung auf Erkenntnisexternes, sondern -internes. Insofern ist sie auch
nicht eine Beziehung von Mensch zu AuBermenschlichem, sondern
eine innermenschliche Relation. Sie geschieht innerhalb der Formen,
welche der Mensch hervorgebracht, mit welchen er die Erkenntnis
iiberstiegen und die Formen der Welt produziert hat. Die Welt aber ist
gewissermallen nur der objektivierte Mensch. Die Anthropologisierung
der Welt infolge deren formaler Produktion durch die Formen der
Erkenntnis wird so fiir Kant zur Bedingung der Méoglichkeit ihrer
Begreifbarkeit. In diesem Sinne ist die Identitdtsthese auch das Axiom
von der Begreifbarkeit der Welt durch deren formale Machbarkeit.

IL.

«[S1] Die Méglichkeit des Satzes beruht auf dem Prinzip der Vertretung von
Gegenstinden durch Zeichen.

[S;] Mein Grundgedanke ist, daf3 die <logischen Konstanten» nicht vertre-
ten. DaBl sich die ZLogik der Tatsachen nicht vertreten liBt.»
(TLP. 4.0312.)

Beginnen wir mit Satzq. Der Ausdruck « Moglichkeit des Satzes»
meint die reale Méoglichkeit, denn die logische, also die Widerspruchs-
freiheit, hat nichts mit dem folgenden Prinzip zu tun, sondern setzt ein
anderes voraus. Beruht die reale Méglichkeit des Satzes auf etwas, so hat
der Satz in Kantischer Terminologie eine Bedingung seiner Méglich-



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 135

keit. Diese ist ein Prinzip, nimlich das der Vertretung von Gegenstin-
den durch Zeichen, wie schon die Bedingungen der Méglichkeit der
Erfahrung der KRV Prinzipien sind, nimlich der Sinnlichkeit und des
Verstandes. Dieses Prinzip aber ist weder ein Prinzip der Sinnlichkeit
noch des Verstandes, sondern des Satzes und so auch Bedingung der
Moglichkeit des Satzes.

Das Problem aber, das dieses Prinzip 16st, 143t sich so formulieren:
Wie ist sinnvolle Sprache moglich? Wie ist es moglich, daf3 sich Zeichen
auf Gegenstinde, also sich etwas Sprachliches auf etwas AuBlersprach-
liches bezieht, sich aber trotzdem von ihm unterscheidet, insofern es
offensichtlich nicht das AuBersprachliche ist? Die Antwort lautet:
Eben, indem die Zeichen die Gegenstinde vertreten. Auf der Ebene des
Satzes: Wie ist es méglich, dal sich ein Satzzeichen auf eine Tatsache
bezieht, von der es offensichtlich verschieden ist? Eben, indem das
Satzzeichen die Tatsache abbildet (vgl. 4.01ff). Doch nach 2.2 miissen
Bild und Abgebildetes die logische Form der Abbildung gemeinsam
haben. Auf der Reflexionsstufe der Sprache fithrt diese These zum
Grundgedanken des TLP:

«[S7] Mein Grundgedanke ist, daf3 die ogischen Konstanten» nicht
vertreten. Dal3 sich die Logik der Tatsachen nicht vertreten 1dl3t.»

Formal gesehen, besteht Satzyp aus zwei Sitzen, dem Hauptsatz
«Mein Grundgedanke ist...», dem ihm subordinierten Nebensatz und
einem zweiten Satz. Dieser zweite Satz ist aber logisch gesehen ebenfalls
ein zweiter, dem Hauptsatz subordinierter Nebensatz, was schon die
einleitende Konjunktion «Dal3» anzeigt. Der Grundgedanke des TLP
ist somit in einem Haupt- und zwei von ithm abhingigen Nebensitzen
ausgedriickt.

Die beiden Nebensitze gleichen einer Waage: Sie bringen Sprache
und Welt ins Gleichgewicht. Der erste Nebensatz spricht von den
«logischen Konstanten», die nicht vertreten, der zweite Nebensatz von
der Logik der Tatsachen, die sich nicht vertreten 1aBt. Die «logischen
Konstanten» gehoren der Sprache an, die Logs& der Tatsachen der Welt.
Trotzdem haben die «logischen Konstanten» und die Logik der Tatsa-
chen etwas gemeinsam, nimlich das Prinzip der Unvertretbarkeit bzw.
des Nichtvertretens: Die «logischen Konstanten» vertreten nicht, die
Logik der Tatsachen 14Bt sich nicht vertreten. Mehr noch: Die «logi-
schen Konstanten» und die Logik der Tatsachen sind dasselbe. Denn
damit ein Satz eine Tatsache abbilden kann, miissen nicht nur Zeichen
Gegenstinde vertreten, sondern muf3 auch in Satz und Tatsache etwas



136 Der Grundgedanke des « Tractatus» als Metamorphose

identisch sein, das die Abbildung erst méglich macht (vgl. 2.161).
Deshalb vertritt der Grundgedanke des TLP eine /dentititsthese und die
Relation der beiden Relate «logische Konstanten» und «ZLogs& der Tat-
sachen» ist eine /dentititsrelation. Sprache und Welt brauchen gewisser-
maBen ein «gemeinsames Bindemittel» (7agebsicher 1914—1916, 25.12.14),
damit die Sprache an der Welt haftet und nicht von ihr abgleitet: Sie
brauchen ein Drittes, das einerseits mit der Sprache, andererseits mit der
Welt identisch ist und die Anwendung der Sprache auf die Welt méglich
macht.

Nun ist aber nach 2.2. die «logische Form» jenes Dritte zwischen
Bild und Abgebildetem, Satz und Sachverhalt, Sprache und Welt. Diese
«logische Form» aber sind die «logischen Konstanten», die in Sy von
4.0312 wohl deshalb in Anfithrungszeichen gesetzt werden, weil es
deren zwar mehrere gibt, sie sich jedoch auf ¢ine zurtickfiihren lassen. Sie
ist das, was alle Sitze, ihrer Natur nach, miteinander gemeinsam haben:
«Man konnte sagen: Die Eine logische Konstante ist das, was a//e Sitze,
ihrer Natur nach, mit einander gemein haben. Das aber ist die allge-
meine Satzform» (5.47). Die allgemeine Satzform ist aber auch die
Sprachlogik, die menschenunméglich der Umgangssprache entnom-
men werden kann (vgl. 4.0002). Deshalb muf3 sie Wittgenstein einer
Idealsprache entnehmen (vgl. 6). Deshalb spricht er auch im Grundge-
danken von den «logischen Konstanten», welche die Umgangssprache
selbstredend nicht kennt. Die allgemeine Satzform ist aber auch das
Wesen des Satzes (5.471).

Das Wesen des Satzes aber ist auf Grund der Identititsthese auch das
Wesen der Welt: « Das Wesen des Satzes angeben, heif3t, das Wesen aller
Beschreibung angeben, also das Wesen der Welt» (5.4711). Deshalb
kann Wittgenstein in den Zagebsichern 1914—-1916 schreiben: «Meine
ganze Aufgabe besteht darin, das Wesen des Satzes zu erkliren. Das
heif3t, das Wesen aller Tatsachen anzugeben, deren Bild der Satz ist. Das
Wesen allen Seins angeben» (22.1.15). Das Wesen des Satzes ist eben das
Wesen aller Tatsachen, da nach dem Grundgedanken die logische Form
von Satz und Tatsache dieselbe ist. Das Wesen aller Tatsachen ist aber
auch das Wesen von allem, was der Fall ist (vgl. 1.21), das « Wesen allen
Seins», wobei Sein wohl deshalb nicht existieren bedeutet (vgl. 7agebii-
cher 1914-1916, 22.1.15), weil es Der-Fall-Sein bedeutet. Das Wesen
des Satzes ist so fiir Wittgenstein das « Wesen allen Seins» gua Wesen
allen Der-Fall-Seins. Diese Identitit ist freilich nur formal, was auf
‘Grund der vorgeschlagenen Deutung von S, involviert wird. In mate-



des obersten Grundsatzes der « Kritik der reinen Vernunft» 137

rialer Hinsicht hingegen sind Satz und Tatsache offensichtlich verschie-
den, was von Sy impliziert wird.

Dal3 aber die « Logik » der Tatsachen in S; kursiv gedruckt ist, diirfte
heiBen: Das primire Interesse Wittgensteins gilt nicht den «logischen
Konstanten », sondern der Logik der Tatsachen, also nicht der Sprache,
sondern der Welt und in der Welt natiirlich nicht den empirischen
Tatsachen, sondern der Logik der Tatsachen. Um jedoch die Logik der
Tatsachen ausfindig zu machen, mul3 Wittgenstein iiber die Sprache
sprechen. Denn die Logik der Tatsachen liegt in der Logik der Sprache,
die eben auf Grund der Identititsthese auch die der Welt ist. Indem
Wittgenstein tber die Logik der Sprache spricht, spricht er also nicht
nur dber die der Sprache, sondern auch iiber die der Welt.

Nun erhellt, weshalb Wittgensteins Reflexion auf die Sprache (im
wortlichen Sinne) transgendental wird, weshalb also Wittgenstein, sich
auf die Form der Sprache zuriickwendend, sie auf die Welt hin #bersteigt.
Die Form der Sprache ist eben auch die Form der Welt. Wittgenstein
spricht so nicht iiber die Sprache um der Sprache willen, sondern weil
erst das Sprechen iiber die Sprache das Wesen der Welt ausspricht. Die
Welt der Tatsachen gleicht so nicht nur einer von Tatsachen bedeckten,
ungestalteten Fliche, sondern diese Induktionsfliche ist schon a priori
durch die Sprachlogik vorgestaltet. Gewissermalen transzendental
erstaunend kann so Wittgenstein in den 7agebiichern 1914—1916 schrei-
ben: «Ja, meine Arbeit hat sich ausgedehnt von den Grundlagen der
Logik zum Wesen der Welt» (2.8.16). Sie &ann expandieren von den
Grundlagen der Logik zum Wesen der Welt, weil die Logik der Sprache
zwar nicht die Welt, aber die Logs/& der Welt produziert. In déeserz Sinne
ist auch fir Wittgenstein die Welt nur der objektivierte Mensch. Die
Anthropologisierung der Welt infolge deren formaler Produktion durch
die Form der Sprache wird so fiir Wittgenstein zur Bedingung der
Moglichkeit ihrer sinnvollen und d.h. fir ihn wahrheitsdefiniten
sprachlichen ErfaBbarkeit: «Die Theorie der logischen Abbildung
durch die Sprache sagt — ganz allgemein: Damit es moglich ist, daf3 ein
Satz wahr oder falsch sei — daf3 er mit der Wirklichkeit tibereinstimme
oder nicht —dazu mul3 im Satze etwas mit der Wirklichkeit identisch sein »
(Zagebiicher 1914—1916, 20.10.14, vgl. TLP. 2.18). Dieses /dentische aber
ist nicht wie ein Gegenstand in der Welt, wenn auch nach einer Ana-
lyse, gegeben, und wird nicht wie ein Gegenstand von der Sprache
benannt, vielmehr: Damit die Sprache tiberhaupt Gegenstinde benen-
nen kann, mul} es schon das /dentische geben, das als die Eine logische



138 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

Konstante die Logik der Welt nicht abbildet oder vertritt, sondern
produziert. In der Tat ist die allgemeine Form des Satzes (vgl. 6) nicht
ein Produkt der Welt, sondern der Sprache. Da jedoch auf Grund der
Identititsthese die allgemeine Form des Satzes auch die Form der Welt
ist, so ist auch die Form der Welt ein Produkt der Sprache. In diesem
Sinne bildet die Identititsthese des TLP auch das Axiom von der sinn-

vollen sprachlichen ErfaBbarkeit der Welt infolge deren formaler
Machbarkeit.

III.

Sind diese beiden Deutungen richtig, dann ist offenbar, da3 der
Grundgedanke des TLP den obersten Grundsatz der KRV auf der
Reflexionsstufe der Sprache wiederholt. Denn in beiden Fillen wird
eine Identitit der Form angenommen, und in beiden Fillen ist diese
Form im wéortlichen Sinne transzendental und produktiv. Im einen
handelt es sich um die Identitit zwischen den Formen der Erkenntnis
und den Formen der Gegenstinde der Erkenntnis, im anderen um die
Identitit zwischen der Form des Satzes und der Tatsache. Im einen sind
die Formen der Erkenntnis transzendental und produktiv, insofern sie
die Erkenntnis auf die Welt hin tbersteigen und die Formen der
Gegenstinde der Erkenntnis hervorbringen. Im anderen aber ist die
Form des Satzes transzendental und produktiv, insofern sie den Satz
tibersteigt und die Form der Tatsache hervorbringt. Wie aber bei Kant
Erfahrung und Gegenstand der Erfahrung in materialer Hinsicht ver-
schieden sind, so fiur Wittgenstein Satz und Tatsache.

Freilich wiederholt auch die Identititsthese Wittgensteins die Iden-
tititsthese Kants nicht zale guale, sondern mutatis mutandis : Wihrend die
These Kants der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile @ priors
ist, so die These Wittgensteins der « oberste Grundsatz» aller sinnvollen
Sitze und d. h. aller synthetischen Sitze a posteriori. Denn synthetische
Urteile a priori gibt es fiir Wittgenstein nicht, es sei denn das Urteil, daB3
es keine gibt. Wihrend Kant noch von den Formen des Anschauens und
Denkens spricht, so Wittgenstein von der Form des Satzes. Wihrend fiir
Kant die Formen von Erkenntnis und Gegenstand der Erkenntnis noch
ausgesprochen werden kdnnen, so kann die Form von Satz und Tatsa-
che fiir Wittgenstein nicht mehr ausgesprochen werden, sondern sie
zeigt sich (vgl. 4.121,/4.1212). In Kantischer Terminologie lieBe sich
sagen : Das « Transzendentale », die Logik als Bedingung der Moglich-



des obersten Grundsatzes der « Kritik der reinen Vernunft» 139

keit von Erfahrungssitzen, ist fiir Wittgenstein «transzendent». Zwar
lesen wir «Die Logik ist transzendental» (6.13). Doch scheint hier
Wittgenstein den Ausdruck analog zu «Die Ethik ist transzendental»
(6.421) dhnlich wie das Kantische «transzendent» zu gebrauchen: Es
tibersteigt den Bereich theoretischer Erkenntnis. Die Logik kann aber
fiir Wittgenstein nicht nur nicht theoretisch erkannt, sondern auch
nicht ausgesprochen werden. Nur besteht zwischen der Logik einerseits
und der Ethik und Asthetik andererseits der Unterschied, da3 der TLP
— sich selbst widerlegend — die unaussprechliche Logik noch ausspricht.
Nicht erst die Philosophischen Untersuchungen, sondern schon der TLP
versuchen also, um ein Gleichnis griechischer Skeptiker zu gebrauchen,
von der Philosophie zu heilen wie ein Katharktikon, das in einen
Korper eingefiihrt und mit dem Krankheitserreger wieder ausgeschie-
den wird.

Trotz dieser Unterschiede aber zwischen dem obersten Grundsatz
der KRV und dem Grundgedanken des TLP sind beide Identitdtsthe-
sen. W. Stegmiillers Formulierung, dafl Wittgenstein «... Kants trans-
zendentalen ldealismus von der Ebene der Vernunft auf die Ebene der Sprache
transformierte » ', kann nun so spezifiziert werden, dal Wittgenstein
Kants Identititsthese von der Ebene der Vernunft auf die Ebene der Sprache
transformiert hat. Wenn wir nun auch das dritte Fragment des Parmeni-
des «... to gar auto noein estin te kai einai » (D/K.B3) mit Klemens von
Alexandrien, Plotin, Diels/Kranz und anderen Philosophen und Phi-
lologen dahingehend verstehen diirfen, dafl Denken und Sein dasselbe
ist, dann sind sowohl die Identititsthese der KRV als auch des TLP
Metamorphosen der Identititsthese des Parmenides, die in verschiede-
nen Modulationen durch die Jahrhunderte hallt. Im Unterschied frei-
lich zu Parmenides, Kant und allen anderen Vertretern einer Identitit
von Denken und Sein behauptet Wittgenstein die von Spracke und Sein,
denn: « Wie alles Metaphysische ist die Harmonie zwischen Gedanken
und Wirklichkeit in der Grammatik der Sprache aufzufinden» (Zezzel,
§ 55)8.

7 W. STEGMULLER, 2.a.0.

8 Publiziert im Rahmen des Projekts Nr. 1.388-0.81 des Schweizerischen National-
fonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung. Vgl. weiterfithrend das Buch des
Verfassers, Platos ldee des Guten, Verlag H. Richarz, St. Augustin 1984.






	Der Grundgedanke des "Tractatus" als Metamorphose des obersten Grundsatzes der "Kritik der reinen Vernunft"

