
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Der Grundgedanke des "Tractatus" als Metamorphose des obersten
Grundsatzes der "Kritik der reinen Vernunft"

Autor: Ferber, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rafael Ferber

Der Grundgedanke des «Tractatus»
als Metamorphose

des obersten Grundsatzes
der «Kritik der reinen Vernunft»

«Es ist seltsam, wie du auf etwas schauen und es nie sehen kannst» —

dieses Paradoxon Wittgensteins ist auch ein Paradoxon der
Wittgensteininterpretation. Denn daß sein Verfasser ein Kantianer ist, gehört
seit dem einflußreichen Kapitel Wittgenstein als Kantianer des einflußreichen

Buches von E. Stenius zum Gemeingut der Literatur zum Tractatus

logico-philosophicus Mit Recht kann z. B. W. Stegmüller schreiben,
daß Wittgenstein «... Kants transzendentalen Idealismus von der Ebene der

Vernunft auf die Ebene der Sprache transformierte»2. Doch nie ist u.W.
gesehen worden: Der Grundgedanke des TLP (4.0312) ist die
Umwandlung des obersten Grundsatzes aller synthetischen Urteile a priori
von Kants KRV (A 158/B 197) von der Ebene der Vernunft auf die der
Sprache. Zwar meint M. Black zu diesem Grundgedanken kurz und
weise «A remark of crucial importance»3. Aber daß die «kruziale

Wichtigkeit» dieser Bemerkung nicht zuletzt darin bestehen könnte,
den obersten Grundsatz auf die Ebene der Sprache zu transformieren,

1 E. Stenius, Wittgensteins Traktat, Eine kritische Darlegung seiner Hauptgedanken, aus
dem Englischen von W. Bader, 279—296, Frankfurt a. M. 1969. Originaltitel: Wittgenstein's

Tractatus, Basil Blackwell and Mott Ltd, Oxford 1960.
2 W. Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, Eine kritische Einführung,

XI, 4, 555, Stuttgart 1969 f
3 M. Black, A companion to Wittgenstein's < Tractatust, XXVIII, 174, Cambridge

1964.



130 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

wird nicht nur von E. Stenius', M. Blacks und W. Stegmüllers
Standarddeutungen zum TLP, sondern auch von den neueren, eigens dem Kan-
tianismus des frühen Wittgenstein gewidmeten Studien von R. Heinrich,

P. Bachmaier, S. Morris Engel und anderen übersehen4. Im
folgenden soll nun erstens der oberste Grundsatz der KRV, zweitens der

Grundgedanke des TLP soweit interpretiert werden, daß drittens der

Grundgedanke des TLP als die Umwandlung des obersten Grundsatzes
der KRV von der Ebene der Vernunft auf die der Sprache
erscheint.

I.

«...: [Sj] Die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung überhaupt sind

zugleich Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung, und [S2]

haben darum objektive Gültigkeit in einem synthetischen Urteile a priori.»
(KRV. A 158/B 197.)

Satzj statuiert die Identität der Bedingungen der Möglichkeit der

Erfahrung mit den Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der

Erfahrung, denn das «sind» ist als Zeichen der Identität zu lesen. Deshalb

vertritt der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile a priori
eine Identitätsthese 5, und die Relation der beiden miteinander in Beziehung

gesetzten Relate ist eine Identitätsrelation. Mit dem ersten Relat,
den Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung, sind zumindest
Raum, Zeit und die Kategorien gemeint. Dabei sind die Kategorien
bekanntlich nichts anderes als die Bedingungen des Denkens in einer
möglichen Erfahrung, wogegen Raum und Zeit die Bedingungen der

4 R. Heinrich, Einbildung und Darstellung, Zum Kantianismus des frühen Wittgenstein,
Ratingen, Kastellaun, Düsseldorf 19 77. P. Bachmaier, Wittgenstein und Kant, Versuch zum
Begriffdes Transzendentalen, Frankfurt am Main 1978. S. Morris Engel, Wittgenstein und
Kant in Zur Kantforschung der Gegenwart, 301-343, aus dem Amerikanischen von H. Kolar,
Wege der Forschung, Band CCLXXXI, Darmstadt 1981. Vgl. ferner zum Kantianismus
Wittgensteins die Bibliographie in F. H. Lapointe, Ludwig Wittgenstein, A comprehensive

bibliography, 146—147, Westport, Connecticut, London 1980, sowie die Aufsätze zum
Transzendentalismus bei Wittgenstein in Sprache, Logik und Philosophie, Akten des vierten
internationalen Wittgenstein Symposiums, hg. v. R. Haller und W. Grassl, 259-274, Wien
1980.

5 Ausdruck von N. Hartmann, vgl. Diesseits von Idealismus und Realismus. Ein Beitrag zur
Scheidung des Geschichtlichen und Ubergeschichtlichen in der Kantischen Philosophie in Kantstudien,
29(1924) 160—206. Auszug in Materialien zu Kants «Kritik der reinen Vernunft», hg. v.
J. Kopper und R. Malter, 205-237, Frankfurt am Main 1975.



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 131

Anschauung zu eben derselben enthalten. Sind aber die Bedingungen
der Möglichkeit der Erfahrung zugleich das zweite Relat, die

Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung, so ist ihr Ort
nicht nur die Erkenntnis, sondern auch das Erkannte. Zwischen
Erkenntnis und Erkanntem wird nämlich eine Identität behauptet, aber
nicht eine in materialer, sondern in formaler Hinsicht. Denn nicht sind
nach Kant Erfahrung und Gegenstand der Erfahrung identisch, wie die

Widerlegung des materialen Idealismus zeigt. Nach dieser beweist das

bloße, aber empirisch bestimmte Bewußtsein meines eigenen Daseins
das Dasein der Gegenstände im Raum außer mir (vgl. B 247—279).
Wohl aber sind die Form der Erfahrung und des Gegenstandes der

Erfahrung nach Kant identisch. Da nämlich Raum und Zeit Formen der

Anschauung und die Kategorien Formen des Denkens bzw.
«Gedankenformen » sind, so ist die Identität zwischen Erfahrung und Gegenstand

der Erfahrung eine formale Identität. Beide haben eine Form
gemeinsam, und Kants Idealismus ist insofern ein formaler Idealismus.

Dieser formale Idealismus wird nun im «System der Grundsätze des

reinen Verstandes» konkretisiert. Die synthetischen Urteile a priori
nämlich, welche die Axiome der Anschauung, die Antizipationen der

Wahrnehmung, die Analogien der Erfahrung und die Postulate des

empirischen Denkens überhaupt darbieten, sind eben nicht nur Grundsätze

des reinen Verstandes, sondern auch auf Grund des obersten
Grundsatzes aller synthetischen Urteile a priori offenbar auch
Grundbestimmungen des reinen Gegenstandes, d. h. hier des Gegenstandes
möglicher Erfahrung vor aller möglichen Erfahrung. Es ist z. B. nicht
nur ein Grundsatz des reinen Verstandes, daß alle Anschauungen extensive

Größen sind, sondern auch eine Grundbestimmung des reinen

Gegenstandes der Anschauung. Anders gesagt: Sie sind weder bloß
apriorische Grundsätze eines Subjektes noch auch bloß apriorische
Grundbestimmungen eines Objektes, sondern gehören einem Bereich

an, der Subjekt und Objekt gemeinsam ist. Deshalb ist die Kantische
Erkenntnistheorie als Theorie von den Erkenntnisformen auch
Gegenstandstheorie als Theorie von den Gegenstandsformen. Deshalb ist die
Kritik der reinen Vernunft auch eine Kritik des reinen Gegenstandes.
Deshalb ist es nur eine andere Einseitigkeit, wenn z. B. M. Heidegger

gegen einseitige neukantianische Interpretationsansätze schreibt: «So

beruht denn auch der positive Ertrag von Kants Kritik der reinen
Vernunft im Ansatz zu einer Herausarbeitung dessen, was zu einer



132 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

Natur überhaupt gehört, und nicht in einer «Theorie» der Erkenntnis»

6. Der positive Ertrag von Kants Kritik der reinen Vernunft beruht
nämlich auf Grund der Identitätsthese sowohl im Ansatz zu einer
Herausarbeitung dessen, was zu einer Natur überhaupt gehört, als auch in
einer Theorie der Erkenntnis. Die Seele ist so für Kant, um einen
Ausspruch des Proklos abzuwandeln, nicht eine von Begriffen leere

Schreibtafel, sondern eine stets vollbeschriebene, die, indem sie sich
selber vollschreibt, auch das Buch der Natur schreibt: Begriffe sind für
Kant bekanntlich nicht Dinge, sondern Weisen des Umgangs mit Dingen.

Aus S2 «... und haben darum objektive Gültigkeit in einem synthetischen

Urteile a priori» geht auf Grund von Sj hervor: Weil die

Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung dasselbe sind wie die

Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung, deshalb
haben sie objektive Gültigkeit in einem synthetischen Urteile a priori.
Mit «objektive Gültigkeit» ist hier soviel wie «objektive Realität» und
d.h. Beziehung auf einen Gegenstand gemeint (vgl. A155/B195),
offensichtlich einen Gegenstand der Erfahrung. Negativ gesprochen, ist
damit gemeint, daß die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung
nicht bloß subjektimmanente, sondern auch -transiente Funktion
haben, daß sie — bildhaft ausgedrückt — nicht bloß leerlaufen, sondern die
Welt ergreifen. Mit einem synthetischen Urteil ist nach Kant gemeint,
daß in ihm (1) nicht wie in einem analytischen der Begriff des Prädikats
in dem des Subjekts enthalten ist und (2) daß es nicht wie ein analytisches

aus dem Satz des Widerspruchs allein bewiesen werden kann.

Synthetische Urteile sind so Erweiterungsurteile im Unterschied zu den

analytischen, den Erläuterungsurteilen (vgl. A 6—7/B 9—10). Synthetische
Urteile erweitern nämlich unsere Erkenntnis, indem sie uns etwas über
die Welt sagen, etwa daß alle Körper schwer sind (vgl. A 7/B 11).

Analytische Urteile aber erläutern nur unsere Erkenntnis, indem sie uns
nichts über die Welt, sondern nur etwas über unsere Erkenntnis der
Welt sagen, etwa daß alle Körper ausgedehnt sind (vgl. ebd.). Denn in
dem Begriff des Körpers ist der der Ausgedehntheit schon enthalten,
und es kann aus dem Satz des Widerspruchs bewiesen werden, daß alle

Körper ausgedehnt sind: Wären sie nicht ausgedehnt, dann wären sie

keine Körper mehr. Ein synthetisches Urteil a priori ist nun im Unterschied

zu einem synthetischen Urteil a posteriori nicht zufällig und nur

6 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 3, 10—11, Tübingen 1967 n.



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 133

im komparativen Sinne allgemein, sondern notwendig und im strengen
Sinne allgemein (vgl. B 3—4), etwa daß in allen Veränderungen der

körperlichen Welt die Quantität der Materie unverändert bleibt
(vgl. B 17). Ein synthetisches Urteil a priori ist so ein im strengen Sinne

allgemeines und notwendiges Urteil über die Welt.
Haben nun die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung objektive

Gültigkeit in einem synthetischen Urteile a priori, so haben sie auch
in einem im strengen Sinne allgemeinen und notwendigen Urteil über
die Welt Beziehung auf einen Gegenstand der Erfahrung. Sie sind
deshalb nicht Prinzipien einer möglichen, sondern der wirklichen Welt.
Die Identitätsthese garantiert so auch den Realitätsbezug der Bedingungen

der Möglichkeit der Erfahrung und damit auch der synthetischen
Urteile a priori, in denen sie enthalten ist. Das Identitätsprinzip als der
oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile a priori ist gewissermaßen
das Realitätsprinzip aller synthetischen Urteile a priori. Es verbürgt, daß

diese nicht nur eine Extension in einer möglichen, sondern auch in der
wirklichen Welt haben. Insofern enthält es auch die Quintessenz der
Transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe, die eben die Erklärung

der Art ist, wie sich Begriffe a priori auf Gegenstände und d. h. hier
Gegenstände der Erfahrung beziehen können (vgl. A 85/B 117). Dies
erklärt sich nicht nur dadurch, daß das Bewußtsein von «Dingen» in
mir, das Selbstbewußtsein, schon das Fremdbewußtsein von Dingen
außer mir voraussetzt. Es erklärt sich wesentlich durch die Identität
dieser Begriffe a priori mit den Bedingungen der Möglichkeit dieser

Gegenstände. Denn da diese Begriffe mit den Bedingungen der
Möglichkeit der Gegenstände identisch sind, diese Bedingungen der
Möglichkeit aber Bedingungen der Möglichkeit der Gegenstände bilden,
beziehen sich diese Begriffe a priori auch auf die Gegenstände.

Die Frage aber, auf welche die Identitätsthese die Antwort
ausmacht, ist die Grundfrage der Kritik der reinen Vernunft, wird sie doch zu
deren Beantwortung aufgestellt (vgl. A 158/B 197): «Wie sind synthetische

Urteile a priori möglich?» Das heißt nun: Wie sind im strengen
Sinne allgemeine und notwendige Urteile über die Welt — wie z. B. die
Grundsätze des reinen Verstandes — möglich? Um den für unsere
Zwecke interessanten Fragepunkt schärfer herauszuarbeiten: Wie ist es

möglich, daß die Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung nicht
bloß subjektimmanente, sondern auch -transiente Funktion haben?
Anders gefragt: Wie ist es möglich, daß sie nicht nur etwas
Erkenntnisinternes sind, sondern sich auch auf Erkenntnisexternes — Gegen-



134 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

stände der Erfahrung — beziehen Nochmals anders gefragt: Wie ist es

möglich, daß unsere Erkenntnis a priori nicht nur sich selber, sondern
auch die Welt begreifen kann, die doch von ihr so verschieden ist? Die
Antwort aber, die in der Identitätsthese Kants beschlossen liegt, kann so

gegeben werden: Das ist deshalb möglich, weil die Welt gar nicht so

verschieden von unserer Erkenntnis a priori, sondern wenigstens der
Form nach so beschaffen wie diese ist. Der formale Idealismus ist für
Kant insofern auch im wörtlichen Sinne ein transzendentaler Idealismus,
als die Formen der Erkenntnis die Erkenntnis auf die Welt hin
übersteigen. Der transzendentale Idealismus aber ist im wörtlichen Sinne ein

produktiver Idealismus, insofern die Formen der Erkenntnis die Formen
der Welt nicht empfangen, sondern hervorbringen. Das scheinbar
Erkenntnisexterne - die Gegenstände der Erfahrung — ist so in gewissem,

nämlich in formalem Sinne doch nur etwas Erkenntnisinternes.
Die Be2iehung der Erkenntnis auf das Erkannte ist aber nicht eine Beziehung

auf Erkenntnisexternes, sondern -internes. Insofern ist sie auch

nicht eine Beziehung von Mensch zu Außermenschlichem, sondern
eine innermenschliche Relation. Sie geschieht innerhalb der Formen,
welche der Mensch hervorgebracht, mit welchen er die Erkenntnis
überstiegen und die Formen der Welt produziert hat. Die Welt aber ist

gewissermaßen nur der objektivierte Mensch. Die Anthropologisierung
der Welt infolge deren formaler Produktion durch die Formen der
Erkenntnis wird so für Kant zur Bedingung der Möglichkeit ihrer
Begreifbarkeit. In diesem Sinne ist die Identitätsthese auch das Axiom
von der Begreifbarkeit der Welt durch deren formale Machbarkeit.

II.

« [S i ] Die Möglichkeit des Satzes beruht aufdem Prinzip der Vertretung von
Gegenständen durch Zeichen.
[S2] Mein Grundgedanke ist, daß die dogischen Konstantem nicht vertreten.

Daß sich die Logik der Tatsachen nicht vertreten läßt.»
(TLP. 4.0312.)

Beginnen wir mit Satzp Der Ausdruck «Möglichkeit des Satzes»

meint die reale Möglichkeit, denn die logische, also die Widerspruchsfreiheit,

hat nichts mit dem folgenden Prinzip zu tun, sondern setzt ein
anderes voraus. Beruht die reale Möglichkeit des Satzes auf etwas, so hat
der Satz in Kantischer Terminologie eine Bedingung seiner Möglich-



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 135

keit. Diese ist ein Prinzip, nämlich das der Vertretung von Gegenständen

durch Zeichen, wie schon die Bedingungen der Möglichkeit der

Erfahrung der KRV Prinzipien sind, nämlich der Sinnlichkeit und des

Verstandes. Dieses Prinzip aber ist weder ein Prinzip der Sinnlichkeit
noch des Verstandes, sondern des Satzes und so auch Bedingung der

Möglichkeit des Satzes.

Das Problem aber, das dieses Prinzip löst, läßt sich so formulieren :

Wie ist sinnvolle Sprache möglich? Wie ist es möglich, daß sich Zeichen
auf Gegenstände, also sich etwas Sprachliches auf etwas Außersprachliches

bezieht, sich aber trotzdem von ihm unterscheidet, insofern es

offensichtlich nicht das Außersprachliche ist? Die Antwort lautet:
Eben, indem die Zeichen die Gegenstände vertreten. Aufder Ebene des

Satzes: Wie ist es möglich, daß sich ein Satzzeichen auf eine Tatsache

bezieht, von der es offensichtlich verschieden ist? Eben, indem das

Satzzeichen die Tatsache abbildet (vgl. 4.01 ff). Doch nach 2.2 müssen
Bild und Abgebildetes die logische Form der Abbildung gemeinsam
haben. Auf der Reflexionsstufe der Sprache führt diese These zum
Grundgedanken des TLP:

« [S2] Mein Grundgedanke ist, daß die dogischen Konstantem nicht
vertreten. Daß sich die Logik der Tatsachen nicht vertreten läßt.»

Formal gesehen, besteht SatZ£ aus zwei Sätzen, dem Hauptsatz
«Mein Grundgedanke ist...», dem ihm subordinierten Nebensatz und
einem zweiten Satz. Dieser zweite Satz ist aber logisch gesehen ebenfalls
ein zweiter, dem Hauptsatz subordinierter Nebensatz, was schon die
einleitende Konjunktion «Daß» anzeigt. Der Grundgedanke des TLP
ist somit in einem Haupt- und zwei von ihm abhängigen Nebensätzen

ausgedrückt.
Die beiden Nebensätze gleichen einer Waage: Sie bringen Sprache

und Welt ins Gleichgewicht. Der erste Nebensatz spricht von den

«logischen Konstanten», die nicht vertreten, der zweite Nebensatz von
der Logik der Tatsachen, die sich nicht vertreten läßt. Die «logischen
Konstanten» gehören der Sprache an, die Logik der Tatsachen der Welt.
Trotzdem haben die «logischen Konstanten» und die Logik der Tatsachen

etwas gemeinsam, nämlich das Prinzip der Unvertretbarkeit bzw.
des Nichtvertretens: Die «logischen Konstanten» vertreten nicht, die

Logik der Tatsachen läßt sich nicht vertreten. Mehr noch: Die «logischen

Konstanten» und die Logik der Tatsachen sind dasselbe. Denn
damit ein Satz eine Tatsache abbilden kann, müssen nicht nur Zeichen
Gegenstände vertreten, sondern muß auch in Satz und Tatsache etwas



136 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

identisch sein, das die Abbildung erst möglich macht (vgl. 2.161).
Deshalb vertritt der Grundgedanke des TLP eine Identitätsthese und die
Relation der beiden Relate «logische Konstanten» und «Logik der
Tatsachen» ist eine Identitätsrelation. Sprache und Welt brauchen gewissermaßen

ein «gemeinsames Bindemittel » (Tagebücher 1914-1916, 25.12.14),
damit die Sprache an der Welt haftet und nicht von ihr abgleitet: Sie

brauchen ein Drittes, das einerseits mit der Sprache, andererseits mit der
Welt identisch ist und die Anwendung der Sprache aufdie Welt möglich
macht.

Nun ist aber nach 2.2. die «logische Form» jenes Dritte zwischen
Bild und Abgebildetem, Satz und Sachverhalt, Sprache und Welt. Diese

«logische Form» aber sind die «logischen Konstanten», die in S£ von
4.0312 wohl deshalb in Anführungszeichen gesetzt werden, weil es

deren zwar mehrere gibt, sie sich jedoch aufeine zurückführen lassen. Sie

ist das, was alle Sätze, ihrer Natur nach, miteinander gemeinsam haben:
«Man könnte sagen : Die Eine logische Konstante ist das, was alle Sätze,

ihrer Natur nach, mit einander gemein haben. Das aber ist die
allgemeine Satzform» (5.47). Die allgemeine Satzform ist aber auch die

Sprachlogik, die menschenunmöglich der Umgangssprache entnommen

werden kann (vgl. 4.0002). Deshalb muß sie Wittgenstein einer
Idealsprache entnehmen (vgl. 6). Deshalb spricht er auch im Grundgedanken

von den «logischen Konstanten», welche die Umgangssprache
selbstredend nicht kennt. Die allgemeine Satzform ist aber auch das

Wesen des Satzes (5.471).
Das Wesen des Satzes aber ist auf Grund der Identitätsthese auch das

Wesen der Welt: «Das Wesen des Satzes angeben, heißt, das Wesen aller
Beschreibung angeben, also das Wesen der Welt» (5.4711). Deshalb
kann Wittgenstein in den Tagebüchern 1914-1916 schreiben: «Meine

ganze Aufgabe besteht darin, das Wesen des Satzes zu erklären. Das

heißt, das Wesen aller Tatsachen anzugeben, deren Bild der Satz ist. Das

Wesen allen Seins angeben» (22.1.15). Das Wesen des Satzes ist eben das

Wesen aller Tatsachen, da nach dem Grundgedanken die logische Form
von Satz und Tatsache dieselbe ist. Das Wesen aller Tatsachen ist aber
auch das Wesen von allem, was der Fall ist (vgl. 1.21), das «Wesen allen
Seins», wobei Sein wohl deshalb nicht existieren bedeutet (vgl. Tagebücher

1914-1916, 22.1.15), weil es Der-Fall-Sein bedeutet. Das Wesen
des Satzes ist so für Wittgenstein das «Wesen allen Seins» qua Wesen
allen Der-Fall-Seins. Diese Identität ist freilich nur formal, was auf
Grund der vorgeschlagenen Deutung von S2 involviert wird. In mate-



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 137

rialer Hinsicht hingegen sind Satz und Tatsache offensichtlich verschieden,

was von Sj impliziert wird.
Daß aber die «Logik» der Tatsachen in S2 kursiv gedruckt ist, dürfte

heißen: Das primäre Interesse Wittgensteins gilt nicht den «logischen
Konstanten», sondern der Logik der Tatsachen, also nicht der Sprache,
sondern der Welt und in der Welt natürlich nicht den empirischen
Tatsachen, sondern der Logik der Tatsachen. Um jedoch die Logik der
Tatsachen ausfindig zu machen, muß Wittgenstein über die Sprache
sprechen. Denn die Logik der Tatsachen liegt in der Logik der Sprache,
die eben auf Grund der Identitätsthese auch die der Welt ist. Indem
Wittgenstein über die Logik der Sprache spricht, spricht er also nicht
nur über die der Sprache, sondern auch über die der Welt.

Nun erhellt, weshalb Wittgensteins Reflexion auf die Sprache (im
wörtlichen Sinne) transzendental wird, weshalb also Wittgenstein, sich
auf die Form der Sprache zurückwendend, sie auf die Welt hin übersteigt.

Die Form der Sprache ist eben auch die Form der Welt. Wittgenstein
spricht so nicht über die Sprache um der Sprache willen, sondern weil
erst das Sprechen über die Sprache das Wesen der Welt ausspricht. Die
Welt der Tatsachen gleicht so nicht nur einer von Tatsachen bedeckten,
ungestalteten Fläche, sondern diese Induktionsfläche ist schon a priori
durch die Sprachlogik vorgestaltet. Gewissermaßen transzendental
erstaunend kann so Wittgenstein in den Tagebüchern 1914-1916 schreiben

: «Ja, meine Arbeit hat sich ausgedehnt von den Grundlagen der

Logik zum Wesen der Welt» (2.8.16). Sie kann expandieren von den

Grundlagen der Logik zum Wesen der Welt, weil die Logik der Sprache
zwar nicht die Welt, aber die Logik der Welt produziert. In diesem Sinne
ist auch für Wittgenstein die Welt nur der objektivierte Mensch. Die
Anthropologisierung der Welt infolge deren formaler Produktion durch
die Form der Sprache wird so für Wittgenstein zur Bedingung der

Möglichkeit ihrer sinnvollen und d. h. für ihn wahrheitsdefiniten
sprachlichen Erfaßbarkeit : « Die Theorie der logischen Abbildung
durch die Sprache sagt — ganz allgemein : Damit es möglich ist, daß ein
Satz wahr oder falsch sei — daß er mit der Wirklichkeit übereinstimme
oder nicht — dazu muß im Satze etwas mit der Wirklichkeit identisch sein »

(Tagebücher 1914-1916, 20.10.14, vgl. TLP. 2.18). Dieses Identische aber
ist nicht wie ein Gegenstand in der Welt, wenn auch nach einer Analyse,

gegeben, und wird nicht wie ein Gegenstand von der Sprache
benannt, vielmehr : Damit die Sprache überhaupt Gegenstände benennen

kann, muß es schon das Identische geben, das als die Eine logische



138 Der Grundgedanke des «Tractatus» als Metamorphose

Konstante die Logik der Welt nicht abbildet oder vertritt, sondern

produziert. In der Tat ist die allgemeine Form des Satzes (vgl. 6) nicht
ein Produkt der Welt, sondern der Sprache. Da jedoch auf Grund der
Identitätsthese die allgemeine Form des Satzes auch die Form der Welt
ist, so ist auch die Form der Welt ein Produkt der Sprache. In diesem
Sinne bildet die Identitätsthese des TLP auch das Axiom von der
sinnvollen sprachlichen Erfaßbarkeit der Welt infolge deren formaler
Machbarkeit.

/

III.

Sind diese beiden Deutungen richtig, dann ist offenbar, daß der

Grundgedanke des TLP den obersten Grundsatz der KRV auf der
Reflexionsstufe der Sprache wiederholt. Denn in beiden Fällen wird
eine Identität der Form angenommen, und in beiden Fällen ist diese

Form im wörtlichen Sinne transzendental und produktiv. Im einen
handelt es sich um die Identität zwischen den Formen der Erkenntnis
und den Formen der Gegenstände der Erkenntnis, im anderen um die
Identität zwischen der Form des Satzes und der Tatsache. Im einen sind
die Formen der Erkenntnis transzendental und produktiv, insofern sie

die Erkenntnis auf die Welt hin übersteigen und die Formen der

Gegenstände der Erkenntnis hervorbringen. Im anderen aber ist die

Form des Satzes transzendental und produktiv, insofern sie den Satz

übersteigt und die Form der Tatsache hervorbringt. Wie aber bei Kant
Erfahrung und Gegenstand der Erfahrung in materialer Hinsicht
verschieden sind, so für Wittgenstein Satz und Tatsache.

Freilich wiederholt auch die Identitätsthese Wittgensteins die
Identitätsthese Kants nicht tale quale, sondern mutatis mutandis: Während die
These Kants der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile a priori
ist, so die These Wittgensteins der « oberste Grundsatz» aller sinnvollen
Sätze und d. h. aller synthetischen Sätze a posteriori. Denn synthetische
Urteile a priori gibt es für Wittgenstein nicht, es sei denn das Urteil, daß

es keine gibt. Während Kant noch von den Formen des Anschauens und
Denkens spricht, so Wittgenstein von der Form des Satzes. Während für
Kant die Formen von Erkenntnis und Gegenstand der Erkenntnis noch

ausgesprochen werden können, so kann die Form von Satz und Tatsache

für Wittgenstein nicht mehr ausgesprochen werden, sondern sie

zeigt sich (vgl. 4.121/4.1212). In Kantischer Terminologie ließe sich

sagen: Das «Transzendentale», die Logik als Bedingung der Möglich-



des obersten Grundsatzes der «Kritik der reinen Vernunft» 139

keit von Erfahrungssätzen, ist für Wittgenstein «transzendent». Zwar
lesen wir «Die Logik ist transzendental» (6.13). Doch scheint hier
Wittgenstein den Ausdruck analog zu «Die Ethik ist transzendental»

(6.421) ähnlich wie das Kantische «transzendent» zu gebrauchen: Es

übersteigt den Bereich theoretischer Erkenntnis. Die Logik kann aber

für Wittgenstein nicht nur nicht theoretisch erkannt, sondern auch

nicht ausgesprochen werden. Nur besteht zwischen der Logik einerseits
und der Ethik und Ästhetik andererseits der Unterschied, daß der TLP

- sich selbst widerlegend — die unaussprechliche Logik noch ausspricht.
Nicht erst die Philosophischen Untersuchungen, sondern schon der TLP
versuchen also, um ein Gleichnis griechischer Skeptiker zu gebrauchen,
von der Philosophie zu heilen wie ein Katharktikon, das in einen

Körper eingeführt und mit dem Krankheitserreger wieder ausgeschieden

wird.
Trotz dieser Unterschiede aber zwischen dem obersten Grundsatz

der KRV und dem Grundgedanken des TLP sind beide Identitätsthesen.

W. Stegmüllers Formulierung, daß Wittgenstein «... Kants
transzendentalen Idealismus von der Ebene der Vernunft auf die Ebene der Sprache

transformierte»1, kann nun so spezifiziert werden, daß Wittgenstein
Kants Identitätsthese von der Ebene der Vernunft auf die Ebene der Sprache

transformiert hat. Wenn wir nun auch das dritte Fragment des Parmeni-
des «... to gar auto noein estin te kai einai» (D/K.B3) mit Klemens von
Alexandrien, Plotin, Diels/Kranz und anderen Philosophen und
Philologen dahingehend verstehen dürfen, daß Denken und Sein dasselbe

ist, dann sind sowohl die Identitätsthese der KRV als auch des TLP
Metamorphosen der Identitätsthese des Parmenides, die in verschiedenen

Modulationen durch die Jahrhunderte hallt. Im Unterschied freilich

zu Parmenides, Kant und allen anderen Vertretern einer Identität
von Denken und Sein behauptet Wittgenstein die von Sprache und Sein,
denn : «Wie alles Metaphysische ist die Harmonie zwischen Gedanken
und Wirklichkeit in der Grammatik der Sprache aufzufinden» (Zettel,

§ 55)8.

7 W. Stegmüller, a.a.O.
8 Publiziert im Rahmen des Projekts Nr. 1.388-0.81 des Schweizerischen Nationalfonds

zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung. Vgl. weiterführend das Buch des

Verfassers, Piatos Idee des Guten, Verlag H. Richarz, St. Augustin 1984.




	Der Grundgedanke des "Tractatus" als Metamorphose des obersten Grundsatzes der "Kritik der reinen Vernunft"

