Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Présupposés éthiques et "coincidence des opposeés”
Autor: Brunn, Emilie zum

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMILIE ZuM BRUNN

Présupposés éthiques
et «coincidence des opposés»

Cet exposé s’inscrit dans une réflexion sur la destinée culturelle et
sociale de la connaissance, envisagée selon une perspective non sim-
plement historique ou sociologique, mais éthique. Je commencerai par
utiliser ce terme dans une acception méthodologique voisine de celle
que lui ont donnée les philosophes anglo-saxons modernes. Ils congoi-
vent I’éthique comme une réflexion analytique sur la morale, et de fagon
générale sur toute activité quelle qu’elle soit, donc aussi sur celle du
connaitre. Ces auteurs définissent ainsi un lJex d’os peuvent étre jugees la
politique et la sociologie comme la morale et la philosophie elle-méme,
et non inversement! Ils ont appelé cette éthique déontigue parce qu’elle
réfléchit sur les sciences normatives et leurs impératifs. C’est pourquoi,
loin de se présenter comme une deontologie au sens étroit du terme,
c’est-a-dire comme une morale professionnelle, elle prétend constituer
une metamorale. En effet, son propos ne s’identifie pas a celui des sciences
qui énoncent ce qui est bien ou mal, vrai ou faux: aussi, en tant qu’elle
consiste en une réflexion sur ce genre d’enonces, I’éthique comporte-t-elle
nécessairement un certain relativisme moral, étant bien entendu qu’il
s’agit d’un relativisme descriptif et non pas nécessairement normatif. Au
cours de leurs analyses les penseurs anglo-saxons constatent que toute
phrase considérée comme vraie postule la vérité d’une autre phrase, que
toute vérité religieuse présuppose une autre vérité, une autre religion.
(On remarquera les affinités de cette analyse logique des présupposés
avec la doctrine bouddhique des origines interdépendantes.) Telle est la
présupposition nécessaire de tout systeme se donnant pour vérité. Cette
observation fonde le relativisme descriptif inhérent a I’éthique ainsi



112 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

entendue, et permet d’éviter le danger que présente tout dogmatisme, ce
danger que I’énoncé moral ou religieux méconnait radicalement. Cest
pourquoi une telle éthique ne s’occupe pas elle-méme, au moins de
facon directe, d’énoncer une veérste morale. Elle n’est pas, au moins de
prime abord, une science normative.

Tout le probléme que pose cette conception critique de 1’éthique me
parait résider dans I'importance qu’on attribuera en derniére analyse a
cette réserve: de manieére directe, ou de prime abord. Est-il possible,
humainement parlant, de constituer une éthique totalement objectsve,
c’est-a-dire une réflexion sur la morale qui ne comporte pas elle-méme
de morale? Pour cela il faudrait étre ’observateur symbolique de la
navette spatiale décrit par Wilfred Desan, a la limite de I'impossi-
ble .

Quelle que soit la solution a laquelle on finira par se rallier de
maniére indirecte ou en seconde instance, il faut néanmoins reconnaitre
Vutilite methodologique d’une stricte distinction entre éthique et morale, telle que
'ont proposée les Anglo-Saxons. Elle permet de ne pas suivre d’emblée
le sillon tracé par les philosophes qui jusqu’a nos jours ont mélé les deux
types de considérations en faisant de la philosophie une science org:-
nairement morale. On a signalé les collusions entre définitions et valeurs dans
les dialogues platoniciens 2. De méme pour Augustin, la recherche de la
«fin de ce qui est bien» et «de ce qui est mal» constitue la tiche propre et
premiére de la philosophie 3.

Au contraire, les analyses anglo-saxonnes permettent de prendre un
recul critique grice a la distinction entre I’énoncé d™un #x dois et la
réflexion sur le sens et les présupposés d’un tel énoncé. C’est dans cette
perspective que jexaminerai pour commencer certains des présupposés
sous-jacents a la doctrine de la cosncidentia oppositorum telle que Nicolas de
Cues I’a exposée, et que je chercherai a vérifier leur cohérence ou leur
non cohérence avec les applications pratiques qui en sont proposées
dans le De pace fidei, le projet de paix cecuménique le plus célébre du

' Wilfred DesAN, Heraclitus and the Space Shuttle : The Anatomy of a Nation, conference
given at the meeting of the « International Society of Metaphysics», Nairobi, August 14th,
1981: « The spacecraft is by definition objective. Our fictional astronaut is the impartial
observer. And his objectivity lies precisely in his non-belonging to any subject. It is a mindles
knowing, and his observing is cosmic, it is the knowing of «<what-is-not-himself> —. » Voir,
du méme auteur, The Planetary Man (New York, Macmillan, 1972), p. 153 sv.

2 Cf. Alain pE LiBERA, «Philosophie, morale, éthique», dans La Nef, n° 67, sept.—
nov. 1978 (Paris: Tallandier), p. 58 sv.

3 Augustin, De civitate Dei X1X, 1; CC 48, p. 657, 9-659, 121.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 115

moyen age finissant. Je me laisserai guider en cette recherche par les
vues d’un connaisseur et d’un partisan de I’analyse anglo-saxonne, celles
de mon collégue et ami Alain de Libera, et m’appuierai sur son étude
intitulée Philosophie, ethique, morale. Je commencerai par utiliser ce texte
pour sa portée méthodologique, tout en me réservant d’indiquer plus
loin qu’il me parait constituer I'un des essais les plus cohérents dans la
recherche d’un fondement éthique ou méta-moral totalement rationnel
et objectif: celui que la philosophie occidentale recherche désespéré-
ment depuis 'effondrement de la pensée dogmatique. Etant donné
'importance de ce texte pour I’étude qui va suivre, je me permets d’en
citer de maniére extensive les conclusions:

«... ce peut étre une tiche non seulement importante mais essentielle pour le
philosophe que de montrer que toute morale présuppose un corps de prin-
cipes éthiques ou un certain nombre de vérités éthiques. De plus, ce peut
étre aussi une tiche spécifiquement philosophique que de montrer 4 chaque
fois quels sont ces principes ou ces présuppositions éthiques dont toute
morale présuppose la vérité et dont tout agent moral donne a entendre qu’il
les croit vraies. Par ailleurs, le philosophe peut, en poussant aussi loin que
possible la démonstration que la présupposition d’une vérité éthique est le
principe de la morale, s’attacher a la distinction entre présupposition et
implication contextuelle, et veiller a ce que 'on ne confonde pas les deux
registres ni dans ’assomption ni dans la réfutation des doctrines morales. En
ce sens on peut dire que, bien que le philosophe n’ait pas 2 proposer de
morale..., il lui est toutefois possible de comparer les morales du point de
vue de leurs présuppositions éthiques. Certes il ne s’agit pas d’évaluer ces
présupposés éthiques, mais uniquement d’envisager la cobeérence de la relation
de supposition, son caractére implicite ou explicite, de montrer — le cas
échéant — qu’une morale est construite sur la dénegation des principes qu’elle
présuppose, etc. Bref, il s’agit de /a repreésenter telle quelle (et donc aussi d’étudier
pour elle-méme la dénégation, sa rhétorique, ses techniques d’occultation,
etc.)» 4.

Dans la perspective qu'ouvrent ces derniéres lignes (les souligne-
ments étant de moi), jai donc cherché a établir certains présupposés
éthiques, explicites ou implicites, de la coincidentia oppositorum ainsi que
«la non cohérence de la relation de supposition» avec le projet religieux
et moral de paix universelle que Nicolas de Cues parait avoir élaboré a
partir de ces présupposés.

4 A. pE LiBera, «Philosophie...», p. 73.



114 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

Sous des modalités diverses, ce principe a en effet été considéré — et
I’est 2 nouveau de nos jours, on y viendra plus loin — comme une réponse
au scandale des contradictions qui affectent 'univers de la moralité, et
dont I’énoncé le plus lapidaire est le fameux Verite en deca des Pyrenées,
erreur au-dela’. Cette constatation, on le sait, a conduit ceux qui 'ont
faite a des attitudes différentes, voire opposées: scepticisme relativiste
chez Montaigne, pari sur I’Absolu religieux chez Pascal — encore qu’a
leur racine on puisse déceler un méme renoncement a la certitude
métaphysique. Tout autre est I'attitude de Nicolas de Cues devant le
méme constat: ce n’est pas un hasard si le théoricien de la coincidentia
oppositorum est aussi auteur d’un projet de religion universelle en
laquelle la diversité des rites doit se concilier avec I'unité d’une seule
foi. Le présupposé de cette religion de I'unité est le suivant: la diversité
des conceptions religieuses est a la fois fondée et levée (aufgehoben) en un
principe qui les transcende. On trouve cette vue relativement relativiste
dans un passage remarquable du De pace fide; ou I’ Absolu est considéré
comme étant en un sens la cause de nos erreurs et de nos oppositions,
puisqu’il nous est impossible de le cerner tel quel et que nous identifions
pourtant cet Absolu avec les conceptions finies que nous nous en fai-
sons:

«Aux diverses nations, Tu as envoyé divers prophétes et divers maitres, les
uns en un temps, les autres en un autre temps. Mais c’est une loi de notre
condition d’hommes terrestres qu'une longue habitude devienne pour nous
une seconde nature, soit tenue pour vérité et défendue comme telle. De la
naissent de grandes discussions, lorsque chaque communauté oppose sa foi
aux autres fois. — Viens donc a leur secours, Toi qui seul le peux. Car c’est
Toi seul qu’ils vénérent a travers tous les objets apparents de leur culte et ¢'esz
a cause de Toi par consequent que nait la guerre religieuse. Personne, en effet, dans tout ce
qu’il désire, ne désire en vérité que le bien que Tu es... c’est donc Toi qu’a travers la
diversité des rites ils semblent tous chercher diversement et & travers la
diversite des noms divins ¢’est Toi qu’ils nomment, car tel que tu es en Toi-méme tu
demeures inconnu a tous et ineffable» ©.

’ Blaise Pascal (parlant de I’équité et de la justice), Pensees, éd. Brunschvicg n® 294,
Chevallier n® 230, Sellier n® 94. Cf. «Quelle vérité est-ce que ces montagnes bornent,
mensonge au monde qui se tient au-dela ?», Montaigne, Essass 11, 12.

¢ Nicolai de Cusa, De pace fidei, éd. Raymond Klibansky et Hildebrand Bascour
(Londres, The Warburg Institute, 1956), p. 6. Trad. Maurice de Gandillac, Euvres choisies
de Nicolas de Cues (Paris: Aubier, 1942), p. 417-18.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 115

On sait que le projet du cardinal, forgé dans I’espoir de réconcilier
chrétiens et musulmans apres la prise de Constantinople, lorsqu’il eut
appris les atrocités commises par les Turcs contre ses coreligionnaires,
n’eut aucun succes. Sans prétendre expliquer uniquement par la les
raisons de cet échec, il parait toutefois intéressant de relever certains
défauts de cohérence entre les présupposés fondamentaux de la coinci-
dentia oppositorum qui postulent une totale ouverture cecuménique, et
I’application qui en est proposée dans le De pace fide:.

Rappelons brievement la signification du présupposé principal de
cette déja moderne «métaphysique de la finitude»:

«... Pexpérience de la finitude humaine est en méme temps I’expérience
intuitive de la /Zmite infinie, et par conséquent le dépassement de cette
intuition de la finitude elle-méme. Tel est le fameux principe de la coincidence
des apposés sur lequel le Cusain fonde toute sa philosophie... Le principe de
coincidence des opposés, par sa nature onfologigue, permet a I’esprit humain
de dépasser sa propre finitude bien que ce soit de fagon intuitive seulement.
Il fonde cette «conjecture» qu’il doit exister une pensée, une imagination,
voire un pouvoir non plus constructeur mais ¢créateur dans lequel tout coin-
cide comme dans la source premiere» ’.

On s’attend de la part de Nicolas, conformément a son constat
relativiste, qu’il recherche sinon une vérité ultime, accessible en soi, au
moins une vérité ultérieure, en laquelle les diverses religions pourraient
se réconcilier. C’est bien ainsi que I’auteur procéde pour commencer, en
analysant le présuppose commun aux divers credos. Cette analyse est engagée
par le dialogue avec un Grec représentant la philosophie au sein du
concile paradigmatique ou Société des nations religieuses que Nicolas
nous montre siégeant dans le ciel, region rationnelle, en présence de Dieu
et de son Verbe ainsi que des apotres Pierre et Paul.

Le Grec commence par se montrer sceptique devant le projet d’une
religion universelle. « Alors que pour I'instant chaque nation défend sa
foi jusqu’au témoignage du sang, comment accepterait-elle d’en chan-
ger?» — Réponse: «Il ne s’agit pas de changer de foi. Vous verrez que
c’est la méme foi qui est presupposee. » La discussion avec le philosophe se
conclut sur cet accord minimal: « Ainsi vous, les philosophes, vous étes
tous d’accord pour présupposer une seule Réalité que vous appelez

7 Giuseppe Buro, Nicolas de Cues ou la métaphysique de la finitude (Paris: Seghers, 1964),
p. 42.



116 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

Sagesse et aussi le Verbe.» «C’est ainsi que vous autres philosophes de
diverses sectes vous vous accordez dans la religion d’un Dieu unique que
vous présupposez tous par le fait que vous vous appelez amis de la
Sagesse» ®.

Il reste 2 démontrer, selon la méme perspective platonico-chrétien-
ne, que ce présupposé est aussi a la base de toutes les religions, y compris
le polythéisme. Pour «prouver» cela, I'auteur s’appuie sur le principe de
participation:

«Tous ceux qui ont honoré plusieurs dieux ont toujours présupposé ’exis-
tence du Divin qu’ils supposent participé par plusieurs dieux mais qu’ils
adorent a travers ces dieux. Si le blanc n’existe pas, rien n’est blanc. Si le
Divin n’existe pas, rien n’est divin. Le culte des dieux est donc I’aveu de
’existence du Divin. Et qui dit pluralité de dieux dit par 12 méme qu’un seul
les précede tous, qui est leur Principe.»

Suit une preuve logique et métaphysique: 1. Le divers repose sur
’Un. 2. 11 est contradictoire de poser une pluralité de premiers princi-
pes. Et voict la conclusion:

«Si donc tous les polythéistes prenaient garde aux présupposés de leur foi,
c’est-a-dire a cette Déité qui est cause de tout et s’ils comprenaient qu’elle se
manifeste, comme la raison elle-méme le leur impose dans leur propre
religion, et telle qu’ils la verraient tous a travers tous les noms qu’ils
attribuent a Dieu, la querelle serait close» °.

Apres cette premiere étape qui se veut démonstrative par réduction
au présupposé commun d’un Principe unique qui est Sagesse, vient
’étape suivante qui, de I’avis du Cusain, consiste aussi en un razsonnement
intellectuel, car il veut montrer la rationalité du dogme trinitaire. Il
n’emploie plus toutefois le terme de présupposé, sans doute parce qu’il
ne s’agit plus d’un recours aux seuls principes de non contradiction et de
participation. En effet, pour étayer sa tentative d’analyse interne de
I'Unité congue comme synthése triadique (Unité-Egalité-Lien ou
Amour), Nicolas a recours aux principes de causalité et d’analogie,
comme ’avait fait Augustin. Par exemple: en tout ce qui procéde du
Principe on trouve une distinction ternaire incluse dans I'unité de
I'essence. Or tout ce qui procede du Principe étant enveloppé en lui,
cette distinction se trouve nécessairement dans le Principe.

® De pace fides, éd. Klibansky-Bascour, p. 11. Trad. de Gandillac, p. 421.
? Ibid., Klibansky-Bascour, p. 16—-17. De Gandillac, p. 425-26.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 117

Une note du traducteur, M. de Gandillac, met en évidence cette
visée intellective: « Peu de pages donnent autant que celle-1a I'impres-
sion que la dialectique ternaire est liée au rapport entre 'esprit et la
nature plutét qu’a I'insondable mystere de la Déitéx» '°. Mais tel est
justement le propos du Cusain: il s’agit de fonder 'unité religieuse sur
une concordance rationnelle, non de faire appel a I'Ineffable qui au
contraire, dans la mesure ou il est mystére, est principe de diver-
gence.

La démonstration devient plus difficile encore dans la troisieme
étape, celle qui concerne I'Incarnation du Verbe. Nicolas appelle saint
Pierre a la rescousse pour répondre aux chefs religieux de la terre qui
refusent presque tous ce dogme chrétien. Il leur est en scandale, carils y
voient une tentative d’identifier le créé a ’'incréé, ’humain au divin. La
encore, Nicolas s’efforce de résoudre la difficulté de fagon aussi ration-
nelle que possible grice a la notion d’homme maximum, cette espéce
d’asymptote humaine vers I'infini. Il semble pourtant reconnaitre qu’il
s’agit en derniére analyse d’une affirmation de foi, puisqu’il recherche
surtout ’adhésion des musulmans qui reconnaissent en Jésus un pro-
phete ayant fait des miracles, donc en contact étroit avec le Divin '

Et ce discours, si rationnellement commencé, s’acheve sur un appel
a la foi au Christ, indispensable au salut. Ce qui demeure ici d’univer-
salité rationnelle est réservé au domaine essentiellement moral des
commandements divins: «Ils sont brefs, ils sont parfaitement connus de
tous et communs a toutes les nations», grace a la lumiére «innée a 'ame
rationnelle» 12,

On le voit, tout en utilisant la notion de présupposé, Nicolas, guidé
par I'idée théologique du Dieu unique, construit avec elle une méta-
physique axée en outre sur la conception que I’homme se pense lui-
méme comme doué d’une raison universelle. Au contraire, on s’exerce
aujourd’hui a reconnaitre des présupposés multiples dont I’analyse ne
conduit pas a une métaphysique de la présupposition, mais 4 reconnaitre
d’une certaine maniére ce logos épars parnii les choses dont a parlé Merleau-
Ponty. Ainsi, en partant de données identiques on aboutit 4 des con-
clusions tout a fait différentes. Les analystes modernes ont tendance a

19 fbid., Klibansky-Bascour, p. 21-26. De Gandillac, p. 428-33 et note 13.
"' Ibid., Klibansky-Bascour, p. 30-50. De Gandillac, p. 433-42.
'?2 [bid., Klibansky-Bascour, p. 55. De Candillac, p. 446—47.



118 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

déconstruire I’'Un et a affirmer une heterologre, tandis que pour Nicolas
Dieu-Sagesse ou Logos est le signifié ultime et transcendental.

Mais il faut reconnaitre que, par préjugé théologique, Nicolas n’est
pas demeuré fidele 2 Punique présupposé avoué de sa métaphysique,
celui de la corncidentia oppositorum, et qu’il a multiplié au contraire les
principes d’explication. Qui ne voit le fossé qui sépare les analyses
philosophiques du Cusain de la forme qu’il donne 4 son projet d’unité ?
A mesure qu’on avance dans la lecture du De pace fidei, on voit qu’il ne
s’agit pas de découvrir effectivement, comme Nicolas ’avait proposé
dans le traité de la Docte [gnorance 13, «des doctrines plus correctes et plus
vraies», c’est-a-dire des approximations valables pour les uns comme
pour les autres. En dépit de ses bonnes intentions, c’est en réalité a la
religion chretienne, et tout particulierement a la doctrine du Verbe incarné,
que le cardinal cherche a réduire les autres. Sans paraitre s’en apercevoir,
il revient a ’énoncé religieux dogmatique et 4 son absolutisme impé-
nitent. C’est pourquoi le De pace fidei n’est en fin de compte qu’une
variante de ces «dialogues» entre juifs, chrétiens et musulmans qui
jalonnent la littérature médiévale et ne sont en réalité, la plupart du
temps, que des tentatives de réduction. Tels sont, malgré la générosité et
'irénisme de leur propos, le Dialogue entre un Philosophe, un Juif et un
Chretien de Pierre Abélard 4, et le Livre contre la secte ou Dhérésie des
Sarrazins de Pierre le Vénérable '°. I’cecuménisme qui y est proposé est
celui d’une raison qui reconnait le dogme chrétien.

On découvre d’ailleurs en ce projet de religion universelle d’autres
infractions au principe de la cosncidentia oppositorum, infractions de méme
nature il est vrai, mais encore plus choquantes pour nous aujourd’hui.
Ainsi Nicolas est d’avance certain que les juifs ne se rallieront pas a son
projet, puisqu’ils ne veulent pas reconnaitre le Christ dans leur obsti-
nation, selon I’Eglise, a entendre les Ecritures au sens littéral plutot
qu’au sens spirituel. C’est pourquoi le Paradis leur sera refusé dans
’au-dela. En ce qui concerne l'ici-bas, on est sidéré de voir I’égale
indifférence avec laquelle cet homme «religieux» prévoit I’échec de son
projet aupres d’eux. Cela ne sera, dit-il, d’aucune conséquence pour la
paix universelle qu’il appelle de ses veeux, puisque les juifs, contraire-

13 La docte ignorance. De Gandillac, p. 83.

4 Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum, éd. R. Thomas (Stuttgart-Bad
‘Cannstadt, 1970).

13 Voir ]. Krirzeck, Peter the Venerable and Islam, (Princeton, 1964).



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 119

ment aux musulmans, ne disposent pas des forces nécessaires pour
entrer en conflit armé — alors que le propos avoué du De pace fidei est de
fonder la paix des armes sur la paix des esprits '¢.

On surprend ici Nicolas en contradiction flagrante avec le présup-
posé universaliste de ’énoncé cité ci-dessus: «Personne, dans tout ce
qu’il désire, ne désire en vérité que le bien que Tu es... et 4 travers la
diversité des noms divins c’est Toi qu’ils nomment.»

Il parait évident qu’un tel énoncé est valable aussi bien pour les juifs
que pour les adeptes des autres religions, puisqu’ils sont hommes et que
donc, comme tous les autres mais a leur maniére, c’est Dieu qu’a travers
la différence de leur rite ils recherchent et qu’a travers la diversité de
leurs noms divins ils nomment.

Ainsi donc I'intention libérale et le but pacifique souffrent excep-
tion. En dépit d’une position relativiste (relativisme qui en fin de
compte n’est accepté par Nicolas qu’au niveau des rites, soigneusement
distingués de la «vraie foin), on voit réapparaitre le dogmatisme reli-
gieux et I'intolérance qu’il entraine, sous une forme il est vrai atténuée
par rapport a ce que I’histoire nous fait connaitre et a ce que nous voyons
aujourd’hui. L’unité sous-jacente aux contraires n’est pas véritablement
recherchée dans la direction ou elle devrait I’étre en vertu des présup-
posés eux-mémes de la métaphysique cusaine, c’est-a-dire par-dela ces
contraires — puisque I'un d’entre eux, ’énoncé religieux chrétien, est
privilégié au point d’étre considéré comme étant 'unique vérité.
L’unité se fait alors de fagon caricaturale par réduction ou par suppres-
sion. C’est pourquoi I’on aboutit a cette contradiction du De pace fide:: 1a
violence envers les juifs y est admise et prévue, puisque 'axtre n’est pas
considéré dans la vérité de son altérité — contrairement au principe de la
coincidence qui souligne a la fois I'insuffisance et la complémentarité
réciproques des diverses approches de I’ Absolu. 11 aurait fallu pour cela,
dans le recul de I'objectivité éthique, constater que I'une et ’autre vérité
contraires, celle a laquelle nous sommes attachés, comme celle de I’au-
tre, requierent une vérité ultérieure qui les fonde.

16 De pace fidei, Klibansky-Bascour, p. 39 et 50. De Gandillac, p. 442—43 et la note 25:
«Si attaché a 'union avec les Arabes, le Cusain ne semble pas espérer une prompte
conversion du peuple juif. A Bambergen 1451 il interdit I'usure aux Juifs et leur impose le
port de signes distinctifs, ce qui était d’ailleurs banal en ce temps et ne signifie pas un degré
extréme d’antisémitisme. »



120 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

Telle est la raison des guerres de religions et d’idéologies, en leur
tragique monotonie. A chaque fois c’est une vérité d’ordre socio-reli-
gieux ou socio-idéologique qui prétend a la catholicité. Aussi cette
vérité réductrice est-elle opposée par sa nature méme a I’ecuménisme
que postule le principe de la coincidence, puisqu’elle ne peut se recon-
naitre pour ce qu’elle est: une vérité relative et partielle, fondée en autre
chose qu’elle-méme. De ce fait elle devient partiale et partisane, dans le
totalitarisme du fragment qui se prend pour le tout.

La tentative avortée du Cusain signale une fois de plus la tension de
la pensée chrétienne médiévale vers la catholicité du vrai et son impuis-
sance dogmatique a ’atteindre. Tel est le cas en quelque sorte paradig-
matique d’Augustin en son désir d’une philosophie inspirée de I'uni-
versalisme platonicien et stoicien auquel s’oppose le dogme de 'unique
médiation du Christ et de son Eglise. Cette prétention a la catholicité de
la philosophie et de ’éthique chrétiennes a néanmoins pu étre soutenue
en dépit de ces contradictions tant qu’a prévalu la conception d’une
théologie envisagée comme science — et elle fut effectivement, comme
I’a dit Maritain, la premiére grande technique du monde moderne.

Que retenir en définitive de cette analyse au cours de laquelle jai
cherché 2 appliquer une pratique de vérification voisine des méthodes
utilisées par les philosophes anglo-saxons, quoique moins savante? L’un
des avantages principaux de ces méthodes est qu’elles permettent d’ex-
pliciter la réaction éthique de tout étre humain devant la faille qui
sépare I’application des principes, du moins lorsqu’il en est la victime.
Cette faille parait encore plus scandaleuse lorsqu’on la rencontre chez
ceux qui font profession d’énoncer ces principes: théologiens, moralis-
tes et idéologues. Le désaccord entre les actes et les paroles chez les
prélats est d’ailleurs un théme traditionnel important dans la prédica-
tion. On trouve a ce propos une image expressive chez Maitre Eckhart:
«Ces gens ressemblent 2 une grenouille dont le corps est tout entier
enfoncé dans la vase, tandis qu’elle découvre sa face et coasse en
direction du ciel» '7.

C’est souvent 'une des premiéres objections faites par les étudiants
aux théories éthiques qu’on prétend leur inculquer. Ainsi par exemple,
lors d’une visite a ’Université de Nairobi, j’ai eu ’'occasion d’assister a
un cours donné par un collégue venu d’Europe. Il chercha a convaincre

' 7 Expositio libri Genesis, n°® 282, Lateinische Werke (Stuttgart: Kohlhammer, 1961),
p. 471, 8-10.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 121

ses jeunes auditeurs que I’éthique d’Aristote, convenablement aména-
gée, peut servir de modele universel, et donc les aider a résoudre leurs
problémes spécifiques. Voici le genre d’observations qu’ils firent, apres
avoir écouté avec attention:

1. Tout le monde propose de belles définitions de ce qui est juste et bon,
mais en pratique on fait tout le contraire. Ainsi ’on fait la guerre, on torture
les gens, on les exploite, on les laisse mourir de faim alors qu’on pourrait
faire autrement. Ce ne sont donc pas ces principes qui vont empécher quoi
que ce soit ni nous aider 2 résoudre nos problémes vitaux. — L’étudiant qui
faisait ces remarques énongait trés clairement le scandale éthique fonda-
mental qui consiste en la proclamation universelle d’un 7« dois 2 laquelle
répond en contrepoint I'infraction quasi universelle 2 ce méme #u dois!
2. Autre observation, plus radicale parce qu’elle postule au contraire — et
qui oserait affirmer que ce postulat n’est pas vérifié au moins en quelque
mesure? — une cohérence entre la théorie et la pratique occidentales:
pourquoi voulez-vous que nous prenions pour modele la pensée d’une
civilisation qui a produit la bombe atomique?

Il s’agit toujours, on le voit, de requérir une cohérence sur le plan
éthique — et la philosophie occidentale classique n’est plus jugée capable
de répondre a cette exigence. Elle s’est d’ailleurs remise en question
elle-méme avec 'avénement d’une conception moderne de la science.
Ainsi Descartes, désespérant de fonder une morale scientifique, eut
recours a2 une morale provisoire — en réalité essentiellement provisoire —
qui consiste a suivre, de facon pragmatique, les us et coutumes de la
société dans laquelle on vit. A son tour Kant essaya de fonder méta-
physiquement la science des mceurs, mais il ne parvint en réalité qu’a
une morale du comme si (als ob). 1l postule en faveur de I'impératif
catégorique une analogie avec les lois de I'univers naturel: «Agis
comme si la maxime de ton action devait étre érigée par ta volonté en loi
universelle de la nature». Cette analogie demeure un postulat, elle ne
constitue pas une démonstration. Pas plus que Descartes, Kant ne
réussit a trouver un fondement métaphysique a ’éthique '8.

C’est la legon de cet échec que — parmi d’autres — les analystes
anglo-saxons ont essayé de tirer. Ils n’ont pas recherché la cohérence
éthique dans les cieux métaphysiques, mais dans /’engagement vis-a-vis du
guotidien. Comme I’a dit Bernard Williams: «L’éthique n’exprimera

'® Cf. A. pE LiBERa, «Philosophie...», p. 67-69.



122 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

correctement le sérieux de ses préoccupations — ne possédera pas en fait
une notion adéquate du sérieux — si elle se laisse hypnotiser par I’ex-
tréme et I'ultime.» Le second aspect important de la philosophie ana-
lytique est, toujours selon Williams, son exigence de clarté, «expression
fondamentale de cette honnéteté qui est essentielle s’il doit exister une
éthique digne de I'attention d’un adulte» '°.

De nos jours, apres ’effondrement de la foi et des idéologies, voici
venir le temps de I’éthique, celui d’un nouvel humanisme. Son modele
n’est plus la théologie ni les sciences exactes, ce qui sans exclure la foi, la
théologie ou la science, leur refuse 'impérialisme auquel elles ont ten-
dance a prétendre. Mais, face a I’éthique des analystes ou du moins a
celle de certains d’entre eux, je voudrais aborder maintenant un autre
type de réponse aux problemes de notre temps, celle, ou plutét 'une de
celles auxquelles Tomonobu Imamichi nous invite a réfléchir. Je me
bornerai a relever ici un aspect de sa pensée qui me parait principiel-
lement éthique: je veux parler de sa conception de la philosophie comparee.
Il s’agit en effet d’'une réponse au probleme des «contradictions anti-
podales» qui opposent entre elles, et paraissent condamner a une
incompréhension réciproque les diverses civilisations et leur Welt-
anschauung, alors que I'unification du monde actuel, par I'image et la
communication, les oblige pourtant a se rencontrer.

On trouve la comme une transposition, cette fois mieux réussie, du
projet d’unification cusain, au lieu d’une tentative de réduction dogma-
tique. On ne le sait que trop, les exemples d’une telle attitude abondent
dans les temps modernes comme en celui de Nicolas. Tous les jours on
en trouve des exemples chez les historiens, les philosophes et les idéo-
logues, qu’il s’agisse de I’histoire des Etats ou de celle des cultures. Ici,
en revanche au lieu d’une tentative de réduction ou d’un simple constat
de différence, on trouve une analyse des pensées «antipodales» qui
montre 2 la fois leurs insuffisances respectives ainsi que leur possible et
nécessaire complémentarité — la lumiere ou I’endroit de 'une étant
I’ombre ou le revers de ’autre, et vice-versa 2°.

19 Bernard WiLL1AMS, « L’éthique et la philosophie analytique », dans Critigue, Revue
générale des publications frangaises et étrangeres, (Paris: éd. de Minuit), aoat—septembre
1980, n® 399-400 (Les philosophes anglo-saxons par eux-mémes), p. 8 79-80.

20 Tomonobu ImaMicHI, « Le fait et le sens de la contrariété antipodale», dans Sy=-
posium de Studia Comparata, Journal of the Faculty of Letters, The University of Tokyo,
vol. 4, 1979, p. 1-5.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 123

Je rappellerai brievement un exemple de cette analyse réconciliante,
celui qui concerne la notion de zerite. Tout parait opposer en effet la
conception grecque-occidentale et la notion japonaise-orientale a ce
sujet. Pour la premiére les mots sont, comme Platon le fait dire a Socrate,
les instruments principaux de la vérité, cette derniére consistant selon
Aristote dans ’adéquation de la représentation avec la chose représen-
tée. Dans la tradition japonaise-orientale au contraire, le mot n’est
qu’une infime partie de la réalité. Ce n’est pas par son moyen ni par celui
de la seule représentation qu’on peut parvenir 4 connaitre la vérité. A
quoi bon une description de type aristotélicien ou phénoménologique
devant un enfant qui se noie? D’ailleurs, du point de vue méme de la
connaissance objective, I’adéquation de la représentation avec la chose
ne peut jamais étre atteinte, puisqu’elle devrait aller 4 I'infini mais s’arréte
aux limites de ’observateur, tandis que d’autre part elle porte sur une
réalité qui, comme l'observateur lui-méme, change sans cesse. En
revanche, la vérité peut étre accomplie lorsqu’en sauvant ’enfant janéan-
tis le néant du monde dans lequel je me trouve, c’est-a-dire que je lui
rends sa vérité en guérissant sa blessure et en m’améliorant par consé-
quent moi-méme, grice au libre choix effectué en vertu d’un jugement
qui saisit la différence entre le donné et I'originel, et qui cherche 2
ramener ce donné 2 son origine ?'.

Dans une telle conception de la vérité, on ne saurait dissocier la
perspective métaphysique de la perspective éthique. Cette conception
me parait proche de la pensée occidentale antique, malgré les différen-
ces de formulation. C’est ainsi que dans la tradition platonicienne — tant
paienne que, plus tard, juive, chrétienne et islamique — on trouve une
certaine correspondance avec la nzhilologie qui, selon T. Imamichi, carac-
térise le monde dans la perspective orientale, a savoir qu’il est blessure,
c’est-a-dire néant, et qu’il faut lui rendre I’étre 22. Cette analogie com-
porte toutefois une différence qui me parait secondaire en derniére
analyse: quoique pour la tradition platonicienne aussi le monde soit
néant, c’est en nous que réside la blessure, c’est nous qui sommes cassés,
qui sommes néant parce que détournés de notre origine. Aussi est-ce en
nous retournant vers elle, qui est I’'Un, par une conversion indissocia-

21 T. IMAMICHI, Betrachtungen iiber das Eine (Gedanken aus der Begegnung der Antipoden),
(Tokyo: Institut der Aesthetik, 1968), chap. XII et XIII, p. 131-152, et « Die Krise der
Wahrheit und das Problem der Objektivitit», in Studia Comparata de Aesthetica, Journal of
the Faculty of Letters, The University of Tokyo, vol. 1, 1976, p. 18-23.

22 [bid., p. 23.



124 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

blement métaphysique et morale, que nous pouvons redevenir étants. Je
pense par exemple au tTov et pdAdov eivor de Plotin, au magss esse
d’Augustin, au werde wesentlich de Silesius. Cette conversion a 1’étre est
indissociablement conversion a la vérité, elle nous constitue dans ’étre et
dans la vérité de notre origine ?3. Mais il est vrai que ce langage, qui est
pourtant celui de sa propre origine, est devenu étranger a la pensée
occidentale au point de n’étre plus guére que l'objet d’une curiosité
érudite aux antipodes de sa véritable signification. Une meilleure com-
préhension de la plus profonde de nos traditions métaphysiques devrait
permettre d’atténuer dans une certaine mesure 'une des oppositions
principales signalées par T. Imamichi entre I’Est et ’Ouest, entre la
vérité constituée ou constitutive d’étre et la vérité seulement regardée
ou seulement «dévoiléex». D’ailleurs, loin de se borner a constater cette
opposition en abandonnant I’Occident 2 'impuissance de sa spéculation
objective et I’Orient a la subjectivité de son jugement pratique, ’auteur
ouvre au contraire une perspective de collaboration et de progres en
soulignant la nécessaire complémentarité de ces deux attitudes:

«L’acte qui consiste a donner une représentation exacte de la chose pourrait
étre 'objectivité sans la subjectivité, et ’acte du jugement comme décision
pourrait étre la subjectivité sans 'objectivité. Mais la vérité doit étre la
corrélation signifiante entre la pensée et la liberté» 4.

Une telle perspective ouvre sur ’avenir, contrairement aux concep-
tions de la philosophie comparée qui ont cours en Occident, et qui sont
le plus souvent d’ordre purement historique, sauf quelques remarqua-
bles exceptions. Il s’agit ici d’une conception dialogale, sans que soient
méprisées pour autant les disciplines historiques et scientifiques, bien au
contraire. Cette conception présuppose un acte de foi en 'unité et en
'universalité de la pensée humaine fondée en I’'Un transcendantal dont
elle a pour libre but de réaliser I'insertion dans le monde, afin de donner
a ce dernier sa signification véritable, sa vérité. Pas plus que les autres
disciplines la philosophie comparée n’est «innocente». Plus que d’autres
peut-étre elle révele les choix et les présupposés du philosophe selon
Iattitude qu’il prend a son égard!

2 Plotin, Ennéades V1, 5, 12, 13-36; VI, 6, 1, 12-14; V1, 9, 9, 11-13. Cf. E. Zum
BRUNN, Le Dilemme de I'étre et du neant chez saint Augustin (Paris: Etudes Augustiniennes,
1969); E. Zum BRUNN et A. DE LiBERA, Maitre Eckbart, Metaphysique de Verbe et Theologie
negative, Beauchesne, Paris 1984.

24 T. ImamicHI, «Die Krise der Wahrheit...», p. 23.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 125

Je voudrais souligner encore a quel point une conception de la
philosophie comparée qui tend vers la coincidence des opposés est
libératrice. A ce propos je prendrai encore un exemple dans ’ceuvre de
M. Imamichi. Il s’agit d’'une étude historique, mais éclairée par cette
option fondamentale, concernant la synthése qui fut opérée par les Peres
de I’Eglise entre les vues morales de la philosophie antique et celles que
proposait la nouvelle foi chrétienne. Une telle analyse met en lumiere
un cas particulierement intéressant et important d’'un phénomene qui se
produit en regle générale lorsque, par la force des choses, deux cultures
se rencontrent: celui d’une symbiose quasi spontanée. Dans ’exemple en
question, on n’a plus affaire exclusivement 4 la morale des disciples du
Christ et des premiers chrétiens ni a la morale stoicienne ou platoni-
cienne comme telles — mais a4 une synthése, c’est-a-dire a un troisiéme
terme, 2 la fois ancien et nouveau ?°. Or, faute d’une perspective pet-
mettant de voir les choses sans autre «préjugé» que celui de la coinci-
dence des opposés, on a assisté a des joutes sans fin entre historiens,
philosophes et théologiens pour savoir si le christianisme avait trans-
formé la philosophie ou si au contraire elle était demeurée «grecquen, et
d’autre part on cherche a dégager le christianisme originel de ses scories
culturelles, comme si c’était possible. On trouve encore dans nombre de
travaux contemporains des échos de ces vieux combats, et ces considé-
rations par trop inactuelles nous empéchent souvent d’examiner ce qui
est vital pour nous aujourd’hui: le sens d’une telle synthése pour une
histoire de la pensée en laquelle la compréhension du passé nous aide a
comprendre et a vivre le présent, et soit synonyme d’ouverture sur
'avenir.

Qu’on me permette de rappeler a ce propos le remarquable ouvrage
de Thorlief Boman, Das hebriische Denken im Vergleich mit dem Griechi-
schen, dans lequel I'auteur a cherché 2 montrer — sans nier leurs diffé-
rences ni leurs oppositions — les complémentarités que 1’on peut décou-
vrir entre la pensée grecque «statique» et la pensée hébraique «dyna-
mique» touchant I’étre, espace et le temps ?¢. En effet, I'explication de
ces différences réside 2 titre principal dans la priorité que les Hébreux

23 T. IMAMICHI, Betrachtungen iiber das Eine, chap. 1, Ein Paradigma der Einheit der
Antithesen (Metamorphose der klassischen Ethik bei den griechischen Kirchenvitern),
p. 10-22.

26 Thorlief BoMAN, Das hebriische Denken im Vergleich mit dem Griechischen (Gottingen:
Vandenhoeck und Ruprecht, ?1954); Hebrew Thought compared with Greek. Trad. Jules
Moreau avec révisions de I’auteur (London: SCM Press, 1960).



126 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

accordaient a la perception auditive, tandis que le sens visuel prédomi-
nait chez les Grecs, fondant ce «primat de la métaphore optique dans la
pensée occidentale» dont a parlé Otto Poggeler. (On se souvient des
analyses heideggeriennes de phainomenon et d’aletheia). En dépit des cri-
tiques qu’on a pu faire a Boman, ses travaux se situent, contrairement a
beaucoup d’autres, dans la ligne d’une philosophie comparée ouverte a
la coincidence des opposés. C’est ce qu’avaient fait, en un sens, les
Anciens, moins philologues mais plus philosophes que les exégetes
actuels qui, a force d’insister sur les différences et les contresens lin-
guistiques, semblent parfois n’avoir pour souci principal que de défaire
les fils que ’histoire a pourtant tissés en une synthese efficace et vivante.
N’est-ce pas sacrifier a 'idole d’une vérité objective, en réalité inacces-
sible, en reculant devant la liberté qui nous appelle a réparer le monde
cassé, et non pas seulement a en inventorier les débris?

Pour en revenir a la conception de la philosophie comparée que
propose T. Imamichi, elle postule un acte de foi en 'universe/ — mais en un
universel qui n’est pas, évidemment, celui d’'un dogmatisme et qui n’est
pas non plus cet Ersatz de 'universel au moyen duquel les modernes ont
cherché a parer au péril dogmatique: I'universel de fait que propose une
société donnée, ou celui d’une légalité abstraite, calquée sur celle des
sciences exactes. Il s’agit d’une attitude proprement philosophique et en
méme temps principiellement éthique, postulant a la fois comme prin-
cipe de recherche et comme asymptote dont la pensée humaine dans ses
forces diversifiées doit tendre a se rapprocher indéfiniment, le principe
de la coincidence des contraires.

Si différente qu’une telle conception soit, au départ, de celle des
analystes, elle la rejoint pourtant en quelque mesure, pour autant que de
part et d’autre les diverses «vérités» sont considérées comme relatives.
Les analystes considerent cette relativité du point de vue des présup-
posés sur lesquels telle ou telle de ces «vérités» est fondée, tandis que le
comparatiste apercevra plutét le complément de cette «vérité» dans
celle d’une autre culture, reconnaissant par la, lui aussi, un fondement
ultérieure a 'une comme a I'autre. La seconde de ces démarches invite
de fagon immédiate a la recherche de vérités plus vastes et plus uni-
verselles. Scrutée dans cette perspective, Ihistoire est alors élevée a la
dignité métaphysique d’une «dialectique de I’esprit», mais en ouvrant
contrairement a celle de Hegel sur une véritable liberté. On I’a déja dit,
cette nouvelle dialectique postule un acte de foi en I'Un et en 'univer-
sel, ainsi qu’en la possibilité et le devoir de guérir le monde.



Présupposés éthiques et «coincidence des opposés» 127

Poursuivons la confrontation entre sa démarche et celle de I’éthique
analytique, lorsque cette derniére est conduite jusqu’au bout selon sa logique
propre, comme cC’est le cas dans article cité ci-dessus, Philosophie, morale,
ethigue. En effet, la conception de I’éthique qui y est proposée me parait
polarisée par une fin du méme ordre.

Le but de cette analyse, on I’a dit, est de trouver d’une part /les
presupposes logigues d’une affirmation morale — d’ordre raciste par exem-
ple —; d’autre part ses implications psychologiques. 11 s’agit en effet de
montrer au raciste, ou au sceptique — et c’est souvent le méme homme
qui cherche une échappatoire a la logique de son parti-pris — 'incohé-
rence de sa position. Il veut en effet bénéficier d’une loi universelle dont
il refuse le bénéfice a d’autres — comme le voleur qui ne peut voler
efficacement que s’il y a un consensus d’honnéteté — comme le menteur
qui ne peut mentir efficacement que s’il y a un consensus de vérité. Il y a
donc contradiction entre le présupposé d’une regle universelle et I'ex-
ception qu’on lui fait souffrir en refusant de ’appliquer de fagon uni-
verselle. Telle est '«incohérence» qui caractérise tout particularisme,
celui qu’exprime, par exemple, le nom d’«hommes» ou d’«hommes
nobles» que nations et tribus ont coutume d’attribuer a leurs ressortis-
sants, par opposition 2 la «barbarie» des autres.

Ainsi I’analyse éthique permet de lutter, grice au double examen des
présupposés logiques et des implications psychologiques, contre les
morales du sentiment, de I’ Eznfliblung au moyen desquelles on peut tout
justifier (puisque cela vous convient, vous fait plaisir — puisque vous
estimez que c’est juste, il est juste que vous le fassiez, etc.). En effet guérir
ou sauver le monde, du moins dans I’acception religieuse ou idéologique
que ces expressions ont prise en Occident — mais qui s’est aussi répandue
en Orient — rappelle par trop les btachers de I’Inquisition ou, de nos
jours, la terreur, la torture et le génocide pour que ’on ne cherche pas a
mettre en lumiere la signification volontairement occultée de ce «sa-
luty». C’est en cela, me semble-t-il, que réside a notre époque la valeur
inestimable d’une philosophie analytique ainsi entendue. En revanche,
si elle permet de réfuter le sceptique ou le fanatique, elle ne peut pas
nécessairement le convaincre. Elle ne peut pas changer le monde, comme
se le propose, par exemple, une religion.

Pourtant la logique de cette position, telle que ’envisage Alain de
Libera, conduit aussi I’analyste, au terme de sa démarche, a un acte de foi.
Apres s’étre efforcé de rechercher la cohérence, aprés avoir constam-
ment procédé par raison, vient un moment ou le choix s’impose, choix



128 Présupposés éthiques et «coincidence des opposés»

qu’il est toujours possible de refuser, il est vrai. Mais alors le philosophe
s’installe dans ce qui n’est que méthodologie, ou (et) choisit, @ cite,
quelque morale personnelle ou sociale. Si au contraire il poursuit jus-
qu’au bout la logique de son propos, ce qu’il choisit alors — et c’est
'intérét «antipodal» de la démarche que j’ai cherché a résumer ici— c’est
la raison dans son universalite.

Ainsi nous retrouvons, vérifiées dans ces deux éthiques apparem-
ment opposées, la complémentarité présupposée par Tomonobu Ima-
michi. Si d’un c6té 'on trouve a# depart «la subjectivité sans I’objecti-
vitén, si de I'autre on trouve également au départ «I’objectivité sans la
subjectivité», ce qu’il faut souhaiter et ce qui pourrait s’accomplir par la
conjugaison de ces deux démarches serait «la corrélation signifiante
entre la pensée et la libertén.

Enfin nous trouvons vérifiée ici cette loi de la «métaphysique de la
finitude» qu’a formulée Nicolas de Cues: toute proposition de raison est,
en derniére analyse, fondée sur une fo7 2’. Dans le cas de ces deux pensées
«antipodales» il s’agit, ultime raison de leur complémentarité, de la
méme foi en luniversel.

2" De la docte ignorance, L. 111, chap. 10. De Gandillac, p. 152-53. 1l s’agit d’une
«métaphysique de la finitude» dans la mesure ou Nicolas affirme que nous ne pouvons
appréhender I'infini mais seulement en viser indéfiniment ’approche, 4 la maniére d’une
asymptote.



	Présupposés éthiques et "coïncidence des opposés"

