Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: "Man sol loufen in den vride" : "Frieden" bei Meister Eckhart
Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Upo KErRN

« Man sol loufen in den vride»'
« Frieden » bei Meister Eckhart

1. Gott «sprichet vride in sin volk»?

Frieden ist bei Meister Eckhart (1260-1328) keine irreale Hoff-
nung, keine verstréstende Utopie. Frieden ist auch nicht isolierter See-
lenfrieden, sich selbst gentiigende fromme Friedfertigkeit, die sich in
seliger Beschaulichkeit pazifistisch ergotzt. Frieden ist kein Spiel des
mystagogenen Heroen, der in tragischer Weltentsagung solipsistische
Genugtuung erreicht. Nicht der schéne Traum des ausgestiegenen bzw.
aussteigenden Phantasten schafft und ist Frieden. Frieden ist fiir Meister
Eckhart nicht — weder genetisch noch ontisch — psychisch, anthropo-
logisch und «natiirlich » fundamental erfalB3bar. Frieden ist bei Eckhart
genetisch und ontisch, also in seinem Woher und in seinem Sein, an ezn
Subjekt gebunden. In der Relation zu diesem einen Subjekt « west»
Frieden, wird er den Menschen und die Kreatur prigende Wirklichkeit.
Dieses eine, unaufhebbare Subjekt des Friedens ist fiir Eckhart ein
theologisches: Gozt «sprichet vride in sin Volk»3. Gott ist das Subjekt
des Friedens.

Weil das fiir Eckhart so ist, kann er das Im-Frieden-Sein und das
In-Gott-Sein streng aufeinander beziehen. Im-Frieden-sein heif3t dann
In-Gott-sein. Wer nicht im Frieden ist, ist auch «auBerhalb» Gottes.
«wan alse verre in fride, alse verre in got(e); Alse verre vs fride, alse

' DW I, 117,8. Meister Eckhart wird zitiert nach: Meister Eckhart, Die deutschen
und lateinischen Werke. Herausgegeben im Auftrage der Deutschen Forschungsgemein-
schaft, Stuttgart 1936 ff. Die deutschen Werke werden als DW, die lateinischen als LW
zitiert (mit Band-, Seiten- und Zeilenangabe).

2 DW II, 368,1.

3 DW II, 368,1.



100 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

(verre) vs gote. »* Das Im-Frieden-Sein ist #ota, Merkmal des In-Gott-
Seins. « Dar ane kenne, wie vil da in gote bist und ob ezanders ist: ob da
vride oder unvride hést.»* « Deus nullo modo potest esse, ubi pax non
est.»® Zwischen dem Im-Frieden-Sein und dem In-Gott-Sein herrscht
Korrelation. Das Im-Frieden-Sein heil3t In-Gott-Sein, und das In-Gott-
Sein involviert das Im-Frieden-Sein. Sofern man in Gott ist, sofern ist
man im Frieden. Aus dem In-Gott-Sein ergibt sich eo ipso das Im-
Frieden-Sein. « Wan als vil bist di in gote, als vil dd bist in vride. »” Gott
wohnt im Frieden: « Psalmus: <in pace factus est locus eius (ac. dei)». »®
Fir Eckhart ist das In-Gott-Sein die Bedingung fiir das Im-Frieden-
Sein. «Ist iht einez in gote, daz selbe hat vride. »® So gilt: « Als vil in gote,
als vil in vride. »'° Das Nicht-aus-Gott-Sein hat fiir Eckhart das Nicht-
aus-dem-Frieden-Sein zur Folge: «als vil 4z gote, als vil d bist Gz
vride, »!!

2. Abkebr vom Einen — Abkehr vom Frieden

Gott ist « in pace », nicht ist er in terrenistisch-gebannter Bewegung:
«Deus autem non in motu.»'? Viele aber sind terrenistisch-gefangen
grundorientiert: « Multi ambulant, qui terrena sapiunt.»'? Sie finden
nicht Ruhe und Frieden. Sie sind nicht im Frieden.'¥ Der Grund dafiir
ist ihr multitudinem invenire'’. Pluralistische Zerstreutheit, Mannig-
faltigkeit verdeckt den Friedensgrund. So wird das Subjekt des Friedens,
Gott, nicht ansichtig, nicht erkannt. Das Subjekt des Friedens, Gott,
«ist» nur «im Einen» und kann nur «im Einen » «geschmeckt » werden.
«Deus non est nec sapit nisi in uno.»'®

4 DW III, 445,4f.

> DW V, 308,6f.

¢ LYW IV,.292,5.

7 DW V, 308,4. Ich interpretiere DW V, 308,4f. gegen Josef QuinT (vgl. DW V,
375f. Anm. 464 und Quints Ubersetzung DW V, 538).

8 LW IV, 292,5f.

> DW V, 308,5.

W 'DW V, 308,5£

' DW V, 308,4f.

12 LW 1V, 418,6.

13 LW IV, 418,4.

14 LW 1V, 418,6.

1% Vgl. LW 1V, 418,11-419,1.

16 LW IV, 419,1. Zum «Einssein» Gottes vergleiche z. B. LW IV, 263ff. und Udo
KerN, Theologische Anthropologie bei Meister Eckhart, Theol. Dissertation B, Jena
1983, 15ff.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 101

Konzentration auf den Einen ist Konzentration auf den Frieden.
Im-Frieden-Sein ist abhingig von dem Erkennen des Einen. Frieden
wird nach Eckhart im Schmecken des Einen Wirklichkeit. Abkehr vom
Einen ist Abkehr vom Frieden. « Abscessus ab uno recessus est a pace,
Ioh. 16: <in mundo pressuram habebitis, in me autem pacem>.»*’

Gott ist der Beginn des Friedens. Er, nicht der Mensch, fingt mit
dem Frieden an. «man ensol niht anevahen in vride.»'® Der Anfang,
der Beginn des Friedens ist ein theologisches « Axiom », dem der Mensch
des Friedens zu entsprechen hat und das er nicht durch ein anthropo-
logisches ersetzen kann. Der Beginn ist vorgegeben. Von diesem gesetz-
ten Beginn her kann Frieden Gestalt gewinnen.

Dieser theologische Beginn darf nicht substituiert werden. Der
« Ersatz», wie immer er aussehen mag, kann Frieden nicht erméglichen,
denn er ist als Abkehr von dem Einen entfernt, von dem einen not-
wendigen Subjekt des Friedens. Indem er das Eine nicht kennt, kennt er
auch nicht den Frieden und kann diesen auch nicht initiieren.

Wo die Kreatur die Stelle Gottes als Subjekt und Beginn von Frieden
einnimmt, ist fiir Eckhart notwendig Unfrieden gegeben. «unvride
kumet von der créatire und niht von gote. »'® Wo sich als « Ersatz» des
Unum der «abscessus ab uno»?? installiert, etabliert sich als recessus a
pace der Unfrieden. Der Prozef3 des Unfriedens wird fiir die Kreaturen
moglich durch Abkehr von dem Einen. Hier sind die schier unerschopf-
lichen Ressourcen des Nichtfriedens. Hier liegen die Quellen seiner
permanenten Produktion und Reproduktion. Die Desorientierung, das
Abwenden von dem Einen, kreiert potentiell und aktual Nichtfrie-
den.

Der abscessus ab uno hat fiir Eckhart als notwendige Folge das
Aufkommen des universalen, ja man kénnte fast sagen, des transzen-
dentalen Egoismus. Eigenwillen und Eigenliebe finden jetzt ihr buntes
Feld. Wo die Konzentration des Einen entfillt, nistet sich der amor sui
ein. Er ist existentiell und transzendental als Negation des Einen. Sein
Geschift lduft und lebt in permanenter Aufrechterhaltung dieser Nega-
tion. Der amor sui ist die Ursache aller privatio boni, alles Bésen. ! In

17 LW 1V, 292,3f.
18 DW I, 117,8.

1 DW V, 308,8f.
20 LW 1V, 292,3.
LW IV, 175,11t



102 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

der Eigenliebe wurzelt alles Bose. Sich auf Augustin berufend?? sagt
Eckhart: «radix omnis mali est amor sui.»?3

Unfrieden steigt auf, wo die causa omnis mali, die Eigenliebe, den
eigenen, vom Einen abgekehrten Willen entfaltet. « niemer entstit ein
unvride in dir Of, ez enkome von eigenem willen, man merke es oder
man enmerke es niht. » 24 Der amor sui ist und erarbeitet Unfrieden. Er
ist Unfrieden. Unfrieden ist strenge Implikation des amor sui. Selbst-
liebe ist notwendig als Unfrieden. Dieser kann nicht aus jener heraus-
gelost werden. In der gelebten Abkehr des amor sui vom Einen, der
Negation des Einen, wird Unfrieden zum impliziten Bestand des amor
sui. Eine wechselseitige, korrelierende, relationale und «ontische»
Abhingigkeit besteht zwischen Unfrieden und Eigenliebe. Der Unfrie-
den seinerseits kann auf den amor sui aus ontischen Griinden nicht
verzichten. Er ist in seinem Sein unbedingt an die Eigenliebe gebunden.
Er stirbt, wo die Eigenliebe nicht ist. Die Eigenliebe ist der Acker, auf
dem Unfrieden gedeiht. Eine Substitution der Eigenliebe fiir das Sein
des Unfriedens ist nicht moglich.

Der Mensch selbst schafft nach Eckhart Unfrieden. Nicht «die stete
und die liute und die wise oder diu menige oder diu werk», sind schuld
daran, dafl du nicht Frieden findest, du selbst bist es, sagt Meister
Eckhart. ?* Dein Verhiltnis zu den Dingen selbst stimmt nicht. «da bist
ez in den dingen selber, daz dich hindert, wan da heltest dich unor-
dentliche in den dingen.»?® Nicht der Riickzug von den «Leuteny,
«Stitten », « Weisen », der Arbeit ist notwendig, wenn der Mensch Frie-
den finden und Unfrieden verhindern will. Eckhart wendet sich gegen
die Desavouierung von « Leuten », « Stitten », « Weisen » und Arbeit bei
der Suche nach Frieden. Er gestattet nicht, diese von vornherein und
grundsitzlich essentiell und ontologisch auf Unfrieden festzulegen.
Eckhart sieht vielmehr die Ursache der Verachtung von diesen Dingen
— worunter auch die anderen Menschen von Eckhart verstanden wer-
den — durch den Menschen im Unfrieden begriindet, in der Ubertra-
gung des eigenen Unfriedens auf, ja in die Dinge. Der Mensch des
Unfriedens zerstort die Ordnung der Dinge, er verhilt sich nicht sach-

22 Vgl. De civ. dei XIV c. 28, CSEL XXXX P. II 56,30ff.
B3 LW III, 475,1f1.

% DW V, 192,4-6.

» DW V, 192,7-193,1.

s DWW V; 193.1¢



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 103

lich, «ordentlich», sondern «unordentliche in den dingen»?’. Der
Mensch pervertiert die Dinge, indem er seinen eigenen Unfrieden in
ihnen aufbaut. Im Verkennen des Eigenwillens, des amor sui als Ursa-
che seines Unfriedens und in Ubertragung desselben auf die Dinge
vermeint er Frieden zu finden, indem er die Dinge flieht, indem er
aussteigt. Dieser Escapismus, dieser Auszug ist ein Wahn, dem Einhalt
geboten werden muB. Es gilt: « Du bist es selbst», dein Eigenwille, der
Unfrieden kreiert. 28

So ist es notwendig, bei dem Eigenwillen, bei dir selbst anzusetzen:
«Dar umbe hebe an dir selber an ze dem érsten. »?* Den eigenen durch
den Eigenwillen produzierten Unfrieden nimmt der Mensch iiberall
mit, wohin er auch geht, welche Ubertragungsinstrumente und -loci er
auch bewul3t oder unbewul3t schafft, wie groBBartig, heroisch, eindrucks-
voll, asketisch sie auch seien. « In der warheit, d envliehest dich denne
ze dem érsten, anders, swa da hine vliehest, di vindest dd hindernisse
und unvride, ez si, swa daz si. Die liute, die vride suochent in zwen-
digen dingen, ez si an steten oder an wisen oder an liuten oder an
werken oder daz ellende oder diu armuot oder smacheit, swie gréz diu si
oder swaz daz si, daz ist dennoch allez nihtes noch engibet keinen vride.
Sie suochent alles unrehte, die alsé suochent: ie verrer sie Gzgint, ie
minner sie vindent, daz sie suochent. Sie gint als einer, der eines weges
vermisset: ie verrer er git, is mér er irret. »>® Aus diesem Irrtum mul3 der
Mensch heraus. Dazu ist es nach Eckhart notwendig, daB3 der Mensch
sich selber lassen muf3.*' So wird der Produktion des Unfriedens durch
den Eigenwillen Einhalt geboten. Der Gelassene entzieht dem Eigen-
willen mit dessen unheilvollem Hervorbringen von Unfrieden den
Boden und «vernichtet» auch die oben genannten Ubertragungsme-
chanismen von Unfrieden auf die Dinge einschliesslich andere Men-
schen. Indem er nicht mehr auf dem Hervorkehren von Eigenwillen
und amor sui als vermeintliche, aber sachlich irrige, Form seines
Menschseins beharren mul3, wird der Gelassene frei von der Sklaverei
des Unfriedens und frei fiir den Frieden, fiir den Frieden Gottes. «als vil
da Gzgast aller dinge, als vil, noch minner noch mér, gat got in mit allem

7 DW V, 193,2,

28 Vgl. DW V, 192,2ff.

29 DW V, 193,3. Vgl. zum Folgenden DW V, 193,3 — 194,8.

30 DW V, 193,3 — 194,3.

3 DW V, 194,3f. Zur Gelassenheit bei Eckhart vergleiche U. Kern, a.2.0.,



104 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

dem sinen, als da zemale Gzgist in allen dingen des dinen. D4 hebe ane,
und daz liz dich kosten allez, daz di geleisten maht. D4 vindest da
wiren vride und niendert anderswa. » 32

3. « Man sol loufen in den vride »3

«Der himel loufet staeticliche umbe und in dem loufe suochet er
vride. »3# Der Himmel lduft den permanenten Lauf des Friedens. Weil
der Himmel stindig im Laufe des Friedens ist, kann auch der Mensch
den Frieden laufen. Der Mensch, der in den Frieden liuft, ist der
himmlische Mensch: « Der mensche, der in einem loufe ist und in
einem staeten loufe ist und daz in vride ist, der ist ein himelischer
mensche. »** Der aus Gott geborene Mensch wird zum Lauf des Frie-
dens geboren. Das « vade in pace» 3, das «louf in den vride » 7 gilt ihm.
Diesem weicht er nicht aus. Dieser Lauf gehort zu seinem Aus-Gott-
sein. Das Suchen nach und der Lauf in den Frieden ist unersetzliches
Kennzeichen fiir ihn: « Was Gz gote geborn ist, daz suochent vride und
loufet in vride. »*® Der Gott gemifle, der Gott entsprechende, der aus
Gott geborene Mensch wird in den Lauf des Friedens « gestézen »?. In
seinem Lauf in den Frieden wird er von Gott so in den Frieden versetzt,
daf3 er « niht enwizze umbe unvride » °. Frieden ist hier so dominierend,
daB3 der Unfrieden als unmdogliche Méglichkeit « vergessen » wird. Die-
ser ist nicht mehr wiirdig des Wissens, des Erkennens. Denken, intel-
ligere ist auf Frieden aus. Es 148t den Unfrieden als nicht dem Denken
wiirdig zuriick. Der Lauf des Friedens qualifiziert das Denken als Den-
ken des Friedens und nicht des Unfriedens. Die Krifte des Intellektes,
die vom Frieden bestimmt sind, geben dem Unfrieden keinen
Raum.

Der Lauf in den Frieden, in den der Mensch gestellt wird, signali-
siert, dal3 Frieden nicht ein inaktives, passives unfruchtbares Nichtstun

2 DW V, 197,2-5.

¥ DW I, 117,8.

% DW I, 118,81,

3 DW I, 118,7f.

3 DW I, 117,6; 118,6.
Y DW I, 118,6f.

3 DW I, 118,5f,

% DW I, 118,1.

“ DW 1, 120,9f.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 105

bei Eckhart ist. Frieden ist Bewegung, Geschehen. Der In-den-Frieden-
Laufende ist in Korrelation zu dem himmlischen Laufe; er verdankt
sich dem perennierenden Lauf des Himmels in den Frieden. *! Indem
der In-den-Frieden-Laufende in den Frieden liuft, partizipiert er an
dem himmlischen Friedenslauf. Er ist in das Geschehen, in das Ereig-
niswerden von Frieden aktiv integrierend einbezogen. Das Friedensge-
schehen, das dem Himmel korreliert, setzt das Sein und die actio des
Menschen frei fiir den Frieden. Indem der In-den-Frieden-Laufende in
den Frieden lduft, ereignet sich, geschieht Frieden. Wenn Eckhart, wie
wir sahen, das Aus-Gott-geboren-Sein und den Lauf in den Frieden in
enge Beziehung zueinander stellt, so daB3 dieser unbedingt aus jenem
folgt 42, so zeigt das hochstes Ereigniswerden, Geschehen, Handeln an.
Aus der Gottesgeburt folgt «kochendes», iiberstromendes Ereignis.
Friedenslauf ist nach Eckhart solch ein hohes Ereigniswerden.

Frieden ist fiir den Aus-Gott-Geborenen ein Lauf, ein Tun. Dem
entsprechen nach Eckhart viele Menschen nicht. Sie haben zwar alle
den Wunsch nach Frieden, aber Frieden bleibt fiir sie ein Optat. Frieden
bestimmt sie in ihren Wiinschen, aber nicht in ihrem Leben, in ihrer
Tat. «omnes volunt pacem, sed pauci ea, <quae sunt ad pacem>, dum
talia agunt, quae non sunt nec faciunt ad pacem, sed potius odium et lites
suscitant. »** Solange Frieden bei den Menschen nur eine Wunschka-
tegorie ist, solange sie zwar den Frieden wiinschen, aber nicht das tun,
was diesem entspricht, vielmehr Taten des Unfriedens (odium et lites),
ist kein Frieden. Frieden ist gerade von seinem theologischen Anfang
her Frieden-Tun. Wer die Tat hier nicht kennt, weil3 — epistemologisch
und ontologisch — nichts vom Frieden. Das, was der Mensch in seinen
Wiinschen vom Frieden traumt, ist nicht legitimer Ersatz fiir die Tat des
Friedens, fiir den notwendigen Lauf in den Frieden. Frieden ist allein
dort, wo die Taten der Menschen nicht durch «odium et lites»
beherrscht werden, sondern «ubi omnia sive omnes unum sunt, unius
concordiae, unius voluntatis» *4. Hier entsprechen sie dem im Frieden
wohnenden Gott. ¥

Dem Tun von Frieden, dem Lauf in den Frieden korrespondiert das
Bitten um Frieden. «<rogate, quae ad pacem sunt Ierusalem>. Nota

4 Vgl. DW I, 118,6-9.
2 DW 1, 118,5f.

LW IV, 291,15-292,2.
“ LW 1V, 292,2f.

5 LW IV, 292,5f.



106 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

<rogate>. » *® Dieses Bitten um Frieden fillt den Menschen schwer. Daf3
sie selbst aktiv um Frieden bitten, bleibt vielen fremd. Nicht sie selbst
bitten um Frieden, sondern sie selbst wollen von andern um Frieden
gebeten werden. «Omnes quidem volunt pacem et pacem optant,
Mach. 7, pauci tamen volunt rogare, sed bene rogari ab aliis pro pace. »’
Aber die Bitte um Frieden ist fiir den in den Frieden laufenden Men-
schen notwendig. Der Mensch mul3 sie selbst aktiv aussprechen. Das
Bitten um Frieden kann nicht ausgeklammert werden von dem In-
Frieden-sein, vom Tun des Friedens. Es ist Dimension des Friedens.

4. Die Wirkungen des Friedens

In der Predigt 57 « Vidi civitatem sanctam lerusalem novam descenden-
tem de caelo a domino etc. », der also Apokalypse 21,2 zugrundeliegt,
beschreibt Eckhart die Wirkungen des Friedens, «den vride, der in der
séle sin sol»*®. Eckhart nennt vier « Titigkeiten», vier Wirkungen des
Friedens:

1. «Sant Dionysius*? sprichet: «der gétliche vride durchvert und
ordent und endet alliu dinc; und entaete der vride des niht, sé zer-
vliissen alliu dinc und enhaeten keine ordenunge». »*° Der himmlische,
der géttliche Friede kommt in seinem Friedensein zu allen Menschen,
allen Kreaturen und Dingen. Er erreicht sie nicht nur, gelangt nicht nur
zu ithnen, er zieht auch in sie ein. Durch diesen Einzug geschieht etwas
mit den durch diesen Einzug des Friedens Betroffenen. Der Friedens-
einzug hat Wirkungen. Indem der Frieden die Dinge — und hier sind bei
Eckhart, wie wir oben sagten, die Menschen miteinbegriffen — durch-
zieht, werden diese aus der Anarchie des Unfriedens herausgefiihrt. Wo
der Frieden einzieht, wird der Anarchie des Unfriedens der Raum
genommen. Frieden setzt dem destruierenden Chaos ein Ende. Frieden
ordnet die Menschen, Dinge, Verhiltnisse. Der goéttliche Frieden
schafft eine Friedensordnung in den Dingen und bei den Menschen.

% LW IV, 291,13

7 LW 1V, 291,13-15.

% DWW I, 595,3.

¥ Vergleiche die DW II, 595 Anm. 3 angegebenen Textstellen bei Dionysius
Areopagita.

0 DW 11, 595,4—6.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 107

Diese Ordnung, die der Frieden schafft, zerstért nicht die Dinge,
bedeutet nicht Vergewaltigung ihrer Natur, nicht Etablieren eines
abstrakten Ordnungsprinzipiums, das dem Sein der Dinge essentiell
entgegenstinde. Nein, die ordnende Kraft des Friedens bei den Dingen
und Menschen bedeutet nicht Zerstérung, sondern Vollendung. Durch
den Frieden werden die Dinge wahrhaft vollendet, wird ihrem Sein
entsprochen. Unfrieden inhiriert anarchische Destruktion, Frieden
ordnende Vollendung der Dinge. Die ordnende Arbeit des Friedens
verhindert das «zervliissen alliu dinc»’! und das Einnisten von an-
archischem Chaos. Ohne Frieden hitten die Dinge «keine orden-
unge »°>2,

2. «Ze dem andern mile machet der vride die créatiren sich ent-
giezende und vliezende in der minne und niht ze schadenne.»*? Die
zweite Wirkung des Friedens in und an den Kreaturen besteht in der
Priparation und Befihigmachung derselben zur Liebe. Der Friede
«qualifiziert » die Kreaturen dazu, dal3 sie «sich entgiezende und vlie-
zende in der minne »°** werden. Das « AusgieBen » und « FlieBen » in die
Liebe wird durch den gottlichen Frieden bewirkt. Der Friede macht das
Ausgief3en und AusflieBen nicht zu einer die Kreaturen negativ gefihr-
deten Titigkeit. Diese wird ithnen nicht «ze schadenne »*, wie Eckhart
sagt. Der Frieden orientiert Ausgieen und AusflieBen, die den Krea-
turen notwendigen Tatigkeiten, produktiv auf die Liebe hin und wehrt
dem irregeleiteten AusgieBen und AusflieBen, das der Kreatur prinzi-
piell schadet. Frieden fiihrt das AusflieBen und AusgieBen der Kreatu-
ren in das fruchtbare Land der Liebe. Die vom Frieden bestimmten
Kreaturen werden in ihrem Tun, in ihrem AusflieBen und AusgieB3en,
nicht auf die Perversionen derselben in und bei sich selbst bleibenden
Schadensdimensionen festgelegt, sondern werden durch den sich ereig-
nenden Frieden auf die Liebe hin geordnet. Die Kreatur verliuft sich
nicht in die Perversion, den Schaden, sondern wird durch den Frieden
auf das sinnvolle Tun der Liebe gebracht.

't DW II, 595,5.
2 DW 1II, 595,5f.
3 DW II, 595,6f.
i DW 1II, 595,6f.
5 DW 11, 595,7.

[C I I



108 «Man sol loufen in den vride» — « Frieden» bei Meister Eckhart

3. Frieden «machet. . . die créatiren diensthaft under ein ander, daz
sie ein bestan han ir ein an dem andern. Daz ir ein niht gehaben enmac
an im selben, daz beheltet ez an dem andern. Dar umbe kumet ein
créatire von der andern. »*® Die dritte Wirkung des Friedens besteht in
dem Untereinander-Dienstbarmachen. Frieden weist die Menschen
und anderen Kreaturen zueinander. Er schafft Kommunikation. Das ist
nicht ein loser Zusammenhang, eine mehr oder weniger zu entbehrende
Verbindung. Essentielle Kommunikation kreiert der Frieden unter den
Kreaturen. Durch den Frieden werden die Geschopfe in der Tiefe,
fundamental aufeinander und zueinander ausgerichtet. Sie werden so
einander «diensthaft» gemacht, daB3 sie in ihrem «bestin» an den
anderen gebunden sind. Fiir ihr Leben wesentlich Notwendiges, das sie
nicht in sich selber finden, finden die Kreaturen in dem Anderen,
kommt aus diesem fiir sie zu. «alle creaturen suchent vsser in selber ie
eins an dem ander, des es nicht enhat. »*” Ja, Eckhart kann sagen: «ein
créatiire mac wol der andern leben geben.»*® Durch den Frieden wer-
den die Kreaturen zu einander Leben Gebenden.

4. Der gottliche Frieden «machet . . . sie (sc. die Kreaturen) wider-
bougic in irn érsten ursprunc, daz ist: in got»°’. Der Frieden, der fuir
Eckhart als Frieden gottlicher Frieden ist, bringt die Geschopfe zum
Principium, zum Beginn, zum Anfang zuriick. Er bewirkt, da3 der
Mensch und die Kreaturen «widerbdugic», d.h. wie Josef Quint zu
Recht versteht, «se reflectens»® durch ihn werden. Die Kreatur wird
durch den goéttlichen Frieden auf den Ursprung hin strukturiert. Indem
sie die Struktur des « Widerbougic »-Seins erhilt, wird sie fundamental
am «érsten ursprunc»®' festgemacht. In den ersten Ursprung, d.h. in
Gott, 1463t der Frieden die von ithm Geprigten zuriickneigen. Dieses
Zuriickneigen ist nicht Restauration und fromme Erstarrung. Es ist
lebendige, dynamische Fundamentalorientierung, die Anteil hat an der
ewigen, stindig neuen Kraft des ersten Beginnes in Gott. Frieden
geschieht unerschépflich in Offenheit und Weite stindig neu in dem
Zurickneigen in den ersten Ursprung. Hier ist der Frieden auf dem Weg

6 DW 11, 595,7-11.

7 DW 1, 225,2f.

8 DW I, 131,4f,

9 DW 11, 595,10f.

60 DW II, 595 Anm. 6.
st DW II, 595,11.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 109

nach Hause. Auf diesem Weg wird das Woher und Wohin des Friedens
in essentiellem Verbund in dem Einen erkannt. Dieses Erkennen
ermoglicht und schafft den Lauf in den Frieden.

5. Der Mensch soll « ein gesiht des vrides »°* sein

Wahrer Frieden ist bei Meister Eckhart an das Gegenwirtigsein
Gottes gebunden. « Dem got als6 gegenwertic ist in allen dingen und
siner vernunft an dem obersten gewaltic ist und der gebrichende ist, der
weiz aleine von wirem vride, und der hat ein reht himelriche. »*? Wo
Gottes Gegenwirtigsein «in allen dingen » universal erkannte und sich
ereignende Wirklichkeit wird, ist Frieden. Wo der Mensch auszieht mit
seiner sich selbst, Mitwelt und Umwelt destruierenden, Unfrieden pro-
duzierenden Eigenliebe, mit seiner «koufmanschaft», seinem Habens-
modus, wo der Mensch sich selbst, sich selbst, dem andern und der
Kreatur iiberhaupt gegeniiber, lassen kann, zieht Gott mit seinem Frie-
den ein. ¢

Dieses erkennt und lebt der geistlich Arme. ¢* Der Arme ist frei vom
destruierenden, Unfrieden schaffenden Habensmodus. Er ist frei fiir
den Frieden, den Gott setzt.

« Arm ist der, der niht enhat. Arm in dem geiste daz meinet: als daz
ouge arm und bloz ist der varwe und enpfenclich aller varwen, alsé der
arm ist an dem geiste, der ist enpfenclich alles geistes, und aller geiste
geist ist got. » % Der Arme ist empfinglich fiir den Geist Gottes. Indem
er offen ist fiir den Geist Gottes, werden ihm auch die Friichte des
Geistes zuteil. Die « Vruht des geistes ist minne, vréude und vride. »®’
«der geist raetet minne gotes, vroude, vride und alle tugent. » %8

Der den Frieden empfangende Mensch ist, wie Eckhart sagt®, in
Jerusalem. Jerusalem ist fiir Eckhart Symbol fiir den Frieden. «Jérusa-
lem sprichet als vil als vride.»’° «Jérusalem ist hocheit von vride.»™

$2 DW 11, 351,1%

63 DW V, 211,3-5.

¢ Vgl. DW V, 197,2-5.

65 Zum « Armen» bei Eckhart vergleiche U. Kern, 2.2.0., 173ff.
¢ DW V, 29,7-10.

7 DW V, 29,10f.

% DW V, 110,18-111,1.

¢ DW II, 351,1.

. DW 1, 214,10f.

T DW II, 259,1f.



110 «Man sol loufen in den vride» — « Frieden» bei Meister Eckhart

«(Jérusalem> meinet <ein gesiht des vrides».»’? Der im Frieden, der in
Jerusalem seiende Mensch ist «ein Gesicht des Friedens» 2. Der dem
Frieden entsprechende, der den Frieden laufende Mensch ist ein
Gesicht des Friedens. Der Frieden Gottes leuchtet in ihm. So ist der
Mensch in seinem Sein und Tun «vridesam... und wol gesetzet»’4.

Der in Jerusalem wohnende, der ein Gesicht des Friedens seiende
Mensch «sol gesast sin in vride und gestozen sin in vride und sol enden
indem vride»”’. Er ist teleologisch auf Frieden gerichtet. Das, was er tut
und ist, korreliert dem In-Frieden-Sein. Der Frieden, in den er versetzt
und gestofBen ist, bestimmt perennierend sein Sein als Im-Frieden-Sein,
das ihn zu einem Gesicht des Friedens werden 1i3t. Dieser Frieden ist
nicht Elitarkategorie, die nur partikulire Dimension hitte. Er gilt allen
Menschen, allen Orten, allen Stitten. Dieser Frieden leuchtet stindig
allen. Wer das Gesicht des Friedens trigt, ist universal auf alle Kreatur,
alle Menschen ausgerichtet. Der ihn erleuchtende Frieden strukturiert
ihn zu universaler Partizipation und Offenheit.

Das Gesicht des Friedens trigt der Mensch bei seinem Lauf in den
Frieden. Erleuchtet wird das Gesicht des in den Frieden Laufenden
nicht durch und aus ihm selbst. Nicht auf Grund seiner eigenen Krea-
tirlichkeit und der ihr innewohnenden potestates und virtus leuchtet
ihm Frieden. Der Herr des Friedens, Gott, macht ihn zu einem Gesicht
des Friedens. Gott zugewendet heil3t fiir Meister Eckhart dem Frieden
zugewendet. In dieser Zuwendung wird der Mensch «vridesam... und
wol gesetzet»’®.

Notwendig fir den Frieden ist somit das Bitten des Herrn des
Friedens. Denn er selber ist der Frieden. Frieden ist fiir Meister Eckhart
nicht anonyme anthropologische oder traumerische Fiktion. Frieden ist
Frieden, orientiert und konzentriert auf den einen Herrn, der selbst der
Frieden ist. Also gilt: «Biten des unsern herrn, das wir alsus <ein
mensche»», der ein Gesicht des Friedens ist, «sin und in disen vride
gesetzet werden, der er selber ist. Des helfe uns got. Amen.»””

2 DW II, 351,1f.
3 DW II, 351,1f.
4 DW II, 351,2.
5 DW I, 118,1f.
6 DW II, 351,2.
7 DW II, 351,5f.



	"Man sol loufen in den vride" : "Frieden" bei Meister Eckhart

