
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: "Man sol loufen in den vride" : "Frieden" bei Meister Eckhart

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Kern

«Man sol loufen in den vride»1
«Frieden» bei Meister Eckhart

1. Gott «sprichet vride in sin volk»2

Frieden ist bei Meister Eckhart (1260—1328) keine irreale
Hoffnung, keine verströstende Utopie. Frieden ist auch nicht isolierter
Seelenfrieden, sich selbst genügende fromme Friedfertigkeit, die sich in
seliger Beschaulichkeit pazifistisch ergötzt. Frieden ist kein Spiel des

mystagogenen Heroen, der in tragischer Weltentsagung solipsistische
Genugtuung erreicht. Nicht der schöne Traum des ausgestiegenen bzw.

aussteigenden Phantasten schafft und ist Frieden. Frieden ist für Meister
Eckhart nicht — weder genetisch noch ontisch — psychisch, anthropologisch

und « natürlich » fundamental erfaßbar. Frieden ist bei Eckhart
genetisch und ontisch, also in seinem Woher und in seinem Sein, an ein

Subjekt gebunden. In der Relation zu diesem einen Subjekt «west»
Frieden, wird er den Menschen und die Kreatur prägende Wirklichkeit.
Dieses eine, unaufhebbare Subjekt des Friedens ist für Eckhart ein
theologisches: Gott «sprichet vride in sin Volk»3. Gott ist das Subjekt
des Friedens.

Weil das für Eckhart so ist, kann er das Im-Frieden-Sein und das

In-Gott-Sein streng aufeinander beziehen. Im-Frieden-sein heißt dann
In-Gott-sein. Wer nicht im Frieden ist, ist auch «außerhalb» Gottes.
« wan aise verre in fride, aise verre in got(e) ; Alse verre vs fride, alse

1 DW I, 117,8. Meister Eckhart wird zitiert nach : Meister Eckhart, Die deutschen
und lateinischen Werke. Herausgegeben im Auftrage der Deutschen Forschungsgemeinschaft,

Stuttgart 1936 ff. Die deutschen Werke werden als DW, die lateinischen als LW
zitiert (mit Band-, Seiten- und Zeilenangabe).

2 DW II, 368,1.
3 DW II, 368,1.



100 «Man sol loufen in den vride» - «Frieden» bei Meister Eckhart

(verre) vs gote. »4 Das Im-Frieden-Sein ist nota, Merkmal des In-Gott-
Seins. « Dar ane kenne, wie vil dû in gote bist und ob ez anders ist : ob dû
vride oder unvride hâst. »5 « Deus nullo modo potest esse, ubi pax non
est.»6 Zwischen dem Im-Frieden-Sein und dem In-Gott-Sein herrscht
Korrelation. Das Im-Frieden-Sein heißt In-Gott-Sein, und das In-Gott-
Sein involviert das Im-Frieden-Sein. Sofern man in Gott ist, sofern ist

man im Frieden. Aus dem In-Gott-Sein ergibt sich eo ipso das Im-
Frieden-Sein. « Wan als vil bist dû in gote, als vil dû bist in vride. »7 Gott
wohnt im Frieden : « Psalmus : <in pace factus est locus eius (ac. dei)>. »8

Für Eckhart ist das In-Gott-Sein die Bedingung für das Im-Frieden-
Sein. « Ist iht einez in gote, daz selbe hat vride. »9 So gilt : « Als vil in gote,
als vil in vride. »10 Das Nicht-aus-Gott-Sein hat für Eckhart das Nicht-
aus-dem-Frieden-Sein zur Folge: «als vil ûz gote, als vil dû bist ûz

vride. »'1

2. Abkehr vom Einen - Abkehr vom Frieden

Gott ist « in pace », nicht ist er in terrenistisch-gebannter Bewegung :

«Deus autem non in motu.»12 Viele aber sind terrenistisch-gefangen
grundorientiert: «Multi ambulant, qui terrena sapiunt. »13 Sie finden
nicht Ruhe und Frieden. Sie sind nicht im Frieden.14 Der Grund dafür
ist ihr multitudinem invenire15. Pluralistische Zerstreutheit,
Mannigfaltigkeit verdeckt den Friedensgrund. So wird das Subjekt des Friedens,
Gott, nicht ansichtig, nicht erkannt. Das Subjekt des Friedens, Gott,
« ist » nur « im Einen » und kann nur « im Einen » «geschmeckt » werden.
«Deus non est nec sapit nisi in uno.»16

4 DW III, 445,4 f.
5 DW V, 308,6 f.
6 LW IV, 292,5.
7 DW V, 308,4. Ich interpretiere DW V, 308,4 f. gegen Josef Quint (vgl. DW V,

375 f. Anm. 464 und Quints Übersetzung DW V, 538).
8 LW IV, 292,5 f.
9 DW V, 308,5.
10 DW V, 308,5 f.
11 DW V, 308,4 f.
17 LW IV, 418,6.
13 LW IV, 418,4.
u LW IV, 418,6.
15 Vgl. LW IV, 418,11-419,1.
16 LW IV, 419,1. Zum «Einssein» Gottes vergleiche z.B. LW IV, 263ff. und Udo

Kern, Theologische Anthropologie bei Meister Eckhart, Theol. Dissertation B, Jena
1983, 15 ff.



«Man sol loufen in den vride» - «Frieden» bei Meister Eckhart 101

Konzentration auf den Einen ist Konzentration auf den Frieden.
Im-Frieden-Sein ist abhängig von dem Erkennen des Einen. Frieden
wird nach Eckhart im Schmecken des Einen Wirklichkeit. Abkehr vom
Einen ist Abkehr vom Frieden. « Abscessus ab uno recessus est a pace,
loh. 16: <in mundo pressuram habebitis, in me autem pacem>. »17

Gott ist der Beginn des Friedens. Er, nicht der Mensch, fängt mit
dem Frieden an. «man ensol niht anevâhen in vride.»18 Der Anfang,
der Beginn des Friedens ist ein theologisches « Axiom », dem der Mensch
des Friedens zu entsprechen hat und das er nicht durch ein anthropologisches

ersetzen kann. Der Beginn ist vorgegeben. Von diesem gesetzten

Beginn her kann Frieden Gestalt gewinnen.
Dieser theologische Beginn darf nicht substituiert werden. Der

« Ersatz», wie immer er aussehen mag, kann Frieden nicht ermöglichen,
denn er ist als Abkehr von dem Einen entfernt, von dem einen
notwendigen Subjekt des Friedens. Indem er das Eine nicht kennt, kennt er
auch nicht den Frieden und kann diesen auch nicht initiieren.

Wo die Kreatur die Stelle Gottes als Subjekt und Beginn von Frieden
einnimmt, ist für Eckhart notwendig Unfrieden gegeben, «unvride
kumet von der crêatûre und niht von gote. »"Wo sich als «Ersatz» des

Unum der «abscessus ab uno»20 installiert, etabliert sich als recessus a

pace der Unfrieden. Der Prozeß des Unfriedens wird für die Kreaturen
möglich durch Abkehr von dem Einen. Hier sind die schier unerschöpflichen

Ressourcen des Nichtfriedens. Hier liegen die Quellen seiner

permanenten Produktion und Reproduktion. Die Desorientierung, das

Abwenden von dem Einen, kreiert potentiell und aktual Nichtfrie-
den.

Der abscessus ab uno hat für Eckhart als notwendige Folge das

Aufkommen des universalen, ja man könnte fast sagen, des transzendentalen

Egoismus. Eigenwillen und Eigenliebe finden jetzt ihr buntes
Feld. Wo die Konzentration des Einen entfällt, nistet sich der amor sui
ein. Er ist existentiell und transzendental als Negation des Einen. Sein
Geschäft läuft und lebt in permanenter Aufrechterhaltung dieser Negation.

Der amor sui ist die Ursache aller privatio boni, alles Bösen.21 In

17 LW IV, 292,3 f.
18 DW I, 117,8.
19 DW y, 308,8f.
20 LW IV, 292,3.
21 LW IV, 175,1 ff.



102 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

der Eigenliebe wurzelt alles Böse. Sich auf Augustin berufend22 sagt
Eckhart: «radix omnis mali est amor sui.»23

Unfrieden steigt auf, wo die causa omnis mali, die Eigenliebe, den

eigenen, vom Einen abgekehrten Willen entfaltet, «niemer entstât ein
unvride in dir ûf, ez enkome von eigenem willen, man merke es oder

man enmerke es niht. »24 Der amor sui ist und erarbeitet Unfrieden. Er
ist Unfrieden. Unfrieden ist strenge Implikation des amor sui. Selbstliebe

ist notwendig als Unfrieden. Dieser kann nicht aus jener herausgelöst

werden. In der gelebten Abkehr des amor sui vom Einen, der

Negation des Einen, wird Unfrieden zum impliziten Bestand des amor
sui. Eine wechselseitige, korrelierende, relationale und «ontische»

Abhängigkeit besteht zwischen Unfrieden und Eigenliebe. Der Unfrieden

seinerseits kann auf den amor sui aus ontischen Gründen nicht
verzichten. Er ist in seinem Sein unbedingt an die Eigenliebe gebunden.
Er stirbt, wo die Eigenliebe nicht ist. Die Eigenliebe ist der Acker, auf
dem Unfrieden gedeiht. Eine Substitution der Eigenliebe für das Sein
des Unfriedens ist nicht möglich.

Der Mensch selbst schafft nach Eckhart Unfrieden. Nicht «die stete
und die liute und die wise oder diu menige oder diu werk », sind schuld

daran, daß du nicht Frieden findest, du selbst bist es, sagt Meister
Eckhart.25 Dein Verhältnis zu den Dingen selbst stimmt nicht, «dû bist
ez in den dingen selber, daz dich hindert, wan dû heltest dich
unordentliche in den dingen. »26 Nicht der Rückzug von den « Leuten »,

« Stätten », « Weisen », der Arbeit ist notwendig, wenn der Mensch Frieden

finden und Unfrieden verhindern will. Eckhart wendet sich gegen
die Desavouierung von « Leuten », « Stätten », « Weisen » und Arbeit bei
der Suche nach Frieden. Er gestattet nicht, diese von vornherein und
grundsätzlich essentiell und ontologisch auf Unfrieden festzulegen.
Eckhart sieht vielmehr die Ursache der Verachtung von diesen Dingen

- worunter auch die anderen Menschen von Eckhart verstanden werden

- durch den Menschen im Unfrieden begründet, in der Übertragung

des eigenen Unfriedens auf, ja in die Dinge. Der Mensch des

Unfriedens zerstört die Ordnung der Dinge, er verhält sich nicht sach-

22 Vgl. De civ. dei XIV c. 28, CSEL XXXX P. II 56,30 ff.
23 LW III, 475,1 f.
24 DW V, 192,4-6.
25 DW V, 192,7-193,1.
26 DW V, 193,1 f.



«Man sol loufen in den vride» - «Frieden» bei Meister Eckhart 103

lieh, «ordentlich», sondern «unordentliche in den dingen»27. Der
Mensch pervertiert die Dinge, indem er seinen eigenen Unfrieden in
ihnen aufbaut. Im Verkennen des Eigenwillens, des amor sui als Ursache

seines Unfriedens und in Übertragung desselben auf die Dinge
vermeint er Frieden zu finden, indem er die Dinge flieht, indem er
aussteigt. Dieser Escapismus, dieser Auszug ist ein Wahn, dem Einhalt
geboten werden muß. Es gilt : « Du bist es selbst », dein Eigenwille, der
Unfrieden kreiert.28

So ist es notwendig, bei dem Eigenwillen, bei dir selbst anzusetzen :

«Dar umbe hebe an dir selber an ze dem êrsten. »29 Den eigenen durch
den Eigenwillen produzierten Unfrieden nimmt der Mensch überall
mit, wohin er auch geht, welche Übertragungsinstrumente und -loci er
auch bewußt oder unbewußt schafft, wie großartig, heroisch, eindrucksvoll,

asketisch sie auch seien. « In der wârheit, dû envliehest dich denne

ze dem êrsten, anders, swâ dû hine vliehest, dâ vindest dû hindernisse
und unvride, ez sî, swâ daz sî. Die liute, die vride suochent in ûzwen-

digen dingen, ez sî an steten oder an wîsen oder an liuten oder an
werken oder daz eilende oder diu armuot oder smâcheit, swie grôz diu sî

oder swaz daz sî, daz ist dennoch allez nihtes noch engibet keinen vride.
Sie suochent alles unrehte, die also suochent: ie verrer sie ûzgânt, ie
minner sie vindent, daz sie suochent. Sie gânt als einer, der eines weges
vermisset : ie verrer er gât, is mêr er irret. »30 Aus diesem Irrtum muß der
Mensch heraus. Dazu ist es nach Eckhart notwendig, daß der Mensch
sich selber lassen muß.31 So wird der Produktion des Unfriedens durch
den Eigenwillen Einhalt geboten. Der Gelassene entzieht dem Eigenwillen

mit dessen unheilvollem Hervorbringen von Unfrieden den
Boden und «vernichtet» auch die oben genannten Übertragungsmechanismen

von Unfrieden auf die Dinge einschliesslich andere
Menschen. Indem er nicht mehr auf dem Hervorkehren von Eigenwillen
und amor sui als vermeintliche, aber sachlich irrige, Form seines

Menschseins beharren muß, wird der Gelassene frei von der Sklaverei
des Unfriedens und frei für den Frieden, für den Frieden Gottes. « als vil
dû ûzgâst aller dinge, als vil, noch minner noch mêr, gât got în mit allem

27 DW V, 193,2.
28 Vgl. DW V, 192,2ff.
29 DW V, 193,3. Vgl. zum Folgenden DW V, 193,3 - 194,8.
50 DW V, 193,3 - 194,3.
31 DW V, 194,3f. Zur Gelassenheit bei Eckhart vergleiche U. Kern, a.a.O.,

179 ff.



104 «Man sol loufen in den vride» - «Frieden» bei Meister Eckhart

dem sînen, als dû zemâle Û2gâst in allen dingen des dînen. Dâ hebe ane,
und daz lâz dich kosten allez, daz dû geleisten maht. Dâ vindest dû
wären vride und niendert anderswâ. »32

3. «Man sol loufen in den vride

«Der himel loufet staeticlîche umbe und in dem loufe suochet er
vride. »34 Der Himmel läuft den permanenten Lauf des Friedens. Weil
der Himmel ständig im Laufe des Friedens ist, kann auch der Mensch
den Frieden laufen. Der Mensch, der in den Frieden läuft, ist der
himmlische Mensch: «Der mensche, der in einem loufe ist und in
einem staeten loufe ist und daz in vride ist, der ist ein himelischer
mensche.»35 Der aus Gott geborene Mensch wird zum Lauf des Friedens

geboren. Das « vade in pace »36, das « louf in den vride »37 gilt ihm.
Diesem weicht er nicht aus. Dieser Lauf gehört zu seinem Aus-Gottsein.

Das Suchen nach und der Lauf in den Frieden ist unersetzliches
Kennzeichen für ihn: «Was ûz gote geborn ist, daz suochent vride und
loufet in vride. »38 Der Gott gemäße, der Gott entsprechende, der aus

Gott geborene Mensch wird in den Lauf des Friedens « gestôzen »39. In
seinem Lauf in den Frieden wird er von Gott so in den Frieden versetzt,
daß er « niht enwizze umbe unvride »40. Frieden ist hier so dominierend,
daß der Unfrieden als unmögliche Möglichkeit «vergessen» wird. Dieser

ist nicht mehr würdig des Wissens, des Erkennens. Denken, intel-
ligere ist auf Frieden aus. Es läßt den Unfrieden als nicht dem Denken
würdig zurück. Der Lauf des Friedens qualifiziert das Denken als Denken

des Friedens und nicht des Unfriedens. Die Kräfte des Intellektes,
die vom Frieden bestimmt sind, geben dem Unfrieden keinen
Raum.

Der Lauf in den Frieden, in den der Mensch gestellt wird, signalisiert,

daß Frieden nicht ein inaktives, passives unfruchtbares Nichtstun

32 DW V, 197,2-5.
33 DW I, 117,8.
34 DW I, 118,8 f.
33 DW I, 118,7f.
36 DW I, 117,6; 118,6.
37 DW I, 118,6 f.
38 DW I, 118,5 f.
39 DW I, 118,1.
40 DW I, 120,9 f.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 105

bei Eckhart ist. Frieden ist Bewegung, Geschehen. Der In-den-Frieden-
Laufende ist in Korrelation zu dem himmlischen Laufe; er verdankt
sich dem perennierenden Lauf des Himmels in den Frieden.41 Indem
der In-den-Frieden-Laufende in den Frieden läuft, partizipiert er an
dem himmlischen Friedenslauf. Er ist in das Geschehen, in das

Ereigniswerden von Frieden aktiv integrierend einbezogen. Das Friedensgeschehen,

das dem Himmel korreliert, setzt das Sein und die actio des

Menschen frei für den Frieden. Indem der In-den-Frieden-Laufende in
den Frieden läuft, ereignet sich, geschieht Frieden. Wenn Eckhart, wie
wir sahen, das Aus-Gott-geboren-Sein und den Lauf in den Frieden in

enge Beziehung zueinander stellt, so daß dieser unbedingt aus jenem
folgt42, so zeigt das höchstes Ereigniswerden, Geschehen, Handeln an.
Aus der Gottesgeburt folgt «kochendes», überströmendes Ereignis.
Friedenslauf ist nach Eckhart solch ein hohes Ereigniswerden.

Frieden ist für den Aus-Gott-Geborenen ein Lauf, ein Tun. Dem
entsprechen nach Eckhart viele Menschen nicht. Sie haben zwar alle
den Wunsch nach Frieden, aber Frieden bleibt für sie ein Optat. Frieden
bestimmt sie in ihren Wünschen, aber nicht in ihrem Leben, in ihrer
Tat. «omnes volunt pacem, sed pauci ea, <quae sunt ad pacem>, dum
talia agunt, quae non sunt nec faciunt ad pacem, sed potius odium et lites
suscitant.»43 Solange Frieden bei den Menschen nur eine Wunschkategorie

ist, solange sie zwar den Frieden wünschen, aber nicht das tun,
was diesem entspricht, vielmehr Taten des Unfriedens (odium et lites),
ist kein Frieden. Frieden ist gerade von seinem theologischen Anfang
her Frieden-Tun. Wer die Tat hier nicht kennt, weiß — epistemologisch
und ontologisch — nichts vom Frieden. Das, was der Mensch in seinen
Wünschen vom Frieden träumt, ist nicht legitimer Ersatz für die Tat des

Friedens, für den notwendigen Lauf in den Frieden. Frieden ist allein
dort, wo die Taten der Menschen nicht durch «odium et lites»
beherrscht werden, sondern « ubi omnia sive omnes unum sunt, unius
concordiae, unius voluntatis»44. Hier entsprechen sie dem im Frieden
wohnenden Gott.45

Dem Tun von Frieden, dem Lauf in den Frieden korrespondiert das

Bitten um Frieden. «<rogate, quae ad pacem sunt Ierusalem>. Nota

41 Vgl. DW I, 118,6-9.
42 DW I, 118,5 f.
43 LW IV, 291,15-292,2.
44 LW IV, 292,2 f.
45 LW IV, 292,5f.



106 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

<rogate>. »46 Dieses Bitten um Frieden fällt den Menschen schwer. Daß
sie selbst aktiv um Frieden bitten, bleibt vielen fremd. Nicht sie selbst

bitten um Frieden, sondern sie selbst wollen von andern um Frieden

gebeten werden. «Omnes quidem volunt pacem et pacem optant,
Mach. 7, pauci tarnen volunt rogare, sed bene rogari ab aliis pro pace. »47

Aber die Bitte um Frieden ist für den in den Frieden laufenden
Menschen notwendig. Der Mensch muß sie selbst aktiv aussprechen. Das
Bitten um Frieden kann nicht ausgeklammert werden von dem In-
Frieden-sein, vom Tun des Friedens. Es ist Dimension des Friedens.

4. Die Wirkungen des Friedens

In der Predigt 57 « Vidi civitatem sanctam Ierusalem novam descenden-

tem de caelo a domino etc.», der also Apokalypse 21,2 zugrundeliegt,
beschreibt Eckhart die Wirkungen des Friedens, «den vride, der in der
sêle sin sol»48. Eckhart nennt vier «Tätigkeiten», vier Wirkungen des

Friedens:

1. «Sant Dionysius49 sprichet: <der götliche vride durchvert und
ordent und endet alliu dinc; und entaete der vride des niht, sô zer-
vlüssen alliu dinc und enhaeten keine ordenunge>. »50 Der himmlische,
der göttliche Friede kommt in seinem Friedensein zu allen Menschen,
allen Kreaturen und Dingen. Er erreicht sie nicht nur, gelangt nicht nur
zu ihnen, er zieht auch in sie ein. Durch diesen Einzug geschieht etwas
mit den durch diesen Einzug des Friedens Betroffenen. Der Friedenseinzug

hat Wirkungen. Indem der Frieden die Dinge — und hier sind bei

Eckhart, wie wir oben sagten, die Menschen miteinbegriffen — durchzieht,

werden diese aus der Anarchie des Unfriedens herausgeführt. Wo
der Frieden einzieht, wird der Anarchie des Unfriedens der Raum

genommen. Frieden setzt dem destruierenden Chaos ein Ende. Frieden
ordnet die Menschen, Dinge, Verhältnisse. Der göttliche Frieden
schafft eine Friedensordnung in den Dingen und bei den Menschen.

46 LW IV, 291,13.
47 LW IV, 291,13-15.
48 DW II, 595,3.
45 Vergleiche die DW II, 595 Anm. 3 angegebenen Textstellen bei Dionysius

Areopagita.
50 DW II, 595,4-6.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 107

Diese Ordnung, die der Frieden schafft, zerstört nicht die Dinge,
bedeutet nicht Vergewaltigung ihrer Natur, nicht Etablieren eines

abstrakten Ordnungsprinzipiums, das dem Sein der Dinge essentiell

entgegenstände. Nein, die ordnende Kraft des Friedens bei den Dingen
und Menschen bedeutet nicht Zerstörung, sondern Vollendung. Durch
den Frieden werden die Dinge wahrhaft vollendet, wird ihrem Sein

entsprochen. Unfrieden inhäriert anarchische Destruktion, Frieden
ordnende Vollendung der Dinge. Die ordnende Arbeit des Friedens
verhindert das «zervlüssen alliu dinc»51 und das Einnisten von
anarchischem Chaos. Ohne Frieden hätten die Dinge «keine orden-
unge»52.

2. « Ze dem andern mâle machet der vride die crêatûren sich ent-
giezende und vliezende in der minne und niht ze schadenne. »53 Die
zweite Wirkung des Friedens in und an den Kreaturen besteht in der

Präparation und Befähigmachung derselben zur Liebe. Der Friede
« qualifiziert » die Kreaturen dazu, daß sie « sich entgiezende und
vliezende in der minne »54 werden. Das « Ausgießen » und « Fließen » in die
Liebe wird durch den göttlichen Frieden bewirkt. Der Friede macht das

Ausgießen und Ausfließen nicht zu einer die Kreaturen negativ gefährdeten

Tätigkeit. Diese wird ihnen nicht «ze schadenne»55, wie Eckhart
sagt. Der Frieden orientiert Ausgießen und Ausfließen, die den Kreaturen

notwendigen Tätigkeiten, produktiv auf die Liebe hin und wehrt
dem irregeleiteten Ausgießen und Ausfließen, das der Kreatur prinzipiell

schadet. Frieden führt das Ausfließen und Ausgießen der Kreaturen

in das fruchtbare Land der Liebe. Die vom Frieden bestimmten
Kreaturen werden in ihrem Tun, in ihrem Ausfließen und Ausgießen,
nicht auf die Perversionen derselben in und bei sich selbst bleibenden
Schadensdimensionen festgelegt, sondern werden durch den sich
ereignenden Frieden auf die Liebe hin geordnet. Die Kreatur verläuft sich
nicht in die Perversion, den Schaden, sondern wird durch den Frieden
auf das sinnvolle Tun der Liebe gebracht.

" DW II, 595,5.
52 DW II, 595,5f.
53 DW II, 595,6 f.
54 DW II, 595,6 f.
55 DW II, 595,7.



108 «Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart

3. Frieden « machet.. die crêatûren diensthaft under ein ander, daz

sie ein bestân hân ir ein an dem andern. Daz ir ein niht gehaben enmac
an im selben, daz behebet ez an dem andern. Dar umbe kumet ein
crêatûre von der andern. »56 Die dritte Wirkung des Friedens besteht in
dem Untereinander-Dienstbarmachen. Frieden weist die Menschen
und anderen Kreaturen zueinander. Er schafft Kommunikation. Das ist
nicht ein loser Zusammenhang, eine mehr oder weniger zu entbehrende

Verbindung. Essentielle Kommunikation kreiert der Frieden unter den
Kreaturen. Durch den Frieden werden die Geschöpfe in der Tiefe,
fundamental aufeinander und zueinander ausgerichtet. Sie werden so

einander «diensthaft» gemacht, daß sie in ihrem «bestân» an den
anderen gebunden sind. Für ihr Leben wesentlich Notwendiges, das sie

nicht in sich selber finden, finden die Kreaturen in dem Anderen,
kommt aus diesem für sie zu. « alle creaturen suchent vsser in selber ie
eins an dem ander, des es nicht enhat.»57Ja, Eckhart kann sagen: «ein
crêatûre mac wol der andern leben geben. »58 Durch den Frieden werden

die Kreaturen zu einander Leben Gebenden.

4. Der göttliche Frieden « machet... sie (sc. die Kreaturen) wider-
böugic in im êrsten ursprunc, daz ist: in got»59. Der Frieden, der für
Eckhart als Frieden göttlicher Frieden ist, bringt die Geschöpfe zum
Principium, zum Beginn, zum Anfang zurück. Er bewirkt, daß der
Mensch und die Kreaturen «widerböugic», d.h. wie Josef Quint zu
Recht versteht, «se reflectens»60 durch ihn werden. Die Kreatur wird
durch den göttlichen Frieden auf den Ursprung hin strukturiert. Indem
sie die Struktur des «Widerböugic»-Seins erhält, wird sie fundamental
am «êrsten ursprunc»61 festgemacht. In den ersten Ursprung, d.h. in
Gott, läßt der Frieden die von ihm Geprägten zurückneigen. Dieses

Zurückneigen ist nicht Restauration und fromme Erstarrung. Es ist
lebendige, dynamische Fundamentalorientierung, die Anteil hat an der

ewigen, ständig neuen Kraft des ersten Beginnes in Gott. Frieden
geschieht unerschöpflich in Offenheit und Weite ständig neu in dem

Zurückneigen in den ersten Ursprung. Hier ist der Frieden aufdem Weg

56 DW II, 595,7-11.
57 DW I, 225,2f.
58 DW I, 131,4 f.
59 DW II, 595,10 f.
60 DW II, 595 Anm. 6.
61 DW II, 595,11.



«Man sol loufen in den vride» — «Frieden» bei Meister Eckhart 109

nach Hause. Auf diesem Weg wird das Woher und Wohin des Friedens
in essentiellem Verbund in dem Einen erkannt. Dieses Erkennen
ermöglicht und schafft den Lauf in den Frieden.

5. Der Mensch soll «ein gesiht des vrides»62 sein

Wahrer Frieden ist bei Meister Eckhart an das Gegenwärtigsein
Gottes gebunden. « Dem got also gegenwertic ist in allen dingen und
siner Vernunft an dem obersten gewaltic ist und der gebrûchende ist, der
weiz aleine von wârem vride, und der hât ein reht himelriche. »63 Wo
Gottes Gegenwärtigsein « in allen dingen » universal erkannte und sich

ereignende Wirklichkeit wird, ist Frieden. Wo der Mensch auszieht mit
seiner sich selbst, Mitwelt und Lfmweit destruierenden, Unfrieden
produzierenden Eigenliebe, mit seiner « koufmanschaft », seinem Habensmodus,

wo der Mensch sich selbst, sich selbst, dem andern und der
Kreatur überhaupt gegenüber, lassen kann, zieht Gott mit seinem Frieden

ein.64

Dieses erkennt und lebt der geistlich Arme.65 Der Arme ist frei vom
destruierenden, Unfrieden schaffenden Habensmodus. Er ist frei für
den Frieden, den Gott setzt.

« Arm ist der, der niht enhât. Arm in dem geiste daz meinet : als daz

ouge arm und blôz ist der varwe und enpfenclich aller varwen, also der

arm ist an dem geiste, der ist enpfenclich alles geistes, und aller geiste

geist ist got. »66 Der Arme ist empfänglich für den Geist Gottes. Indem
er offen ist für den Geist Gottes, werden ihm auch die Früchte des

Geistes zuteil. Die «Vruht des geistes ist minne, vröude und vride.»67
«der geist raetet minne gotes, vröude, vride und alle tugent.»68

Der den Frieden empfangende Mensch ist, wie Eckhart sagt69, in
Jerusalem. Jerusalem ist für Eckhart Symbol für den Frieden. «Jérusalem

sprichet als vil als vride.»70 «Jérusalem ist hôcheit von vride.»71

62 DW II, 351,1 f.
63 DW V, 211,3-5.
64 Vgl. DW V, 197,2-5.
65 Zum «Armen» bei Eckhart vergleiche U. Kern, a.a.O., 173ff.
66 DW V, 29,7-10.
67 DW V, 29,10 f.
68 DW V, 110,18-111,1.
69 DW II, 351,1.
70 DW I, 214,lOf.
71 DW II, 259,1 f.



110 « Man sol loufen in den vride » - « Frieden » bei Meister Eckhart

«<Jêrusalem> meinet <ein gesiht des vrides>. »72 Der im Frieden, der in
Jerusalem seiende Mensch ist «ein Gesicht des Friedens»73. Der dem
Frieden entsprechende, der den Frieden laufende Mensch ist ein
Gesicht des Friedens. Der Frieden Gottes leuchtet in ihm. So ist der
Mensch in seinem Sein und Tun «vridesam... und wol gesetzet»74.

Der in Jerusalem wohnende, der ein Gesicht des Friedens seiende
Mensch « sol gesast sin in vride und gestôzen sin in vride und sol enden
in dem vride »75. Er ist teleologisch auf Frieden gerichtet. Das, was er tut
und ist, korreliert dem In-Frieden-Sein. Der Frieden, in den er versetzt
und gestoßen ist, bestimmt perennierend sein Sein als Im-Frieden-Sein,
das ihn zu einem Gesicht des Friedens werden läßt. Dieser Frieden ist
nicht Elitärkategorie, die nur partikuläre Dimension hätte. Er gilt allen
Menschen, allen Orten, allen Stätten. Dieser Frieden leuchtet ständig
allen. Wer das Gesicht des Friedens trägt, ist universal auf alle Kreatur,
alle Menschen ausgerichtet. Der ihn erleuchtende Frieden strukturiert
ihn zu universaler Partizipation und Offenheit.

Das Gesicht des Friedens trägt der Mensch bei seinem Lauf in den
Frieden. Erleuchtet wird das Gesicht des in den Frieden Laufenden
nicht durch und aus ihm selbst. Nicht auf Grund seiner eigenen Krea-
türlichkeit und der ihr innewohnenden potestates und virtus leuchtet
ihm Frieden. Der Herr des Friedens, Gott, macht ihn zu einem Gesicht
des Friedens. Gott zugewendet heißt für Meister Eckhart dem Frieden
zugewendet. In dieser Zuwendung wird der Mensch «vridesam... und
wol gesetzet»76.

Notwendig für den Frieden ist somit das Bitten des Herrn des

Friedens. Denn er selber ist der Frieden. Frieden ist für Meister Eckhart
nicht anonyme anthropologische oder träumerische Fiktion. Frieden ist
Frieden, orientiert und konzentriert auf den einen Herrn, der selbst der
Frieden ist. Also gilt: «Biten des unsern herrn, das wir alsus <ein

mensche>», der ein Gesicht des Friedens ist, «sin und in disen vride
gesetzet werden, der er selber ist. Des helfe uns got. Amen.»77

72 DW II, 351,1 f.
75 DW II, 351,1 f.
74 DW II, 351,2.
75 DW I, 118,1 f.
76 DW II, 351,2.
77 DW II, 351,5f.


	"Man sol loufen in den vride" : "Frieden" bei Meister Eckhart

