
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philisophie im
Lateinischen

Autor: Puelma, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mario Puelma

Die Rezeption der Fachsprache
griechischer Philosophie

im Lateinischen*

Die Geschichte der Entwicklung Roms von einem provinziellen
italischen Gemeinwesen zur kulturellen Weltmacht ist engstens
verbunden mit dem Prozeß der Aneignung griechischer Denk- und
Ausdrucksformen. Die unmittelbare Nachbarschaft der hellenisierten
Etrusker auf der einen, der mittel- und unteritalischen Griechenkolonien

auf der anderen Seite, trug schon seit frühester Zeit zur Aufnahme
fachsprachlicher Gräzismen im Lateinischen bei ; diese sind ein Spiegel
des griechischen Beitrages am technischen und wissenschaftlichen
Fortschritt der römischen Zivilisation. Dafür zeugen die bereits in den
ältesten lateinischen Schriftzeugnissen anzutreffenden Begriffe wie
scaena <Bühne> undpersona <Maske> aus dem Gebiet des Theaters, nauta,
gubernator, prora, ancora für die Schiffahrt, machina aus dem Bauwesen
oder poena in der Rechtssprache.

* Diese Abhandlung ist der etwas erweiterte und durch Anmerkungen ergänzte Text
eines im Juli 1984 an den Universitäten Erlangen und Eichstätt gehaltenen Vortrages.
Eine ausführlichere Bibliographie zum Thema ist im Anhang zu meiner Studie : Cicero als
Platon-Übersetzer, Mus. Helv. 37 (1980) 137ff. auf S. 174ff. zu finden; ergänzend dazu
seien noch genannt : H. D. Leeman, Orationis ratio. The Stylistic Theories and Practice ofthe
Roman Orators, Historians and Philosophers, Amsterdam 1963; H. Flashar, Formen der
AneignunggriechischerLiteratur durch Ubersetzung, Arcadia 3 (1968) 135ff.;M. Fuhrmann,
Interpretatio. Notizen zur Wortgeschichte, Symposion Fr. Wieacker, Göttingen 1970, 80 ff. ;

J. Kaimio, The Romans and the Greek Language, Helsinki 1979; C. Moreschini, Osserva-

zioni sul lessico filosofico di Cicerone, Annali Sc. Sup. di Pisa 1979, 99 ff. ; N. Lombardi, II
«Timaeus» Ciceroniano. Arte e tecnica del «vertere», Florenz 1982; C. De Meo, Lingue
tecniche del Latino, Bologna 1983.



46 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

Solcherlei schon früh als Lehnwörter ins Lateinische aufgenommene

griechische Begriffe dürfen als volkssprachliche Spontanbildungen

angesehen werden und gehören größtenteils der Fachsprache
praktischer Lebensbereiche an. Mit dem Zeitalter der Punischen Kriege und
der damit verbundenen Einverleibung griechischsprachiger Gebiete in
den Herrschaftsbereich Roms setzte eine neue Epoche der Rezeption
griechischen Sprachgutes im Lateinischen ein, die durch zwei Grundzüge

gekennzeichnet ist: 1. Sie dehnt sich auf das Feld der musischen
Künste und der theoretischen Wissenschaften aus, in denen die Griechen

die unbestrittene Führung, wenn nicht das Monopol besaßen.

2. Sie geschieht nicht mehr nur spontan auf volkssprachlicher Ebene,
sondern in bewußt systematischer Weise auf allen Gebieten der von den
Griechen vorgeprägten literarischen Gattungen in Poesie und Prosa.

Es entstand so im Zeitraum zwischen dem dritten vorchristlichen
Jahrhundert und der augusteischen Zeit eine neue eigentliche Literatur-
und Schriftsprache des Lateinischen nach dem Leitbild von griechischen

Musterautoren und von Fachsprachen, wie sie für Kultursprachen

als Überbau der Umgangssprache charakteristisch sind. Dieser
Prozeß bewußter Aneignung und Angleichung griechischer Sprachmodelle

wurde von politisch führenden Kreisen Roms im Sinne des
Wettstreits mit den kulturell überlegenen Griechen offen gefordert. Bezeichnend

dafür war das Streben, es in jeder einzelnen schriftsprachlichen
Form der Poesie und dann der Prosa zu einem ebenbürtigen
lateinischen Gegenbild der jeweils besten griechischen Muster zu bringen,
d. h. einen römischen Sophokles, Demosthenes oder Piaton aufweisen

zu können.
Was das Sachgebiet der Philosophie betrifft, so war ihre Rezeption

in Rom und dessen Sprache von besonderen Bedingungen bestimmt.
Die Philosophie im Sinne des griechischen Wortes als Streben zum
Wissen über die Grundfragen der Existenz von Mensch und Welt
nimmt innerhalb der von den Griechen hervorgebrachten Kulturäußerungen

den höchsten Rang geistigen Bemühens ein, nämlich den der
abstrahierenden Theorie. Ihre Fachsprache, wie sie sich von den
ionischen Naturdenkern über die Sophistik zu Piaton und Aristoteles
entwickelte und in den großen Philosophenschulen des Hellenismus
weltweite Geltung erlangte, erschien darum als Krönung aller technischen

Fachsprachen der wissenschaftlichen Theorie, über die eine
Kultursprache verfügen kann. Kein Zufall also, daß diese die höchsten geistigen

und linguistischen Ansprüche stellende Fachsprache der Philoso-



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 47

phie die letzte von allen griechischen Fachsprachen war, die — erst im
vierten und dritten Jahrhundert vor Christus — zu voller Entfaltung
gelangte.

Auf der anderen Seite war die Sprache Latiums, als sie relativ spät
sich in die Schule griechischer Fachsprachen begab, eine von Hause aus

typische Bauernsprache, die noch bis in die klassische Zeit hinein «die

Spuren der Ländlichkeit», die vestigia ruris, um mit Horaz zu sprechen ',
deutlich an sich trug. Es ist daher begreiflich, daß von allen Bereichen
theoretischer Wissenschaften der Griechen derjenige der Philosophie
dem Geist und der Sprache des zum konkret Handgreiflichen neigenden
«bäuerlichen Latiums» am fremdesten war und seine Aufnahme und

Aneignung den größten Schwierigkeiten und Widerständen begegnete.
In der Tat beschränkte sich bis zur Mitte des zweiten Jahrhunderts

vor Christus die Kenntnis philosophischer Begriffe der Griechen in
Rom auf einige wenige Wörter, die auf dem Umwege über die zuerst
entwickelte Dichtung, wie Tragödie und Epos, Komödie und Mimus,
als Fremdwörter ins Lateinische gelangten und sich dann zu Lehnwörtern

assimilierten. Dazu gehören die schon seit dem Komödiendichter
Plautus und dem Dramen- und Ependichter Ennius belegten Wörter
philosophus und philosophari oder der griechische Begriff aè'r, der von
Ennius noch als Fremdwort mit der lateinischen Erklärung ventus
versehen und in griechischer und lateinischer Flexion verwendet wird2,
zur Kennzeichnung eines der vier kosmischen Elemente neben Feuer,
Wasser und Erde; aus der griechischen Himmelslehre stammt auch das

ebenfalls schon ennianische Wort aether3. Eine lateinische Wiedergabe
von griechisch GOtpia versucht schon Ennius mit dem lateinischen

Begriff sapientia4.
Eine direkte Kenntnisnahme philosophischer Lehren der großen

hellenistischen Schulen ist in Rom erst nach Ennius mit dem Auftreten
der Schulhäupter von Stoa, Akademie und Peripatos in der berühmten

1 Hör. Epist. 2,l,156ff. : Graecia capta ferum victorem cepit et artis/intulit agresti
Latio .../ sed in longum tarnen aevurn/manserunt hodieque manent vestigia ruris.

2 Enn. Ann. 147 V 139 Skutsch) : et densis aquilapennis obnixa volabat/vento quem
perhibent Graiumgenus aëra lingua. Var. 54 V (Epicharmus) : istic est is Iupiter quem dico, quem
Graeci vocant/Aërem, qui ventus est et et nubes, imberpostea,/atque ex imbrefrigus, ventuspost
fit, aër denuo.

3 Enn. Ann. 531 V 545 Skutsch): clamor ad caelum volvendusper aethera vagit. -
Sat. 3 V : contemplor/ inde loci liquidas pilatasque aetheris oras.

4 Enn. Ann. 218 V (211 Skutsch): nec quicquam sophiam, sapientia quaeperhibetur,/in
somnis vidit prius quam sam discere coepit.



48 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

Philosophengesandtschaft des Jahres 155 vor Christus eingeleitet
worden5. Dieser Besuch der damaligen Koryphäen griechischer Philosophie

galt den Römern später als der Markstein in der Erweckung
philosophischen Interesses im damals führenden philhellenischen
Gesellschaftskreis um den jüngeren Scipio Africanus. Symptomatisch dafür ist
die Tatsache, daß Scipios intimster Freund L. Laelius den griechischen
Begriff CTOtpÔÇ als sozusagen programmatisches Cognomen Sophus
annahm6. Bezeichnend ist auch, daß im gleichen Kreis der römischen
Nobilität erstmals in Rom ein bedeutender griechischer Berufsphilosoph,

nämlich der Stoiker Panaitios von Rhodos, Heimatrecht erhielt
und als Erzieher wirkte. Für die Bedürfnisse römischer Aristokraten, viri
boni, wie sie sich nannten, schrieb denn auch Panaitios in griechischer
Sprache philosophische Lehrbriefe und Lehrschriften, darunter ein
bedeutendes Lehrbuch der praktischen Ethik, das später Cicero als

Vorlage für seine Schrift De ojficiis dienen sollte, die ihrerseits zum
Leitbild des ersten Handbuches der Ethik in christlicher Zeit wurde,
nämlich des Werkes De officiis ministrorum des Kirchenvaters Ambrosius.

Ein Spiegelbild des Eindringens griechischer Fachsprache der
Philosophie ins Lateinische zur Zeit des Laelius und Panaitios bieten die
Uberreste der 30 Bücher umfassenden Satiren des C. Lucilius, der in
seinem Werk ein kritisches Gemälde des gesellschaftlichen Lebens seiner

Zeit bietet. Zu den aktuellen Erscheinungen, die hier Niederschlag
fanden, gehört die Überflutung der Ausdrucksweise der vornehmen
römischen Intelligenz durch modische Gräzismen aus der Fachsprache
der Philosophie. Eine köstliche Parodie solch prätentiöser Fremdwortsucht

verbindet der Satiriker mit der Gestalt des snobistischen Cornelius
Lentulus Lupus, der als Richter die Wahl hat, einen Angeklagten zum
Tode oder zur Ächtung und Verbannung zu verurteilen, was in
lateinischer Rechtssprache aqua et igni interdicere < Wasser und Feuer
untersagen) heißt. In Anspielung auf die griechische Elementenlehre und
mit dem Gebrauch der entsprechenden Fachausdrücke formuliert das

Lucilius folgendermaßen :

s Vgl. Cic. De rep. 3,9, Tusc. 4,5, Ac. 2,137.
6 Ältestes Zeugnis bei Lucilius fr. 1236 M Laelius... sophos ille. In demselben

Gesellschaftskreis wurde auch der griechische Begriff tp(A.OÇ als Cognomen gewählt, so bei
L. Furius Philus, den Cicero als Dialogpartner von Laelius und Scipio Africanus min. in
De re publica auftreten läßt. Die (pi/da war eine der Haupttugenden in der Ethik des

Aristoteles und, in deren Nachfolge, auch bei Panaitios.



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 49

reus. tradetur Lupo.
non aderit : àp%aïç hominem et stoechiis simul

privabit, igni cum et aqua interdixerit.
duo habet stoechia, adfuerit anima et corpore

(yfj corpus, anima est 7tV£Ö(ia). posterioribus
stoechiis, si id ma luerit, privabit tarnen1.

Bemerkenswert ist hier, wie griechische Begriffe teils in latinisierter
Form Cstoechiis) verwendet werden, teils in griechischer Orthographie
und sogar Flexion belassen werden (àp%aïç, yfj, TtveOpa). Ähnliches ist
bei den Grundbegriffen epikureischer Lehre CtTO|iOl und EÏÔtoXa sowie
den Fachbezeichnungen sophista, phjsicus und scole <Philosophenschule>
zu beobachten8. Man ersieht aus diesem Zeugnis der Lucilischen Satiren,

daß die griechische Sprache das geläufige Ausdrucksmittel gebildeter

Römer auf dem Fachgebiet der Philosophie war. Daß dies noch

lange so geblieben ist, dafür zeugt noch zwei Generationen später die

Mitteilung Ciceros, daß viele gerade seiner gebildetsten Zeitgenossen,
darunter der große Universalgelehrte M. Terentius Varro, die Schaffung

einer nach griechischem Modell neuzuformenden lateinischen
Fachsprache der Philosophie für ein ebenso überflüssiges wie aussichtsloses

Unternehmen hielten: überflüssig in dem Sinne, daß ohne
griechische Bildung das Verständnis des lateinischen Abklatsches
philosophischer Fachsprache fraglich bleiben müsse — wer aber griechische
Bildung besitze, auf lateinische Übertragungen lieber verzichte;
aussichtslos war das Vorhaben in den Augen vieler insofern, als das
Lateinische an sich ungeeignet schien, als Fuhrwerk philosophischer Spekulation

mit dem Griechischen zu konkurrieren9.

7 Fr. 785ff. Marx 790ff. Krenkel): ...der Angeklagte wird dem Lupus
übergeben./Erscheint er nicht [sc. vor Gericht], so wird [Lupus] gleichzeitig die Urprinzipien
und Elemente ihm/entziehen, indem er ihm [den Gebrauch von] Feuer und Wasser

untersagt./Zwei Urelemente hat er, wenn er vor Gericht erscheint: Seele und Körper
(Erde ist der Körper, Seele die Luft). Dieser letzteren/Elemente wird ihn Lupus, falls er
das vorzieht, dennoch berauben.

8 Fr. 753 M 774 Krenkel) : eidola atque atomüs [acc. plur.] vincere Epicuri volar». — fr.
635 M 660 Krenkel) : priticipiophysici [~Ol (pUGlKOl] omnes constare hominem ex anima et

corpore/dicunt. — fr. 755M 772 Krenkel): Polemon et amavit [sc. Cratem], morte huic
transmisit suam/scolën quam dicunt. — fr. 1117 M 1208 Krenkel) : ...insulse sophista. Zu den
Gräzismen bei Lucil. vgl. C.W. Korfmacher, Grecisms in Lucilius'Satires, Class. Journ. 30

(1935) 453ff. ; I. Mariotti, Studi Luäliani, Florenz 1960, 5ff. ; R. Argenio, Igrecismi in
L., Riv. Stud. Class. 11 (1963) 5ff.



50 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

Dieser unter gebildeten Römern bis über die Mitte des ersten
Jahrhunderts vor Christus hin anscheinend weitverbreiteten pessimistischen

Auffassung über die Möglichkeit und Notwendigkeit einer dem
Griechischen nachgebildeten lateinischen Fachsprache der Philosophie
trat der große Redner und Patriot M. Tullius Cicero entgegen mit
seinem in lateinischer Sprache geschriebenen umfassenden Überblick über
die Philosophie der Griechen nach den drei Hauptgebieten Physik,
Dialektik und Ethik. Er krönte damit in seinen letzten Lebensjahren
(45—43) das Gesamtwerk seiner theoretischen Schriften, nachdem er
vorher schon (56—54) die der römischen Tradition und lateinischen

Terminologie näher liegenden Bereiche der Staatsphilosophie (De re

publica, De legibus) und der Rhetorik (De oratore) nach griechischen
Vorbildern behandelt hatte.

In der sprachschöpferischen Leistung dieses philosophischen
Werkes erblickte Cicero selbst eine Pioniertat von nationaler Bedeutung,

wie er etwa in der Einleitung zu den Tusculanae disputationes sagt
(1,5): Philosophia iacuit usque ad banc aetatem nec ullum habuit lumen

litterarum Latinarum; quae inlustranda et excitanda nobis est, ut, si occupati

profuimus aliquid civibus nostris, prosimus etiam, si possumus, otiosi.

Cicero war allerdings nicht der einzige Römer, der sich damals

ernsthaft um die Verbreitung griechischer Fachphilosophie in
lateinischer Sprachform bemühte. Neben ihm traten in dieser Hinsicht vor
allem Anhänger des seit dem zweiten Jahrhundert besonders populären
Epikureismus hervor. In poetischer Form tat das Lukrez mit seinem in
der Tradition vorsokratischer Dichterphilosophen stehenden Lehrepos
De rerum natura (Ilepi (pûaetûç). In Prosa zeugten dafür die verlorenen
Lehrschriften römischer Epikureer, wie Amaflnius, Catius, Rabirius,
die nach Ciceros Zeugnis beträchtliche Verbreitung beim römischen
Publikum gefunden hatten10. Durch diese zeitgenössischen libri Latini
(Tusc. 1,6; 2,7) philosophischer Lehre fühlte sich Cicero erst recht dazu

herausgefordert, eine lateinische Fachsprache zu schaffen, die alle
Bereiche und Richtungen der griechischen Philosophie erfassen und
den Anforderungen guter Prosa genügen sollte. Denn abgesehen davon,
daß sich die genannten lateinischen Prosaschriften auf die ihm

' Vgl. Cic. Ac. 1,3-8 ; Defin. 1,1. Gute Sammlung der programmatischen Äußerungen

Ciceros zu Sinn und Zweck seines philosophischen Werkes in lateinischer Sprache bei
H. Fuchs, Ciceros Hingabe an die Philosophie, Mus. Helv. 16 (1959) Iff.

10 Vgl. Cic. Ac. 1,5—6; Tusc. 1,6; 4,6.



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 51

unsympathische epikureische Lehre beschränkten, hielt sie Cicero auch

für sprachlich völlig ungenügend11 ; die Lehrschrift des Lukrez wiederum,

über die sich Cicero ein einziges Mal mit zurückhaltender
Anerkennung äußert12, gehörte der Poesie an und war darum in ihrer
terminologischen Gestaltung weitgehend der Eigengesetzlichkeit der

Dichtersprache unterworfen.
Cicero war sich ebenso wie Lukrez der Schwierigkeit wohl bewußt,

die der Umsetzung griechischer Fachsprache der Philosophie in die

eigene Muttersprache von dem her erwuchs, was sie diepaupertas, inopia
oder egestaspatrii sermonis nannten.13 In der Tat fehlte der angestammten

Sprache Latiums nicht nur ein Großteil der abstrahierenden
Terminologie14; auch eine Reihe gerade jener Elemente der Wort- und

Satzbildung waren in ihr nur schwach oder gar nicht entwickelt, die für
die Geschmeidigkeit und Leistungsfähigkeit der griechischen Fachsprache

Voraussetzung waren, wie die Leichtigkeit der Präfix- und
Suffixbildungen, die unerschöpflichen Möglichkeiten der Wortkomposition,
die so gut wie unbeschränkte Fähigkeit zur Substantivierung und zur
begrifflichen Abstraktion durch den im Lateinischen fehlenden Artikel,

" Vgl. Ac. 1,5 über Amafinius und Rabirius : qui nulla arte adhibita de rebus ante oculos

positis vulgari sermone disputant... nullam denique artem esse nec dicendi nec disserendiputant. -
Tusc. 2,7 mit Bezug auf die Latini multi libri epikureischer Philosophen : profitentur ipsi Uli
qui eos scribunt, se neque distincte neque distribute neque eleganter neque ornate scribere. - Epist.
adJam. 15,19,2: Epicurus a quo omnes Catii et Amafmii, mali verborum interprètes, proficis-
cuntur (Cassius an Cicero; dazu vgl. Verf., Spectrum, Probleme einer Wortgeschichte, Mus.
Helv. 42,1985, 205ff.)

12 Epist. ad Qu. fr. 2,9,3: Lucreti poemata, ut scribis, ita sunt, multis luminibus ingeni,
multae tarnen artis. Zum umstrittenen Verständnis dieser Stelle vgl. G. Zoll, Cicero
Piatonis aemulus, Zürich 1962, 42ff. (Diss. Freiburg i. Ü. 1958).

13 Vgl. Lucr. 1,136: Nec ne animifallit Graiorum obscura reperta/difficile inlustrare
Latinis versibus esse,/multa novis verbispraesertim cum sit agendum/propter egestatem linguae et
rerum novitatem. 1,830: Nunc et Anaxagorae scrutemur homoeomerian/quam Grai memorant,
nec nostra dicere lingua/concedit nobispatrii sermonis egestas. 3,258 : Nunc ea quopacto inter sese

mixta, quibusque/ compta modis vigeant, rationem reddere aventem/abstrahit invitum patrii
sermonis egestas. - Cic. Defin. 3,51 : hinc est illud exortum, quod Zeno 7tpOT|ypEVOV, contraque
quod a7l07tporp/|iSVOV nominavit, cum uteretur in lingua copiosafactis tarnen nominibus ac novis,
quod nobis in hac inopi lingua non conceditur. — Sen. Epist. 58,1 : Quanta verborum nobis

paupertas, immo egestas sit, numquam magis quam hodierno die intellexi. mille res inciderunt, cum
forte de Piatone loqueremur, quae nomina desiderarent nec haberent... — Quint. Inst. or.
12,10,33: res plurimae carent (sc. in sermone Latino) appellationibus, ut eas necesse sit
transferre aut circumire: etiam in iis, quae denominata sunt, summa paupertas in eadem nos

frequentissime revolvit... Vgl. J. Marouzeau, Patrii sermonis egestas, Eranos 45 (1947)
22ff.

14 Zur lat. Abstraktbildung vgl. E. Mikkola, Die Abstraktion im Lateinischen,
Helsinki 1964.



52 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

der Reichtum an Partizipialformen und -konstruktionen. Die Erfüllung
der gestellten Übertragungsaufgaben erforderte demnach eine wesentliche

Erweiterung und Erneuerung der gewöhnlichen Sprachmittel des

Lateins, ein augere linguam Latinam, wie Cicero sich ausdrückt15. Dieses

Vorhaben bedeutete konkret die Schaffung einer neuen Sprachschicht,
die sich, wie jede fachsprachliche Terminologie, von der Umgangssprache

abhebt, nicht anders als das bereits bei der philosophischen
Fachsprache der Griechen der Fall gewesen war, wie Cicero richtig bemerkt
hat. Er kann sich deswegen für seine lateinischen Neubildungen (verba

nova, inaudita) jener Kategorien fachsprachlicher Wortschöpfungen
bedienen, die schon die Griechen im Rahmen ihrer eigenen Sprache

angewandt hatten, um «ungewohnte Inhalte» (res inusitatae) in
fachsprachlich angemessener Form, d. h. möglichst kurz, sachbezogen exakt
und eindeutig, neu zu benennen: «Man wird mir gestatten», so läßt
Cicero seinen Freund Varro in der programmatischen Einleitung zu den
Academica sagen, «für ungewohnte Sachinhalte gelegentlich noch nie

gehörte Wörter zu gebrauchen, was die Griechen selbst ja tun;... wenn
aber die Griechen das tun, die auf diesem Sachgebiet seit so vielen
Jahrhunderten Erfahrung haben, um wieviel mehr muß uns (d. h. im
Lateinischen) diese Freiheit (sc. der Wortschöpfung) zugestanden werden,

die wir erst seit kurzem uns erstmals darin versuchen»16.

Ein wesentlicher Unterschied bei der Neuschöpfung fachsprachlicher

Terminologie der Philosophie bestand allerdings für den Römer
darin, daß diese neue Fachsprache, anders als bei den Griechen, nicht
organisch aus dem eigenen Sprachboden heranwuchs, sondern nach
dem Raster eines sozusagen aus der Fremde importierten Fertigproduktes

kopiert werden mußte, mit anderen Worten eine entlehnte Sprachform

war, die alle Probleme der Übersetzung aufwarf. Nicht zufällig hat
darum Cicero vor und neben seinen lateinischen Philosophica wörtliche

Übersetzungen von Musterwerken griechischer Philosophie
angefertigt, vor allem von Xenophon und Piaton17. Diesen Übersetzungen

15 Vgl. Cic. De fato 1 : decet augentem linguam Latinam appellare <moralem> (sc. eam
partem philosophiae, quae de moribus est). Zur Neubildung moralis ~ f)ÛlKÔÇ, -1) vgl. u.
S. 63. — Ac. 1,26: Tuvero..., Varro, bene etiam meriturus mihi videris de tuis civibus, sieos non
modo copia rerum auxeris, ut effecisti, sed etiam verborum.

16 Cic. Ac. 1,24—25 : dabitis enimprofecto, ut in rebus inusitatis, quod Graeci ipsifaciunt a

quibus haec iam diu tractantur, utamur verbis interdum inauditis... quod si Graecifaciunt, qui in
bis rebus tot iam saecla versantur, quanto id nobis magis concedendum est, qui haec nuncprimum
tractare conamur.

17 Dazu vgl. Verf., Cicero als Platon-Übersetzer, Mus. Helv. 37 (1980) 137ff.



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 53

kam die Funktion zu, gleichsam Versuchsfeld lateinischer Sprachschöpfung

nach griechischem Modell zu sein. Auch sonst kommt Cicero in
seinem philosophischen Werk und seinen Briefen immer wieder auf
methodische Fragen und Grundsätze sprachlicher Entlehnung zu
sprechen, derart daß man aus seinen Aussagen eine regelrechte Theorie der
lateinischen Rezeption griechischer Fachsprache zusammenstellen
kann.

Cicero unterscheidet, darin wohl peripatetischer Sprachlehre
folgend, grundsätzlich zwei Kategorien fachsprachlich terminologischer

Wort- und Begriffsschöpfung: die formale Neubildung
(Wortneuschöpfung) und die Bedeutungsübertragung (Bedeutungsneuschöpfung).

Eine seiner Formulierungen lautet (Ac. 1,25): «Man muß
entweder neue Wörter für neue Inhalte bilden (facere ~ J1018ÎV) oder von
anderen (die Bedeutung) übertragen (transferre ~ (I8xa(pép£iv)»18. Als
Musterbeispiel der ersten dieser Kategorien führt Cicero seine eigene
Wortprägung qualitas an, eine im Lateinischen ungewohnte Abstraktion

des Pronomens qualis19. Das Recht zur Bildung eines solchen
verbum inauditum für eine res inusitata begründet er damit, daß schon im
Griechischen das entsprechende, von 7IOÎOÇ <wie beschaffen > abgeleitete

Abstraktum JtOtO-TT|Ç als fachsprachliche Neuprägung existiere —

quod non est vulgi verbum, sedphilosopborum, wie er bemerkt ; in der Tat ist
7t0lÔXT|Ç eine Neuprägung Piatons, die er selbst noch als «ungewohntes
Wort» (àÀÀOKOXOV Övopa) entschuldigt (Theaet. 182a); seit Aristoteles

aber hatte sie sich im Fachvokabular der Logik fest eingebürgert. Für
die lateinische Philosophensprache ist, wie dieses Musterbeispiel zeigt,
die Kategorie fachspezifischer Neubildungen bei Cicero identisch mit
dem, was wir eine Lehnübersetzung (calque linguistique) nennen.
Dabei wird in einer Sprache ein neues Wort nach einem fremden
Wortbildungsschema oder Paradigma analogisch so gebildet, daß jedes

einzelne Wortelement genau übersetzt wird, so wie hier nach der

Gleichung 7TOÏOÇ: 7t0lÔ-XT|Ç qualis: quali-tas ein neuer lateinischer

Begriff aus dem zum griechischen Modell analogen Pronomen <wie

18 Vgl. Ac. 1,25 : aut enim nova sunt rerum novarum facienda nomina aut ex aliis trans-
ferenda. Zu den Kategorien 7tE7tOir|(I6va OVOgaxa ~facienda nomina) - gexatpopav
(~ transferenda nomina) vgl. Arist. Poet. cap. 21,1457a31ff.

19 Ac. 1,25 : <qualitates> igitur appellavi quas 7COlÔXT|xaç Graeci vocant. Cicero legt hier
seine Wortprägung qualitas in der Fiktion des Dialogs seinem Freund Varro in den Mund.
Vgl. De nat. deor. 2,94: qualitate aliqua, quam 7tOlÖXT|XCt Graeci vocant... Zur Begriffsbildung

vgl. A. Meillet, A propos de qualitas, Rev. Et. Lat. 3 (1925) 214 ff.



54 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

beschaffen> und dem entsprechenden Abstraktsuffix -ias/-TT\Ç
entsteht.

Die Neubildungen dieser Art stellen eine der großen Gruppen
lateinischer Fachbegriffe der Philosophie dar, die, von Cicero geprägt,
sich teilweise durchgesetzt haben und als Wortbildungstypus ihrerseits
fruchtbar geworden sind. Dazu gehören, um nur zwei weitere Beispiele
zu nennen, einmal der Neologismus in-dif-ferens als genaue Kopie des

von Aristoteles geprägten Terminus <X-ôl(X-(popoV für den nach orthodox

stoischer Ethik wertfreien Bereich zwischen dem absolut Guten
und Schlechten : quod enim Uli àSldcpopov dicunt, id mihi ita occurrit ut
<indifferens> dicerem (De fin. 3,53). Aus dem Spezialvokabular der
altstoischen Schule, die sich durch besondere Spitzfindigkeit ihrer
Argumentation und damit auch ihrer Fachterminologie auszeichnete,

stammt neben vielen anderen Lehnübertragungen eine, die wegen ihres
Nachlebens ebenso bemerkenswert ist wie dadurch, daß sie die zweite
der von Cicero genannten Hauptkategorien der Fachwortbildung
betrifft, nämlich die Bedeutungsübertragung oder Bedeutungsneuschöpfung:

Zur Kennzeichnung der höchsten Stufe geistiger Erkenntnis nach
der sinnlichen Wahrnehmung hatte der altstoische Philosoph Zenon
die Begriffsgruppe KaTaLapßdveiV-KaTaAp7lTÖV-KaTdZr|\|n<; in der

Bedeutung von <Einsicht, Begreifen), also synonym zur 8VVOia, eingeführt.

Er bediente sich dabei in sinnbildlichem Sinne des

umgangssprachlichen Ausdrucks für <fest mit der Hand ergreifen, erfassen

(KaTa-A.ap.ßdv8lv) >, um anzudeuten, daß in dieser Erkenntnisstufe die
durch die Sinne gemachte Erfahrung angenommen und geistig sozusagen

«fest in den Griff genommen» werde (Kaxa-A.T|7tTÖv); in seinem

Unterricht pflegte Zenon das durch das Zeichen der geballten Faust zu
illustrieren. Damit schuf die alte Stoa durch Bedeutungsübertragung
vom Konkreten ins Abstrakte einen philosophischen Fachbegriff mit
verbaler, adjektivischer und substantivischer Ausdrucksform. Cicero
gab nun diesen stoischen Fachbegriff der KaxàÀ.T|\)AÇ — wortwörtlich
übertragend, wie er selbst betont (Ac. 2,31) — mit dem Wort com-

prehensio (comprensio) wieder. Comprehensio war im konkret anschaulichen

Sinne von <Ergreifen, Fassen) im Lateinischen zur Zeit Ciceros
ebenso gebräuchlich wie das bedeutungsgleiche K(XTâÀX|\|nç vor Zenon.
Dadurch daß er dieses bereits umgangssprachlich vorhandene Wort mit
dem metaphorisch verwendeten Fachbegriff des Zenon in Deckung
bringt, überträgt Cicero darauf die analogisch neue Bedeutung <

Einsicht, Begreifen); er macht es also zum philosophischen Fachbegriff,



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 55

synonym zu perceptio, cognitio oder intelligentia, ebenso wie Kax(XÀr|\|/VÇ

synonym zu £VV0l(X geworden war (cf. Ac. 2,30) — ein Gleiches gilt für
die Verbalform comprehendere ~ KaxaAap.ß<ivsiV und die Adjektivableitung

comprehensibile ~ KaxaA,r|7txöv. Wir sprechen in einem solchen
Falle, da Cicero eine neue Spezialbedeutung aus dem griechischen
Vorbild in ein bereits in anderer Bedeutung vorhandenes lateinisches
Wort entlehnt, von einem Bedeutungslehnwort oder in weiterem Sinne

von einer Lehnbedeutung (calque sémantique); im Falle von compre-
bensio wählt er ein Wort, das auch formal mit dem griechischen Muster
übereinstimmt, also wie eine Lehnübersetzung wirkt (com-prehendo,

com-prebensio ~ Kaxa-Xapßdvco / -Xrnjnç)20.

Die Kategorie der Bedeutungsentlehnung spielt als Mittel zur Schaffung

einer lateinischen Fachsprache der Philosophie bei Cicero eine
nicht mindere, wenn nicht noch größere Rolle als die der Lehnübersetzungen.

Der Grund lag wohl darin, daß die letzteren so gut wie
immer formal neuartige, häufig ungewohnte Wortbildungen, etwa des

im Lateinischen wenig entwickelten Kompositum-Typus darstellten, so

z. B. das nur einmal von Cicero probeweise versuchte veri-loquium für
8XUpo A.oyva (Top. 35). Die semantischen Entlehnungen hingegen
erscheinen in vertrautem Sprachgewand und sind in einem bestimmten
heimischen Begriffsfeld bereits verankert, wie z. B. das Wort elementum,

das, wie griechisches CTXOl%£ÏOV, ursprünglich den < Einzelbuchstaben >

bezeichnete und erst sekundär nach Analogie des griechischen
Parallelterminus die physikalische Bedeutung < Grundstoff, Grundbestandteil

> annahm, seit Lukrez und Cicero nachweisbar.

Bedeutungslehnwörter können so einem Worttypus angehören, der

gegenüber dem Originalmuster formal völlig verschieden und sachlich
anders gelagert ist. Ein gutes Beispiel dafür bietet der Leitbegriff der

praktischen Ethik, den Cicero seiner Schrift De offtciis vorangestellt hat.

20 Eine Vorstufe zum eigentlich fachsprachlich philosophischen Gebrauch von
comprehendere bildet die im rhetorischen Bereich schon vorher bei Cicero und dem Auetor ad

Herennium vorkommende übertragene Verwendung des Wortes in Verbindungen wie
rem memoria/ ratione comprehendere oder rei memoriam comprehendere, wobei es gerne durch
Parallelausdrücke wie cognoscere, colligere, investigare gestützt wird (Belegmaterial dazu
Thes. Ling. Lat. s.v. comprehendo 2147a51ff., 2150b9ff. ; 53ff.). Comprehendere ist in der seit
der Zeit Ciceros nachweisbaren, von ihm wesentlich geförderten Bedeutung <verstehen,

begreifen) gemeinsprachlich geworden und ging so in die romanischen Sprachen ein;
auch die deutsche Lehnbildung <be-greifen, Be-griff> (seit Walahfrid Strabo) steht in
seiner Tradition.



56 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

Er gibt damit den Titelbegriff seiner Vorlage, des Werkes Flepi xoß
Kai)f|KOVTOÇ des stoischen Philosophen Panaitios wieder21. Mit
diesem Begriff TO KaOfjKOV kennzeichnet die mittlere Stoa des Panaitios
und Poseidonios die sittlich guten Haltungen im Sinne einer pragmatischen

Ethik der gesellschaftlichen Schicklichkeit und im Gegensatz
zur rigorosen altstoischen Forderung des absolut Guten22. K(Xl)fjKOV ist

jenes Verhalten, das jeder einzelnen Lebenslage «zu-kommt»
K0TÛf|KSt. Cicero hat auf eine wörtliche Lehnübertragung verzichtet,
die denkbar gewesen wäre, etwa mit dem Verbum con-venire oder con-

gruere, also TO Kai)-f|KOVT(X con-venientia oder con-gruentia. Ob ihn
formale oder semantische Bedenken von einer solchen Wiedergabe
abhielten — er hat sich nach reiflicher Überlegung für den altrömischen

Begriff officium als die beste Lösung entschieden und begründet das

seinem Freund Atticus gegenüber mit folgenden Worten: Mihi non est

dubium quin, quod Graeci KCTÛfjKOV, nos <officium>. id autem quid dubitas,

quin etiam in rem publicum praeclare caderet nonne dicimus tconsulum

officium, senatus officium, imperatoris officium> praeclare convenit, aut da
melius (Att. 16,14,3). Es wird aus diesen Worten klar, daß Atticus
Bedenken gegen die Wiedergabe von KCCÛfjKOV <ethische Pflicht>
durch officium hatte, wohl weil dieses Wort aus der Sphäre konkreter
Handarbeit stammte, seine Grundform opi-ficium eigentlich die
handwerkliche Berufstätigkeit oder Werkstätte bezeichnete. Cicero stellt nun
richtig fest, daß im lateinischen Sprachgebrauch das Wort officium auch

schon auf die Berufs- und Standespflicht der viri boni im Bereich der

Staatsgeschäfte übertragen worden ist, also auf den spezifischen Lebensbereich

gerade jener römischen Gesellschaftsschicht, an die sich das

ethische Lehrbuch des Panaitios im besonderen richtete, ebenso wie er
es selbst mit seiner lateinischen Nachbildung tat. So wird der gut
eingebürgerte lateinische Begriff officium < Beruf, Amtsgeschäft,
Dienstpflicht) mit dem stoischen Fachterminus der Individualethik KCCÛfjKOV

<sittliche Pflicht) in Deckung gebracht und damit um eine Dimension
bereichert, die es zum lateinischen Fachbegriff der Philosophie <prak-
tische ethische Pflicht) macht. In dem neuen «philosophischen» offici-
um-Begriff schwingen für das Ohr des Römers aber Zwischentöne

21 Vgl. Cic. Epist. ad Att. 16,11,4: TÙ JIEpi TOÛ KaÛr|KOVTOÇ, quatenus Panaetius,
absolvi duobus. illius très sunt... quod de inscriptione quaeris, non dubito quin KdÜfjKOV
< officium; sit, nisi quid tu aliud; sed inscriptio plenior <De qfficiis>.

22 KaTÖpÜtOJxa, von Cicero als perfectum oder rectum officium vom medium oder
eigentlichem offiäum Kat)f]KOV unterschieden (cf. De off. 1,8).



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 57

mit, die gegenüber dem sehr allgemeinen griechischen Fachbegriff
KOfÛfjKOV <das Zukommende) eine Phasenverschiebung, eine Transposition

ins Konkrete und einheimisch Römische bewirken. Diese Art
angleichender Rezeption durch sozusagen romanisierende Bedeutungslehnwörter

ist am stärksten aufdem Gebiet der praktischen Lebensethik
zu beobachten. Hier konnte der Übersetzer altrömische Wertbegriffe
des gesellschaftlichen und politischen Lebens aufgreifen und sie mit
verschobenem Stellenwert in die übernommenen Systeme philosophischer

Ethik der Griechen einfügen. So wird, um ein weiteres bezeichnendes

Beispiel zu nennen, die Grundkategorie des «sittlich Guten» in
der praktischen Ethik des Panaitios, das «schön» und «gut» in sich

vereinigt, das KaXÖV, mit dem lateinischen honestum wiedergegeben.
Dieses schon seit dem Altlateinischen belegte Adjektiv <mit bonos

versehen) enthält die Norm der honores, d.h. jener politischen und
gesellschaftlichen Ehrenstellungen, die das zu bestimmten «ehrbaren»
Verhaltensweisen und Lebensformen verpflichtende Ansehen, das

«Standesgemäße» und damit «Schöne» bei Mann und Frau der guten
Gesellschaft ausmachen.

Dem Streben Ciceros, für novae res der philosophischen Spekulation
der Griechen auch nova verba mit den Mitteln der eigenen Latinitas zu
schaffen, waren Grenzen gesetzt, die er wohl kannte. Diese lagen in der

Notwendigkeit genauen Sachverständnisses ebenso wie in der formalen
Annehmbarkeit durch das lateinische Sprachempfinden. Was die letztere

dieser Kategorien betrifft, so war Cicero eine Grundregel immer
gegenwärtig, die unsere neuzeitlichen Spezialwissenschaften großenteils

vergessen zu haben scheinen: daß nämlich Fachsprachen, wollen
sie nicht in esoterischen Manierismus ausarten, im Streben nach reiner
Präzision sich von der normalen Grundsprache nur soweit als notwendig,

nicht soweit als möglich entfernen sollen, derart daß die Regeln
gewöhnlicher Wort- und Satzbildung nicht gestört werden und im
wesentlichen die Strukturen der Umgangssprache und der
Sprachgewohnheit, der consuetudo, gewahrt bleiben.

Die Beachtung dieser Grundregel der consuetudo oder des usitatum
stellte sich als Problem in erster Linie auf dem Gebiete der griechischen
Fremdausdrücke selbst. In der Tat drängte sich auf dem für den Römer

völlig neuartigen Sachbereich der Philosophie natürlicherweise die
direkte Übernahme fertiger griechischer Fachausdrücke auf. Diese hatten

denn auch gegenüber Umsetzungen ins Lateinische von vornherein
den Vorteil prägnanter Eindeutigkeit, auch wenn oder gerade weil sie



58 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

vielen etymologisch undurchsichtig blieben und damit für den Römer
reine Zeichenfunktion ausübten. So war tatsächlich auch, wie wir sehen

konnten, das griechische Fremdwort bis in die Generation Ciceros der
Normalfall für philosophische Fachsprache bei lateinisch schreibenden
Autoren. Erst hier setzte ein bewusster und systematischer Kampfgegen
das Fremdwort in der philosophischen Fachterminologie ein. Lukrez
verzichtet nur in gezählten Fällen auf eine Latinisierung, wie beim
schwer zu übersetzenden Kompositum homoeomeria, einer fachsprachlichen

Kunstbildung des Anaxagoras (ÔfJ.0l0p.ép8ta), mit der die «aus
ähnlichen Teilen (ôpoïa ß8pT|) bestehenden Urstoffe» bezeichnet werden

sollten. In gleicher Weise unübersetzt bleibt bei Lukrez der
griechische Begriff harmonia; beide in der Fremdform belassenen Begriffe
kennzeichnet der Autor beim erstmaligen Gebrauch mit dem Zusatz

«wie die Griechen sagen » als Fremdwort, wobei er es im einen Falle mit
der Bemerkung entschuldigt, daß die «Dürftigkeit der lateinischen
Sprache eine lateinische Wiedergabe nicht gestattet» 23. Cicero
allerdings hat für das dem Römer etymologisch wohl schwer durchschaubare
harmonia neben dem Fremdwort die lateinische Wiedergabe concentio

und concentus <Zusammenklang> (con + canere) geboten, Neuschöpfungen,

die einem Fachwort der Musik, nämlich dem zu àppovta synonymen

CTUp-tpcovta <Zusammenklang> als Lehnübersetzung genau
nachgebildet sind24. Diese indirekte Übertragungstechnik nach leichter
übersetzbaren Synonyma griechischer Fachbegriffe ist in vielen Fällen

angewandt worden, wobei Kommentare zu griechischen Philosophen
eine Fundgrube für solche Synonyma abgegeben haben mögen.

Cicero selbst hat gegenüber dem griechischen Fremdwort in der

philosophischen Terminologie des Lateinischen eine differenziertere

Stellung eingenommen, über die er mehrmals Auskunft gibt. Folgende
programmatischen Äußerungen sind dafür charakteristisch: enitar ut
Latine loquar, nisi in huiusce modi verbis utphilosophiam aut ethicam25 aut
physicam aut dialecticam appellem, quibus ut aliis multis consuetudo iam

utiturpro Latinis (Ac. 1,25) oder: ea verba quibus instituto veterum utimur

pro Latinis, ut ipsa philosophia, ut rhetorica, dialectica, grammatica, geome-

23 Lucr. 1,830, vgl. Anm. 13; 3,100 harmonium Grai quam dicunt.
24 Cic. Tim. 27: concentio... quae àppovîa Graece; De rep. 2,69 ut in fidibus aut tibiis

atque in cantu ipso ac vocibus concentus est quidam tenendus... Die Lehnbildung concentus, -tio
lebt in ital. concerto, deutsch <Konzert> weiter (vgl. M. Leumann, Lat. Gramm., München

21977, 231 ; 389).
23 Codd. rhetoricam.



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 59

tria, musica, quamquam Latine ea dicipoterant, tarnen, quoniam usupercepta
sunt, nostra ducamus (De fin. 3,5). Cicero räumt, wie man sieht, dem

fachsprachlichen Fremdwort einen legitimen Platz ein, sofern es sich im
lateinischen Sprachbewußtsein und Sprachgebrauch voll eingebürgert
hat, d. h. nach unserer heutigen Terminologie zum Lehnwort geworden
ist. Für solche Fälle assimilierter griechischer Fachtermini lehnt er sogar
unter Berufung auf die Grundnorm der Sprachgewohnheit eine
lateinische Übersetzung ausdrücklich ab. Das ist z.B. der Fall beim Wort
GGi>ptxr|Ç, dem von CTCOpÔÇ < Haufe > abgeleiteten Fachbegriff für den
durch Anhäufung von Gründen gebildeten Trugschluß («Häufelschluß»).

Auf die mögliche lateinische Lehnübertragung acervalis von
acervus <Haufe> GtûpÔÇ verzichtet Cicero mit den Worten: quem (sc.

CT(OpiTT|V) si necesse sit, Latino verbo liceat <acervalem> appellare. sed nihil
opus est. ut enim ipsaphilosophia et multa alia verba Graecorum sic sorites satis

Latino sermone tritus est (De div. 2,11).
Es liegt in der gleichen Richtung, wenn Cicero in manchen Fällen

zwischen Fremdausdruck und lateinischer Übertragung schwankt und
dem Fremdwort den Vorzug gibt. So verwendet Cicero für den in der

Physik des Demokrit und Epikur zentralen Fachbegriffä -XOflOÇ (fem.),
<X -xopov (neutr.) <das Unzerschneidbare>, am häufigsten (54 Mal) das

offenbar als geläufig empfundene griechische Wort atomus in
lateinischer Flexion als Maskulinum gegenüber dem griechischen Femininum

oder Neutrum, darin anders als noch Lucilius, der beim gleichen
Wort noch die griechische Flexionsart beibehält {atomûs, acc. plur., vgl.
Anm. 8). Daneben kennt Cicero noch die wörtliche Lehnübersetzung
in-dividua corpora nach âxopa OCÖpaxa, die er jedoch nur 14 mal

gebraucht. Dagegen verwendet er keine der zahlreichen lateinischen
Wiedergaben des Lukrez, der das griechische Fremdwort atomus,
obwohl die Atomlehre im Zentrum seines Werkes steht, streng vermeidet

zugunsten einer Fülle von Latinisierungen, wieparticulae, primordia,
corpora prima etc. ; nur vereinzelt benutzt er corpuscula (De nat. deor.
1,66 f. ; 2,94; Tusc. 1,22), eine auch von Lukrez gebrauchte Übersetzung
des Epikureers Amafinius (Ac. 1,6). Cicero ist in der Annahme griechischer

Fremdwörter weniger puristisch, flexibler als Lukrez, auch wenn
er grundsätzlich Fremdwortsucht als Zeichen von Geschmacklosigkeit
ablehnt26.

26 Vgl. De off. 1,111 : sermone eo debemus uti qui notus est nobis, ne ut quidam Graeca verba

inculcantes iure Optimo rideamur.



60 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

Der Grund für die Dehnbarkeit der Latinitas-Forderung bei der

Wiedergabe griechischer Fachsprache der Philosophie durch Cicero ist
wohl nicht nur die Scheu davor gewesen, die in der lateinischen
Umgangssprache tatsächlich sehr verbreitete Gewohnheit, sich griechischer

Fremd- und Lehnwörter zu bedienen, durch ein allzu starr
angewandtes Latinisierungsprinzip zu verletzen. Vielmehr waren es sachbedingte

Schwierigkeiten des Wortverständnisses, welche die Latinisierungen

gegenüber der Konkurrenz des Fremdwortes häufig in eine

ungünstige Lage versetzten. Einige dieser Schwierigkeiten seien hier
näher betrachtet.

Cicero hat, wie bereits vermerkt, fachsprachliche Neuschöpfungen
im Lateinischen als durchaus berechtigt, durch das Vorbild der
griechischen Philosophensprache legitimiert anerkannt und selbst solche in
ausgiebigem Maße geschaffen. Dabei gab er der Kategorie der
Bedeutungsneuschöpfung des Typus Lehnbedeutung deutlich den Vorzug
gegenüber der Wortneuschöpfung des Typus Lehnübersetzung. Er
möchte diese nur dort zulassen, wo kein gebräuchliches lateinisches
Wort als Träger einer Bedeutungsentlehnung zur Verfügung steht, wie
etwa älteres imago und simulacrum zur Wiedergabe des atomistischen
8ÏÔCDÀ.OV <Wahrnehmungsbild>27. In Fällen schwieriger griechischer
Komposita will Cicero sogar das Fremdwort einer lateinischen
Lehnübersetzung verbum e verbo vorziehen und kritisiert die interprètes indi-
serti, die derartige Fachneologismen versuchen 28.

Die Ursache dieser Reserve Ciceros liegt auf der Hand: Formale
Neubildungen des Lehnübersetzungstypus, wie veriloquium oder indiffe-
rens, gehörten immer zur Kategorie der verba inusitata et inaudita —

anders als Bedeutungsneuschöpfungen wie officium ~ KClllfjKOV oder
imago ~ EÏÔCÛÀOV, wo das Wortbild als solches der sprachlichen consu-
etudo angehörte 29

; sie liefen daher Gefahr, als zu fremdartig empfunden
und vom Sprachkörper abgestossen zu werden, namentlich wenn sie aus
dem Rahmen der geltenden Sprachregeln fielen. Das ist beispielshalber

27 Dazu vgl. Mus. Helv. 42 (1985) 211.
28 Vgl. Cic. De fin. 3,15: Si... Zenoni licuit, cum rem aliquam invenisset inusitatam,

inauditum quoque ei rei nomen imponerey cur non liceat Catoni nec tarnen exprimi verbum e verbo

necesse erit, ut interprètes indiserti soient, cum sit verbum quod idem declaret magis usitatum.

equidem... puto concedi nobis oportere ut Graeco verbo utamur} si quando minus occurret Latinum.

29 Auch die für die Schaffung einer philosophischen Fachterminologie maßgebenden

Griechen, namentlich Demokrit, Piaton und Aristoteles, hatten vorwiegend gemein-



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 61

der Fall beim Versuch eines kaiserzeitlichen Aristotelesübersetzers, den

ontologischen Zentralbegriff des «Seienden», griechisch TÖ ÖV, das ein
Partizip Neutrum zu sivat ist, mit der künstlich abgeleiteten,
normalsprachlich nicht existierenden Form ens als Partizip zu esse analogisch
wiederzugeben ; ens war eine auspot-ens als dem Partizip zupotesse posse

rekonstruierte Parallelform zu esse, die schon Julius Caesar anscheinend
in seinem grammatischen Werk De analogia erwogen 30, Cicero aber als

sprachfremd völlig ignoriert hat ; er gibt statt dessen die durch Artikel
substantivierte Partizipialform TÖ ÖV, die dem lateinischen Sprachsystem

fremd ist, mit einer diesem angemessenen Relativsatzumschreibung

wieder: id quod est3I, ein Vorgehen, dem sich auch der Philosoph
Seneca anschliesst32. Erst viel später, in einer Zeit abnehmender
grammatischer Sprachpflege, wird beim christlichen Philosophen Boethius
im 6. Jahrhundert (und dann in der Scholastik des Hochmittelalters
etwa bei Thomas von Aquin) ens <das Seiende> und entia <die seienden

Dinge> ohne Bedenken zur fachsprachlichen Wiedergabe des griechischen

Seinsbegriffes TÖ ÖV, xà Övxa verwendet. Eine günstigere
Aufnahme fand die von Seneca dem Cicero 33, von Quintilian einem
römischen Stoiker (Plautus) zugeschriebene Neubildung essentia

<Wesenheit> als Wiedergabe des griechischen Abstraktsubstantivs zum
Verbum Sein, OÙct((X; obgleich von Quintilian noch als interpretatio dura
bezeichnet34, setzte sie sich seit dem römischen Platoniker Apuleius im

sprachlich herkömmliche Wörter mit neuer Spezialbedeutung versehen — wie Ùpjpi (seit
Anaximander?), 81ÔOÇ und iSÉCX (seit Piaton) oder KaTT|yopfa und Ü7tOK£ip£VOV
(Aristoteles), viel seltener neue Wörter gebildet, wie z. B. JtOlÔTT|Ç (Platon) oder èvTEAÉyEUX

(Aristoteles) ; vgl. dazu K. v. Fritz, Philosophie und sprachlicher Ausdruck hei Demokrit,
Plato und Aristoteles, New York 1938 (repr. Darmstadt 1963); A. Lumpe, Der Terminus

«Prinzip» (àpXH) von den Vorsokratikern his auf Aristoteles, Arch. f. Begriffsgesch.
1 (1955) 104fif. Von der Regel wich zu Ciceros Verdruß die orthodoxe Stoa ab mit ihrer
Neigung zu verschrobenen Neologismen, wie (Cl7tO)7tpOT|ypévov (vgl. dazu Cic. De fin.
3,15 Stoicorum ratio difficilius quiddam et ohscurius).

30 Vgl. Priscian. III 239,5 Gramm. Rom. Fragm. fr. 28 Funaioli): Caesar non

incongrue protulit ens a verho sum es, quomodo a verhopossum potes, potens. Als absonderlichen

Neologismus vermerkt diese Wortform auch Ps. Acro zu Horat. A. P. 48: Aristotelis
quidam lihros transtulit; sed volens transferre TÖ ÖV non invenit quomodo diceret, finxit <ens> et
laudem quaesivit.

31 Z.B. Tim. 3: quod unum atque idem semper est - TÖ ÙSV Kaxà xaùxà ÖV.
32 Epist. 58,7.
33 Epist. 58,6: Dieselbe, wohl unrichtige Zuweisung an Cicero findet sich bei Sidon.

Apoll. Carm. 14,4, der auch die im erhaltenen Werk Ciceros nicht belegte Lehnübersetzung

indoloria — àv-(lÀyr|CTt(X) für dessen Prägung hält.
34 Inst. or. 2,14,2. Demselben Stoiker weist Quintilian auch die Neubildung queentia

<das Können, Vermögen> — SÛvctpiÇ) zu (die von Barwick, Philol. 91 [1936] 90f.



62 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

2.Jahrhundert rasch allgemein durch35. Diese neue Wortprägung
konnte, anders als das grammatikalisch absonderlich klingende,
isolierte ens, eine analogische Stütze in den geläufigen lateinischen
Abstraktsubstantiva auf -entia finden, die den Bereich der Weisheit und
Erkenntnis betreffen, wie prudentia, sapientia oder intelligentia; gleichzeitig

stellt die Form essentia noch deutlich die etymologische Verbindung

zum Verbalstamm esse her. Eine ganze Familie philosophischer
Begriffe dieses Typus hat Cicero nach dem Griechischen geprägt, die
sich gut eingebürgert haben, so in-dolentia (à-ÀD7na) oder differentia
(ôlàtpopov); das Paradigma bleibt weiterhin in der philosophischen
Fachsprache des Lateinischen fruchtbar, wie etwa die in der Kaiserzeit
analog zu essentia gebildeten Begriffe existentia (Marius Victorinus),
substantia (Seneca) oder subsistentia (nach Û7t0axactç) zeigen. Eine
ebenso lebensfähige, im lateinischen Wortbildungssystem gut
abgestützte Neubildung war das bereits erwähnte qualitas, das sich rasch

allgemein einbürgerte und um die Parallelbildung quantitas (seit Vitru-
vius) erweitert wurde. Glücklich war auch manche Ciceronische
Neuübertragung der in der griechischen Philosophensprache so fruchtbaren
Adjektiva auf -IKÔÇ und -TOÇ, wie vorgenanntes comprehensibile

K0.T(X/.r|7lTC>V oder moralis t)l)lKÔÇ (zu mores nach dem Paradigma fjÛT) :

f|thKÔÇ). Cicero hat für die Verankerung der an sich, wie er wußte,
sprachfremden Neubildungen im lateinischen Sprachbewußtsein selbst

vorgesorgt, indem er, wie beim Falle von qualitas, schon bei der ersten

Vorstellung des neuen Wortes sich ausdrücklich vornimmt, die
ungewohnte, aber ihm glücklich scheinende Wortprägung so häufig zu
verwenden, daß sie zu einem gewöhnlichen und vielgebrauchten Wort, zu
einem verbum usitatum et tritum werde (Ac. 1,27).

Lag bei den formalen Neubildungen das Risiko in ihrer Fremdartigkeit,

so bei den semantischen Neuprägungen des Typus Lehnbedeu-

angenommene Variante entia <Seiendes> nach cod.b ist zweifelhaft), queens—ÛOVCtTÔÇ

(nach queo ~ Süv(tpai) und essentia hat laut Quint. Inst. or. 8,3,33 der Rhetor Verginius
Flavus (1. Jh. n. Chr.) verwendet.

35 Vgl. August. De civ. dei 12,2 : sicut enim ab eo, quod est sapere, vocatur sapientia, sie ab

eo, quod est esse, vocatur essentia, novo quidem nomine, quo usi veteres non sunt Latini sermonis

auetores, sed iam nostris temporibus usitato, ne deesset etiam linguae nostrae, quod Graeci

appellant OÙaiCXV ; hoc enim verbum e verbo expressum est, ut diceretur essentia. Boethius, Contra

Eutjchen etNestorium 3 (in : Theolog. Tract., ed. Stewart-Rand-Tester, London 1973,88,60)
bezeichnet essentia als echt lateinische Wiedergabe von oüeria. In karolingischer Zeit
greift Hadoard das Wort auf in der Wiedergabe von Ciceronischem natura deorum durch
eigenes essentia vel natura deitatis (cf. Des Presbyters Hadoardus Cicero-Exzerpte, ed.

P. Schwenke, Philol. Suppl. 5(1889) 416,41).



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 63

tung in deren Mehrdeutigkeit. Denn jedes schon gebräuchliche lateinische

Wort brachte, wie der Fall officium für den ethischen Begriff
KCn)f]KOV zeigte, eine inhaltliche Assoziation mit sich, die neben der

gewünschten neuen Spezialbedeutung mehr oder weniger stark
mitschwebte und so die für einen wissenschaftlichen Fachbegriff notwendige

Eindeutigkeit beeinträchtigen konnte. Das war z. B. der Fall, wenn
Cicero einmal den griechischen Begriff ÔOUjLOVEÇ-, d. h. die göttlichen
Kräfte, welche das menschliche Einzelschicksal bestimmen, mit den in
Rom heimischen Hausgottheiten, den Lares, gleichsetzt, wobei er freilich

selbst auf die Fragwürdigkeit dieser Wiedergabe hinweist mit den
Worten: quos Graeci ôat(LOVaç appellant, nostri, opinor, Lares, si modo

hoc rede conversum videripotest (Tim. 38). In der Tat blieb denn auch diese

Übersetzung vereinzelt, und griechisch ÔCUJKOV wurde gewöhnlich
durch das dem synonymen "ÛEÔÇ entsprechende deus wiedergegeben, bis

sich vom 2. Jahrhundert nach Christus an einfach das Fremdwort
daemon durchsetzte, das dann in der christlichen Latinität einen wahren
Siegeszug antrat.

Es ist begreiflich, daß in den meisten Fällen, da ein neuer
lateinischer Terminus für einen Fachbegriff der griechischen Philosophie
geschaffen wurde, ob es sich um eine formale Neubildung oder um eine
semantische Verlagerung handelte, das auf jeden Fall ungewohnte
lateinische Wort erst dann voll verständlich wurde, wenn man, wie beim

letztgenannten Beispiel, den altbewährten und bekannten griechischen
Terminus danebenhielt, den es wiedergeben sollte; das galt zumindest
für das erste Mal und so lange, bis man sich an die gewünschte
lateinische Entsprechung zum griechischen Modell gewöhnt hatte. Daher
verstehen sich die immer wieder bei Cicero und seinen Nachfolgern
anzutreffenden Formeln des Typus: indiffierens...quod illi àôldcpopov
dicunt (Fin. 3,53) oder: concentio quae äppovia Graece (Tim. 27). Bei
allen diesen Fällen dient jeweils die Beigabe des allen Kennern geläufigen

griechischen Fachausdruckes dazu, der lateinischen Neuschöpfung

einen präzisen Bedeutungsinhalt zu geben, nicht etwa umgekehrt
dem römischen Publikum die griechischen Entsprechungen beizubringen,

wie man gelegentlich meint.
Dem Bedürfnis nach näherer Erklärung neuartiger lateinischer

Begriffsprägungen dienten häufig auch Umschreibungen und Zusätze,
die von der Not des Übersetzers Zeugnis ablegten und gerne mit
entschuldigenden Floskeln wie quasi oder ut ita dicam begleitet waren. In
seinem Streben nach einer dem Sprachgeist wie der Verständlichkeit



64 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

genügenden Wiedergabe sah sich Cicero oft veranlaßt, für ein und
denselben griechischen Fachbegriff gleich mehrere lateinische Wörter
zur Auswahl zu stellen oder zu Wortgruppen zu verbinden 36. So gibt er
den platonischen Begriff der iôéa mit dem für <Spiegel(bild)> üblichen
Wort species wieder, häufig erweitert durch den bekräftigenden oder
erklärenden Zusatz von figura <Umriss> oder forma <Gestalt>. Im Falle
des in der Dialektik wichtigen, von Aristoteles geprägten griechischen
Begriffs àÇlCDpa für die als Voraussetzung sichere Aussage, ob etwas

richtig oder falsch ist, wurden von Cicero im Laufe seines Werkes vier
verschiedene lateinische Übertragungen geboten: effatum, enuntiatum,
enuntiatio, pronuntiatio; zuvor hatten schon Ciceros Lehrer Aelius Stilo
und sein Freund M. Terentius Varro zwei andere vorgeschlagen: pro-

fatum, proloquium, zwei Wiedergaben, die ebenso wie Ciceros pronuntiatio

von dem zu àç(û)|ia synonymen griech. TtpÔxaatÇ beeinflußt sind.

Für den in der stoischen Weltenlehre, namentlich bei Ciceros Lehrer
Poseidonios zentralen Begriff der kosmischen OU|L7tà'i)£ia bietet Cicero

gleich sechs Übersetzungsvarianten mit dem erklärenden Zusatz naturae
oder rerum, nämlich : contagio, coniunctio, concentus, consensus, convenientia,

societas, continuatio ; charakteristisch ist die zusammenfassende
Formulierung: ex coniunctione naturae et quasi concentu atque consensu, quam
OUpTtdÛeiav Graeci appellant (Div. 2,34): hier erscheint der eine
griechische Begriff durch drei lateinische auf einmal übersetzt und
verstärkt, Div. 2,124 durch den Doppelausdruck convenientia et coniunctio

37.

Eine solche Vielfalt schwankender und sich häufender Wiedergaben

ein und desselben griechischen Ausdruckes war natürlich nicht
dazu angetan, der entsprechenden lateinischen Begriffsprägung die
notwendige fachsprachliche Prägnanz zu verschaffen. In gleicher Weise
verstießen gegen die Anforderung fachsprachlicher Eindeutigkeit und
Genauigkeit jene umgekehrten Fälle, wo mehrere griechische Begriffe
in ein und demselben lateinischen Wort eingefangen werden. Dazu

gehört etwa das Beispiel des Wortes materia/materies. Seit Plautus

umgangssprachlich im Sinne von <Bauholz, Baustoff) belegt, wird es

zum wissenschaftlichen Fachbegriff nach Analogie vom griechischen
uA.T|, das ebenfalls schon früh — seit den Vorsokratikern — von der

36 Zum Prinzip vgl. De fin. 3,15: equidem soleo etiam, quod uno Graeci, si aliter non

possum, idem pluribus verbis exponere.
37 ex quadam convenientia et coniunctione naturae, quam vocant OUgTt&ÛSUXV.



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 65

konkreten Sachbedeutung <Holz, Baustoff> zum physikalischen Fachbegriff

des <Grundstoffes» abstrahiert worden war. Als eigentlicher
philosophischer Terminus des Lateinischen erscheint materia/-es, im Rahmen

der epikureisch-demokritischen Atomphysik, für die Urbestand-
teile in Verbindungen wie materies et genitalia copora oder corpora mate-

riai im Lehrepos des Lukrez. Bei Cicero findet dieses eine lateinische
Wort vierfache Anwendung: 1. für <generatives Prinzip» im Sinne des

vorsokratischen Urstoffes, der àp%f|, 2. für die Substanz im Sinne der

platonischen OÙCTÎa, 3. für %ü»pa <Raum», den metaphorischen
Ausdruck für das formbare Gefäß göttlichen Geistes nach akademischer

Vorstellung, und 4. für t)ÀT|, den Weltstoff nach schulphilosophischer
Physik 38. Ein weiteres Beispiel für eine Neubildung Ciceros in
mehrfacher Entsprechung zu griechischen Fachtermini bietet convenientia,

das sowohl den vorerwähnten Begriff der C7l)]A7t(X'Û8l(X wie den der
stoischen ôpoÀoyia wiedergibt (Fin. 3,21).

Diese Konzentration einer Reihe griechischer Fachausdrücke in
einem einzigen lateinischen ist nicht so sehr oder nicht immer nur ein
Zeichen mangelnden philosophischen Differenzierungsvermögens des

Römers, wie oft gemeint; vielmehr widerspiegelt sich darin die
eigentümliche Neigung Ciceros und seiner Zeit zum Synkretismus der
verschiedenen hellenistischen Philosophenschulen. Dieser wiederum war
von der Sehnsucht danach getragen, aus der Zersplitterung der nach-
sokratischen Lehrmeinungen zur verlorenen Einheit des Sokratischen
zurückzufinden und damit den Boden einer einheitlich verbindenden
Weltanschauung zu gewinnen. In Ciceros Tradition stehen auch jene
römischen Kirchenväter, die wie Hieronymus, Ambrosius, Augustinus
bestrebt waren, in der christlichen Lehre das vielfältige Erbe der antiken

Philosophie aufzufangen ; auch dort findet sich die Eigenart
lateinischer Universalbegriffe mit schillernder Umsetzung einer Reihe von

38 materia mit Wert der àpxf|: Ac. 1,27 sed subiectam putant omnibus [ sc. elementis,
initiis rerum]... materiam quandam, ex qua omnia expressa atque effecta sint...; zur
Wiedergabe von Piatons OÙcha: Tim. 21 tertium materiae genus—Plat. Tim. 35a TplTOV
OÙcriaç eiôoç (ebenso ib. 35b, 37a) ; dem Platonischen BegriffyMpa entsprechend Ort,
wo etwas entsteht, opp. OD): Ac. 2,118 Plato ex materia in se omnia reripiente mundum

factum esse censet a deo sempiternum; im Sinne von t)kr| <Stoff>: Ac. 1,6: nostra [sc. Aca-
demicorum] tupbjsica nosti, quae cum contineantur ex effectione et ex materia..., ib. 24 in eo

quod efficeret [sc. natura] vim esse censebant, in eo autem quod efficeretur materiam quandam (auf
die Physik von Akademie, Peripatos und Stoa bezogen). Wortmaterial Thes. ling. Lat. s.v.
materia 453a28ff.; vgl. N. Lambardi, II Timaeus Ciceroniano, Arte e tecnica del <vertere>,

Florenz 1982, 16ff.



66 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

griechischen Begriffen, wofür etwa der Fachbegriff ordo bei Augustinus
ein Beispiel bieten könnte39. Cicero hat hier in der Methode
lateinischer Begriffsbildung vorgebaut. In der Tat hatte ein so schillernder,
eine Vielfalt griechischer Spezialtermini einfangender Universalbegriff
wie das philosophische Bedeutungslehnwort materia bei aller
fachsprachlichen Verschwommenheit den praktischen Vorteil, ein so

breites Bedeutungsspektrum zu umfassen, daß es auch später den
verschiedensten weltanschaulichen Richtungen und Lehren dienen und so

sein Fortleben als lateinischer Fachbegriff bis in die christlich-mittelalterliche

Epoche hinein sichern konnte.
Von den mannigfachen Problemen, die eine form- und sachgerechte

Rezeption griechischer Fachsprache der Philosophie in Rom
aufwarf, und den Wegen, die beschritten wurden, sie zu lösen, mögen
die bisherigen Ausführungen einen wenigstens summarischen
Eindruck vermittelt haben. Daß es Cicero trotz allen Schwierigkeiten
gelungen ist, der philosophischen Fachsprache griechischer Herkunft in
lateinischer Prosa zum Durchbruch zu verhelfen, ist nicht zuletzt dem
Umstand zu verdanken, daß es ihm bei dieser Umsetzung nicht nur um
das technische Problem einer sachlich angemessenen und sprachlich
verständlichen Wiedergabe ging, sondern auch oder vielleicht in erster
Linie um die Schaffung einer stilistisch hochwertigen philosophischen
Kunstprosa, in der das Lateinische es mit den hervorragendsten Gestaltungen

der griechischen Philosophie, den Dialogen Piatons und
Aristoteles', aufnehmen konnte. Dieses Streben Ciceros wirkte sich in der
Praxis seiner Rezeption griechischer Philosophie so aus, daß er sich

bemühte, die fachsprachliche Latinität mit den Stilmitteln rhetorischer

Wirkung, des ornatus und der copia dicendi, auszustatten und damit den
auch für uns heute beherzigenswerten Nachweis zu liefern, daß
Wissenschaftlichkeit und sprachliche Schönheit nicht unbedingt feindliche
Brüder zu sein brauchen. Diesem Zwecke diente — um nur einige
Beispiele aus der besonders hochstilisierten Teilübertragung des

Platonischen Timaeus anzuführen, die wohl dem unvollendet gebliebenen

39 Dazu vgl. H. Krings, Ordo. Philosophisch-historische Grundlegung einer abendländischen

Idee, Halle 1941 (Diss. München 1928) ; J. Rief, Der Ordobegriffdesjungen Augustinus,
Paderborn 1962. Schon Cicero hatte den altrömischen politisch-militärisch-juristischen
Begriff ordo um Dimensionen der griechischen Rhetorik und Philosophie bereichert,
derart daß bei ihm im lateinischen Fachwort ordo die griechischen Fachbegriffe Ûécnç,
SkxÛEGIÇ, KÔGpoç, ràçtç, eùraçia u. a. eingefangen erscheinen (vgl. z. B. De off.
I 132 ff.).



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 67

Dialog De mundo eingefügt war — die Verwendung dichtersprachlicher
Ausdrücke und schmückender Beiwörter, wie etwa die Wiedergabe von
blossem KÔapoç durch mundus lucens (Tim. 35) ; ebenso kann man dazu

einige jener Fälle rechnen, da ein griechischer Einzelbegriff in einen
lateinischen Doppelausdruck verwandelt wird, wie das alliterierende
concretum atque corporeum für das Kompositum CTCûpaTOSlôéç 26 oder das

steigernde totum opinabile für einfaches So^CtCTTÖV <vorstellbar>

(Tim. 3); der in der Kosmologie wichtige Begriff des Weltenschöpfers,
des Sripioupyôç, wird gar in sechs verschiedenen, stilistisch sich

steigernden Varianten wiedergegeben: mundi artifex - aedificator - procréât

or, mit Doppelung: mundi opifex aedificatorque — effector et molitor -
genitor et effector, schließlich mit einem ganzen Satz: is qui aliquid munus

efficere molitur40. Ähnliche Beispiele stilistischer Eleganz bot Cicero mit
der Wiedergabe des von (pUCTIÇ <Natur> abgeleiteten Nomens (puciKÔÇ
<Naturforscher> durch den Doppelausdruck speculator venatorque naturae

(Nat. deor. 1,83) oder durch die schwungvolle Umschreibung investigator

earum rerum quae a natura involutae videntur (Tim. 1). Für das Grundwort

philosophia selbst, um ein letztes Beispiel zu nennen, versucht
Cicero neben den sich enger anlehnenden Übertragungen amor sapien-

tiae, Studium sapientiae, studia doctrinae, disciplina sapientiae die

anspruchsvolleren Doppelausdrücke doctrinae studia et sapientiae, contem-

platio rerum cognitioque oder rerum cognitio doctrinaque 41.

Mit solchen Proben stilistischer Eleganz, zu der auch die variatio, die

Abwechslung im Ausdrucke gehörte, legte Cicero Zeugnis ab von
seinem Grundsatz, bei der Rezeption der Fachsprache griechischer
Philosophie im Lateinischen nicht den Weg der kunstlosen Wort-für-Wort-
Übertragung bloßer Schulsprache zu gehen, die er für ein Merkmal der

interprètes indiserti hielt. Sein demgegenüber sozusagen literarisches

Rezeptionsideal, welches griechische Fachterminologie dem Sinne
nach in echte und gehobene Latinität übertragen wollte, erwies sich

allerdings in der Praxis der Philosophensprache nur in gewissen Grenzen

als tragfähig und brauchbar; denn die Expressivität stilistischer
Kunstmittel steht in einem inneren Gegensatz zum Streben nach
sachlicher Exaktheit, Präzision und Kürze, welche den Charakter der
Fachsprache ausmachen und ihre Leistungsfähigkeit bedingen. Cicero selbst

40 Cic. Tim. 4. Zur ornatus-Tendenz in Ciceros Piatonübersetzungen vgl. Verf., Mus.
Helv. 37(1980)161ff., 171ff.

41 Vgl. N. Stang, Philosophia, philosophas bei Cicero, Symb. Osl. ll(1932)82ff.



68 Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen

hat schon dieser Einsicht Rechnung getragen, indem er in nicht wenigen

Fällen den Gebrauch eleganterer, aber umständlicherer und von
der klaren Sachaussage ablenkender Latinisierungen einschränkte und
dem traditionellen griechischen Terminus in der Form des stilistisch an
sich uneleganten, aber sachlich eindeutigen Fremd- und Lehnwortes
den Vorzug gab. So verwendete er, um nur zwei bekannte Beispiele
anzuführen, das Wort physicus an die sechzigmal gegenüber den nur
wenigen lateinischen Umschreibungen der oben genannten Art;
ähnliches gilt für das Wort philosophia gegenüber den vereinzelten
lateinischen Umsetzungen davon.

In der Folgezeit erwies sich denn auch, daß nicht wenige der von
Cicero gebotenen lateinischen Prägungen griechischer Fachsprache der

Philosophie bei lateinisch schreibenden Autoren den sachdienlicheren

griechischen Grundwörtern weichen mußten. Man braucht nur eine
Seite aus Ciceros Übertragung des Platonischen Timaeus mit derjenigen
des über 400 Jahre später lebenden christlichen Platonikers Calcidius zu

vergleichen, der schon in die Richtung auf die uns bekannte scholastische

Latinität der mittelalterlichen Philosophen- und Wissenschaftssprache

hinweist, mit den Merkmalen der stilistischen Ungepflegtheit,
der Überflutung durch Fremdausdrücke, der alle Sprachgewohnheit
mißachtenden Extravaganz der Wortbildung und Esoterik der
Terminologie. Diese im Laufe derJahrhunderte zunehmende Entfernung der
lateinischen Philosophensprache vom ciceronischen Sprach- und
Stilideal darf uns jedoch nicht vergessen lassen, daß Cicero in der
Geschichte der Rezeption der griechischen Fachsprache der Philosophie

in Rom wenn nicht als alleiniger Schöpfer, so doch als entscheidender

Gestalter und Wegbereiter einer lateinischen Fachprosa der

philosophischen Wissenschaft nach griechischem Muster eine
Schlüsselstellung einnimmt. Das Bewußtsein dieser Führungsrolle Ciceros hat
die Nachwelt wohl bewahrt. Zeugnis dafür ist der Ehrentitel eines
«lateinischen Piaton», eines Piatonis aemulus, den ihm die für die

Sprachbildung im kaiserzeitlichen Rom und der Folgezeit maßgebende
Institutio oratoria Quintilians verliehen hat (10,1,123). Seinem theoretischen

Werk wurde damit die Rolle der vorbildlichen sprachlichen
Höchstleistung auf dem Gebiete der Philosophie im edlen Wettstreit
mit den Griechen zugewiesen — und so fühlen sich dann auch die
bedeutendsten Vertreter philosophischer Latinität der heidnischen und
christlichen Antike, wie Seneca und Minucius Felix, Hieronymus und
Ambrosius, Calcidius und Augustin, bei aller Eigenständigkeit und aller



Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie im Lateinischen 69

Abweichung im Detail doch in der Nachfolge des römischen Piatonis
aemulus. In der Tat lag das bleibende Verdienst Ciceros darin, daß er es

gegen die mannigfachen Widerstände, die sich aus den Gegebenheiten
der römischen Umwelt wie aus der spezifischen Sprachsituation des

Lateinischen ergaben, fertigbrachte, seinen Mitbürgern den überzeugenden

Nachweis dafür zu liefern, daß die lateinische Sprache durchaus

fähig war, alle Inhalte philosophischer Spekulation der Griechen mit
eigenen Mitteln und in sprachlich klarer und eleganter Form auf dem
Niveau und nach dem Vorbild ihrer besten griechischen Vertreter zu

bewältigen.
Die Folgen dieser im allgemeinen Bewußtsein der Römer gelungenen

und anerkannten Rezeption der Fachsprache griechischer Philosophie

im Lateinischen waren von weltweiter kulturhistorischer Bedeutung.

Denn aus ihr erwuchs der lateinischen Sprache die Kraft, zur
führenden Weltsprache auch auf dem ureigensten Gebiet der Griechen
zu werden, nämlich dem der Philosophie im weitesten Sinne der Geistes-

und Naturwissenschaften. Als solche hat sie nicht nur jahrhundertelang

über das Mittelalter bis in die Neuzeit die europäische
Geistesgeschichte getragen und geprägt, sondern ihr Erbe auch den neuen
Kultursprachen Europas und darüber hinaus weitergegeben, welche
bewußt oder unbewußt ihre eigenen Fachsprachen der Geistes- und
Naturwissenschaften großenteils nach dem gleichen Aneignungs- und

Umformungsprozeß aus dem Modell des Lateinischen entwickelt
haben, wie jenes einstmals aus dem Modell des Griechischen. Es ist daher
für uns heute nicht nur von antiquarischem Interesse, einen Blick
zurück aufdie Ursprünge und den Mechanismus der für die europäische
Geistesgeschichte so folgenreichen Rezeption griechischer
Philosophensprache im antiken Rom zu werfen. Es bedeutet auch, uns auf die
Wurzeln unserer eigenen wissenschaftlichen Sprech- und Denkweise zu

besinnen, die in ihren Grundelementen nach immer neuen Ansätzen
und Varianten eben das Erbe der griechischen Philosophie in der

Rezeption des Lateinischen fortsetzt.




	Die Rezeption der Fachsprache griechischer Philisophie im Lateinischen

