Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Le probleme de la métaphysique dans l'antiquité tardive
Autor: O'Meara, Dominic J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dowminic ]J. O’MEARA

Le probleme de la métaphysique
dans ’antiquité tardive’

Si nous nous posons la question «qu’est-ce que la métaphysique?»
nous pourrions ’aborder d’un point de vue historique et répondre en
indiquant ce qu’était, par exemple, la métaphysique selon Aristote. Mais
on nous objectera que la question posée est d’ordre philosophique et non
pas historique: nous voulons savoir quel genre d’investigation pourrait
bien étre la métaphysique, quel serait son domaine de recherche, quelles
seraient ses méthodes. Or, il faut bien admettre que ces questions,
auxquelles je fais allusion dans mon titre, constituent un probléme bien
réel, car on ne peut guére parler de consensus concernant les réponses a
donner. Il suffira peut-étre de mentionner 4 ce propos le fait que déja
chez Aristote, considéré souvent comme le fondateur de la métaphysi-
que en tant que science philosophique, nous trouvons deux descriptions
différentes de ce que serait I'objet étudié par la métaphysique, 'une
désignant «I’étre en tant qu’étre», 'autre la substance divine. Aristote
n’explique gueére quel rapport existe entre ces deux domaines de la
recherche métaphysique, ce qui a donné lieu évidemment a une longue
histoire d’interprétations divergentes. Et comment montrer de nos jours
la légitimité de cette science philosophique, si nous ne pouvons pas nous
entendre sur ce qu’elle est? Ainsi, aucune réponse historique ne pourrait
suffire 2 faire face a la question de ce que serait la métaphysique. C’est
une question qui exige une réflexion et des prises de position philoso-
phiques.

S’il est vrai toutefois qu’aucune réponse historique ne saurait en
elle-méme suffire, il ne demeure pas moins vrai que 'histoire de la

! Legon inaugurale donnée le 10 mai 1985 a I'Université de Fribourg,



4 Le probléme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

métaphysique peut nous aider a prendre conscience de certains aspects
de la question ainsi que de quelques réponses possibles. Et c’est un fait
bien connu que la pensée métaphysique s’est enrichie souvent grace a
une réflexion sur son passé: il suffit de se rappeler le réle capital joué par
les textes d’Aristote tant dans la métaphysique du Moyen Age que dans
les recherches des philosophes analytiques contemporains. C’est dans ce
sens que je voudrais présenter, dans ce qui suit, les grandes lignes de la
conception de la métaphysique comme science philosophique qu’avait
élaborée la derniere école philosophique de ’antiquité, I’école néopla-
tonicienne active a Athénes et a2 Alexandrie au V€ et au VI®siecles apres
J.-C., dont le membre le plus important est sans doute Proclus (1 485).
La cohérence systématique et I’originalité de la conception de la méta-
physique comme science philosophique que nous pouvons trouver chez
Proclus, ainsi que chez son maitre Syrianus (T 437), n’ont pas été bien
saisies jusqu’ici, me semble-t-il. Car Syrianus et Proclus ne faisaient pas
que reprendre et mélanger certaines idées métaphysiques de Platon et
d’Aristote, comme on pourrait croire, mais ils se sont acheminés, a
travers I’étude de Platon et d’Aristote, vers une conception de la méta-
physique vraiment novatrice et qui mérite notre attention comme
contribution, si modeste soit-elle, 2 notre conscience de la métaphysique
et de ses possibilités.

Afin de présenter la conception de la métaphysique élaborée chez
Syrianus et chez Proclus, je voudrais indiquer d’abord comment ces deux
philosophes avaient adopté le projet aristotélicien d’une science méta-
physique et comment ce projet présentait pour eux, en tant que plato-
niciens, deux problémes majeurs. Ensuite, je voudrais faire ressortir la
facon dont ils ont été amenés a résoudre ces probléemes, et, par la, a
formuler une science métaphysique dont la cohérence et I’originalité se
refletent dans certains de leurs écrits?.

? Les spécialistes comprendront que I'effort de synthése exigé en cette occasion ne
permet guére d’approfondissements de certains points de détail. Les idées exposées ici
d’une fagon sommaire découlent d’un projet de recherche entrepris avec I’aide de la
Alexander von Humboldt Stiftung dont les résultats devront paraitre sous peu dans un
livre intitulé Pythagoras Revived: Mathematics and Philosophy in Late Antiquity.



Le probleme de la métaphysique dans I'antiquité tardive 5

Revenons maintenant au premier point, c’est-a-dire a ’adoption par
Syrianus et Proclus de ’idée aristotélicienne d’une science métaphysi-
que. Pour eux, l'existence d’une telle science allait de soi. Depuis plu-
sieurs siecles, la philosophie platonicienne avait cherché a assimiler la
pensée d’Aristote. Déja au II€ siecle apres J.-C., des platoniciens, tel
Albinus, donnaient, par exemple, a la philosophie platonicienne une
articulation inspirée d’Aristote, c’est-a-dire une division de la philoso-
phie en trois branches, dont la branche dite spéculative comprenait trois
sciences: la physique, la mathématique et la métaphysique?®. Quand,
trois siecles plus tard, Syrianus organisait le platonisme en fonction de ce
systeme de sciences aristotélicien, il ne faisait donc point ceuvre d’in-
novateur®. Mais en adoptant ce systeme, il adoptait aussi I'idée qu’il
existait, au sommet des sciences spéculatives, une science, la métaphy-
sique, se distinguant en tant que telle d’autres sciences telles que la
mathématique et la physique. *

Selon lui, cela ne rcpféscr#ait aucun gauchissement de la philoso-
phie platonicienne, car Platon, dans la République, parle des différents
niveaux de la connaissance, et distingue de la mathématique une science
supérieure, qu’il appelle «dialectique». Celle-ci concerne les causes
premieres de toutes choses, les Idées, et en particulier 'Idée du Bien
(510b-e). Syrianus supposait que cette dialectique annoncée dans la
République de Platon n’était rien d’autre que cette science métaphysique
qu’Aristote mettait au sommet des sciences et qu’il cherchait a élaborer
dans son traité de métaphysique’. Clest ainsi que Syrianus avait été
amené a utiliser le traité d’Aristote comme texte de dialectique plato-

3 Albinus, Didaskalikos, éd. P. Louis, Paris 1945, ch. III, ou une influence stoicienne
se fait également sentir; voir aussi ch. VII et R. E. Wrrt, Albinus and the History of Middle
Platonism, Cambridge 1937, p. 8; W. BEIERWALTES, Proklos- Grundziige seiner Metaphysik,
2¢ éd., Frankfurt 1979, p. 248; . HaDoT, Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique,
Paris 1984, pp. 74-76.

4 Syrianus, Commentaria in Aristotelis Metaphysica, éd. W.KroLr, Berlin 1902
(= Commentaria in Aristotelem Graeca, t. V1), pp. 3,12—-14; 6,4-5; 14,1-3; cf. K. KREMER,
Der Metaphysikbegriff in den Aristoteles-Kommentaren der Ammonius-Schule, Minster 1961,
pp- 17-26.

> Syrianus, /n met., pp. 54,20-55,35; I'identification de la métaphysique aristotéli-
cienne avec la dialectique platonicienne est déja impliquée dans le ch. 111 du Didaskalikos

d’Albinus.



6 Le probléme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

nicienne. Son cours sur le texte d’Aristote a été suivi par son successeur
Proclus, et a survécu en partie comme un commentaire sur la méta-
physique d’Aristote. Ce commentaire est assez mal connu, bien qu’il
contienne des indications précieuses que je voudrais relever plus loin.
Pour le moment, je le mentionne uniquement afin d’illustrer cette
tendance qu’on avait, au sein de 1’école platonicienne d’Atheénes au
V¢ siecle, a identifier la métaphysique aristotélicienne avec cette science
dialectique si importante, mais si obscure dont il est question chez
Platon.

Cette identification ne pouvait se faire cependant sans donner lieu 2
des conséquences contradictoires. Une premiére conséquence était une
tendance a formuler le domaine et les méthodes de la dialectique pla-
tonicienne 2 la lumiére de ’ceuvre d’Aristote. La dialectique platoni-
cienne prenait ainsi ’allure d’une science aristotélicienne. Toutefois,
cette tendance se heurtait en particulier 2 la conception platonicienne
de la transcendance et de la nature inconnaissable de ’objet métaphy-
sique, ce qui mettait en question les prétentions d’un projet métaphy-
sique de type aristotélicien. L’effort d’harmoniser ces deux tendances a
amené Syrianus et Proclus a élaborer une vision de la métaphysique, qui,
en cherchant a réunir dialectique platonicienne et métaphysique aris-
totélicienne, n’était ni 'une ni 'autre, mais une conception nouvelle.
Afin de présenter cette conception nouvelle, je voudrais parler tout
d’abord plus en détail des deux tendances opposées qui ’ont nécessitée,
en commengant par la tendance a formuler la dialectique platonicienne
a la lumiére des idées d’Aristote.

Il est clair que I'identification de la métaphysique aristotélicienne
avec la dialectique platonicienne supposait qu’il s’agissait dans les deux
cas du méme domaine de recherches. Les Idées et 'Ildée du Bien qui
faisaient ’objet de la dialectique platonicienne étaient donc I’équivalent
de I’étre en tant qu’étre et de la substance divine dont il est question dans
la métaphysique aristotélicienne. Cette équivalence permettait juste-
ment a Syrianus de considérer la double description du domaine de la
métaphysique chez Aristote comme cohérente. Pour Syrianus, en tant
que platonicien, I’étre en tant qu’étre n’est autre que ’étre véritable,
donc les Idées, qui peuvent étre qualifiées de divines®. Ainsi les deux

¢ Cf. Syrianus, /n met., loc. cit. et p. 61,20=21; Proclus, Commentaria in Euclidem, éd.
.G. FriEDLEIN, Leipzig 1873, pp. 9,18-23; 20,5-6, 13; 21,25-22,2; KREMER, 0p. at.,
pp. 31-32, 197-199; G. VERBEKE, «Aristotle’s Metaphysics viewed by the Ancient



Le probléme de la métaphysique dans I'antiquité tardive 7

descriptions du domaine de la recherche métaphysique chez Aristote
reviennent au méme et rejoignent le domaine de la dialectique plato-
nicienne. L’étre véritable et immatériel des Idées ne constitue pas tou-
tefois la totalité du champ métaphysique. Car la métaphysique recher-
che les causes de I’étre, principes divins eux aussi bien str, mais qui se
posent au-dela de I’étre. C’est pour cette raison qu’Aristote parle non
seulement de I’étre en tant qu’étre, mais aussi du divin comme objet de
la métaphysique, et envisage une recherche sur les causes de ’étre’.

Ces identifications du domaine de recherche de la métaphysique
aristotélicienne avec celui de la dialectique platonicienne, plausibles ou
non, ont eu pour conséquence une tendance chez Syrianus 4 concevoir
la dialectique platonicienne a la lumiere de I’aspect théologique de la
métaphysique aristotélicienne. La dialectique devient #héologre, c’est-
a-dire une science philosophique des étres divins. C’est une perspective
qui ne s’impose guére de cette maniére-1a chez Platon®. Autre consé-
quence: le domaine de la métaphysique chez Aristote se compose non
seulement de ’étre en tant qu’étre, mais aussi des axiomes et des pos-
tulats universels présupposés par d’autres sciences, mais ne faisant pas
I'objet de leurs recherches. (Un exemple serait le principe de contra-
diction, ou le principe du tiers exclu). Syrianus accepte tout a fait cet
¢largissement du champ de la métaphysique et ’envisage a la maniére
d’Aristote, convaincu d’exprimer par la le projet de la dialectique pla-
tonicienne”®.

Les changements de perspective entrainés par l'utilisation de la
pensée aristotélicienne concernent autant le domaine de la recherche
métaphysique que la méthode 2 mettre en ceuvre. En fait, Syrianus adopte
en grande partie la méthode scientifique idéale telle qu’elle avait été
formulée par Aristote et suppose que la métaphysique doit procéder
selon cette méthode. Celle-ci se compose essentiellement des procédés
suivants selon Syrianus: la définition, ’analyse, la division et la démons-
tration. La démonstration revét chez Syrianus une importance toute

Greek Commentators, Studies in Aristotle, éd. D.]. O’'MEARA, Washington D.C. 1981,
pp. 123-124.

7 Syrianus, /n met., pp. 54,5-8; 55,16-31; 57,22-32.

8 Voir les remarques de H. CHERNIss, Selected Papers, Leiden 1977, p.461;
W. BEIERWALTES, Denken des Einen, Frankfurt 1985, pp. 157,209-210, fait ressortir la
« Theologisierung» qui, entre autres aspects, distingue la pensée de Proclus de celle de
Plotin.

9 Syrianus, /n met., pp. 2,18-3,1; 55,33-38; 65,14ss. ; Proclus, /n Eucl., p. 9,19-26;
cf. KREMER, op. cit., pp. 209-210.



8 Le probléme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

particuliére. Il la comprend d’une maniere aristotélicienne: la démons-
tration est un argument, composé de prémisses et d’une conclusion,
formulé d’une fagon rigoureuse, et visant a faire ressortir les propriétés
essentielles des substances'®. Les platoniciens avaient adopté bien avant
lui I’'idée aristotélicienne de la bonne méthode scientifique. C’est le cas
par exemple du platonicien Albinus!!. Mais de cette tendance découlait
chez Syrianus I'exigence que la science métaphysique doit s’élaborer
selon une démarche scientifique rigoureuse, démarche qui n’est pas
suivie dans le traité de métaphysique d’Aristote'?, et qui est bien dif-
férente, de par son formalisme et ses prétentions scientifiques, de ’ap-
proche exploratoire, hypothétique des dialogues de Platon!’.

C’est ainsi qu’Aristote pouvait exercer une influence déterminante
sur la conception de la métaphysique qu’avait Syrianus, tant pour ce qui
est du domaine de recherche, que pour ce qui est des méthodes scien-
tifiques que doit suivre la métaphysique. Mais d’autres tendances, de
caractére platonicien cette fois, venaient s’opposer a4 ces tendances
aristotélisantes. L’une d’entre elles provenait simplement du fait que
Syrianus se considérait comme philosophe platonicien et qu’Aristote se
consacrait souvent, dans son traité de métaphysique, 2 une critique
sévere du platonisme. Une grande partie du commentaire de Syrianus
sur le traité d’ Aristote est consacrée, en conséquence, a réfuter, point par
point, les critiques d’Aristote. Le commentaire de Syrianus s’aveére ainsi
un mélange: dans certaines parties, il adopte la maniere générale dont
Aristote formulait le domaine de la science métaphysique '4; ailleurs, il
s’acharne a répondre en détail a la polémique antiplatonicienne d’Aris-
tote'’. Ceci traduit bien le jugement général que Syrianus portait sur

19 Syrianus, In met., pp.4,25-30; 12,8-12; 16,22-17,18; 21,23-25; 22,18-31;
55,37-56,4; cf. Proclus, Théologie Platonicienne, éd. H.-D. SAFFREY et L.G. WESTERINK,
Paris 1968 —, 1 9, p. 40,3-13 (avec n. 2, p. 142); BEIERWALTES, Proklos, pp. 248—253.

' Albinus, Didaskalikos, chs. V et VI (ot d’autres idées post-aristotéliciennes inter-
viennent aussi); cf. WrirT, 0p. cit., pp. 8-9; J. DiLLoN, The Middle Platonists 80 B.C. -
A.D. 220, London 1977, pp. 276-280.

12 Voir 4 ce propos les remarques de G. PATziG, dans Etudes sur la Métaphysique
d’Aristote, éd. P. Aubenque, Paris 1979, pp. 37-39.

13 Voir 'objection mentionnée par Proclus, 7heol. Plat., 16, pp. 27-30; de nature
peut-étre rhétorique (cf. SAFFREY-WESTERINK, p. 139 n. 1) cette objection souligne bien
toutefois ’absence d’une métaphysique systématique de type aristotélicien (noter la réfé-
rence 4 la «philosophie premiére», p. 28,16) dans les dialogues de Platon.

14 C’est le cas pour le commentaire du livre I

15 1l s’agit du commentaire des livres MN du traité d’Aristote. En commentant le
livre B, Syrianus s’efforce de livrer des solutions platoniciennes aux apories proposées par



Le probléeme de la métaphysique dans 'antiquité tardive 9

Aristote: Aristote était un platonicien manqué, un éleve de Platon qui
avait acces a la vérité, mais qui I’avait trahie en s’opposant a son mai-
tre'S. Le traité de métaphysique d’Aristote reflete ce mélange de vérité
et de trahison, aussi ne peut-il étre considéré comme un texte de méta-
physique vraiment satisfaisant.

Mais oz pouvait-on trouver un tel texte? C’est une question bien
concrete et bien pressante pour un philosophe du V¢ siecle qui devait
enseigner la métaphysique. Si le traité d’Aristote était loin d’étre idéal,
les dialogues de Platon ne semblaient pas davantage combler cette
attente, car nous n’y trouvons guére de texte élaborant une science
théologique selon la méthode scientifique rigoureuse préconisée par
Aristote. Il s’agit, pourrait-on dire, d’un premier probléme engendré par
Peffort d’intégrer la métaphysique et la méthodologie scientifique
d’Aristote 4 la dialectique platonicienne.

Avant d’aborder la facon dont nos philosophes cherchaient a résou-
dre ce probleme d’absence de textes de métaphysique appropriés, il
faudrait toutefois tenir compte d’un autre probléme découlant d’une
tendance d’inspiration platonicienne qui venait s’opposer, elle aussi,
aux tendances aristotélisantes. Il s’agit d’un probleme d’une importance
telle qu’il mettait en question la possibilité méme d’une science des étres
divins. Je le résumerais rapidement ainsi. Une science métaphysique
mettant en ceuvre la méthode scientifique aristotélicienne ne peut pas
avoir pour objet la substance divine, car cette substance se pose au-dela
des objets connaissables par la méthode scientifique. Autrement dit, il
ne peut y avoir une sczence proprement dite de la divinité. Il ne peut donc
y avoir de métaphysique. Syrianus est ainsi acculé 4 abandonner son
projet aristotélisant d’une science rigoureuse de la substance divine, ou
alors, afin de sauvegarder la métaphysique, doit renoncer a I'idée pla-
tonicienne de la transcendance divine. Afin de surmonter ce dilemme,
Syrianus a da élaborer une conception originale de la métaphysique qui
sera développée par son éleve Proclus. Mais pour bien comprendre cette
conception, il faut d’abord présenter plus en détails les raisons pour
lesquelles la divinité semblait échapper aux méthodes de la pensée
scientifique.

Aristote. ]’espére pouvoir traiter ailleurs du probléme que pose I'état incomplet du
commentaire de Syrianus.
16 Voir le prologue au commentaire du livre M (Syrianus, /n mez., p. 80,4ss.).



10 Le probléme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

J’ai noté auparavant que la méthode scientifique comprenait, pour
nos platoniciens, des procédés tels que la définition, I’analyse, la divi-
sion, la démonstration. C’étaient pour eux des fonctions de la pensée
discursive qui supposaient le maniement complexe d’une multiplicité
de concepts'’. Or, le domaine de la pensée discursive doit étre tout aussi
complexe et multiple, car, selon un principe philosophique traditionnel,
la méthode et I'objet de la connaissance doivent correspondre: «Le
semblable est connu par le semblable»!®. Comme les étres divins ne
correspondent point, selon Syrianus, 2 la complexité de la pensée
discursive, et possédent, au contraire, une nature absolument simple,
indivisible, on ne peut pas les analyser comme on analyse les objets
appropriés a la science. Ils ne sont connus que grice 2 une forme de
connaissance supérieure, que Syrianus appelle «vision» (EMPOAN).
Les étres divins peuvent ainsi faire 'objet d’une certaine sorte de
connaissance, mais non pas de cezze sorte de connaissance définie par
Aristote comme pensée scientifique ?°. Il s’ensuit qu’il ne peut y avoir de
métaphysique, ou du moins pas de métaphysique caractérisée par les
méthodes et prétentions scientifiques auxquelles tenait Syrianus lui-
méme. Syrianus ne pouvait bien sir se résigner a cette conclusion. La
métaphysique devait étre possible. Il fallait surmonter le dilemme. Mais
comment ?

1l

Afin d’aborder sa solution, je propose de prendre comme point de
départ la distinction que I’on trouve chez son éléve Proclus entre quatre
genres de discours humains concernant le divin. Il y a d’abord le dis-
cours inspiré des prophétes qui veulent communiquer une révélation
regue des dieux. Il y a ensuite le discours symbolique et mythique des
pottes concernant les dieux. Mais il y a encore deux sortes de discours,

"7 Cf. Proclus, Commentarium in Platonis Parmenidem, ed. V. CousiN, Procli opera
inedita, Paris 1864, pp. 980,8-982,30. (On peut consulter maintenant aussi la traduction
latine de Guillaume de Moerbeke éditée par C. STEEL, Louvain 1982, 1985.)

18 Cf. Proclus, Theol. Plat. 13, p.15,7-21 (avec la note 3, pp. 135-136, de SAFFREY et
WESTERINK) ; /nn Parm., p. 924,23-38.

19 Cf. Syrianus, /n met., pp. 4,29-33; 80,11-13; 100,28-29; 115,21-26; 147,14-15.
Sur le concept de €EMPOAT voir W. BEIERWALTES, Denken des Einen, pp. 271-272.

20 Cf. Proclus, /n Parm., pp. 949,11-950,15, ou le probléme se pose sous la forme du
dilemme proposé par Parménide 4 Socrate dans le Parménide de Platon (134b) concernant
I'impossibilité de connaitre les Idées.



Le probléeme de la métaphysique dans I'antiquité tardive 11

de caractére plus scientifique, et qui vont donc nous concerner: le
discours théologique des philosophes pythagoriciens, qui utilisent les
nombres afin de représenter les dieux, et enfin le seul discours vraiment
scientifique, la dialectique ou la métaphysique ?!. Qu’en est-il d’abord de
ce discours mathématico-théologique des pythagoriciens?

Syrianus justifie le discours des pythagoriciens comme suit: la pensée
mathématique traite d’objets assez particuliers. Ce ne sont point des
objets physiques: le mathématicien ne s’occupe pas des unités physiques,
par exemple. Il a pour objet des concepts. Mais ces concepts ne se
réduisent pas, comme le pensait Aristote, 2 des abstractions provenant
des objets physiques. Il s’agit plutét, selon Syrianus, de concepts produits
ou projetés par la pensée méme du mathématicien ?2. Ce ne sont pas pour
autant des inventions arbitraires; car les concepts mathématiques sem-
blent posséder une vérité objective et universelle, dans la mesure ou ils
correspondent aux lois du monde physique. Mais comment expliquer
cette coincidence étrange entre les projections de la pensée mathéma-
tique et les principes gouvernant le monde? Cela provient, selon Syria-
nus, du fait que lintelligence humaine, tout comme le monde, est
produite par une intelligence divine 23. De par son organisation mathé-
matique, le monde est une expression, une image de l’intelligence
divine. Le mathématicien exprime aussi, dans les projections concep-
tuelles de son intelligence, 'intelligence divine, et, ce faisant, élabore ce
qui n’est rien moins qu’un discours indirect sur le divin 24, C’est ainsi que

2t Proclus, Theol. Plat., 14, pp.17,18-20,25 (avec la note 2, pp. 136—137, de SAFFREY
et WESTERINK); BEIERWALTES, Proklos, p.171. Nous pouvons retrouver a peu prés les
quatre genres de discours déja chez Syrianus: le discours inspiré (/n met., p. 42,14-16) et
plus généralement le discours des prophétes et des poétes (les «théologiens», p. 182,
24-28) par opposition aux deux sortes de discours philosophique que nous allons étudier
ici.

22 Syrianus, /n met., pp.132,14-23; 133,10-15; 91,20-92,5; cf. Proclus, /n Eucl.,
pp- 12,9-15; 50,10-56,22; 78,18ss.; 139,26ss.; 141,4. Il existe une littérature abondante
sur la théorie des concepts mathématiques comme projections chez Proclus; voir, par
exemple, S. BRETON, Philosophie et mathématique chez Proclus, Paris 1969, pp. 28-31, 111~
122; A. CHARLES-SAGET, L Architecture du divin. Mathématique et philosophie chez Plotin et
Proclus, Paris 1982, pp. 191-201; W. BEIERWALTES, Denken des Einen, pp. 258 ss.

2 Ainsi, dans nos démonstrations mathématiques basées sur des principes d’origine
supérieure, nous répétons sur le plan cognitif (YVOOTIK®DG) ce qui se fait sur le plan
productif (dNpIOLPYIKDG), c’est-a-dire 12 on le monde est constitué par le divin a partir
des mémes principes (Syrianus, /n met., pp. 82,24-83,1; 88,24-32). (Je simplifie quelque
peu ici le syst¢tme des hypostases chez Syrianus, dont les complications ne sont pas
absolument essentielles 4 I’analyse présentée ici.)

24 Cf. Syrianus, /n met., p. 27,30-37; Proclus, In Eucl., pp. 21,25-22,26.



12 Le probléeme de la métaphysique dans I'antiquité tardive

Syrianus trouve un sens philosophique aux spéculations mathématico-
théologiques des pythagoriciens.

Le discours pythagoricien ainsi compris présentait pour Syrianus et
Proclus avantages et inconvénients. On y trouve d’abord un aspect fort
utile que Platon soulignait déja a propos de la pensée mathématique en
général; C’est-a-dire, grice a cette pensée, I'intelligence humaine s’ha-
bitue a la réflexion pure, se portant non plus sur des objets matériels,
mais sur des objets immatériels. Certes, le mathématicien se réfere 4 des
diagrammes, mais il pense a d’autres choses: ce sont des projections
conceptuelles mathématiques de I'intelligence humaine. Toutefois, la
pensée mathématique n’est pas une véritable science du divin, car ce
n’est qu’a travers des images que le mathématicien traite du divin. Le
divin n’est pas 'objet propre de la mathématique. La véritable science du
divin, c’est la métaphysique?’. Mais comment pourrait-il y avoir une
science dont I’objet propre, le divin, s’avere au-dela de la pensée scien-
tifique? .

Dans son commentaire sur la métaphysique d’Aristote, Syrianus
donne quelques indications susceptibles de répondre a cette question. Il
insiste d’abord sur I'idée que les méthodes de la métaphysique ne s’ap-
pliquent point aux substances divines et indivisibles. La métaphysique
traite plutét de ce qu’il appelle des «substances intermédiaires» (LEGQL
ovoiat) ou des «principes universels» (KAOOAOL AOYOL) qui, eux, se
prétent a la méthode scientifique. Il s’agit en fait de concepts se révélant
a un niveau encore plus profond de 'intelligence humaine que celui des
projections mathématiques, et, de ce fait, plus proche encore de ’origine
de lintelligence humaine dans lintelligence divine?. Parmi ces
concepts se trouvent les lois gouvernant toute pensée rationnelle, telles
que le principe de contradiction. Tout comme les vérités mathémati-
ques, ce principe ne provient pas de la perception sensible. C’est plutét
un principe présupposé par toute pensée, y compris la pensée mathé-

25 Cf. Proclus, Zheol. Plat., 14, p. 20,8-12 et 19-25; Hermias, /n Platonis Phaedrum
scholia, éd. P. COUVREUR, Paris 1901, p. 139,3—11 (cours donné par Syrianus sur le Phédre
de Platon); Syrianus, /n met., pp. 179,23-180,9.

%6 Syrianus, /n met., pp. 4,33-5,2; cf. pp. 18,9-22; 19,5-8; 20,7-10. Les péom
ovotat s’identifient plus généralement aux réalités discursives ou dianoétiques, se situant
dans 'ame et entre les réalités sensibles et intelligibles (p. 24,4ss.). Parmi ces étres
intermédiaires se trouvent les concepts mathématiques, les concepts métaphysiques occu-
pant un niveau supérieur (p. 90,4—16). Sur cette théorie chez Proclus, voir J. TROUILLARD,
L’Un et l'ame selon Proclus, Paris 1972, pp. 51-67.



Le probléme de la métaphysique dans I’antiquité tardive 13

matique. On pourrait donc appeler les concepts dont traite la métaphy-
sique des concepts «méta-mathématiques» a condition d’y voir les
structures et le contenu les plus profonds de I'intelligence humaine. Ces
concepts ne se composent pas uniquement de concepts d’ordre logique.
On y trouve aussi — et c’est ce que va montrer Proclus plus en détails —
des concepts concernant les dieux: qu’ils existent, par exemple, et qu’ils
exercent une providence sur le monde. Prenant conscience de ces
concepts situés au plus profond niveau de l'intelligence humaine, le
métaphysicien acceéde a une connaissance profonde de cette intelligen-
ce, et donc de lui-méme. Il imite en ceci la connaissance de soi de
I'intelligence divine, dont 'intelligence humaine est une image?’.

En abordant ces concepts, le métaphysicien n’essaie pas de les
prouver par le moyen, par exemple, de vérifications empiriques. Il
s’efforce plutét de les «expliquer», au sens littéral, c’est-a-dire, de les
«déplier» (AveAlTTELV), de montrer ce qu’ils impliquent, quelles consé-
quences en découlent pour les sciences qui les présupposent. La
méthode de démonstration n’est en effet rien d’autre que ce processus
qui consiste 2 montrer les conséquences impliquées par des vérités
antérieures?®. On ne va donc pas essayer de prouver le principe de
contradiction, mais on peut montrer comment toute affirmation scien-
tifique dépend de ce principe et quelles seraient les conséquences pour
la pensée, si ce principe ne pouvait pas étre présupposé. En démontrant
de cette maniére les concepts fondamentaux dont il traite, le métaphy-
sicien procede selon la méthode scientifique idéale que Syrianus tirait
d’Aristote.

Cette esquisse de la conception de la métaphysique chez Syrianus
peut étre enrichie si nous prenons en considération les écrits de Proclus.
Proclus nous donne d’abord une meilleure idée de ce que seraient ces
concepts fondamentaux dont il est question dans la métaphysique. Ces
concepts représentent en fait un amalgame. On y trouve d’abord ces
principes premiers dont parle Aristote, que présuppose toute démons-
tration et qui sont connus par une sorte d’intuition intellectuelle (VOUG).
Chez Proclus, ces principes premiers sont assimilés aux axiomes, ou
propositions évidentes en soi, et aux notions communes, placés au début

27 Syrianus, /n met., p. 20,5-8; cf. Proclus, 7heol. Plat., 1 29, p.124,12-20.

28 Syrianus, /n met., pp. 20,5-8; 97,2—-16; le terme AVEALTTELV est souvent utilisé par
Proclus (voir 7heol. Plat., 14, p. 17, 20, par exemple) et provient d’une interprétation de la
méthode dialectique exposée dans le Philébe (15¢) de Platon.



14 Le probleéme de la métaphysique dans I'antiquité tardive

de la géométrie d’Euclide, et qui fonctionnent comme bases des
démonstrations du géomeétre. Aux vérités intuitives d’Aristote, aux
axiomes et aux notions communes d’Euclide, il faut ajouter encore les
conceptions qui, selon les stoiciens, avaient le statut de vérités univer-
sellement reconnues, telles que les conceptions de 'existence et de la
bonté du divin?®. Proclus fait usage ainsi d’idées d’inspirations diffé-
rentes, afin de préciser ce que serait le contenu des concepts qui inté-
ressent le métaphysicien. Ces concepts renferment des vérités intuitives,
des axiomes, des notions universelles, des principes logiques tels que le
principe de contradiction et des affirmations positives au sujet des dieux.
Chez Proclus, tous ces concepts ont néanmoins en partage le méme
statut: il s’agit de concepts présupposés par toute pensée humaine, innés
dans I'intelligence humaine, s’enracinant au niveau le plus profond de
'intelligence, et ainsi, 2 proximité de 'origine divine de cette intelli-
gence.

Quoique ressemblant 4 un amalgame du point de vue de leurs
origines dans I’histoire des idées, ces concepts métaphysiques compo-
sent pour Proclus un ensemble fortement structuré, les uns étant reliés
aux autres. Afin de mieux saisir cette structure, il faut tenir compte du
quatrieme élément composant ’amalgame, notamment I’idée d’hypo-
these présentée dans la République de Platon. En effet, selon Platon, la
dialectique étudie les hypothéses présupposées et non pas examinées par
les mathématiciens. La dialectique proceéde d’hypothéses 2 hypotheses,
jusqu’a ce qu’elle n’ait plus affaire qu’a un principe ultime qui, lui, serait
«anhypothétique» et source des hypotheses (510b—511d). On ne sait pas
trés bien ce que sont ces «hypothéses» chez Platon, ni comment la
dialectique procéde jusqu’au principe ultime. Mais la référence aux
mathématiciens suggérait tout naturellement pour Proclus une identi-
fication des hypothéses avec les axiomes et les notions communes qui
constituent les concepts métaphysiques?®. Et, ce qui est encore plus
important, le texte de Platon indiquait qu’il existait un certain ordre
parmi ces concepts, un ordre qui permet au penseur d’aller d’un concept
a 'autre jusqu’a ce qu’il arrive a un concept ultime, le premier parmi
tous les concepts métaphysiques, d’ou dépend et découle I’ordre de ces
concepts.

2 Voir les références et I’analyse données par SAFFREY et WESTERINK dans Proclus,
Theol. Plat., 1, pp. 159-161; KREMER, op. cit., pp. 180-189.

3 Proclus, /n Parm., pp.1033,32-1034,5 avec 1092,19-22 et Theol. Plaz., 1 10,
pp- 45,20-46,2; BEIERWALTES, Proklos, pp. 261-270.



Le probleme de la métaphysique dans I'antiquité tardive 15

Ce premier concept, source des autres concepts métaphysiques,
Proclus croyait pouvoir le trouver chez Platon, dans la premiére hypo-
these du Parmeénide. Sous la forme d’une proposition, ce premier concept
(vONua) peut étre formulé ainsi: «Que I'un, s’il est un, ne saurait étre
plusieurs»®'. De ce concept, en apparence simple tautologie, Proclus
croyait pouvoir déduire, en tant qu'implications, les autres concepts
métaphysiques, aussi bien les principes logiques gouvernant toute pen-
sée que les propositions universellement reconnues concernant les
dieux. Ce projet extraordinaire lui semblait possible, car la déduction de
’ordre des concepts métaphysiques d’un premier concept ne faisait que
reprendre a I’échelle de la pensée humaine une déduction a I’échelle de
la réalité tout entiére, c’est-a-dire, la dérivation de toutes choses 2 partir
d’un premier principe 2. D’ailleurs, le premier concept métaphysique
concerne ce premier principe de la réalité, en I’appelant I'un et en le
distinguant des choses multiples qu’il produit. C’est ainsi que le méta-
physicien, en traitant des concepts les plus profonds de I’intelligence
humaine, non seulement étudie le domaine de l'intelligence le plus
proche de sa source divine, mais reprend aussi, en démontrant comment
d’un premier concept tout un ordre de concepts subordonnés découle, le
mouvement par lequel le monde se constitue a partir de son origine.

En mentionnant ce parallélisme entre la constitution de la réalité et
la constitution du domaine des concepts métaphysiques, nous envisa-
geons la science métaphysique a un état d’achévement, au point ou le
premier concept est connu; et le métaphysicien va montrer comment
d’autres concepts métaphysiques se constituent comme étant impliqués
dans le premier concept. Mais pour arriver 13, le métaphysicien doit
prendre d’abord comme point de départ un concept métaphysique pro-
che du premier. En faisant ressortir ce qui est présupposé par son
concept de départ, il peut monter jusqu’a 'ultime présupposé, le premier
concept métaphysique?®’. Cette montée correspondrait 2 une phase
ascendante, la montée de la dialectique chez Platon, effectuée a travers

3V Proclus, 7heol. Plat., 11 12, p. 66,1-8 (= Parménide, 137c 4-5); cf. Proclus, In
Parm., pp.1092,19ss.; 1099,39-1100,2. La conception des propositions comme expres-
sions de concepts se trouve déja chez les stoiciens; cf. M. SCHOFIELD, « Preconception,
Argument, and Godw», Doubt and Dogmatism, éd. Schofield et al., Oxford 1980, pp. 291-
294,

32 Proclus, Theol. Plat., 1 10, pp. 45,19-46,20; I 11, p. 54,1-8; III 23, pp. 82,
23-83,2,

33 Proclus, /n Parm., pp. 1033,32-1034,28.



16 Le probleme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

les hypothéses jusqu’au principe anhypothétique. Une fois arrivé au
premier concept métaphysique, le penseur peut procéder a la démons-
tration: il peut montrer, selon un argument démonstratif rigoureux
comment tout 'ordre des concepts métaphysiques découle de ce pre-
mier concept, comme étant impliqué dans le premier concept. Ceci
correspondrait a la deuxiéme phase, la phase descendante de la dialec-
tique dont il est question dans la République de Platon. La procédure est
toutefois conforme a I’idéal de la démonstration scientifique formulé
par Aristote. '

C’est ainsi que les écrits de Proclus peuvent nous aider 4 expliquer
les indications concernant la métaphysique qu’on peut trouver dans le
commentaire de Syrianus. Il y a toute raison de croire qu’en ceci Proclus
prolonge assez fidelement la pensée de son maitre. Il semble aussi que
nous ayons affaire ici 2 une conception nouvelle de la métaphysique.
Certes, cette conception ne se présente que comme explication de ce que
serait la dialectique platonicienne. Mais on est bien loin de Platon, car la
dialectique est dotée maintenant d’'une méthode formalisée et rigou-
reuse, conforme aux exigences de I’idéal aristotélicien de la pensée
scientifique. On est en droit maintenant d’attendre de la dialectique une
argumentation qui s’élabore selon les plus stricts criteres de la syllogis-
tique aristotélicienne. Il ne s’agit pas pour autant d’une conception
aristotélicienne de la métaphysique, car on est bien loin aussi du traité de
métaphysique d’Aristote. Il n’y a pas seulement le fait que la conception
de la métaphysique chez Syrianus et Proclus met en ceuvre l'idéal
scientifique qu’Aristote lui-méme ne pratique pas dans son traité. Une
originalité fondamentale consiste dans le fait que cette nouvelle concep-
tion de la métaphysique envisage un certain groupe de concepts comme
constituant I’objet propre de la métaphysique, tandis que chez Aristote,
cet objet est la (ou les) substance(s). Il est vrai que la dialectique pla-
tonicienne traite des Idées. Mais ces Idées ne sont pas des concepts: elles
sont des réalités indépendantes. En ceci, la métaphysique de Syrianus et
de Proclus s’oppose 2 la fois a la science supréme de Platon et d’Aristote.
Pour ces raisons, il me semble que nous sommes en mesure de reven-
diquer, pour la métaphysique de Syrianus et de Proclus, le statut d’une
conception vraiment novatrice. Ceci me semble un résultat digne d’étre
ajouté 4 nos connaissances actuelles de la métaphysique grecque <.

34 Faut-il faire remonter cette conception de la métaphysique 2 Jamblique, par
ailleurs un prédécesseur important pour Syrianus ? Etant donné le manque de documents a



Le probléeme de la métaphysique dans 'antiquité tardive 17

Mais qu’en est-il de cette difficulté majeure que doit résoudre cette
nouvelle conception de la métaphysique? Comment peut-elle montrer
que la divinité, qui est au-dela de toute approche scientifique, peut faire
’objet propre de la science qu’est la métaphysique? Il me semble que la
conception nouvelle permet effectivement de faire face a cette difficul-
té, et de la maniere suivante. Certes, le métaphysicien s’occupe de
concepts innés fondant toute pensée humaine. Ce faisant, il étudie les
structures profondes de l'intelligence humaine, et ainsi des images
s’approchant de l'intelligence divine. Ses objets, les concepts, ne sont
donc que des images du divin, des images plus proches du divin que les
concepts mathématiques, mais des images quand méme. De ce point de
vue, la métaphysique n’échappe pas a la critique qui vise la mathéma-
tique théologique des pythagoriciens, car chez elle aussi, ce n’est pas le
divin qui est ’objet propre de ses recherches, mais des images du divin.
Les concepts métaphysiques ne sont pourtant pas gze des images du
divin. Certes, en tant que réalités constituant I’intelligence humaine, ils
le sont, mais ces concepts fonctionnent aussi comme propositions, et des
propositions qui parlent du divin. Ils affirment notamment qu’il existe
un premier principe de toute réalité, que ce premier principe se diffé-
rencie de toutes les choses qu’il produit, et que toutes les choses tirent
leur existence de ce premier principe. Nous voila donc devant une suite
d’affirmations concernant le divin, et il y en a bien d’autres. En traitant
des concepts métaphysiques, nous étudions ainsi des affirmations au
sujet du divin. Ces affirmations en tant que concepts humains se prétent
a ’'analyse scientifique. Elles peuvent étre analysées et démontrées;
mais en tant que propositions, elles renvoient au divin lui-méme et de
cette fagon, elles font du discours métaphysique un discours sur le divin.
Ainsi, la transcendance du divin et le caractere scientifique de la méta-
physique peuvent étre tous deux respectés, car le divin n’est pas I’objet
étudié par la métaphysique en tant qu’objet d’analyse et de démonstra-
tion: il est objet dans la mesure ou les propositions qu’analyse la méta-
physique concernent le divin.

Ainsi peut-il exister une science du divin qui, tout en mettant en
ceuvre I'approche scientifique en toute sa rigueur, n’entrave pas pour

son égard, on ne saurait le dire. Bien qu’il ait connu la Métaphysique d’ Aristote, Jamblique
ne semble pas ’avoir commentée (les références données par J. DiLLON, Jamblichi Chal-
cidensis... fragmenta, Leyden 1973, p. 22 et par C. STegL, The Changing Self. A Study on the
Soul in Later Neoplatonism, Bruxelles 1978, p. 124 ne sont guére probantes). Voir aussi
ci-dessous n. 36.



18 Le probleme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

autant la transcendance divine. Ceci est rendu possible par 'idée de
concepts métaphysiques qui fonctionnent comme des propositions
concernant le divin. C’est grice a cette idée que Syrianus et Proclus
peuvent envisager une science du divin, tout en soulignant qu’il existe
également une sorte de connaissance supérieure i la connaissance
scientifique. Car la science métaphysique reste cantonnée malgré tout
dans le champ des images du divin. Toutefois ces images en tant que
telles, et de par leur grande proximité du divin, nous rapprochent d’une
connaissance supérieure, d’'une connaissance qui ne traite pas du divin
par le biais de I'analyse des propositions, mais qui représente une
approche directe, c’est-a-dire la «vision».

111,

Pour terminer, je voudrais revenir a la premiere difficulté engendrée
par les tendances divergentes, c’est-a-dire platonicienne et aristotéli-
cienne, a la base de la conception de la métaphysique chez Syrianus et
Proclus, notamment la difficulté concernant le manque de textes de
métaphysique appropriés a ’enseignement. Le traité de métaphysique
d’Aristote s’avérait défectueux, mais les dialogues de Platon ne se pré-
taient pas facilement non plus a cette tiche. Cette difficulté peut sembler
d’ordre purement pédagogique, mais en fait, la rédaction, ou du moins le
choix de textes pédagogiques suppose une certaine vision de la disci-
pline en question.

Etant donné l'originalité de leur conception de la métaphysique, il
n’est pas étonnant que Syrianus et Proclus ne disposaient pas de textes
traditionnels adéquats. Les défauts du traité d’ Aristote étaient majeurs et
il semble que Proclus n’ait pas cherché a prolonger ’effort de son maitre
d’intégrer ce traité dans ’enseignement?’. En tant que platoniciens,
Syrianus et Proclus préféraient de toute fagon trouver parmi les dialo-
gues de Platon un texte approprié. Ce texte était, pour eux, la deuxiéme
partie du Parménide. Plotin, bien avant eux, avait décelé dans le Par-
ménide des exposés métaphysiques, mais Syrianus et Proclus ont da
atteindre les sommets de la virtuosité exégétique afin d’accommoder le

3% Ammonius, ¢léve de Proclus, donna toutefois des cours sur la Métaphysique
d’Aristote (Asclepius, /n met., éd. M. Haypuck, Comm. in Ar. Gr., t. V1, Berlin 1888) dans
son école a Alexandrie, qui se distinguait par ses études aristotéliciennes. KREMER, op. cit.,
donne une bonne introduction a cet aspect de ’école d’Alexandrie.



Le probleéme de la métaphysique dans 'antiquité tardive 19

dialogue a leur conception de la métaphysique *¢. Les résultats se trou-
vent dans le commentaire de Proclus sur le Parménide. Ce commentaire,
de par son ampleur et sa complexité aurait di effrayer quiconque avait
’ambition de se faire initier a la métaphysique de Proclus. Plus tard
Proclus rédigea une ceuvre métaphysique systématique, la 7héologie Pla-
tonicienne, ou le rapport avec les textes de Platon est plus libre et I'ap-
proche plus prometteuse. Malheureusement, cette ceuvre souffre aussi
d’une complexité et d’'une longueur démesurées.

C’est certainement dans un troisieme écrit, les Eléments de théologie,
que Proclus avait trouvé une bonne solution, car ce texte systématique
de métaphysique correspond assez bien 2 la fois a des besoins pédago-
giques de clarté et de simplicité, et 4 la conception que Proclus avait de
la métaphysique?’. Aussi bien ce texte a fait fortune. On I’a beaucoup
utilisé par la suite: on I’a traduit déja au Moyen Age en géorgien, en
arménien, en arabe, en latin et en hébreu?®, la version latine constituait
un texte de base de la métaphysique médiévale??, et c’est toujours le
premier écrit de Proclus qu’on lit. Malgré ce succes remarquable, les
Eléments de théologie restent toujours quelque peu énigmatiques, dans la
mesure ou le besoin auquel cet écrit répond, et la conception de la
métaphysique qu’il présuppose n’ont pas été clairement identifiés jus-
qu’ici. Permettez-moi donc de proposer trés brievement comment cet
écrit pourrait étre désormais mieux compris grace a la conception de la
métaphysique que je viens de présenter.

36 Jamblique avait déja choisi le Parménide comme texte représentant la plus haute
science (Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy, ed. L. G. WESTERINK, Amsterdam
1962, ch. 26), mais il semble que I'interprétation du Parménide qui permettait a Syrianus et
a Proclus de faire correspondre le texte 2 la structure des étres divins, telle qu’ils la
concevaient, a été élaborée par Syrianus lui-méme; voir H.-D. SAFFREY, «La 7héologie
Platonicienne de Proclus et Ihistoire du néoplatonismen», 2 paraitre dans les Actes du
Colloque Proclus, Neuchatel 1985.

37 E.R. Dobppbs fait remarquer, dans son édition (Proclus The Elements of Theology,
2¢ éd., Oxford 1963, pp. X et 187), que le mot Beodoyikn dans le titre de I'ceuvre
correspond a I'usage aristotélicien (théologie = métaphysique); c’est le cas aussi pour le
titre 7héologie Platonicienne. L autre partie du titre, Eléments (GTOLXEIWOLG), indique le
caractere scolaire de I’écrit (OTOLYEIWONG n’a pas, dans ce contexte, un sens exclusivement
géométrique).

3 Voir Dopps, ap. cit., pp. XXIX-XXX.

3 La version latine connue sous le titre De causis (qui n’est pas a4 proprement parler
une traduction de 'original, mais bien plutét un abrégé quelque peu modifié) continuait
d’étre utilisée malgré le fait qu'une traduction de I'original par Guillaume de Moerbeke
était disponible dés 1268. Sur cette traduction et son influence, voir H. Bogsg, Wilheln: von
Moerbeke als Ubersetzer der Stoicheiosis theologike des Proclus, Heidelberg 1985.



20 Le probléeme de la métaphysique dans I'antiquité tardive

En parcourant les E/éments de théologie, on ne peut rester insensible a
la rigueur logique de ’ceuvre. Proclus nous propose une longue suite de
propositions. Chaque proposition est étayée d’un ou de plusieurs argu-
ments formulés de telle sorte que leur structure logique soit claire. Sont
utilisées souvent comme prémisses des arguments des propositions
démontrées par des arguments antérieurs. Ainsi s’élabore une chaine de
raisonnement syllogistique. On a souvent évoqué au sujet de cette pré-
cision logique et du formalisme de I'ceuvre I’éthique géométrique de
Spinoza “°. Fait étonnant pour le lecteur moderne, Proclus ne fait aucun
appel a des autorités telles que Platon ou Aristote. Ce n’est pas la sa
pratique habituelle, ni celle de ses contemporains. Les propositions et
les arguments, semble-t-il, s’affirment en eux-mémes, de leur propre
droit. Grace a de telles qualités, les Eléments de théologie peuvent étre
considérés comme constituant, dans ’histoire de la littérature philoso-
phique ancienne, un écrit vraiment unique.

Or, il me semble que nous sommes en mesure de mieux comprendre
maintenant comment Proclus est arrivé a I'idée d’un écrit si original, si
ce que je propose concernant la conception de la métaphysique chez
Syrianus et Proclus est juste. L’écrit répond notamment au besoin de
remédier a I’absence de texte de métaphysique systématique correspon-
dant a la nouvelle conception de la métaphysique qu’avaient élaborée
Proclus et son maitre. Cette conception de la métaphysique donnerait a
I’écrit son originalité et ses présupposés de base. La chaine de propo-
sitions présentées au lecteur, selon cette perspective, ne serait autre
qu’un ensemble de concepts métaphysiques formulés comme des pro-
positions. Chaque concept est démontré dans le sens qu’on montre les
propositions qui en découlent, ou analysé, dans le sens qu’on montre les
propositions antérieures qu’il implique. C’est 1a la fonction des argu-
ments étayant les propositions. Selon 'ordre idéal, I’écrit aurait da
commencer avec le tout premier concept, qui peut étre formulé ainsi:

40 Une comparaison entre Euclide, les Eléments de physique de Proclus (éd. A. Rit-
zenfeld, Leipzig 1912) et les E/éments de théologie montrerait qu’il ne s’agit pas vraiment
dans ce dernier écrit d’'une métaphysique organisée selon un modele géométrique, comme
dans le cas des Eléments de physique. Car, dans les Eléments de théologie, Proclus nous propose
une suite de propositions qui fonctionnent comme les conclusions des démonstrations qui
les suivent, et non pas comme un ensemble d’axiomes et de définitions qui seront utilisés
par la suite dans les démonstrations. En fait, la méthode des Eléments de théologie est celle de
la «dialectique» (= métaphysique), qui s’apparente mais ne se confond pas avec une
démarche géométrique. Cf. . Lowry, 7he Logical Principles of Proclus XTOIXEIQXTY
OEOAOI'IKH, Amsterdam 1980, p. 37.



Le probleme de la métaphysique dans I’antiquité tardive 21

«Que I'Un, s’il est un, ne saurait étre plusieurs», mais en fait, I’écrit
commence avec un concept différent, quoique proche du premier, qui
s’exprime ainsi: « Toute pluralité participe 4 I’'un sous quelque moden».
Cette proposition est démontrée d’'une maniére qui convient a un
concept proche du premier concept. C’est-a-dire, Proclus montre quel-
les seraient les conséquences de cette proposition, et en particulier de sa
négation. En partant de 13, on arrive enfin a la quatriéme proposition
qui, elle, formule le tout premier concept métaphysique *.

Les premieres pages de ’écrit correspondent donc a une phase
ascendante vers le premier concept. Une fois arrivé 1a, ’écrit peut suivre
la phase descendante, expliquant, ou plutot dépliant des concepts méta-
physiques impliqués dans le premier concept, et ceci d’'une maniére
fidele 4 la technique de la démonstration scientifique aristotélicienne.
En dépliant de cette maniere rigoureuse I'ordre des concepts métaphy-
siques, ’écrit élabore par 1a une suite de propositions concernant le
divin. L’écrit constitue ainsi un discours scientifique du divin .

IV

Il faudrait approfondir bien str cette approche des Eléments de
théologie de Proclus, et montrer en détail comment 'ceuvre s’élabore en
accord avec les propos exprimés ailleurs chez Proclus, en particulier
dans son commentaire sur le Parménide, concernant la méthode et le
contenu de la «dialectique» platonicienne. Mais peut-étre les points
relevés ici suffiront-ils 2 encourager un tel travail, qui pourra démontrer
avec plus d’ampleur la thése selon laquelle le caractére original des
Eléments de théologie peut s’expliquer en fonction de 'originalité de la
conception de la métaphysique chez Syrianus et chez Proclus. C’est
surtout cette conception de la métaphysique que j’ai cherché a esquisser
ici, tant pour ce qui est de ses sources et des problemes auxquels elle

i Plus précisément, la quatritme proposition formule le tout premier concept
comme suit: « Tout unifié est autre que I'un pur». Or, si nous substituons, sur la base de la
premieére proposition, le terme pluralité 4 celui d’unifié, nous obtenons la proposition:
«Toute pluralité est autre que I'un pur», proposition donc identique a celle formulée dans
le Parménide que Proclus considére comme expression du tout premier concept.

42 Berthold de Moosburg, Expositio super Elementationem theologicam Procli, 1-13, éd.
M. et C. STUurLESE, Hamburg 1984, pp. 54 ss. (« Pracambulum libri») explique fort a propos
les théories aristotéliciennes et euclidiennes des premiers principes, des axiomes, etc., afin
de justifier les prétentions scientifiques des Eléments de théologie.



22 Le probléme de la métaphysique dans I’antiquité tardive

devait faire face, que pour la cohérence et l'originalité dont elle a fait
preuve en se développant. Tout en cherchant a formuler une science
dialectique platonicienne sous I'influence d’Aristote, en faisant inter-
venir ainsi une dimension «théologique» et axiomatique et une mé-
thode scientifique dans la science supréme qu’annongait Platon, Syria-
nus et Proclus étaient amenés a dépasser, quoiqu’ils en pensassent, aussi
bien les textes de Platon que ceux d’Aristote*’. En précisant que la
métaphysique pouvait traiter du divin d’une maniere scientifique par le
biais d’une analyse rigoureuse des concepts «méta-mathématiques»
enracinés au plus profond niveau de la pensée humaine, ils envisa-
geaient une science qui n’avait pas de prédécesseur, mais qui aura par la
suite des successeurs, et non des moindres, dans 'histoire de la philo-
sophie.

3 «C’est qu’ils créent en voulant commenter, c’est qu’ils inventent a leur insu et a
_leur corps défendant», J. TROUILLARD, dans ’excellente introduction (p. 11) 4 sa traduc-
tion des Eléments de théologie, Paris 1965.



	Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

