
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 33 (1986)

Heft: 1-2

Artikel: Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

Autor: O'Meara, Dominic J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominic J. O'Meara

Le problème de la métaphysique
dans l'antiquité tardive1

Si nous nous posons la question «qu'est-ce que la métaphysique?»
nous pourrions l'aborder d'un point de vue historique et répondre en
indiquant ce qu'était, par exemple, la métaphysique selon Aristote. Mais

on nous objectera que la question posée est d'ordre philosophique et non
pas historique : nous voulons savoir quel genre d'investigation pourrait
bien être la métaphysique, quel serait son domaine de recherche, quelles
seraient ses méthodes. Or, il faut bien admettre que ces questions,
auxquelles je fais allusion dans mon titre, constituent un problème bien
réel, car on ne peut guère parler de consensus concernant les réponses à

donner. Il suffira peut-être de mentionner à ce propos le fait que déjà
chez Aristote, considéré souvent comme le fondateur de la métaphysique

en tant que science philosophique, nous trouvons deux descriptions
différentes de ce que serait l'objet étudié par la métaphysique, l'une
désignant «l'être en tant qu'être», l'autre la substance divine. Aristote
n'explique guère quel rapport existe entre ces deux domaines de la

recherche métaphysique, ce qui a donné lieu évidemment à une longue
histoire d'interprétations divergentes. Et comment montrer de nos jours
la légitimité de cette science philosophique, si nous ne pouvons pas nous
entendre sur ce qu'elle est? Ainsi, aucune réponse historique ne pourrait
suffire à faire face à la question de ce que serait la métaphysique. C'est

une question qui exige une réflexion et des prises de position
philosophiques.

S'il est vrai toutefois qu'aucune réponse historique ne saurait en
elle-même suffire, il ne demeure pas moins vrai que l'histoire de la

1 Leçon inaugurale donnée le 10 mai 1985 à l'Université de Fribourg.



4 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

métaphysique peut nous aider à prendre conscience de certains aspects
de la question ainsi que de quelques réponses possibles. Et c'est un fait
bien connu que la pensée métaphysique s'est enrichie souvent grâce à

une réflexion sur son passé: il suffit de se rappeler le rôle capital joué par
les textes d'Aristote tant dans la métaphysique du Moyen Age que dans

les recherches des philosophes analytiques contemporains. C'est dans ce

sens que je voudrais présenter, dans ce qui suit, les grandes lignes de la

conception de la métaphysique comme science philosophique qu'avait
élaborée la dernière école philosophique de l'antiquité, l'école
néoplatonicienne active à Athènes et à Alexandrie au Ve et au VIe siècles après

J.-C., dont le membre le plus important est sans doute Proclus (f 485).
La cohérence systématique et l'originalité de la conception de la

métaphysique comme science philosophique que nous pouvons trouver chez

Proclus, ainsi que chez son maître Syrianus (f 437), n'ont pas été bien
saisies jusqu'ici, me semble-t-il. Car Syrianus et Proclus ne faisaient pas

que reprendre et mélanger certaines idées métaphysiques de Platon et
d'Aristote, comme on pourrait croire, mais ils se sont acheminés, à

travers l'étude de Platon et d'Aristote, vers une conception de la

métaphysique vraiment novatrice et qui mérite notre attention comme
contribution, si modeste soit-elle, à notre conscience de la métaphysique
et de ses possibilités.

Afin de présenter la conception de la métaphysique élaborée chez

Syrianus et chez Proclus, je voudrais indiquer d'abord comment ces deux

philosophes avaient adopté le projet aristotélicien d'une science

métaphysique et comment ce projet présentait pour eux, en tant que
platoniciens, deux problèmes majeurs. Ensuite, je voudrais faire ressortir la

façon dont ils ont été amenés à résoudre ces problèmes, et, par là, à

formuler une science métaphysique dont la cohérence et l'originalité se

reflètent dans certains de leurs écrits2.

2 Les spécialistes comprendront que l'effort de synthèse exigé en cette occasion ne
permet guère d'approfondissements de certains points de détail. Les idées exposées ici
d'une façon sommaire découlent d'un projet de recherche entrepris avec l'aide de la
Alexander von Humboldt Stiftung dont les résultats devront paraître sous peu dans un
livre intitulé Pythagoras Revived: Mathematics and Philosophy in Late Antiquity.



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 5

I.

Revenons maintenant au premier point, c'est-à-dire à l'adoption par
Syrianus et Proclus de l'idée aristotélicienne d'une science métaphysique.

Pour eux, Yexistence d'une telle science allait de soi. Depuis
plusieurs siècles, la philosophie platonicienne avait cherché à assimiler la

pensée d'Aristote. Déjà au IIe siècle après J.-C., des platoniciens, tel
Albinus, donnaient, par exemple, à la philosophie platonicienne une
articulation inspirée d'Aristote, c'est-à-dire une division de la philosophie

en trois branches, dont la branche dite spéculative comprenait trois
sciences: la physique, la mathématique et la métaphysique3. Quand,
trois siècles plus tard, Syrianus organisait le platonisme en fonction de ce

système de sciences aristotélicien, il ne faisait donc point oeuvre
d'innovateur4. Mais en adoptant ce système, il adoptait aussi l'idée qu'il
existait, au sommet des sciences spéculatives, une science, la métaphysique,

se distinguant en tant que telle d'autres sciences telles que la

mathématique et la physique. '
Selon lui, cela ne représentait aucun gauchissement de la philosophie

platonicienne, car Platon, dans la République, parle des différents
niveaux de la connaissance, et distingue de la mathématique une science

supérieure, qu'il appelle «dialectique». Celle-ci concerne les causes

premières de toutes choses, les Idées, et en particulier l'Idée du Bien
(510b-e). Syrianus supposait que cette dialectique annoncée dans la

République de Platon n'était rien d'autre que cette science métaphysique
qu'Aristote mettait au sommet des sciences et qu'il cherchait à élaborer
dans son traité de métaphysique5. C'est ainsi que Syrianus avait été
amené à utiliser le traité d'Aristote comme texte de dialectique plato-

5 Albinus, Didaskalikos, éd. P. Louis, Paris 1945, ch. III, où une influence stoïcienne
se fait également sentir; voir aussi ch. VII et R. E. Wrrr, Albinus and the History ofMiddle
Platonism, Cambridge 1937, p. 8; W. Beierwaltes, Proklos-Grundzüge seiner Metaphysik,
2e éd., Frankfurt 1979, p. 248 ; I. Hadot, Arts libéraux etphilosophie dans la pensée antique,
Paris 1984, pp. 74—76.

4 Syrianus, Commentaria in Aristotelis Metaphysica, éd. W. Kroll, Berlin 1902
Commentaria in Aristotelem Graeca, t. VI), pp. 3,12—14; 6,4—5; 14,1—3; cf. K. Kremer,

Der Metaphysikbegriff in den Aristoteles-Kommentaren der Ammonius-Schule, Münster 1961,

pp. 17-26.
5 Syrianus, In met., pp. 54,20-55,35 ; l'identification de la métaphysique aristotélicienne

avec la dialectique platonicienne est déjà impliquée dans le ch. III du Didaskalikos
d'Albinus.



6 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

nicienne. Son cours sur le texte d'Aristote a été suivi par son successeur
Proclus, et a survécu en partie comme un commentaire sur la

métaphysique d'Aristote. Ce commentaire est assez mal connu, bien qu'il
contienne des indications précieuses que je voudrais relever plus loin.
Pour le moment, je le mentionne uniquement afin d'illustrer cette
tendance qu'on avait, au sein de l'école platonicienne d'Athènes au

Ve siècle, à identifier la métaphysique aristotélicienne avec cette science

dialectique si importante, mais si obscure dont il est question chez

Platon.
Cette identification ne pouvait se faire cependant sans donner lieu à

des conséquences contradictoires. Une première conséquence était une
tendance à formuler le domaine et les méthodes de la dialectique
platonicienne à la lumière de l'œuvre d'Aristote. La dialectique platonicienne

prenait ainsi l'allure d'une science aristotélicienne. Toutefois,
cette tendance se heurtait en particulier à la conception platonicienne
de la transcendance et de la nature inconnaissable de l'objet métaphysique,

ce qui mettait en question les prétentions d'un projet métaphysique

de type aristotélicien. L'effort d'harmoniser ces deux tendances a

amené Syrianus et Proclus à élaborer une vision de la métaphysique, qui,
en cherchant à réunir dialectique platonicienne et métaphysique
aristotélicienne, n'était ni l'une ni l'autre, mais une conception nouvelle.
Afin de présenter cette conception nouvelle, je voudrais parler tout
d'abord plus en détail des deux tendances opposées qui l'ont nécessitée,

en commençant par la tendance à formuler la dialectique platonicienne
à la lumière des idées d'Aristote.

Il est clair que l'identification de la métaphysique aristotélicienne
avec la dialectique platonicienne supposait qu'il s'agissait dans les deux

cas du même domaine de recherches. Les Idées et l'Idée du Bien qui
faisaient l'objet de la dialectique platonicienne étaient donc l'équivalent
de l'être en tant qu'être et de la substance divine dont il est question dans

la métaphysique aristotélicienne. Cette équivalence permettait justement

à Syrianus de considérer la double description du domaine de la

métaphysique chez Aristote comme cohérente. Pour Syrianus, en tant
que platonicien, l'être en tant qu'être n'est autre que l'être véritable,
donc les Idées, qui peuvent être qualifiées de divines6. Ainsi les deux

6 Cf. Syrianus, In met., loc. cit. et p. 61,20-21 ; Proclus, Commentante in Euclidem, éd.

G. Friedlein, Leipzig 1873, pp. 9,18-23; 20,5-6, 13; 21,25-22,2; Kremer, op. cit.,

pp. 31—32, 197—199; G. Verbeke, «Aristotle's Metaphysics viewed by the Ancient



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 7

descriptions du domaine de la recherche métaphysique chez Aristote
reviennent au même et rejoignent le domaine de la dialectique
platonicienne. L'être véritable et immatériel des Idées ne constitue pas
toutefois la totalité du champ métaphysique. Car la métaphysique recherche

les causes de l'être, principes divins eux aussi bien sûr, mais qui se

posent au-delà de l'être. C'est pour cette raison qu'Aristote parle non
seulement de l'être en tant qu'être, mais aussi du divin comme objet de

la métaphysique, et envisage une recherche sur les causes de l'être7.
Ces identifications du domaine de recherche de la métaphysique

aristotélicienne avec celui de la dialectique platonicienne, plausibles ou
non, ont eu pour conséquence une tendance chez Syrianus à concevoir
la dialectique platonicienne à la lumière de l'aspect théologique de la

métaphysique aristotélicienne. La dialectique devient théologie, c'est-
à-dire une science philosophique des êtres divins. C'est une perspective
qui ne s'impose guère de cette manière-là chez Platon8. Autre
conséquence: le domaine de la métaphysique chez Aristote se compose non
seulement de l'être en tant qu'être, mais aussi des axiomes et des

postulats universels présupposés par d'autres sciences, mais ne faisant pas
l'objet de leurs recherches. (Un exemple serait le principe de

contradiction, ou le principe du tiers exclu). Syrianus accepte tout à fait cet
élargissement du champ de la métaphysique et l'envisage à la manière
d'Aristote, convaincu d'exprimer par là le projet de la dialectique
platonicienne9.

Les changements de perspective entraînés par l'utilisation de la

pensée aristotélicienne concernent autant le domaine de la recherche

métaphysique que la méthode à mettre en œuvre. En fait, Syrianus adopte
en grande partie la méthode scientifique idéale telle qu'elle avait été

formulée par Aristote et suppose que la métaphysique doit procéder
selon cette méthode. Celle-ci se compose essentiellement des procédés
suivants selon Syrianus: la définition, l'analyse, la division et la démonstration.

La démonstration revêt chez Syrianus une importance toute

Greek Commentators, Studies in Aristotle, éd. D.J. O'Meara, Washington D. C. 1981,

pp. 123-124.
7 Syrianus, In met., pp. 54,5-8; 55,16—31; 57,22—32.
8 Voir les remarques de H. Cherniss, Selected Papers, Leiden 1977, p. 461;

W. Beierwaltes, Denken des Einen, Frankfurt 1985, pp. 157,209-210, fait ressortir la

«Theologisierung» qui, entre autres aspects, distingue la pensée de Proclus de celle de
Plotin.

9 Syrianus, In met., pp. 2,18—3,1 ; 55,33-38; 65,14ss. ; Proclus, In Eucl., p. 9,19-26;
cf. Kremer, op. cit., pp. 209-210.



8 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

particulière. Il la comprend d'une manière aristotélicienne: la démonstration

est un argument, composé de prémisses et d'une conclusion,
formulé d'une façon rigoureuse, et visant à faire ressortir les propriétés
essentielles des substances10. Les platoniciens avaient adopté bien avant
lui l'idée aristotélicienne de la bonne méthode scientifique. C'est le cas

par exemple du platonicien Albinus11. Mais de cette tendance découlait
chez Syrianus l'exigence que la science métaphysique doit s'élaborer
selon une démarche scientifique rigoureuse, démarche qui n'est pas
suivie dans le traité de métaphysique d'Aristote12, et qui est bien
différente, de par son formalisme et ses prétentions scientifiques, de

l'approche exploratoire, hypothétique des dialogues de Platon13.
C'est ainsi qu'Aristote pouvait exercer une influence déterminante

sur la conception de la métaphysique qu'avait Syrianus, tant pour ce qui
est du domaine de recherche, que pour ce qui est des méthodes
scientifiques que doit suivre la métaphysique. Mais d'autres tendances, de

caractère platonicien cette fois, venaient s'opposer à ces tendances
aristotélisantes. L'une d'entre elles provenait simplement du fait que
Syrianus se considérait comme philosophe platonicien et qu'Aristote se

consacrait souvent, dans son traité de métaphysique, à une critique
sévère du platonisme. Une grande partie du commentaire de Syrianus
sur le traité d'Aristote est consacrée, en conséquence, à réfuter, point par
point, les critiques d'Aristote. Le commentaire de Syrianus s'avère ainsi

un mélange : dans certaines parties, il adopte la manière générale dont
Aristote formulait le domaine de la science métaphysique14; ailleurs, il
s'acharne à répondre en détail à la polémique antiplatonicienne d'Aristote15.

Ceci traduit bien le jugement général que Syrianus portait sur

10 Syrianus, In met., pp. 4,25-30; 12,8-12; 16,22-17,18; 21,23-25; 22,18-31;
55,37—56,4; cf. Proclus, Théologie Platonicienne, éd. H.-D. Saffrey et L. G. Westerink,
Paris 1968 —, I 9, p. 40,3-13 (avec n. 2, p. 142); Beierwaltes, Proklos, pp. 248—253.

1 ' Albinus, Didaskalikos, chs. V et VI (où d'autres idées post-aristotéliciennes
interviennent aussi); cf. Witt, op. cit., pp. 8—9; J. Dillon, The Middle Platonists 80 B. C. -
A.D. 220, London 1977, pp. 276-280.

12 Voir à ce propos les remarques de G. Patzig, dans Etudes sur la Métaphysique
d'Aristote, éd. P. Aubenque, Paris 1979, pp. 37—39.

13 Voir l'objection mentionnée par Proclus, Theol. Plat., I 6, pp. 27—30; de nature
peut-être rhétorique (cf. Saffrey-Westerink, p. 139 n. 1) cette objection souligne bien
toutefois l'absence d'une métaphysique systématique de type aristotélicien (noter la
référence à la «philosophie première», p. 28,16) dans les dialogues de Platon.

14 C'est le cas pour le commentaire du livre T.
15 II s'agit du commentaire des livres MN du traité d'Aristote. En commentant le

livre B, Syrianus s'efforce de livrer des solutions platoniciennes aux apories proposées par



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 9

Aristote: Aristote était un platonicien manqué, un élève de Platon qui
avait accès à la vérité, mais qui l'avait trahie en s'opposant à son
maître16. Le traité de métaphysique d'Aristote reflète ce mélange de vérité
et de trahison, aussi ne peut-il être considéré comme un texte de

métaphysique vraiment satisfaisant.
Mais où pouvait-on trouver un tel texte? C'est une question bien

concrète et bien pressante pour un philosophe du Ve siècle qui devait
enseigner la métaphysique. Si le traité d'Aristote était loin d'être idéal,
les dialogues de Platon ne semblaient pas davantage combler cette

attente, car nous n'y trouvons guère de texte élaborant une science

théologique selon la méthode scientifique rigoureuse préconisée par
Aristote. Il s'agit, pourrait-on dire, d'un premier problème engendré par
l'effort d'intégrer la métaphysique et la méthodologie scientifique
d'Aristote à la dialectique platonicienne.

Avant d'aborder la façon dont nos philosophes cherchaient à résoudre

ce problème d'absence de textes de métaphysique appropriés, il
faudrait toutefois tenir compte d'un autre problème découlant d'une
tendance d'inspiration platonicienne qui venait s'opposer, elle aussi,

aux tendances aristotélisantes. Il s'agit d'un problème d'une importance
telle qu'il mettait en question la possibilité même d'une science des êtres

divins. Je le résumerais rapidement ainsi. Une science métaphysique
mettant en œuvre la méthode scientifique aristotélicienne ne peut pas
avoir pour objet la substance divine, car cette substance se pose au-delà
des objets connaissables par la méthode scientifique. Autrement dit, il
ne peut y avoir une science proprement dite de la divinité. Il ne peut donc

y avoir de métaphysique. Syrianus est ainsi acculé à abandonner son

projet aristotélisant d'une science rigoureuse de la substance divine, ou
alors, afin de sauvegarder la métaphysique, doit renoncer à l'idée
platonicienne de la transcendance divine. Afin de surmonter ce dilemme,
Syrianus a dû élaborer une conception originale de la métaphysique qui
sera développée par son élève Proclus. Mais pour bien comprendre cette
conception, il faut d'abord présenter plus en détails les raisons pour
lesquelles la divinité semblait échapper aux méthodes de la pensée
scientifique.

Aristote. J'espère pouvoir traiter ailleurs du problème que pose l'état incomplet du
commentaire de Syrianus.

16 Voir le prologue au commentaire du livre M (Syrianus, In met., p. 80,4ss.).



10 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

J'ai noté auparavant que la méthode scientifique comprenait, pour
nos platoniciens, des procédés tels que la définition, l'analyse, la

division, la démonstration. C'étaient pour eux des fonctions de la pensée
discursive qui supposaient le maniement complexe d'une multiplicité
de conceptst7. Or, le domaine de la pensée discursive doit être tout aussi

complexe et multiple, car, selon un principe philosophique traditionnel,
la méthode et l'objet de la connaissance doivent correspondre: «Le
semblable est connu par le semblable»18. Comme les êtres divins ne

correspondent point, selon Syrianus, à la complexité de la pensée
discursive, et possèdent, au contraire, une nature absolument simple,
indivisible, on ne peut pas les analyser comme on analyse les objets

appropriés à la science. Ils ne sont connus que grâce à une forme de

connaissance supérieure, que Syrianus appelle «vision» (87llßoA.f|)19.
Les êtres divins peuvent ainsi faire l'objet d'une certaine sorte de

connaissance, mais non pas de cette sorte de connaissance définie par
Aristote comme pensée scientifique20. Il s'ensuit qu'il ne peut y avoir de

métaphysique, ou du moins pas de métaphysique caractérisée par les

méthodes et prétentions scientifiques auxquelles tenait Syrianus lui-
même. Syrianus ne pouvait bien sûr se résigner à cette conclusion. La
métaphysique devait être possible. Il fallait surmonter le dilemme. Mais
comment?

II.

Afin d'aborder sa solution, je propose de prendre comme point de

départ la distinction que l'on trouve chez son élève Proclus entre quatre
genres de discours humains concernant le divin. Il y a d'abord le

discours inspiré des prophètes qui veulent communiquer une révélation

reçue des dieux. Il y a ensuite le discours symbolique et mythique des

poètes concernant les dieux. Mais il y a encore deux sortes de discours,

17 Cf. Proclus, Commentarium in Piatonis Parmenidem, ed. V. Cousin, Procli opera
inedita, Paris 1864, pp. 980,8—982,30. (On peut consulter maintenant aussi la traduction
latine de Guillaume de Moerbeke éditée par C. Steel, Louvain 1982, 1985.)

18 Cf. Proclus, Theol. Plat. I 3, p. 15,7-21 (avec la note 3, pp. 135-136, de Saffrey et
Westerink); In Parm., p. 924,23-38.

19 Cf. Syrianus,/« met., pp. 4,29-33; 80,11-13; 100,28-29; 115,21-26; 147,14-15.
Sur le concept de £7tlßoXf| voir W. Beierwaltes, Denken des Einen, pp. 271—272.

20 Cf. Proclus, In Parm., pp. 949,11—950,15, où le problème se pose sous la forme du
dilemme proposé par Parménide à Socrate dans le Parménide de Platon (134b) concernant
l'impossibilité de connaître les Idées.



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 11

de caractère plus scientifique, et qui vont donc nous concerner: le

discours théologique des philosophes pythagoriciens, qui utilisent les

nombres afin de représenter les dieux, et enfin le seul discours vraiment
scientifique, la dialectique ou la métaphysique21. Qu'en est-il d'abord de

ce discours mathématico-théologique des pythagoriciens?
Syrianus justifie le discours des pythagoriciens comme suit: la pensée

mathématique traite d'objets assez particuliers. Ce ne sont point des

objets physiques : le mathématicien ne s'occupe pas des unités physiques,

par exemple. Il a pour objet des concepts. Mais ces concepts ne se

réduisent pas, comme le pensait Aristote, à des abstractions provenant
des objets physiques. Il s'agit plutôt, selon Syrianus, de concepts produits
ou projetés par la pensée même du mathématicien22. Ce ne sont pas pour
autant des inventions arbitraires ; car les concepts mathématiques
semblent posséder une vérité objective et universelle, dans la mesure où ils

correspondent aux lois du monde physique. Mais comment expliquer
cette coïncidence étrange entre les projections de la pensée mathématique

et les principes gouvernant le monde Cela provient, selon Syrianus,

du fait que l'intelligence humaine, tout comme le monde, est

produite par une intelligence divine23. De par son organisation
mathématique, le monde est une expression, une image de l'intelligence
divine. Le mathématicien exprime aussi, dans les projections conceptuelles

de son intelligence, l'intelligence divine, et, ce faisant, élabore ce

qui n'est rien moins qu'un discours indirect sur le divin24. C'est ainsi que

21 Proclus, Theol. Plat., I 4, pp. 17,18—20,25 (avec la note 2, pp. 136—137, de Saffrey
et Westerink); Beierwaltes, Proklos, p. 171. Nous pouvons retrouver à peu près les

quatre genres de discours déjà chez Syrianus: le discours inspiré (In met., p. 42,14—16) et
plus généralement le discours des prophètes et des poètes (les «théologiens», p. 182,

24-28) par opposition aux deux sortes de discours philosophique que nous allons étudier
ici.

22 Syrianus, In met., pp. 132,14—23; 133,10—15; 91,20—92,5; cf. Proclus, In Eucl.,

pp. 12,9-15; 50,10-56,22; 78,18ss. ; 139,26 ss. ; 141,4. Il existe une littérature abondante

sur la théorie des concepts mathématiques comme projections chez Proclus; voir, par
exemple, S. Breton, Philosophie et mathématique chez Proclus, Paris 1969, pp. 28—31, 111—

122; A. Charles-Saget, L'Architecture du divin. Mathématique etphilosophie chez Plotin et

Proclus, Paris 1982, pp. 191-201 ; W. Beierwaltes, Denken des Einen, pp. 258ss.
23 Ainsi, dans nos démonstrations mathématiques basées sur des principes d'origine

supérieure, nous répétons sur le plan cognitif (yvoxjxiKtôÇ) ce qui se fait sur le plan
productif (STlpiODpyiKtoq), c'est-à-dire là où le monde est constitué par le divin à partir
des mêmes principes (Syrianus, In met., pp. 82,24—83,1 ; 88,24—32). (Je simplifie quelque
peu ici le système des hypostases chez Syrianus, dont les complications ne sont pas
absolument essentielles à l'analyse présentée ici.)

24 Cf. Syrianus, In met., p. 27,30—37; Proclus, In Eucl., pp. 21,25-22,26.



12 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

Syrianus trouve un sens philosophique aux spéculations mathématico-
théologiques des pythagoriciens.

Le discours pythagoricien ainsi compris présentait pour Syrianus et
Proclus avantages et inconvénients. On y trouve d'abord un aspect fort
utile que Platon soulignait déjà à propos de la pensée mathématique en

général ; c'est-à-dire, grâce à cette pensée, l'intelligence humaine
s'habitue à la réflexion pure, se portant non plus sur des objets matériels,
mais sur des objets immatériels. Certes, le mathématicien se réfère à des

diagrammes, mais il pense à d'autres choses: ce sont des projections
conceptuelles mathématiques de l'intelligence humaine. Toutefois, la

pensée mathématique n'est pas une véritable science du divin, car ce

n'est qu'à travers des images que le mathématicien traite du divin. Le
divin n'est pas l'objetpropre de la mathématique. La véritable science du

divin, c'est la métaphysique25. Mais comment pourrait-il y avoir une
science dont l'objet propre, le divin, s'avère au-delà de la pensée
scientifique?

Dans son commentaire sur la métaphysique d'Aristote, Syrianus
donne quelques indications susceptibles de répondre à cette question. Il
insiste d'abord sur l'idée que les méthodes de la métaphysique ne
s'appliquent point aux substances divines et indivisibles. La métaphysique
traite plutôt de ce qu'il appelle des «substances intermédiaires» (pécat
OÙafai) ou des «principes universels» (KC10ÖÄ.OU XÖyOl) qui, eux, se

prêtent à la méthode scientifique. Il s'agit en fait de concepts se révélant
à un niveau encore plus profond de l'intelligence humaine que celui des

projections mathématiques, et, de ce fait, plus proche encore de l'origine
de l'intelligence humaine dans l'intelligence divine26. Parmi ces

concepts se trouvent les lois gouvernant toute pensée rationnelle, telles

que le principe de contradiction. Tout comme les vérités mathématiques,

ce principe ne provient pas de la perception sensible. C'est plutôt
un principe présupposé par toute pensée, y compris la pensée mathé-

25 Cf. Proclus, Theol. Plat., I 4, p. 20,8—12 et 19—25; Hermias, In Platonis Phaedrum
scholia, éd. P. Couvreur, Paris 1901, p. 139,3-11 (cours donné par Syrianus sur le Phèdre
de Platon); Syrianus, In met., pp. 179,23-180,9.

26 Syrianus, In met., pp. 4,33—5,2; cf. pp. 18,9-22; 19,5-8; 20,7—10. Les |X8CFCU

OÙcriai s'identifient plus généralement aux réalités discursives ou dianoétiques, se situant
dans l'âme et entre les réalités sensibles et intelligibles (p. 24,4 ss.). Parmi ces êtres
intermédiaires se trouvent les concepts mathématiques, les concepts métaphysiques occupant

un niveau supérieur (p. 90,4—16). Sur cette théorie chez Proclus, voirJ. Trouillard,
L'Un et l'âme selon Proclus, Paris 1972, pp. 51-67.



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 13

matique. On pourrait donc appeler les concepts dont traite la métaphysique

des concepts «méta-mathématiques» à condition d'y voir les

structures et le contenu les plus profonds de l'intelligence humaine. Ces

concepts ne se composent pas uniquement de concepts d'ordre logique.
On y trouve aussi — et c'est ce que va montrer Proclus plus en détails —

des concepts concernant les dieux: qu'ils existent, par exemple, et qu'ils
exercent une providence sur le monde. Prenant conscience de ces

concepts situés au plus profond niveau de l'intelligence humaine, le

métaphysicien accède à une connaissance profonde de cette intelligence,

et donc de lui-même. Il imite en ceci la connaissance de soi de

l'intelligence divine, dont l'intelligence humaine est une image27.
En abordant ces concepts, le métaphysicien n'essaie pas de les

prouver par le moyen, par exemple, de vérifications empiriques. Il
s'efforce plutôt de les «expliquer», au sens littéral, c'est-à-dire, de les

«déplier» (àveAixteiV), de montrer ce qu'ils impliquent, quelles
conséquences en découlent pour les sciences qui les présupposent. La
méthode de démonstration n'est en effet rien d'autre que ce processus
qui consiste à montrer les conséquences impliquées par des vérités
antérieures28. On ne va donc pas essayer de prouver le principe de

contradiction, mais on peut montrer comment toute affirmation
scientifique dépend de ce principe et quelles seraient les conséquences pour
la pensée, si ce principe ne pouvait pas être présupposé. En démontrant
de cette manière les concepts fondamentaux dont il traite, le métaphysicien

procède selon la méthode scientifique idéale que Syrianus tirait
d'Aristote.

Cette esquisse de la conception de la métaphysique chez Syrianus

peut être enrichie si nous prenons en considération les écrits de Proclus.
Proclus nous donne d'abord une meilleure idée de ce que seraient ces

concepts fondamentaux dont il est question dans la métaphysique. Ces

concepts représentent en fait un amalgame. On y trouve d'abord ces

principes premiers dont parle Aristote, que présuppose toute démonstration

et qui sont connus par une sorte d'intuition intellectuelle (VOÛÇ).

Chez Proclus, ces principes premiers sont assimilés aux axiomes, ou
propositions évidentes en soi, et aux notions communes, placés au début

27 Syrianus, In met., p. 20,5—8; cf. Proclus, Theol. Plat., I 29, p. 124,12—20.
28 Syrianus,/» met., pp. 20,5-8; 97,2—16; le terme àvsÂITTSIV est souvent utilisé par

Proclus (voir Theol. Plat., 14, p. 17,20, par exemple) et provient d'une interprétation de la
méthode dialectique exposée dans le Philèhe (15e) de Platon.



14 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

de la géométrie d'Euclide, et qui fonctionnent comme bases des

démonstrations du géomètre. Aux vérités intuitives d'Aristote, aux
axiomes et aux notions communes d'Euclide, il faut ajouter encore les

conceptions qui, selon les stoïciens, avaient le statut de vérités
universellement reconnues, telles que les conceptions de l'existence et de la

bonté du divin29. Proclus fait usage ainsi d'idées d'inspirations
différentes, afin de préciser ce que serait le contenu des concepts qui
intéressent le métaphysicien. Ces concepts renferment des vérités intuitives,
des axiomes, des notions universelles, des principes logiques tels que le

principe de contradiction et des affirmations positives au sujet des dieux.
Chez Proclus, tous ces concepts ont néanmoins en partage le même

statut : il s'agit de concepts présupposés par toute pensée humaine, innés
dans l'intelligence humaine, s'enracinant au niveau le plus profond de

l'intelligence, et ainsi, à proximité de l'origine divine de cette intelligence.

Quoique ressemblant à un amalgame du point de vue de leurs

origines dans l'histoire des idées, ces concepts métaphysiques composent

pour Proclus un ensemble fortement structuré, les uns étant reliés

aux autres. Afin de mieux saisir cette structure, il faut tenir compte du

quatrième élément composant l'amalgame, notamment l'idée d'hypothèse

présentée dans la République de Platon. En effet, selon Platon, la

dialectique étudie les hypothèses présupposées et non pas examinées par
les mathématiciens. La dialectique procède d'hypothèses à hypothèses,
jusqu'à ce qu'elle n'ait plus affaire qu'à un principe ultime qui, lui, serait

«anhypothétique» et source des hypothèses (510b-51 ld). On ne sait pas
très bien ce que sont ces «hypothèses» chez Platon, ni comment la

dialectique procède jusqu'au principe ultime. Mais la référence aux
mathématiciens suggérait tout naturellement pour Proclus une
identification des hypothèses avec les axiomes et les notions communes qui
constituent les concepts métaphysiques30. Et, ce qui est encore plus
important, le texte de Platon indiquait qu'il existait un certain ordre

parmi ces concepts, un ordre qui permet au penseur d'aller d'un concept
à l'autre jusqu'à ce qu'il arrive à un concept ultime, le premier parmi
tous les concepts métaphysiques, d'où dépend et découle l'ordre de ces

concepts.

29 Voir les références et l'analyse données par Saffrey et Westerink dans Proclus,
Tbeol. Plat., I, pp. 159-161; Kremer, op. cit., pp. 180-189.

50 Proclus, In Parm., pp. 1033,32—1034,5 avec 1092,19—22 et Tbeol. Plat., I 10,

pp. 45,20-46,2; Beierwaltes, Proklos, pp. 261—270.



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 15

Ce premier concept, source des autres concepts métaphysiques,
Proclus croyait pouvoir le trouver chez Platon, dans la première hypothèse

du Parménide. Sous la forme d'une proposition, ce premier concept
(vôripa) peut être formulé ainsi: «Que l'un, s'il est un, ne saurait être

plusieurs»31. De ce concept, en apparence simple tautologie, Proclus

croyait pouvoir déduire, en tant qu'implications, les autres concepts
métaphysiques, aussi bien les principes logiques gouvernant toute pensée

que les propositions universellement reconnues concernant les

dieux. Ce projet extraordinaire lui semblait possible, car la déduction de

l'ordre des concepts métaphysiques d'un premier concept ne faisait que
reprendre à l'échelle de la pensée humaine une déduction à l'échelle de

la réalité tout entière, c'est-à-dire, la dérivation de toutes choses à partir
d'un premier principe32. D'ailleurs, le premier concept métaphysique
concerne ce premier principe de la réalité, en l'appelant l'un et en le

distinguant des choses multiples qu'il produit. C'est ainsi que le

métaphysicien, en traitant des concepts les plus profonds de l'intelligence
humaine, non seulement étudie le domaine de l'intelligence le plus
proche de sa source divine, mais reprend aussi, en démontrant comment
d'un premier concept tout un ordre de concepts subordonnés découle, le

mouvement par lequel le monde se constitue à partir de son origine.
En mentionnant ce parallélisme entre la constitution de la réalité et

la constitution du domaine des concepts métaphysiques, nous envisageons

la science métaphysique à un état d'achèvement, au point où le

premier concept est connu; et le métaphysicien va montrer comment
d'autres concepts métaphysiques se constituent comme étant impliqués
dans le premier concept. Mais pour arriver là, le métaphysicien doit
prendre d'abord comme point de départ un concept métaphysique proche

du premier. En faisant ressortir ce qui est présupposé par son

concept de départ, il peut monter jusqu'à l'ultime présupposé, le premier
concept métaphysique33. Cette montée correspondrait à une phase
ascendante, la montée de la dialectique chez Platon, effectuée à travers

31 Proclus, Theol. Plat., II 12, p. 66,1-8 Parménide, 137c 4—5); cf. Proclus, In
Parm., pp. 1092,19 ss. ; 1099,39—1100,2. La conception des propositions comme expressions

de concepts se trouve déjà chez les stoïciens; cf. M. Schofield, «Preconception,
Argument, and God», Doubt and Dogmatism, éd. Schofield et al., Oxford 1980, pp. 291—

294.
32 Proclus, Theol. Plat., I 10, pp. 45,19-46,20; I 11, p. 54,1-8; III 23, pp.82,

23-83,2.
33 Proclus, In Parm., pp. 1033,32—1034,28.



16 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

les hypothèses jusqu'au principe anhypothétique. Une fois arrivé au

premier concept métaphysique, le penseur peut procéder à la démonstration:

il peut montrer, selon un argument démonstratif rigoureux
comment tout l'ordre des concepts métaphysiques découle de ce
premier concept, comme étant impliqué dans le premier concept. Ceci

correspondrait à la deuxième phase, la phase descendante de la dialectique

dont il est question dans la République de Platon. La procédure est
toutefois conforme à l'idéal de la démonstration scientifique formulé

par Aristote.
C'est ainsi que les écrits de Proclus peuvent nous aider à expliquer

les indications concernant la métaphysique qu'on peut trouver dans le

commentaire de Syrianus. Il y a toute raison de croire qu'en ceci Proclus

prolonge assez fidèlement la pensée de son maître. Il semble aussi que
nous ayons affaire ici à une conception nouvelle de la métaphysique.
Certes, cette conception ne se présente que comme explication de ce que
serait la dialectique platonicienne. Mais on est bien loin de Platon, car la

dialectique est dotée maintenant d'une méthode formalisée et rigoureuse,

conforme aux exigences de l'idéal aristotélicien de la pensée
scientifique. On est en droit maintenant d'attendre de la dialectique une
argumentation qui s'élabore selon les plus stricts critères de la syllogis-
tique aristotélicienne. Il ne s'agit pas pour autant d'une conception
aristotélicienne de la métaphysique, car on est bien loin aussi du traité de

métaphysique d'Aristote. Il n'y a pas seulement le fait que la conception
de la métaphysique chez Syrianus et Proclus met en œuvre l'idéal
scientifique qu'Aristote lui-même ne pratique pas dans son traité. Une
originalité fondamentale consiste dans le fait que cette nouvelle conception

de la métaphysique envisage un certain groupe de concepts comme
constituant l'objet propre de la métaphysique, tandis que chez Aristote,
cet objet est la (ou les) substance(s). Il est vrai que la dialectique
platonicienne traite des Idées. Mais ces Idées ne sont pas des concepts : elles

sont des réalités indépendantes. En ceci, la métaphysique de Syrianus et
de Proclus s'oppose à la fois à la science suprême de Platon et d'Aristote.
Pour ces raisons, il me semble que nous sommes en mesure de

revendiquer, pour la métaphysique de Syrianus et de Proclus, le statut d'une

conception vraiment novatrice. Ceci me semble un résultat digne d'être
ajouté à nos connaissances actuelles de la métaphysique grecque34.

3* Faut-il faire remonter cette conception de la métaphysique à Jamblique, par
ailleurs un prédécesseur important pour Syrianus Etant donné le manque de documents à



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 17

Mais qu'en est-il de cette difficulté majeure que doit résoudre cette
nouvelle conception de la métaphysique Comment peut-elle montrer
que la divinité, qui est au-delà de toute approche scientifique, peut faire
l'objet propre de la science qu'est la métaphysique Il me semble que la

conception nouvelle permet effectivement de faire face à cette difficulté,

et de la manière suivante. Certes, le métaphysicien s'occupe de

concepts innés fondant toute pensée humaine. Ce faisant, il étudie les

structures profondes de l'intelligence humaine, et ainsi des images

s'approchant de l'intelligence divine. Ses objets, les concepts, ne sont
donc que des images du divin, des images plus proches du divin que les

concepts mathématiques, mais des images quand même. De ce point de

vue, la métaphysique n'échappe pas à la critique qui vise la mathématique

théologique des pythagoriciens, car chez elle aussi, ce n'est pas le

divin qui est l'objet propre de ses recherches, mais des images du divin.
Les concepts métaphysiques ne sont pourtant pas que des images du
divin. Certes, en tant que réalités constituant l'intelligence humaine, ils
le sont, mais ces concepts fonctionnent aussi comme propositions, et des

propositions qui parlent du divin. Ils affirment notamment qu'il existe

un premier principe de toute réalité, que ce premier principe se
différencie de toutes les choses qu'il produit, et que toutes les choses tirent
leur existence de ce premier principe. Nous voilà donc devant une suite
d'affirmations concernant le divin, et il y en a bien d'autres. En traitant
des concepts métaphysiques, nous étudions ainsi des affirmations au
sujet du divin. Ces affirmations en tant que concepts humains se prêtent
à l'analyse scientifique. Elles peuvent être analysées et démontrées;
mais en tant que propositions, elles renvoient au divin lui-même et de

cette façon, elles font du discours métaphysique un discours sur le divin.
Ainsi, la transcendance du divin et le caractère scientifique de la
métaphysique peuvent être tous deux respectés, car le divin n'est pas l'objet
étudié par la métaphysique en tant qu'objet d'analyse et de démonstration

: il est objet dans la mesure où les propositions qu'analyse la
métaphysique concernent le divin.

Ainsi peut-il exister une science du divin qui, tout en mettant en
œuvre l'approche scientifique en toute sa rigueur, n'entrave pas pour

son égard, on ne saurait le dire. Bien qu'il ait connu la Métaphysique d'Aristote, Jamblique
ne semble pas l'avoir commentée (les références données par J. Dillon, Iamblichi Chal-
cidensis... fragmenta, Leyden 1973, p. 22 et par C. Steel, The Changing Self A Study on the

Soul in Later Neoplatonism, Bruxelles 1978, p. 124 ne sont guère probantes). Voir aussi
ci-dessous n. 36.



18 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

autant la transcendance divine. Ceci est rendu possible par l'idée de

concepts métaphysiques qui fonctionnent comme des propositions
concernant le divin. C'est grâce à cette idée que Syrianus et Proclus

peuvent envisager une science du divin, tout en soulignant qu'il existe

également une sorte de connaissance supérieure à la connaissance

scientifique. Car la science métaphysique reste cantonnée malgré tout
dans le champ des images du divin. Toutefois ces images en tant que
telles, et de par leur grande proximité du divin, nous rapprochent d'une
connaissance supérieure, d'une connaissance qui ne traite pas du divin
par le biais de l'analyse des propositions, mais qui représente une
approche directe, c'est-à-dire la «vision».

III.

Pour terminer, je voudrais revenir à la première difficulté engendrée

par les tendances divergentes, c'est-à-dire platonicienne et aristotélicienne,

à la base de la conception de la métaphysique chez Syrianus et
Proclus, notamment la difficulté concernant le manque de textes de

métaphysique appropriés à l'enseignement. Le traité de métaphysique
d'Aristote s'avérait défectueux, mais les dialogues de Platon ne se

prêtaient pas facilement non plus à cette tâche. Cette difficulté peut sembler
d'ordre purement pédagogique, mais en fait, la rédaction, ou du moins le

choix de textes pédagogiques suppose une certaine vision de la discipline

en question.
Etant donné l'originalité de leur conception de la métaphysique, il

n'est pas étonnant que Syrianus et Proclus ne disposaient pas de textes
traditionnels adéquats. Les défauts du traité d'Aristote étaient majeurs et
il semble que Proclus n'ait pas cherché à prolonger l'effort de son maître
d'intégrer ce traité dans l'enseignement35. En tant que platoniciens,
Syrianus et Proclus préféraient de toute façon trouver parmi les dialogues

de Platon un texte approprié. Ce texte était, pour eux, la deuxième
partie du Parménide. Plotin, bien avant eux, avait décelé dans le Par-
ménide des exposés métaphysiques, mais Syrianus et Proclus ont dû
atteindre les sommets de la virtuosité exégétique afin d'accommoder le

5S Ammonius, élève de Proclus, donna toutefois des cours sur la Métaphysique
d'Aristote (Asclepius,/» met., éd. M. Hayduck, Comm. in Ar. Gr., t. VI, Berlin 1888) dans
son école à Alexandrie, qui se distinguait par ses études aristotéliciennes. Kremer, op. cit.,
donne une bonne introduction à cet aspect de l'école d'Alexandrie.



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 19

dialogue à leur conception de la métaphysique36. Les résultats se trouvent

dans le commentaire de Proclus sur le Parménide. Ce commentaire,
de par son ampleur et sa complexité aurait dû effrayer quiconque avait
l'ambition de se faire initier à la métaphysique de Proclus. Plus tard
Proclus rédigea une œuvre métaphysique systématique, la Théologie

Platonicienne, où le rapport avec les textes de Platon est plus libre et
l'approche plus prometteuse. Malheureusement, cette œuvre souffre aussi

d'une complexité et d'une longueur démesurées.

C'est certainement dans un troisième écrit, les Eléments de théologie,

que Proclus avait trouvé une bonne solution, car ce texte systématique
de métaphysique correspond asse2 bien à la fois à des besoins pédagogiques

de clarté et de simplicité, et à la conception que Proclus avait de
la métaphysique37. Aussi bien ce texte a fait fortune. On l'a beaucoup
utilisé par la suite: on l'a traduit déjà au Moyen Age en géorgien, en
arménien, en arabe, en latin et en hébreu38, la version latine constituait
un texte de base de la métaphysique médiévale39, et c'est toujours le

premier écrit de Proclus qu'on lit. Malgré ce succès remarquable, les

Eléments de théologie restent toujours quelque peu énigmatiques, dans la

mesure où le besoin auquel cet écrit répond, et la conception de la

métaphysique qu'il présuppose n'ont pas été clairement identifiés
jusqu'ici. Permettez-moi donc de proposer très brièvement comment cet
écrit pourrait être désormais mieux compris grâce à la conception de la

métaphysique que je viens de présenter.

36 Jamblique avait déjà choisi le Parménide comme texte représentant la plus haute
science {Anonymous Prolegomena to Ptatonic Philosophy, ed. L. G. Westerink, Amsterdam
1962, ch. 26), mais il semble que l'interprétation du Parménide qui permettait à Syrianus et
à Proclus de faire correspondre le texte à la structure des êtres divins, telle qu'ils la
concevaient, a été élaborée par Syrianus lui-même; voir H.-D. Saffrey, «La Théologie
Platoniäenne de Proclus et l'histoire du néoplatonisme», à paraître dans les Actes du
Colloque Proclus, Neuchâtel 1985.

37 E. R. Dodds fait remarquer, dans son édition (Proclus The Elements of Theology,
2e éd., Oxford 1963, pp. X et 187), que le mot 0£OAOyiKf| dans le titre de l'œuvre
correspond à l'usage aristotélicien (théologie métaphysique) ; c'est le cas aussi pour le
titre Théologie Platonicienne. L'autre partie du titre, Eléments (CTTOtysîftXJlÇ), indique le
caractère scolaire de l'écrit (ctOiysîCûCRÇ n'a pas, dans ce contexte, un sens exclusivement
géométrique).

38 Voir Dodds, op. cit., pp. XXIX—XXX.
39 La version latine connue sous le titre De causis (qui n'est pas à proprement parler

une traduction de l'original, mais bien plutôt un abrégé quelque peu modifié) continuait
d'être utilisée malgré le fait qu'une traduction de l'original par Guillaume de Moerbeke
était disponible dès 1268. Sur cette traduction et son influence, voir H. Boese, Wilhelm von
Moerbeke als Übersetzer der Stoicheiosis theologike des Proclus, Heidelberg 1985.



20 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

En parcourant les Eléments de théologie, on ne peut rester insensible à

la rigueur logique de l'œuvre. Proclus nous propose une longue suite de

propositions. Chaque proposition est étayée d'un ou de plusieurs
arguments formulés de telle sorte que leur structure logique soit claire. Sont
utilisées souvent comme prémisses des arguments des propositions
démontrées par des arguments antérieurs. Ainsi s'élabore une chaîne de

raisonnement syllogistique. On a souvent évoqué au sujet de cette
précision logique et du formalisme de l'œuvre l'éthique géométrique de

Spinoza40. Fait étonnant pour le lecteur moderne, Proclus ne fait aucun
appel à des autorités telles que Platon ou Aristote. Ce n'est pas là sa

pratique habituelle, ni celle de ses contemporains. Les propositions et
les arguments, semble-t-il, s'affirment en eux-mêmes, de leur propre
droit. Grâce à de telles qualités, les Eléments de théologie peuvent être
considérés comme constituant, dans l'histoire de la littérature philosophique

ancienne, un écrit vraiment unique.
Or, il me semble que nous sommes en mesure de mieux comprendre

maintenant comment Proclus est arrivé à l'idée d'un écrit si original, si

ce que je propose concernant la conception de la métaphysique chez

Syrianus et Proclus est juste. L'écrit répond notamment au besoin de

remédier à l'absence de texte de métaphysique systématique correspondant

à la nouvelle conception de la métaphysique qu'avaient élaborée
Proclus et son maître. Cette conception de la métaphysique donnerait à

l'écrit son originalité et ses présupposés de base. La chaîne de propositions

présentées au lecteur, selon cette perspective, ne serait autre
qu'un ensemble de concepts métaphysiques formulés comme des

propositions. Chaque concept est démontré dans le sens qu'on montre les

propositions qui en découlent, ou analysé, dans le sens qu'on montre les

propositions antérieures qu'il implique. C'est là la fonction des

arguments étayant les propositions. Selon l'ordre idéal, l'écrit aurait dû

commencer avec le tout premier concept, qui peut être formulé ainsi:

40 Une comparaison entre Euclide, les Eléments de physique de Proclus (éd. A.
Ritzenfeld, Leipzig 1912) et les Eléments de théologie montrerait qu'il ne s'agit pas vraiment
dans ce dernier écrit d'une métaphysique organisée selon un modèle géométrique, comme
dans le cas des Eléments dephysique. Car, dans les Eléments de théologie, Proclus nous propose
une suite de propositions qui fonctionnent comme les conclusions des démonstrations qui
les suivent, et non pas comme un ensemble d'axiomes et de définitions qui seront utilisés

par la suite dans les démonstrations. En fait, la méthode des Eléments de théologie est celle de
la «dialectique» métaphysique), qui s'apparente mais ne se confond pas avec une
démarche géométrique. Cf. J. Lowry, The Logical Principles of Proclus XTOIXE1QEIE
OEOAOriKH, Amsterdam 1980, p. 37.



Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive 21

«Que l'Un, s'il est un, ne saurait être plusieurs», mais en fait, l'écrit
commence avec un concept différent, quoique proche du premier, qui
s'exprime ainsi: «Toute pluralité participe à l'un sous quelque mode».
Cette proposition est démontrée d'une manière qui convient à un

concept proche du premier concept. C'est-à-dire, Proclus montre quelles

seraient les conséquences de cette proposition, et en particulier de sa

négation. En partant de là, on arrive enfin à la quatrième proposition
qui, elle, formule le tout premier concept métaphysique41.

Les premières pages de l'écrit correspondent donc à une phase
ascendante vers le premier concept. Une fois arrivé là, l'écrit peut suivre
la phase descendante, expliquant, ou plutôt dépliant des concepts
métaphysiques impliqués dans le premier concept, et ceci d'une manière
fidèle à la technique de la démonstration scientifique aristotélicienne.
En dépliant de cette manière rigoureuse l'ordre des concepts métaphysiques,

l'écrit élabore par là une suite de propositions concernant le
divin. L'écrit constitue ainsi un discours scientifique du divin42.

IV

Il faudrait approfondir bien sûr cette approche des Eléments de

théologie de Proclus, et montrer en détail comment l'œuvre s'élabore en
accord avec les propos exprimés ailleurs chez Proclus, en particulier
dans son commentaire sur le Parménide, concernant la méthode et le

contenu de la «dialectique» platonicienne. Mais peut-être les points
relevés ici suffiront-ils à encourager un tel travail, qui pourra démontrer
avec plus d'ampleur la thèse selon laquelle le caractère original des

Eléments de théologie peut s'expliquer en fonction de l'originalité de la

conception de la métaphysique chez Syrianus et chez Proclus. C'est

surtout cette conception de la métaphysique que j'ai cherché à esquisser
ici, tant pour ce qui est de ses sources et des problèmes auxquels elle

41 Plus précisément, la quatrième proposition formule le tout premier concept
comme suit: «Tout unifié est autre que l'un pur». Or, si nous substituons, sur la base de la

première proposition, le terme pluralité à celui d'unifié, nous obtenons la proposition:
«Toute pluralité est autre que l'un pur», proposition donc identique à celle formulée dans
le Parménide que Proclus considère comme expression du tout premier concept.

42 Berthold de Moosburg, Expositio super Elementationem theologicam Procli, 1—13, éd.

M. et C. Sturlese, Hamburg 1984, pp. 54 ss. (« Praeambulum libri ») explique fort à propos
les théories aristotéliciennes et euclidiennes des premiers principes, des axiomes, etc., afin
de justifier les prétentions scientifiques des Eléments de théologie.



22 Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

devait faire face, que pour la cohérence et l'originalité dont elle a fait

preuve en se développant. Tout en cherchant à formuler une science

dialectique platonicienne sous l'influence d'Aristote, en faisant intervenir

ainsi une dimension «théologique» et axiomatique et une
méthode scientifique dans la science suprême qu'annonçait Platon, Syria-
nus et Proclus étaient amenés à dépasser, quoiqu'ils en pensassent, aussi

bien les textes de Platon que ceux d'Aristote43. En précisant que la

métaphysique pouvait traiter du divin d'une manière scientifique par le
biais d'une analyse rigoureuse des concepts «méta-mathématiques»
enracinés au plus profond niveau de la pensée humaine, ils
envisageaient une science qui n'avait pas de prédécesseur, mais qui aura par la

suite des successeurs, et non des moindres, dans l'histoire de la
philosophie.

45 «C'est qu'ils créent en voulant commenter, c'est qu'ils inventent à leur insu et à

leur corps défendant», J. Trouillard, dans l'excellente introduction (p. 11) à sa traduction

des Eléments de théologie, Paris 1965.


	Le problème de la métaphysique dans l'antiquité tardive

