Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)
Heft: 3
Rubrik: Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Eric M. Meyers - James F. Strange: Les rabbins et les premiers chré-
tiens. Archéologie et histoire. - Paris: Les Editions du Cerf 1984. 237 p.,
9 illustrations. (Coll. Etudes annexes de la Bible de Jérusalem.)

Dieses Buch ist eine gute franzésische Ubersetzung des amerikanischen
Werkes Archeology, the Rabbis, and Early Christianity, erschienen 1981 bei
Abingdon Press, Nashville, Tenn. Ubersetzer ist E. PricNAUD. Die beiden Verf.
sind amerikanische Archiologen; E.M. MEYERs interessiert sich fiir die Ar-
chiologie des palistinischen Friithjudentums, J.F. STRANGE fiir die Archiologie
des N.T. Beide Gelehrten arbeiten seit mehr als einem Dutzend Jahren zusam-
men, sowohl auf dem Feld als Archiologen wie auch in gemeinsamen Verof-
fentlichungen. Beide lehren heute an Universititen in den Vereinigten Staa-
ten.

Das Buch, das uns jetzt in dieser franzosischen Ausgabe vorliegt, ist ein
Plidoyer fiir die Archiologie des N.T. und des Friihjudentums. Sie hat tatsichlich
in den Forschungen zum mischnischen und talmudischen Judentum sowie im N.T.
noch nicht die ihr gebiihrende Rolle. In beiden Gebieten wird die rasch fort-
schreitende Archiologie mit ihren stindig neuen Entdeckungen fast ganz an
den Rand geschoben oder gar ignoriert. Diese Vernachlissigung wirkt sich aber
zum Schaden der neutestamentlichen und friihjiidischen Forschung selber aus.
Um dieses Ubel zu signalisieren und gleichzeitig die Probe aufs Exempel zu
liefern, daf die Zusammenarbeit zwischen Leuten des Spatens und Leuten des
Schriftstiicks fruchtbar ist, ist dieses Buch entstanden. Was M.]. LAGRANGE zu
Beginn des Jahrhunderts als Programm der biblischen Studien auf die Formel
gebracht hat: es gilt, das Studium der Dokumente mit dem der Monumente zu
verbinden, findet in diesem Werk iiberzeugte und enthusiastische Verfech-
ter.

In sieben Einzelstudien demonstrieren die Verfasser die Niitzlichkeit ihrer
die archiologischen und literarischen Methoden kombinierenden Arbeitswei-
se: Sie fragen sich zunichst: Was war Galilda in der rémischen Zeit ? (Es wird
deutlich, wie, kulturell und soziologisch gesehen, zwischen Obergalilia und



510 Rezensionen

Untergalilda, der Heimat Jesu, groBe Unterschiede bestehen und wie beide
Landschaften ihre besonderen Charakteristiken haben.) Drei Orte in Palistina
werden sodann als typische soziologische Milieus zur Zeit des entstehenden
Christentums in ihrer Verschiedenheit dargestellt: Jerusalem, Nazareth, Ka-
pharnaum. (Die neuen archiologischen Grabungen an diesen drei Stitten
kommen ausgiebig zum Zuge.) Drittens: Welche Sprachen redete man in der
gleichen romischen Periode in Palistina? Wie weit war das Griechische als
Umgangssprache in die breite Bevélkerung vorgedrungen ? (Das epigraphische
Material von Ossuarien und besonders von der Nekropole Bezh-Schearim zeigt,
daB3 das Griechische weite Kreise der Bevolkerung erfaB3t haben mufl. Die
Archiologie erlaubt eine detailliertere Antwort auf die Sprachenfrage als die
bloBe Heranziehung der literarischen Zeugnisse.) Die Begribnisbriuche und
die Grabesinschriften werden in einem nichsten Kapitel auf ihren Vorstel-
lungshorizont hin untersucht. (Interessant fiir den Religionshistoriker ist dabei
das Ineinander von biblisch-israelitischer und hellenistischer Terminologie, das
man etwa in der schon erwihnten Nekropole von Beth-Schearim in Unterga-
lilda antrifft.)

Dankbar ist man auch fiir das folgende Kapitel, in dem die Autoren die
franziskanischen Ausgrabungen in Kapharnaum und Nazareth diskutieren und
sich zu der These einer spezifisch judenchristlichen Symbolik dullern, welche
die Franziskaner aufgrund dieser Grabungen nachweisen zu kénnen meinen.
Sie stehen der These skeptisch gegeniiber und neigen der Ansicht zu, daf3 es vor
der konstantinischen Zeit oder doch vor dem 3. Jh. keine besonderen christli-
chen Symbolzeichen und keine spezifische christliche Kunst gegeben habe. Die
zwei letzten Kapitel sind schlieBlich den Synagogen in Palistina und der Rolle
des Landes Israel (des « Heiligen Landes») im frithen Judentum und im begin-
nenden Christentum gewidmet. Beide Kapitel behandeln wichtige Fragen;
denn die zahlreichen jiingst ausgegrabenen Synagogen und ihr figiirlicher und
architektonischer Schmuck ergeben ein ganz neues Bild von der synagogalen
Architektur im rémischen Palistina und machen eine Revision fritherer monu-
mentaler Werke zur synagogalen Kunst (E. GoobeENoUGH) unumginglich. Die
Rolle des Landes, nicht nur fiir die Juden der rémischen Zeit, sondern auch fir
die Christen ist noch nicht geniigend erhellt, wenn man sich die Wichtigkeit der
christlichen Pilgerfahrten seit dem 4. Jh., die zahlreichen Kirchen im Lande
mindestens seit Konstantin, vielleicht aber schon vorher (Kapharnaum), sowie
die Bestattungen und Zweitbestattungen zahlreicher jiidischer Gliubiger im
Lande Israel vergegenwirtigt. Die Autoren meinen, daB zwischen dem Mir-
tyrerkult in den christlichen Kirchen mit ihren Grabstitten und dem Brauch der
Zweitbestattung der Juden ein kontinuierlicher Zusammenhang anzunehmen
1st.

Eine Zeittafel, ein Register der Bibelstellen und der Namen sowie ein
Anhang mit neun Planzeichnungen runden das ganze Werk ab. Es ist ohne



Comptes rendus 511

Zweifel ein stimulierendes, interessantes, informationsreiches Werk. Es berei-
tet dem Leser eine echte Uberraschung: die Archiologie ist nicht nur fiir das
A.T. unentbehrlich ; auch die Neutestamentler und die Historiker des Friihju-
dentums hitten aus den Monumenten und dem reichen epigraphischen Mate-
rial viel zu gewinnen! Die Verfasser sind keine Vulgarisatoren, sondern For-
scher, die Ergebnisse erster Hand mit wissenschaftlicher Genauigkeit und mit
der Begeisterung von Entdeckern vorlegen.

E. PRIGNAUD hat sich mit seinen raschen Ubersetzungen erstklassiger eng-
lisch-amerikanischer archiologischer Publikationen ins Franzésische ein groBBes
Verdienst beim franzésischen Publikum erworben. Zwei kritische Bemerkun-
gen seien indessen zum Schluf3 gestattet | Leider 1a8t die Sorgfalt des Druckes
sehr zu wiinschen tibrig ; besonders in den nicht-englischen Anmerkungen, aber
auch im Text selber sind zu viele Druckfehler stehen geblieben, darunter auch
sinnentstellende. Ferner kann man sich fragen, ob ein solches Buch sinnvol-
lerweise nicht mehr Illustrationen, auch Photographien enthalten miifite, trotz
des damit verbundenen héheren Preises. Es hat etwas Irritierendes, wenn
Inschriften und Monumente diskutiert werden, ohne da3 man sie in einer
Abbildung vor Augen hat. Der durchschnittliche Leser wird sich nicht auf die
Ausgrabungsberichte beziehen kénnen, die gew6hnlich nur in den Bibliotheken
vorliegen. Wenn schon der Verbindung von Monument und Dokument so
iiberzeugend das Wort geredet wird, so miilite doch das Plidoyer selber mit dem
guten Beispiel vorangehen.

ADRIAN ScHENKER OP



512 Rezensionen

Ulrich Kopf: Religiose Erfahrung in der Theologie Bernhards von Clair-
vaux. — Tibingen: ].C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1980. 247 S. (Beitrige zur histo-
rischen Theologie. 61.)

Die Bernhardstudien, die erfreulicherweise auch im deutschen Sprachraum
immer zahlreicher werden, beschiftigen sich im allgemeinen mit Teilaspekten
der Biographie oder der Werke Bernhards. Vorliegende Untersuchung — und
darin liegt bereits ihre grundlegende Bedeutung — basiert auf dem Gesamtwerk
Bernhards und bietet eine umfassende, systematische Darstellung der an sich
«unsystematischen» AuBerungen Bernhards tiber das Wesen der religitsen
Erfahrung.

Diese Arbeit wurde im November 1978 von der Evangelisch-Theologi-
schen Fakultit der Universitit Miinchen als Habilitationsschrift fiir das Fach
Kirchengeschichte (Referenten: R. Schwarz und G. Kretschmar) angenom-
men.

Bereits im voraus sind zwei Umstinde bemerkenswert. Einmal, da3 sich ein
evangelischer Theologe so intensiv mit Bernhard von Clairvaux einlif3t und
seine Aktualitit auch fiir die heutige Zeit herausstellt. Zum zweiten, daf3 der
gleiche U. Kipf, der im Jahre 1974 eine Studie iiber « Die Anfinge der theo-
logischen Wissenschaftstheorie im 13. Jahrhundert» publiziert hatte, sich das
vor allem von Do . Leclercq OSB vertretene Konzept der «monastischen
Theologie » zu eigen macht, folglich allen Ernstes Bernhard als Theologen und
seine Lehre als authentische Theologie bezeichnet. All das ist — heute noch (!) —
nicht selbstverstindlich !

Die Abhandlung versteht sich als eine historische Untersuchung des reli-
givs-theologischen Erfahrungsbegriffes und -bezuges im Gesamtwerk Bern-
hards und als Beitrag zur Klirung dieses weiten, unbestimmten (daher proble-
matischen), aber doch unentbehrlichen Begriffes. Mit philologisch-historischen
Methoden untersucht U. Képf den Gebrauch und die Funktion des spezifischen
Erfahrungsbegriffes (die ganze Wortfamilie von experiri, dazu noch gelegentlich
von pari, sentire, gustare, probare und affici) in Bernhards Schriften und analysiert
die ausdriicklichen Reflexionen auf Erfahrung. Mit strenger Konsequenz hilt er
sich an die eingangs festgelegten Prinzipien und Eingrenzungen des Gegen-
standes. So klammert er prinzipiell den Bereich der impliziten Erfahrungen aus,
ebenso die nicht spezifischen Erfahrungsbegriffe.

U. Kopf hat zur Erhellung des religisen Erfahrungsbegriffes gerade des-
halb Bernhard gewihlt, weil sich einerseits bei ithm, wie sonst nirgends, der
antike und christliche Sprachgebrauch von Erfahrung gleichsam verdichtet —
noch vor aller Schematisierung —, und andererseits, weil die religiése Erfahrung
im Werke des Abtes von Clairvaux zu einer theologischen Kategorie wurde.
Bernhard ist zudem der hervorragendste Vertreter der monastischen Theologie,
in welcher der Erfahrungsbegriff eine ganz grofe Rolle spielt. Fir die Wahl



Comptes rendus 513

Bernhards war schlieBlich auch der EinfluB3 ausschlaggebend, den Bernhard auf
Martin Luther und sein Erfahrungsverstindnis, aber auch auf den neuzeitlichen
Protestantismus ausgeiibt hat. Entgegen einer Behauptung von G. Ebeling, dem
das Buch iibrigens gewidmet ist und der wesentlich zur Wiedergewinnung des
Erfahrungsbegriffes fiir die evangelische Theologie beigetragen hat, zeigt
U. Kopf iiberzeugend auf, daB Erfahrung nicht erst bei Luther, sondern bereits
bei Bernhard fiir die Theologie konstitutive Bedeutung erlangte.

Tatsichlich stellt Bernhard an den Anfang allen religiosen Lebens die
Erfahrung, Sie ist auch die primire Quelle religits-theologischen Denkens. Daf3
die Erfahrung ein Schliisselbegriff in Bernhards Spiritualitit und Theologie ist,
darauf haben bereits die Arbeiten von /. Schuck, Dom ]. Leclercq, ]. Mouroux,
C. Dumont und P. Migque/ hingewiesen. /. Schuck, Das Hohelied des hl. Bern-
hard von Clairvaux 11, formulierte diese Feststellung sehr prignant, indem er
schrieb, « Credo, ut experiar» sei das Axiom fiir Bernhards Theologie gewesen.
Eigentlich hitte man erwartet, dafl U. K6pf an diesem Zitat ankniipft oder dazu
Stellung nimmt.

Grund und Ausgangspunkt der Theologie ist nach dem Verstindnis des
hl. Bernhard — so folgert U. K6pf (234) — das erfahrende Subjekt und die Vor-
ginge in thm, wobei dieser Ansatz keineswegs zu einer Isolierung des Subjekts
und zum Verlust von Wirklichkeits-, Geschichts- und Gottesbezug fiihrt. Die
Ankniipfung am Erfahrungsbegriff hat eben zur Folge, daB3 sich Theologie
tatsichlich auf Wirklichkeit bezieht und nicht auf beliebige Satzungen (235).
U. Kopf erblickt die zwei fiir die Theologie Bernhards strukturierenden
Elemente: a) in der zentralen Stellung, die das Interesse am Heil in seinem
theologischen Denken einnimmt, und b)in der Unterscheidung und
Inbeziehungsetzung der beiden gleichrangigen Forderungen nach Selbst- und
Gotteserkenntnis (227). Beide Elemente hingen mit der Kategorie der Erfah-
rung zusammen und stecken den Rahmen fiir die Inhalte der religisen Erfah-
rung ab.

U. Kopf behandelt die schwierige Materie in sechs Kapiteln. In der Ein-
leitung (1. Kap., 1-20) werden neben Zielsetzung und Methode der Abhand-
lung die Aktualitit, die Problematik und das deutsche, lateinische und griechi-
sche Vokabular des Erfahrungsbegriffes dargelegt. Im zweiten Kapitel (21-41)
bringt U. Ké&pf eine Fiille von Problemen zur Sprache, die das Erfahrungsver-
stindnis aufwirft: die Moglichkeit religiéser Erfahrung, ihr geschichtlicher
Charakter, ihre Stufen und Voraussetzungen. Im dritten Kapitel (42-117) gibt
U. Kopf einen vollstindigen Uberblick iiber die materiale Seite der Erfahrung,
also iiber den Kreis des Erfahrenen bzw. Erfahrbaren, wobei aber nur jene
Aussagen beriicksichtigt werden, die ausdriicklich mit dem spezifischen Erfah-
rungsbegriff verbunden sind. Der Erfahrungskreis 148t sich in drei Bereiche
gliedern: Naturerfahrung, Erfahrung im innermenschlichen Bereich und reli-
giose Erfahrung. Uberraschend ist die Feststellung, da Bernhard den Erfah-



514 Rezensionen

rungsbegriff praktisch nie auf Natur- oder allgemeine Dingerfahrung anwendet.
Am umfangreichsten und gewichtigsten ist bei Bernhard der ganze Komplex
der religiésen Erfahrung, die sich in allgemeine und speziell (= geistliche,
mystische) religiése Erfahrung einteilen liBt. Zu den allgemein religidsen
Erfahrungen gehéren die Unheilserfahrungen : Anfechtung (sie nimmt in Bern-
hards Erfahrung und Theologie einen breiten Raum ein), Versagen, Zwang,
und die Heilserfahrungen. Aus dem Material des Erfahrenen liest dann U. K6pf
die Struktur des Erfahrungsvorganges ab : das Typische der religiésen Erfahrung
ist, daBB wir das Gegeniiber nie selbst erfahren, sondern nur seine Wirkungen,
aufgrund derer wir auf den Urheber zuriickschlieBen. Nach Bernhard ist also die
Gotteserfahrung nur in Wirkungen am religiésen Subjekt fabar.

Das vierte Kapitel (118-187) riickt das erfahrende Subjekt in den Blick-
punkt und frigt nach dem Ort (das Innere), nach dem Organ (Affekte, die
inneren Sinne), nach dem Ursprung (Passivitit des erfahrenden Subjekts) und
nach den Wirkungen (Erfahrenheit und Aktivitit: Reden und Verlangen) der
religiosen Erfahrung. In diesem Abschnitt kommen fiir die Theologie Bern-
hards wichtigste Themen zur Sprache, etwa: sein anthropologischer und onto-
logischer Dualismus (Kérper—Seele, Fleisch—Geist), der sich dann auch in
einem hermeneutischen Dualismus auswirkt (duBeres Wort — innerer Sinn, vgl.
mehrfache Schriftsinne), die reiche Metaphorik des Innenlebens: z.B. die Meta-
phern der Nahrungsaufnahme und Nahrungsverarbeitung, die hervorragende
Bedeutung des Geschmacksinnes (gustus, sapor), der Empfindungsqualitit der
SiiBBe (duicedo, suavitas) und der affektiven Rede (vgl. das Vokabular: eructare,
ructare usw.). Das fiinfte Kapitel (188-223) handelt von der Erfahrung im
Bereich religiésen Lebens. Hier werden besprochen: eigene Erfahrung als
Quelle religiosen Lebens; fremde Erfahrenheit als Autoritit, Anleitung zur
Interpretation eigener Erfahrung und Quelle eigener Erfahrung; eigene Erfah-
rung als Vermittler fremder Erfahrung; Erfahrung und Verstehen (von Texten,
von fremdem Leben); eigene Erfahrung als Urheber von Relevanz und GewiB3-
heit. In diesem Zusammenhang stellt U. K6pf einige hermeneutische Prinzi-
pien Bernhards zusammen, vor allem das fundamentale Prinzip: « Gleiches zu
Gleichem», das zugleich ein Grundprinzip fiir die Christologie und die Sote-
riologie Bernhards ist. Im SchluBkapitel (6. Kap., 224-237) referiert U. Kopf
tiber den Ertrag seiner Untersuchung fiir das Verstindnis der Theologie Bern-
hards einerseits und andererseits fiir die Geschichte des Erfahrungsbegriffes.
Als Anhang figuriert eine wertvolle Konkordanztabelle der Werke Bernhards in
der kritischen Ausgabe von Dom Leclercq und der Ausgabe in der « Patrologia
latina» von Migne. SchlieBlich folgen die Register (auch Bibelstellen!).

U. Kipf hat in dieser Abhandlung einen Schliisselbegriff im Gesamtwerk
Bernhards von Clairvaux untersucht und somit ist seine Arbeit, die durch die
Konsequenz seiner Methode und die prizise Wissenschaftlichkeit besticht, sel-
ber zu einem unverzichtbaren Schliissel zum Verstindnis der Theologie und



Comptes rendus 515

Spiritualitit Bernhards geworden. Das Buch von U. Kopf gehért nun zweifels-
ohne zu den grundlegendsten und solidesten Bernhardstudien des deutschen
Sprachraumes.

Als Nichtmoénch und Nichtkatholik tritt U. Képf mit ganz neuen Voraus-
setzungen an Bernhard heran. Man ist tibrigens erstaunt, wie gut er sich «in
monasticis» auskennt. Immer wieder kann er auf Einflisse Bernhards auf
Luther und die Reformatoren hinweisen, auf Parallelen und Affinititen. Ofters
zitiert er protestantische Handbiicher oder Studien, in denen Bernhard behan-
delt wird. An manchen Orten scheinen natiirlich die typisch evangelischen
Ansitze durch, etwa in der Rede vom gnidigen Gott, im Problem der Recht-
fertigung und der Gnade usw. Das mag da und dort das Risiko einschlieBen,
Bernhards Gedanken zu selektieren.

Es ist ohne weiteres einsichtig, daf sich U. Képf methodologisch auf den
spezifischen Erfahrungsbegriff (experiri) beschrinken muflte. Aber auch er ist
sich bewuft, daf3 deshalb notwendigerweise mehrere Bereiche, z.B. gerade fiir
das monastische Leben essentiale (Liturgie usw.) oder in der Theologie wesent-
liche (Trinititslehre, Pneumatologie usw.) wegfallen mubBten.

Man kann nicht allen SchluB3folgerungen von U. Képf vorbehaltlos zustim-
men. Befremdend wirken seine Erklirungen iiber die « Asakramentalitit»
Bernhards. Das Wort Gottes gehdrt wesentlich zum Sakrament und hat nach
Bernhard selber sakramentalen Charakter. Die wichtige Studie von Dom Le-
clercq « Christusnachfolge und Sakrament in der Theologie des hl. Bernhard »
hitte manches erhellen kénnen. Gerade an diesem Punkt wird uns neu bewuft,
wie dringend die Untersuchung eines anderen Schlisselbegriffes im Werk
Bernhards wire, nimlich der theologischen Kategorien « sacramentum » und
« mysterium ».

Die Lektiire des Buches von U. Kopf ist nicht immer leicht, da er sich einer
stark philosophisch und von der Wissenschaftstheorie geprigten Diktion
bedient. Sehr miithsam wirkt sich aus, dal U. Képf konsequent mit Abkiirzun-
gen arbeitet, die er mit einem Hinweis auf die « theologische Realenzyklopidie »
(TRE) beim Leser einfach voraussetzt. Man hitte sich gewiinscht, daB3 in einer
so erstrangigen Abhandlung, wie es die von U. K6pf ist, das von der kritischen
Ausgabe vorgeschlagene Abkiirzungsverzeichnis der Werke Bernhards iiber-
nommen wird. Es wire schlielich auch von Vorteil gewesen, wenn die in den
Anmerkungen zitierte Literatur in einem eigenen Literaturverzeichnis vollstin-
dig aufgefithrt worden wire.

Die Untersuchung von U. K6pf wird fortan nicht nur zu den grundlegend-
sten aller Bernhardstudien zihlen, sondern diirfte auch — etwa wie das Stan-
dardwerk von E. Gilson, La théologie mystique de saint Bernard, Paris 1934 —
einen Wendepunkt in der Beurteilung und fiir das Verstindnis der Theologie
Bernhards von Clairvaux bedeuten.

AvLBERICH ALTERMATT O. Cist.



516 Rezensionen

Luther aujourd’hui. Par les professeurs de la Faculté de théologie protestante
de Bruxelles et de la Faculté de théologie catholique de Louvain. Publié sous la
direction de H.R. Boubpin et A. Houssiau. — Louvain-la-Neuve : Publications de
la Faculté de théologie, 1983. 307 p. (Cahiers de la Revue théologique de
Louvain, 11.)

Il est toujours difficile de rédiger la recension d’un ouvrage collectif a cause
de la multiplicité des points de vue. Ou bien on résume d’une maniere rapide
chacune des contributions, ou bien on centre son attention sur les pages qui nous
ont paru les plus importantes. J’ai suivi cette seconde méthode, tout en ayant
conscience de ses limites.

Habituellement, on estime que la philosophie nominaliste a joué un réle
négatif dans I’élaboration doctrinale du luthéranisme. 4. Gesché souligne I'in-
fluence positive qu’a exercée sur Luther la pensée issue d’Occam, car «elle offre
cet avantage incontestable de prendre spéculativement au sérieux I’historique et
Punicum» (p. 164). Or précisément la doctrine biblique est centrée, non sur
’analyse de la nature des étres, mais sur des événements concrets porteurs de
salut. Malgré ses faiblesses sur le plan métaphysique, le nominalisme a pu aider
le réformateur 4 prendre trés au sérieux le Dieu de Jésus-Christ.

De nos jours, certains théologiens critiquent avec force I’enseignement
patristique sur '« impassibilité » divine. Ils introduisent — 4 tort selon nous — le
théme de la «souffrance » de Dieu. Or, Luther serait I’une des sources de cette
orientation: « On peut dire que pour Luther... les souffrances endurées par Jésus
ne sont pas simplement & a#¢ribuer 3 Dieu parce que la personne (unique) de Jésus
est divine, mais qu’il y a «communication> de ces passibilités de la nature
humaine 2 la nature divine, qu’elles la manifestent en tout cas» (p. 175). Certes,
’auteur reconnait que, sur ce point précis, demeurent des difficultés d’inter-
prétation. En lisant ces lignes, je me suis demandé dans quelle mesure la
philosophie de Hegel dépend de ce theme luthérien.

Plusieurs contributions abordent sous des biais divers le theme de la justi-
fication. A ce sujet, C. Moeller estime qu’actuellement entre les confessions «il y
a beaucoup plus d’accord que de désaccord. Les divergences tiennent bien plus 4
une vision zhéologigue différente qu’a une opposition réelle sur les points de foi»
(p. 281).

A notre avis, I’accord se situe au niveau de I’expérience vitale de foi du
pécheur demandant 4 Dieu le pardon. Car nous sommes bien d’accord que
Luther a voulu que soit soulignée dans I’Eglise la spiritualité du publicain dans le
Temple. Dans un premier temps, le pécheur ne jette aucun regard sur la con-
version que Dieu suscite en lui, mais il contemple uniquement ’'amour incon-
ditionnel du Seigneur pour lui, contrastant avec sa propre misére; et dans un
second temps, il offre a Dieu sa reconnaissance s’incarnant dans les «bonnes
ceuvres». Sur le plan doctrinal, un désaccord subsiste dans la mesure ou la



Comptes rendus 517

théologie protestante enseigne encore que le pardon est aussi inconditionnel
que I’'amour divin puisque, si ’on veut rester fid¢le 2 Luther, on manifeste la
méme certitude de foi face 4 la miséricorde divine et a la justification.
D’autres contributions examinent la doctrine de Luther sur la régle de foi,
sur le ministere, sur la Céne du Seigneur, sur I’activité catéchétique du Réfor-
mateur. La premiére étude de ce livre montre toute I’évolution relative 2 la
compréhension de la pensée luthérienne. Cet ouvrage nous offre un modele de
dialogue cecuménique en acte, car le désir du rapprochement n’a pas obscurci la
rigueur et I’objectivité des exposées.
GEORGES Bavaup



518 Rezensionen

Luther: Mythe et réalité.- Bruxelles: Editions de I'Université 1984. 123 p.
(Problemes d’histoire du christianisme. 14.)

Cet ouvrage collectif aborde des themes disparates qui pourtant ont tous un
rapport avec Luther. La premiére étude souligne les portraits contradictoires
que ’on a présentés du Réformateur (Boudin). La seconde résume ’attitude du
luthéranisme face a P’art: il combat la vénération des images religieuses, mais
respecte leur role didactique et ne s’oppose nullement 2 ’art profane (Wirzh).
La troisieme manifeste comment Luther, dans sa jeunesse, a été beaucoup plus
respectueux des juifs que dans sa vieillesse (Plard). La quatrieme compare la
doctrine luthérienne de la justification avec celle du II* Concile du Vatican
(Chantraine). La cinquieéme précise comment les calvinistes ont jugé Luther
(Plard). La sixieme manifeste combien le Réformateur allemand est peu présent
a 'anglicanisme (Sereech). Enfin la septieme se demande comment la théologie
luthérienne a préparé la laicisation de la société (Crabay).

1l est difficile de porter un jugement d’ensemble sur ces études si différentes
par leur sujet. Je me contente de quelques remarques. J’ai apprécié la facon dont
Chantraine résume la maniere dont Luther se situe par rapport a I’Eglise
catholique: « Luther ne reproche... pas exactement 4 ’Eglise <papale> de n’avoir
pas transmis le contenu de la révélation, mais d’en avoir perverti 'intelligence. »
Le méme auteur montre bien comment, pour le Réformateur, I’asservissement
du pécheur au mal est tel qu’il supprime, non la spontanéité de la volonté, mais
la volontariété, c’est-a-dire la capacité, lors de la justification, de dire un ox7 2 Dieu
qui soit tout entier de ’homme comme cause seconde et tout entier de Dieu
comme cause premiere. Personnellement, j’aurais ajouté que Luther refuse cette
volontariété parce qu’il identifie le péché avec la convoitise au sens augustinien
alors que, pour le catholicisme, la nature profonde du péché se situe dans
I’adhésion volontaire 2 I'amour de soi porté jusqu’au mépris de Dieu. Le
Réformateur néglige la doctrine de la fin ultime si décisive pour un saint
Thomas d’Aquin.

Crahay a bien montré comment Luther demeure un homme médiéval
lorsqu’il traite des rapports entre I’Eglise et ’Etat. On demeure dans le contexte
constantinien ; le magistrat se sent responsable de 'observation, par les citoyens,
non seulement des préceptes de la seconde table du décalogue mais encore de
ceux de la premiere table, ce qui implique un soutien positif donné a la vraie foi
(mais le drame est que les chrétiens divergent sur le contenu de 'enseignement
révélé). C’est dans le méme contexte qu’il faut juger la position de Calvin qui
n’est pas plus théocratique que celle de Luther. Simplement le Réformateur de
Geneve a établi par la discipline ecclésiale un contréle rigoureux de la conduite
des fideles.

Cet ouvrage est 'un des bons témoins des dialogues suscités par le cinquie-

me centenaire de la naissance de Luther.
GEORGES BAvAUD



	Rezensionen - Comptes rendus

