
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Rubrik: Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Eric M. Meyers - James F. Strange : Les rabbins et les premiers
chrétiens. Archéologie et histoire. - Paris: Les Editions du Cerf 1984. 237 p.,
9 illustrations. (Coll. Etudes annexes de la Bible de Jérusalem.)

Dieses Buch ist eine gute französische Übersetzung des amerikanischen
Werkes Archeology, the Rabbis, and Early Christianity, erschienen 1981 bei

Abingdon Press, Nashville, Tenn. Übersetzer ist E. Prignaud. Die beiden Verf.
sind amerikanische Archäologen; E.M. Meyers interessiert sich für die
Archäologie des palästinischen Frühjudentums, J.F. Strange für die Archäologie
des N.T. Beide Gelehrten arbeiten seit mehr als einem Dutzend Jahren zusammen,

sowohl auf dem Feld als Archäologen wie auch in gemeinsamen
Veröffentlichungen. Beide lehren heute an Universitäten in den Vereinigten Staaten.

Das Buch, das uns jetzt in dieser französischen Ausgabe vorliegt, ist ein
Plädoyer für diç. Archäologie des N.T. und des Frühjudentums. Sie hat tatsächlich
in den Forschungen zum mischnischen und talmudischen Judentum sowie im N.T.
noch nicht die ihr gebührende Rolle. In beiden Gebieten wird die rasch
fortschreitende Archäologie mit ihren ständig neuen Entdeckungen fast ganz an
den Rand geschoben oder gar ignoriert. Diese Vernachlässigung wirkt sich aber

zum Schaden der neutestamentlichen und frühjüdischen Forschung selber aus.

Um dieses Übel zu signalisieren und gleichzeitig die Probe aufs Exempel zu

liefern, daß die Zusammenarbeit zwischen Leuten des Spatens und Leuten des

Schriftstücks fruchtbar ist, ist dieses Buch entstanden. Was M.J. Lagrange zu

Beginn des Jahrhunderts als Programm der biblischen Studien auf die Formel
gebracht hat : es gilt, das Studium der Dokumente mit dem der Monumente zu
verbinden, findet in diesem Werk überzeugte und enthusiastische Verfechter.

In sieben Einzelstudien demonstrieren die Verfasser die Nützlichkeit ihrer
die archäologischen und literarischen Methoden kombinierenden Arbeitsweise:

Sie fragen sich zunächst: Was war Galiläa in der römischen Zeit? (Es wird
deutlich, wie, kulturell und soziologisch gesehen, zwischen Obergaliläa und



510 Rezensionen

Untergaliläa, der Heimat Jesu, große Unterschiede bestehen und wie beide
Landschaften ihre besonderen Charakteristiken haben.) Drei Orte in Palästina
werden sodann als typische soziologische Milieus zur Zeit des entstehenden

Christentums in ihrer Verschiedenheit dargestellt: Jerusalem, Nazareth, Ka-

pharnaum. (Die neuen archäologischen Grabungen an diesen drei Stätten

kommen ausgiebig zum Zuge.) Drittens: Welche Sprachen redete man in der

gleichen römischen Periode in Palästina? Wie weit war das Griechische als

Umgangssprache in die breite Bevölkerung vorgedrungen (Das epigraphische
Material von Ossuarien und besonders von der Nekropole Beth-Schearim zeigt,
daß das Griechische weite Kreise der Bevölkerung erfaßt haben muß. Die
Archäologie erlaubt eine detailliertere Antwort auf die Sprachenfrage als die
bloße Heranziehung der literarischen Zeugnisse.) Die Begräbnisbräuche und
die Grabesinschriften werden in einem nächsten Kapitel auf ihren
Vorstellungshorizont hin untersucht. (Interessant für den Religionshistoriker ist dabei
das Ineinander von biblisch-israelitischer und hellenistischer Terminologie, das

man etwa in der schon erwähnten Nekropole von Beth-Schearim in Untergaliläa

antrifft.)
Dankbar ist man auch für das folgende Kapitel, in dem die Autoren die

franziskanischen Ausgrabungen in Kapharnaum und Nazareth diskutieren und
sich zu der These einer spezifisch judenchristlichen Symbolik äußern, welche
die Franziskaner aufgrund dieser Grabungen nachweisen zu können meinen.
Sie stehen der These skeptisch gegenüber und neigen der Ansicht zu, daß es vor
der konstantinischen Zeit oder doch vor dem 3. Jh. keine besonderen christlichen

Symbolzeichen und keine spezifische christliche Kunst gegeben habe. Die
zwei letzten Kapitel sind schließlich den Synagogen in Palästina und der Rolle
des Landes Israel (des « Heiligen Landes ») im frühen Judentum und im
beginnenden Christentum gewidmet. Beide Kapitel behandeln wichtige Fragen;
denn die zahlreichen jüngst ausgegrabenen Synagogen und ihr figürlicher und
architektonischer Schmuck ergeben ein ganz neues Bild von der synagogalen
Architektur im römischen Palästina und machen eine Revision früherer
monumentaler Werke zur synagogalen Kunst (E. Goodenough) unumgänglich. Die
Rolle des Landes, nicht nur für die Juden der römischen Zeit, sondern auch für
die Christen ist noch nicht genügend erhellt, wenn man sich die Wichtigkeit der
christlichen Pilgerfahrten seit dem 4. Jh., die zahlreichen Kirchen im Lande
mindestens seit Konstantin, vielleicht aber schon vorher (Kapharnaum), sowie
die Bestattungen und Zweitbestattungen zahlreicher jüdischer Gläubiger im
Lande Israel vergegenwärtigt. Die Autoren meinen, daß zwischen dem

Märtyrerkult in den christlichen Kirchen mit ihren Grabstätten und dem Brauch der

Zweitbestattung der Juden ein kontinuierlicher Zusammenhang anzunehmen
ist.

Eine Zeittafel, ein Register der Bibeistellen und der Namen sowie ein

Anhang mit neun Planzeichnungen runden das ganze Werk ab. Es ist ohne



Comptes rendus 511

Zweifel ein stimulierendes, interessantes, informationsreiches Werk. Es bereitet

dem Leser eine echte Überraschung : die Archäologie ist nicht nur für das

A.T. unentbehrlich; auch die Neutestamentier und die Historiker des

Frühjudentums hätten aus den Monumenten und dem reichen epigraphischen Material

viel zu gewinnen Die Verfasser sind keine Vulgarisatoren, sondern
Forscher, die Ergebnisse erster Hand mit wissenschaftlicher Genauigkeit und mit
der Begeisterung von Entdeckern vorlegen.

E. Prignaud hat sich mit seinen raschen Übersetzungen erstklassiger
englisch-amerikanischer archäologischer Publikationen ins Französische ein großes
Verdienst beim französischen Publikum erworben. Zwei kritische Bemerkungen

seien indessen zum Schluß gestattet Leider läßt die Sorgfalt des Druckes
sehr zu wünschen übrig; besonders in den nicht-englischen Anmerkungen, aber

auch im Text selber sind zu viele Druckfehler stehen geblieben, darunter auch

sinnentstellende. Ferner kann man sich fragen, ob ein solches Buch sinnvollerweise

nicht mehr Illustrationen, auch Photographien enthalten müßte, trotz
des damit verbundenen höheren Preises. Es hat etwas Irritierendes, wenn
Inschriften und Monumente diskutiert werden, ohne daß man sie in einer

Abbildung vor Augen hat. Der durchschnittliche Leser wird sich nicht auf die

Ausgrabungsberichte beziehen können, die gewöhnlich nur in den Bibliotheken
vorliegen. Wenn schon der Verbindung von Monument und Dokument so

überzeugend das Wort geredet wird, so müßte doch das Plädoyer selber mit dem

guten Beispiel vorangehen.

Adrian Schenker OP



512 Rezensionen

Ulrich Köpf : Religiöse Erfahrung in der Theologie Bernhards von Clair-
vaux. — Tübingen : J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1980. 247 S. (Beiträge zur
historischen Theologie. 61.)

Die Bernhardstudien, die erfreulicherweise auch im deutschen Sprachraum
immer zahlreicher werden, beschäftigen sich im allgemeinen mit Teilaspekten
der Biographie oder der Werke Bernhards. Vorliegende Untersuchung — und
darin liegt bereits ihre grundlegende Bedeutung — basiert auf dem Gesamtwerk
Bernhards und bietet eine umfassende, systematische Darstellung der an sich

«unsystematischen» Äußerungen Bernhards über das Wesen der religiösen
Erfahrung.

Diese Arbeit wurde im November 1978 von der Evangelisch-Theologischen

Fakultät der Universität München als Habilitationsschrift für das Fach

Kirchengeschichte (Referenten: R. Schwarz und G. Kretschmar) angenommen.

Bereits im voraus sind zwei Umstände bemerkenswert. Einmal, daß sich ein

evangelischer Theologe so intensiv mit Bernhard von Clairvaux einläßt und
seine Aktualität auch für die heutige Zeit herausstellt. Zum zweiten, daß der

gleiche U. Köpf, der im Jahre 1974 eine Studie über «Die Anfänge der
theologischen Wissenschaftstheorie im 13. Jahrhundert» publiziert hatte, sich das

vor allem von Dom J. Leclercq OSB vertretene Konzept der « monastischen

Theologie » zu eigen macht, folglich allen Ernstes Bernhard als Theologen und
seine Lehre als authentische Theologie bezeichnet. All das ist — heute noch —

nicht selbstverständlich
Die Abhandlung versteht sich als eine historische Untersuchung des

religiös-theologischen Erfahrungsbegriffes und -bezuges im Gesamtwerk Bernhards

und als Beitrag zur Klärung dieses weiten, unbestimmten (daher
problematischen), aber doch unentbehrlichen Begriffes. Mit philologisch-historischen
Methoden untersucht U. Köpfden Gebrauch und die Funktion des spezifischen
Erfahrungsbegriffes (die ganze Wortfamilie von experiri, dazu noch gelegentlich
vonpari, sentire, gustare, probare und afftci) in Bernhards Schriften und analysiert
die ausdrücklichen Reflexionen auf Erfahrung. Mit strenger Konsequenz hält er
sich an die eingangs festgelegten Prinzipien und Eingrenzungen des

Gegenstandes. So klammert er prinzipiell den Bereich der impliziten Erfahrungen aus,
ebenso die nicht spezifischen Erfahrungsbegriffe.

U. Köpf hat zur Erhellung des religiösen Erfahrungsbegriffes gerade
deshalb Bernhard gewählt, weil sich einerseits bei ihm, wie sonst nirgends, der
antike und christliche Sprachgebrauch von Erfahrung gleichsam verdichtet -
noch vor aller Schematisierung—, und andererseits, weil die religiöse Erfahrung
im Werke des Abtes von Clairvaux zu einer theologischen Kategorie wurde.
Bernhard ist zudem der hervorragendste Vertreter der monastischen Theologie,
in welcher der Erfahrungsbegriff eine ganz große Rolle spielt. Für die Wahl



Comptes rendus 513

Bernhards war schließlich auch der Einfluß ausschlaggebend, den Bernhard auf
Martin Luther und sein Erfahrungsverständnis, aber auch auf den neuzeitlichen
Protestantismus ausgeübt hat. Entgegen einer Behauptung von G. Ebeling, dem
das Buch übrigens gewidmet ist und der wesentlich zur Wiedergewinnung des

Erfahrungsbegriffes für die evangelische Theologie beigetragen hat, zeigt
U. Köpf überzeugend auf, daß Erfahrung nicht erst bei Luther, sondern bereits
bei Bernhard für die Theologie konstitutive Bedeutung erlangte.

Tatsächlich stellt Bernhard an den Anfang allen religiösen Lebens die

Erfahrung. Sie ist auch die primäre Quelle religiös-theologischen Denkens. Daß
die Erfahrung ein Schlüsselbegriff in Bernhards Spiritualität und Theologie ist,
darauf haben bereits die Arbeiten von J. Schuck, Dom J. Leclercq, J. Mouroux,
C. Dumont und P. Miquel hingewiesen. J. Schuck, Das Hohelied des hl. Bernhard

von Clairvaux 11, formulierte diese Feststellung sehr prägnant, indem er
schrieb, « Credo, ut experiar » sei das Axiom für Bernhards Theologie gewesen.
Eigentlich hätte man erwartet, daß U. Köpf an diesem Zitat anknüpft oder dazu

Stellung nimmt.
Grund und Ausgangspunkt der Theologie ist nach dem Verständnis des

hl. Bernhard — so folgert U. Köpf (234) — das erfahrende Subjekt und die

Vorgänge in ihm, wobei dieser Ansatz keineswegs zu einer Isolierung des Subjekts
und zum Verlust von Wirklichkeits-, Geschichts- und Gottesbezug führt. Die
Anknüpfung am Erfahrungsbegriff hat eben zur Folge, daß sich Theologie
tatsächlich auf Wirklichkeit bezieht und nicht auf beliebige Satzungen (235).
U. Köpf erblickt die zwei für die Theologie Bernhards strukturierenden
Elemente : a) in der zentralen Stellung, die das Interesse am Heil in seinem

theologischen Denken einnimmt, und b) in der Unterscheidung und

Inbeziehungsetzung der beiden gleichrangigen Forderungen nach Selbst- und
Gotteserkenntnis (227). Beide Elemente hängen mit der Kategorie der Erfahrung

zusammen und stecken den Rahmen für die Inhalte der religiösen Erfahrung

ab.

U. Köpf behandelt die schwierige Materie in sechs Kapiteln. In der

Einleitung (1. Kap., 1—20) werden neben Zielsetzung und Methode der Abhandlung

die Aktualität, die Problematik und das deutsche, lateinische und griechische

Vokabular des Erfahrungsbegriffes dargelegt. Im zweiten Kapitel (21—41)

bringt U. Köpf eine Fülle von Problemen zur Sprache, die das Erfahrungsverständnis

aufwirft: die Möglichkeit religiöser Erfahrung, ihr geschichtlicher
Charakter, ihre Stufen und Voraussetzungen. Im dritten Kapitel (42—117) gibt
U. Köpf einen vollständigen Uberblick über die materiale Seite der Erfahrung,
also über den Kreis des Erfahrenen bzw. Erfahrbaren, wobei aber nur jene

Aussagen berücksichtigt werden, die ausdrücklich mit dem spezifischen
Erfahrungsbegriff verbunden sind. Der Erfahrungskreis läßt sich in drei Bereiche

gliedern : Naturerfahrung, Erfahrung im innermenschlichen Bereich und
religiöse Erfahrung. Überraschend ist die Feststellung, daß Bernhard den Erfah-



514 Rezensionen

rungsbegriffpraktisch nie aufNatur- oder allgemeine Dingerfahrung anwendet.
Am umfangreichsten und gewichtigsten ist bei Bernhard der ganze Komplex
der religiösen Erfahrung, die sich in allgemeine und speziell geistliche,
mystische) religiöse Erfahrung einteilen läßt. Zu den allgemein religiösen
Erfahrungen gehören die Unheilserfahrungen : Anfechtung (sie nimmt in Bernhards

Erfahrung und Theologie einen breiten Raum ein), Versagen, Zwang,
und die Heilserfahrungen. Aus dem Material des Erfahrenen liest dann U. Köpf
die Struktur des Erfahrungsvorganges ab : das Typische der religiösen Erfahrung
ist, daß wir das Gegenüber nie selbst erfahren, sondern nur seine Wirkungen,
aufgrund derer wir aufden Urheber zurückschließen. Nach Bernhard ist also die

Gotteserfahrung nur in Wirkungen am religiösen Subjekt faßbar.

Das vierte Kapitel (118—187) rückt das erfahrende Subjekt in den Blickpunkt

und fragt nach dem Ort (das Innere), nach dem Organ (Affekte, die
inneren Sinne), nach dem Ursprung (Passivität des erfahrenden Subjekts) und
nach den Wirkungen (Erfahrenheit und Aktivität: Reden und Verlangen) der

religiösen Erfahrung. In diesem Abschnitt kommen für die Theologie Bernhards

wichtigste Themen zur Sprache, etwa : sein anthropologischer und onto-
logischer Dualismus (Körper—Seele, Fleisch—Geist), der sich dann auch in
einem hermeneutischen Dualismus auswirkt (äußeres Wort - innerer Sinn, vgl.
mehrfache Schriftsinne), die reiche Metaphorik des Innenlebens : z.B. die
Metaphern der Nahrungsaufnahme und Nahrungsverarbeitung, die hervorragende
Bedeutung des Geschmacksinnes (gustus, sapor), der Empfindungsqualität der
Süße Cdulcedo, suavitas) und der affektiven Rede (vgl. das Vokabular: eructare,

ructare usw.). Das fünfte Kapitel (188—223) handelt von der Erfahrung im
Bereich religiösen Lebens. Hier werden besprochen : eigene Erfahrung als

Quelle religiösen Lebens; fremde Erfahrenheit als Autorität, Anleitung zur
Interpretation eigener Erfahrung und Quelle eigener Erfahrung; eigene Erfahrung

als Vermittler fremder Erfahrung ; Erfahrung und Verstehen (von Texten,
von fremdem Leben) ; eigene Erfahrung als Urheber von Relevanz und Gewißheit.

In diesem Zusammenhang stellt U. Köpf einige hermeneutische Prinzipien

Bernhards zusammen, vor allem das fundamentale Prinzip : « Gleiches zu
Gleichem », das zugleich ein Grundprinzip für die Christologie und die Sote-

riologie Bernhards ist. Im Schlußkapitel (6. Kap., 224—237) referiert U. Köpf
über den Ertrag seiner Untersuchung für das Verständnis der Theologie Bernhards

einerseits und andererseits für die Geschichte des Erfahrungsbegriffes.
Als Anhang figuriert eine wertvolle Konkordanztabelle der Werke Bernhards in
der kritischen Ausgabe von Dom Leclercq und der Ausgabe in der « Patrologia
latina» von Migne. Schließlich folgen die Register (auch Bibelstellen!).

U. Köpf hat in dieser Abhandlung einen Schlüsselbegriff im Gesamtwerk
Bernhards von Clairvaux untersucht und somit ist seine Arbeit, die durch die

Konsequenz seiner Methode und die präzise Wissenschaftlichkeit besticht, selber

zu einem unverzichtbaren Schlüssel zum Verständnis der Theologie und



Comptes rendus 515

Spiritualität Bernhards geworden. Das Buch von U. Köpf gehört nun zweifelsohne

zu den grundlegendsten und solidesten Bernhardstudien des deutschen

Sprachraumes.
Als Nichtmönch und Nichtkatholik tritt U. Köpf mit ganz neuen

Voraussetzungen an Bernhard heran. Man ist übrigens erstaunt, wie gut er sich «in
monasticis» auskennt. Immer wieder kann er auf Einflüsse Bernhards auf
Luther und die Reformatoren hinweisen, auf Parallelen und Affinitäten. Öfters
zitiert er protestantische Handbücher oder Studien, in denen Bernhard behandelt

wird. An manchen Orten scheinen natürlich die typisch evangelischen
Ansätze durch, etwa in der Rede vom gnädigen Gott, im Problem der
Rechtfertigung und der Gnade usw. Das mag da und dort das Risiko einschließen,
Bernhards Gedanken zu selektieren.

Es ist ohne weiteres einsichtig, daß sich U. Köpf methodologisch auf den

spezifischen Erfahrungsbegriff (experiri) beschränken mußte. Aber auch er ist
sich bewußt, daß deshalb notwendigerweise mehrere Bereiche, z.B. gerade für
das monastische Leben essentiale (Liturgie usw.) oder in der Theologie wesentliche

(Trinitätslehre, Pneumatologie usw.) wegfallen mußten.
Man kann nicht allen Schlußfolgerungen von U. Köpfvorbehaltlos zustimmen.

Befremdend wirken seine Erklärungen über die « Asakramentalität »

Bernhards. Das Wort Gottes gehört wesentlich zum Sakrament und hat nach
Bernhard selber sakramentalen Charakter. Die wichtige Studie von Dom Le-
clercq «Christusnachfolge und Sakrament in der Theologie des hl. Bernhard»
hätte manches erhellen können. Gerade an diesem Punkt wird uns neu bewußt,
wie dringend die Untersuchung eines anderen Schlüsselbegriffes im Werk
Bernhards wäre, nämlich der theologischen Kategorien « sacramentum » und

« myStenum ».

Die Lektüre des Buches von U. Köpf ist nicht immer leicht, da er sich einer
stark philosophisch und von der Wissenschaftstheorie geprägten Diktion
bedient. Sehr mühsam wirkt sich aus, daß U. Köpf konsequent mit Abkürzungen

arbeitet, die er mit einem Hinweis aufdie « theologische Realenzyklopädie »

(TRE) beim Leser einfach voraussetzt. Man hätte sich gewünscht, daß in einer
so erstrangigen Abhandlung, wie es die von U. Köpf ist, das von der kritischen
Ausgabe vorgeschlagene Abkürzungsverzeichnis der Werke Bernhards
übernommen wird. Es wäre schließlich auch von Vorteil gewesen, wenn die in den

Anmerkungen zitierte Literatur in einem eigenen Literaturverzeichnis vollständig

aufgeführt worden wäre.
Die Untersuchung von U. Köpf wird fortan nicht nur zu den grundlegendsten

aller Bernhardstudien zählen, sondern dürfte auch — etwa wie das

Standardwerk von E. Gilson, La théologie mystique de saint Bernard, Paris 1934 —

einen Wendepunkt in der Beurteilung und für das Verständnis der Theologie
Bernhards von Clairvaux bedeuten.

Alberich Altermatt O. Cist.



516 Rezensionen

Luther aujourd'hui. Par les professeurs de la Faculté de théologie protestante
de Bruxelles et de la Faculté de théologie catholique de Louvain. Publié sous la

direction de H.R. Boudin et A. Houssiau. — Louvain-la-Neuve : Publications de
la Faculté de théologie, 1983. 307 p. (Cahiers de la Revue théologique de

Louvain, 11.)

Il est toujours difficile de rédiger la recension d'un ouvrage collectif à cause
de la multiplicité des points de vue. Ou bien on résume d'une manière rapide
chacune des contributions, ou bien on centre son attention sur les pages qui nous
ont paru les plus importantes. J'ai suivi cette seconde méthode, tout en ayant
conscience de ses limites.

Habituellement, on estime que la philosophie nominaliste a joué un rôle
négatif dans l'élaboration doctrinale du luthéranisme. A. Gesché souligne
l'influence positive qu'a exercée sur Luther la pensée issue d'Occam, car « elle offre
cet avantage incontestable de prendre spéculativement au sérieux l'historique et
l'unicum» (p. 164). Or précisément la doctrine biblique est centrée, non sur
l'analyse de la nature des êtres, mais sur des événements concrets porteurs de
salut. Malgré ses faiblesses sur le plan métaphysique, le nominalisme a pu aider
le réformateur à prendre très au sérieux le Dieu de Jésus-Christ.

De nos jours, certains théologiens critiquent avec force l'enseignement
patristique sur 1'« impassibilité » divine. Ils introduisent - à tort selon nous - le

thème de la «souffrance» de Dieu. Or, Luther serait l'une des sources de cette
orientation : « On peut dire que pour Luther... les souffrances endurées par Jésus

ne sont pas simplement à attribuera Dieu parce que lapersonne (unique) de Jésus

est divine, mais qu'il y a <communication> de ces passibilités de la nature
humaine à la nature divine, qu'elles la manifestent en tout cas» (p. 175). Certes,
l'auteur reconnaît que, sur ce point précis, demeurent des difficultés
d'interprétation. En lisant ces lignes, je me suis demandé dans quelle mesure la

philosophie de Hegel dépend de ce thème luthérien.
Plusieurs contributions abordent sous des biais divers le thème de la

justification. A ce sujet, C. Moellerestime qu'actuellement entre les confessions «il y
a beaucoup plus d'accord que de désaccord. Les divergences tiennent bien plus à

une vision théologique différente qu'à une opposition réelle sur les points de foi »

(p. 281).
A notre avis, l'accord se situe au niveau de l'expérience vitale de foi du

pécheur demandant à Dieu le pardon. Car nous sommes bien d'accord que
Luther a voulu que soit soulignée dans l'Eglise la spiritualité dupublicain dans le

Temple. Dans un premier temps, le pécheur ne jette aucun regard sur la
conversion que Dieu suscite en lui, mais il contemple uniquement l'amour
inconditionnel du Seigneur pour lui, contrastant avec sa propre misère ; et dans un
second temps, il offre à Dieu sa reconnaissance s'incarnant dans les «bonnes

œuvres». Sur le plan doctrinal, un désaccord subsiste dans la mesure où la



Comptes rendus 517

théologie protestante enseigne encore que le pardon est aussi inconditionnel

que l'amour divin puisque, si l'on veut rester fidèle à Luther, on manifeste la

même certitude de foi face à la miséricorde divine et à la justification.
D'autres contributions examinent la doctrine de Luther sur la règle de foi,

sur le ministère, sur la Cène du Seigneur, sur l'activité catéchétique du
Réformateur. La première étude de ce livre montre toute l'évolution relative à la

compréhension de la pensée luthérienne. Cet ouvrage nous offre un modèle de

dialogue œcuménique en acte, car le désir du rapprochement n'a pas obscurci la

rigueur et l'objectivité des exposées.
Georges Bavaud



518 Rezensionen

Luther: Mythe et réalité.- Bruxelles: Editions de l'Université 1984. 123p.
(Problèmes d'histoire du christianisme. 14.)

Cet ouvrage collectif aborde des thèmes disparates qui pourtant ont tous un
rapport avec Luther. La première étude souligne les portraits contradictoires

que l'on a présentés du Réformateur (Boudin). La seconde résume l'attitude du
luthéranisme face à l'art : il combat la vénération des images religieuses, mais

respecte leur rôle didactique et ne s'oppose nullement à l'art profane Wirth).
La troisième manifeste comment Luther, dans sa jeunesse, a été beaucoup plus

respectueux des juifs que dans sa vieillesse (Plard). La quatrième compare la

doctrine luthérienne de la justification avec celle du IIe Concile du Vatican
(Chantraine). La cinquième précise comment les calvinistes ont jugé Luther
(Plard). La sixième manifeste combien le Réformateur allemand est peu présent
à l'anglicanisme (Sereech). Enfin la septième se demande comment la théologie
luthérienne a préparé la laïcisation de la société (Crahaj).

Il est difficile de porter un jugement d'ensemble sur ces études si différentes

par leur sujet. Je me contente de quelques remarques. J'ai apprécié la façon dont
Chantraine résume la manière dont Luther se situe par rapport à l'Eglise
catholique : « Luther ne reproche... pas exactement à l'Eglise <papale> de n'avoir
pas transmis le contenu de la révélation, mais d'en avoir perverti l'intelligence. »

Le même auteur montre bien comment, pour le Réformateur, l'asservissement
du pécheur au mal est tel qu'il supprime, non la spontanéité de la volonté, mais
la volontariété, c'est-à-dire la capacité, lors de la justification, de dire un oui k Dieu
qui soit tout entier de l'homme comme cause seconde et tout entier de Dieu
comme cause première. Personnellement, j'aurais ajouté que Luther refuse cette
volontariété parce qu'il identifie le péché avec la convoitise au sens augustinien
alors que, pour le catholicisme, la nature profonde du péché se situe dans

l'adhésion volontaire à l'amour de soi porté jusqu'au mépris de Dieu. Le
Réformateur néglige la doctrine de la fin ultime si décisive pour un saint
Thomas d'Aquin.

Crahay a bien montré comment Luther demeure un homme médiéval

lorsqu'il traite des rapports entre l'Eglise et l'Etat. On demeure dans le contexte
constantinien ; le magistrat se sent responsable de l'observation, par les citoyens,
non seulement des préceptes de la seconde table du décalogue mais encore de

ceux de la première table, ce qui implique un soutien positif donné à la vraie foi
(mais le drame est que les chrétiens divergent sur le contenu de l'enseignement
révélé). C'est dans le même contexte qu'il faut juger la position de Calvin qui
n'est pas plus théocratique que celle de Luther. Simplement le Réformateur de

Genève a établi par la discipline ecclésiale un contrôle rigoureux de la conduite
des fidèles.

Cet ouvrage est l'un des bons témoins des dialogues suscités par le cinquième

centenaire de la naissance de Luther. _ _Georges Bavaud


	Rezensionen - Comptes rendus

