Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Lebendigkeit und Bedingtheit
Autor: Balmer, Hans Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans PETER BALMER

Lebendigkeit und Bedingtheit

Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie !

Jean Genet moraliste?
Ca ne me géne pas que vous disie ¢a de moi,
mais ne confondex pas moraliste avec moralisateur?.

Forderte die griechisch-christliche Metaphysik einhellig, zu den
groBten Dingen die Seele zu erheben, das Nahe und Nichste,
Menschlich- Allzumenschliche aber geringzuschitzen, ja zu verachten 3,

! Leicht iiberarbeitete, um Zwischentitel und Anmerkungen erginzte Fassung eines
Vortrags, der letztmals auf Einladung der Philosophischen Gesellschaft von Freiburg am
23. November 1983 in der Universitit Freiburg i. Ue. gehalten wurde und zuerst am
17. Dezember 1982 im Institut fiir Philosophie der Ruhr-Universitit Bochum im Rahmen
eines Forschungsprojekts der Stiftung Volkswagenwerk; hierzu vgl. G. KUHNE-BERTRAM,
Bibliographie der populiren Lebensphilosophie des 19. Jahrhunderts in Deutschland, in:
Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, hrsg. v.
F. Ropr, Géttingen 1(1983) 289-306.

2. Genet am Osterreichischen Rundfunk in der Sendung « Der Beobachter, der ich
werden sollte. Jean Genet — Schriftsteller und Augenzeuge» vom 28. Dezember 1983.
Selbst noch von einem Genet wird also nicht in Abrede gestellt, was Camus (Carnets,
Bd. II, Paris 1964, S. 28) der /Jittérature frangaise insgesamt zuerkennt: elle est moraliste...
puisqu’elle est frangaise. Dank ihrer spezifischen Ausrichtung vermag die franzdsische Lite-
ratur, namentlich deren nicht-fiktionaler Zweig der Efssass, eine manchmal einseitige und
in groflen Teilen lebensfremde Philosophie witkungsvoll zu supplieren: guamz multi poetae,
so hatte schon Seneca (ep. 8,8) festgestellt, dicunt quae philosophis aut dicta sunt aut dicen-
da.

3 Dies gilt sowohl fiir die platonisch-augustinische wie auch fiir die aristotelisch-
thomistische Tradition. THOMAS VON AQuIN, der gleichsam rekapituliert, es seien nicht die
‘menschlichen’, sondern die ‘edelsten’ Dinge, welche die grofite Vollkommenheit der
Seele herbeifiihrten (Summa contra Gentiles L,5), rechtfertigt, dhnlich wie Aristoteles,
neben der consideratio absoluta allerdings ausdriicklich die andere Sehweise auch : consideratio
secundum esse quod habet in boc vel in illo (De ente et essentia, cap. 3).



492 Lebendigkeit und Bedingtheit

so werden seit Aristoteles immerhin die Umrisse einer gegenliufigen
Philosophie der menschlichen Dinge tradiert. Im Widerspiel zu speku-
lativer Kontemplation und logisch-deduktiver Methode konkresziert
dieses alternativ-komplementire Philosophieren mit den mannigfa-
chen Beziigen leiblich-sozialer Praxis. Praktische Philosophie reicht so
weit wie die eigentimlichen menschlichen Umstinde; sie thematisiert
die Vielzahl der Dinge, woraulf, in stetiger Modifikation, Menschen sich
bezogen erleben und woraus die Geschichten gewoben sind, in die sie
sich verwickelt finden. Weltbezogenes lebendiges Philosophieren, dies
darf festgehalten werden, bleibt elementarer Reflex der durchaus
bedingten menschlichen Verfassung.

Dieser basale Typ von Philosophie intensiviert sich bei den Mora-
listen. Threr Apperzeption erweist sich die conditio humana als Bedingung
der Moglichkeit aller menschlicher Artikulation in Fiihlen, Handeln,
Denken und Sprechen. Moralistik 4, um dies vorauszuschicken, bewihrt
sich als eine recht zu verstehende paradoxe Ausprigung naturalistisch-
materialer Transzendentalphilosophie. Analytisch-reflektierend und
intuitiv zugleich gewinnen die Moralisten Einsicht in Erfahrung und
geben, giinstigenfalls, aus ihrem Bescheidwissen Impulse zur prakti-
schen Stabilisierung in Klugheit und Weiheit. — Was aber, so ist nun-
mehr zu fragen, ist denn jeweils als moralistisch zu identifizieren?

Kriterien der Heuristik

Es scheint ein heuristisch fruchtbarer Begriff von Moralistik durch
vier Kriterien umschrieben zu sein: den Inhalt, die Form, die innere
Kohirenz und die Intention.

Zum ersten: Den Inhalt der Moralistik bildet anthropologische
Reflexion, Kenntnis von Leben und Welt, urspriinglich bezogen, trotz
relativer Verallgemeinerung, unablésbar auf Subjektivitit. Sodann: Als
gesteigerte Selbstreferenz erscheint moralistische Reflexion in kiinstle-
rischer Formung: es machen Aphorismen, Essais, Maximen, Sentenzen

# H. P. BALMER, Philosophie der menschlichen Dinge, Die europiische Moralistik,
Bern—Miinchen 1981; dazu R. IMBACH, Pour une philosophie des choses humaines, in:
Revue de Théologie et de Philosophie 115(1983) 73-77; des weiteren vgl. J. von
STACKELBERG, Franzésische Moralistik im europidischen Kontext, Darmstadt 1982 (Er-
trige der Forschung, 172); R. LoTHE, Der Philosoph als Moralist, in: Zeitschrift fiir
philosophische Forschung 36(1982) 59-63.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 493

und eine Reihe anderer unsystematischer Kurzformen die philoso-
phisch-literarische Breviloquenz der Moralisten duBlerlich kenntlich.
Drittens: Anzutreffen ist das spezifisch Moralistische iiberall in der
europidischen Tradition. Sein Ursprung liegt in der Antike, der grie-
chisch-rémischen einerseits und der biblisch-altorientalischen anderer-
seits. Die entscheidende Erneuerung bringt der Humanismus der ita-
lienischen Renaissance mit den studia humanitatis und ihrem eigentiim-
lichen Ciceronianismus. Philosophia moralis war hierin sowohl gegeniiber
der Theologie als auch der Philosophie als logisch-dialektischer ars
iudicandi in ihrer andersartig-eigenstindigen Berechtigung als ars inve-
niend: > sichergestellt. Schon bei Petrarca und ganz allgemein ging es
dabei keineswegs um moralische Indoktrination als vielmehr um die
kundige rhetorisch-literarisch angemessene Erorterung der Probleme
des Menschen und seiner Lebensfragen. Daran schlieB3t sich, vermittelt
durch Erasmus, fortan in Frankreich die Klassik der Moralistik an:
Montaigne, La Rochefoucauld, La Bruyere, Vauvenargues, Chamfort
heiBen ihre Hauptvertreter vom Ende des 16. Jahrhunderts bis zur
Franzosischen Revolution zweihundert Jahre spiter. Von Frankreich
geht die moralistische Bewegung ziemlich bald schon auf den iberischen
und britischen Kulturkreis iiber. SchlieBlich wird sie, mit Lichtenberg
als erstem, auch in Deutschland rezipiert und weitergebildet. Das
Schwergewicht der moralistischen Wirksamkeit, das ist das Vierte, liegt
auf ihrer Intention. Es ist der Vorzug ihrer Kleinformen, iiberaus wir-
kungsvoll auszustrahlen. Sie entsprechen damit der menschlichen
Grundsituation, die als je verschieden sich konstituierende Praxis der
Freiheit ¢ zu verstehen ist. Und hieran, an die Freiheit der Individuen in
ihren konkreten Bindungen appellieren die Moralisten. Aufgerufen und
in Gang gehalten wird, bei aller Skepsis und allen Widrigkeiten, die
Reflexion der Erfahrung. Es sind damit mehrere Extremhaltungen
abgewiesen: zum einen das Steckenbleiben in besinnungsloser Unmit-
telbarkeit und zum andern der asketische Weltverlust ebenso wie der
Selbstverlust an das Abstrakt-Allgemeine des objektiven Geistes in Phi-
losophie und Wissenschaft, ganz zu schweigen von blindem Gehorsam

* Historisches zur ciceronisch-humanistischen Topik und den Griinden ihrer Ver-
dringung aus dem neuzeitlichen BewuBtsein in: Hist. Wb. Philos.,, hrsg. wv.
J. Rirrer/K. GRUNDER, Bd. 4, Basel 1976, Sp. 552-556.

¢ H. P. BALMER, Praxis der Freiheit, in: Im Gesprich: der Mensch, Ein interdiszi-
plindrer Dialog, hrsg. v. H. GAuLY u. a., Diisseldorf 1981, S. 295-307.



494 Lebendigkeit und Bedingtheit

gegen vorgegebene Dogmen, seien sie nun religiéser, moralischer, juri-
discher oder welcher Art auch immer. Gegen alles Kalt-Distanzierte
und Scholastisch-Autoritire wird die Erfahrung gehért, beobachtet und
in der Reflexion auf ein Immanent-Typisches hin eingesehen. Dieses
Typische ist es, das als Appell wirkt, endgiiltigen Fixierungen zu ent-
gehen und zwischen den Extremen einen Spielraum der Freiheit wahr-
zunehmen.

ANSTATT ABSOLUTER REFLEXION

Bekanntlich ist es die deutsche Philosophie, der die moralistische
Uberlieferung im ganzen zum Problem wird. Nun sind aber, soviel hatte
sich bereits bei Aristoteles und zu Beginn der Neuzeit (im engeren Sinn)
bei Pascal abgezeichnet, Beurteilung, Integration und Auslegung des
Gnomisch-Aphoristischen im Horizont der idealistisch-rationalisti-
schen Tradition kaum méglich. Héchst bezeichnend daher, daf sich
von Kant bis Nietzsche und Heidegger eine zunehmende Ausweitung
des uberlieferten Begriffs von Philosophie beobachten 1ifit. Und mit
Nachdruck sei betont: es ist der moralistische Faktor, der, im Abriicken
vom deutschen Idealismus, die gebotene Ersetzung der absoluten durch
eine bedingte Reflexion 7 auf das gliicklichste zu beférdern vermag,

" Niheres zur Reflexion als dem uniiberbietbaren Prinzip des Philosophierens bei
W. ScuuLrz, Das Problem der absoluten Reflexion, in: ders., Vernunft und Freiheit,
Stuttgart 1981, S. 6—38. « Weil das Ich immer auf das Seiende bezogen ist», heifit es da
(S. 37£.), «entfillt jede Méglichkeit, die Differenzierung als solche spekulativ von einem
der Entzweiung vorausgehenden urspriinglichen Zustand als metaphysischem Uranfang
her zu erkliren... Wenn aber die Auseinandersetzung mit dem Seienden das Wesen des
Menschen bestimmt, dann kann es prinzipiell fir den Menschen nichts Unbedingtes
geben. Es ist kein Verhiltnis des Menschen zu sich selbst méglich, das nicht schon immer
ein Verhiltnis zum Seienden einschlieBt und umgekehrt: jeder Bezug, in dem ich mich
zum Seienden verhalte, betrifft mich selbst. Der ichhafte Mensch gewinnt seine Eigent-
lichkeit nur im Mit- und Gegeneinander mit den Mitmenschen und den Dingen... Nicht
die absolute Reflexion, aber auch nicht ein unreflektiertes Sein, sondern die Reflexion als
Auseinandersetzung des Ich mit dem Seienden macht das Wesen des Menschen aus. » Ein
Verstandnis fiir die aktuelle Bedeutung der moralistischen Tradition bezeugt Schulz
ausdriicklich in: Philosophie in der verinderten Welt, Pfullingen 1972, S. 358 ; zur Phi-
losophie der (menschlichen) Dinge vgl. ders., Ich und Welt, Pfullingen 1979.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 495

Unmbestellung des philosophischen Feldes

Im System Kants fiele die Moralistik in den Einzugsbereich der
dritten Kritik. Thr zufolge wire in der moralistischen Sentenz, iiber ihre
pragmatische Funktion der stindigen Umorientierung und Entlarvung
hinaus, eine spezifische Manifestation der Urteilskraft zu sehen. Als
Urteilen wire jedoch das moralistische Denken und Sprechen auf Logik
reduziert und miif3te, so gebunden, in seiner weiterreichenden transra-
tionalen Bedeutung unbefragt und unentschliisselt bleiben. Wollte man
stattdessen von Fichte ausgehen, so kime die ErschlieBung der Mora-
listik unter die Leitfrage zu stehen, wie denn Anschauung fixiert werde.
In solcher Hinsicht erschiene die moralistische Apperzeption dann als
ein Zwischenstadium des Verstandes fiir die vorldufige Aufnahme der
Produkte der Einbildungskraft bis zu ihrer endgiiltigen Bestimmung
durch die Vernunft. Es kime der Moralistik in dieser Optik lediglich
sekundire Bedeutung zu, die Hilfsfunktion nimlich, Rohstoffe zum
Denken anzuliefern. Philosophie von wissenschaftlicher Dignitit hin-
gegen vollzoge sich erst in der Weiterverarbeitung. Noch stirker wird
Abwertung solcher Art von Hegel betrieben. Seiner souverin platzan-
weisenden Philosophie des absoluten Geistes gilt das durchaus subjek-
tive und relative Denken der Moralisten lediglich als ein unverbindli-
cher vorphilosophischer Ausdruck individuellen Meinens, verhaftet
ganz dem Bereich parmenideisch-platonischer doxa.

Demgegeniiber bezeugt sich schon bei Schelling ein Sinn fiir die
Bediirftigkeit der philosophischen Abstraktion nach materialer Auffiil-
lung, Konkretion, Existenz und Realitit werden jetzt vorrangig und
verweisen, als das eigentlich Positive, die herkémmliche Metaphysik
insgesamt auf den Standpunkt bloBer Negativitit. Explizit gewiirdigt
wird der moralistische Uberlieferungsstrom schlieBlich bei Schopen-
hauer und Nietzsche 8. Beider Philosophieren ist ginzlich durchwirkt
von Moralistik. Es ist der dsthetisch-empirisch fundierte moralistisch-
differenzielle Faktor in seiner vollen Kraft, der nunmehr zur Umbe-
stellung des philosophischen Feldes fiihrt.

8 H. P. BALMER, Nietzsches Erschliefung der europiischen Moralistik, in: Perspek-
tiven der Philosophie, Neues Jahrbuch 7(1981) 9-24; seither erschienen: B. DONELLAN,
Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982.



496 Lebendigkeit und Bedingtheit

Mitteilung (Kierkegaard)

Gehen wir vom Zentralaxiom praktischer Philosophie aus, daf3 wir
in einen Gesamtzusammenhang menschlicher Dinge verwoben sind, so
ist eines klar, die Tatsache nimlich, dal3 wir uns nicht direkt und nicht
objektiv mitteilen kénnen. Der Grund fiir die Komplizierung der Arti-
kulation liegt darin, daf3 die direkte Mitteilung Distanz, Fertigsein und
Resultat erforderte, lauter Erfordernisse, die in der Realitit der Praxis
mit ihrem uniibersehbaren Konflux der Dinge nicht einzulésen sind.
Wir haben mithin tiber existenziell Relevantes keinen festen Wissens-
bestand mitzuteilen. Einem Denken der Selbstverwirklichung, dem,
anders als an schierer Selbsterhaltung, daran liegt, die Subjektivitit, die
eigene wie die der anderen, zu entfalten, muf3, entgegen Hegels Invek-
tive, an der Erbaulichkeit® der Rede gelegen sein. Um den ganzen
Menschen zu erreichen und in allen seinen Fahigkeiten zu bewegen — zbe
whole man must move together —, wird die erbauliche Rede auf Einfalls-
reichtum und Phantasie angewiesen bleiben, womit eine weitere ratio-
nal nicht konstruierbare Voraussetzung lebendigen Philosophierens
genannt wire. Im Dienst der Existenz, die sich in Einzelheiten konsti-
tuiert und in allerdings stets gefihrdeter Selbstbestimmung vollzieht,
versteht sich praktisches Philosophieren in rhetorischer Weise als der
Versuch, sich selbst und andere zu bewegen, Méglichkeiten zu erwigen
und Entscheidungen zu treffen. Der einzelne reflektiert in der Weise
der Innerlichkeit, wofiir auch Kierkegaard die <romantischen» Katego-
rien Aneignung und Besitz anwendet. Das Denken gehért urspriinglich
jeweils diesem und keinem andern Subjekt an. Innerlichkeit, Aneignung
und Besitz bedeuten aber objektiven Anspriichen gegeniiber eine Bre-
chung und daher die Verunméglichung direkter Mitteilung: keiner
wire jemals ganz drauflen, jemals zu Ende, jemals im Besitz kompletter
Resultate. Eingedenk der fragmentarischen Struktur ist weder Systema-
tik noch Direktheit zu erreichen. Zur Mitteilung ist vielmehr die Indi-
vidualisierung in kiinstlerischer Formung unerldBBlich: proprie communia
dicere '°, Es manifestiert sich darin das Freiheitlich-Prozessuale des War-
heitsgeschehens.

? Hierzu vgl. R. E. ANDERsON, Kierkegaards Theorie der Mitteilung, in: Materialien
zur Philosophie Seren Kierkegaards, hrsg. v. M. THEUNISSEN/W. GREVE, Frankfurt/M.
1979,S. 437-460; H. VETTER, Stadien der Existenz, Wien—Freiburg—Basel 1979, S. 23 bis
29.

10 Horaz, Ars Poetica, Z. 128,



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 497

Kierkegaards Philosophie der Mitteilung wird allerdings nur dann
mit Gewinn zur ErschlieBung der moralistischen Tradition herangezo-
gen, wenn sowohl von der ethisch-religisen Teleologie als auch deren
Verlagerung in das Selbst !' abgesehen wird. Mittlerweile scheint uns
nimlich der Optimismus einer zielgesicherten Selbstverwirklichung
nach dem Motto « Werde, der du bist» auch noch abhanden gekommen
zu sein. Inmitten einer als absurd empfundenen Welt — so radikalisiert
sich ja Kierkegaards Ansatz bei Camus — wird gerade derjenige zum
<Heldem, der, fern jeder fixen Bestimmung, in flexibler Offenheit und
Hingabe als ein wahrer Schauspieler <Ernst» macht mit der Beliebigkeit
all jener Rollen, die im Theater der Welt die Menschen insgesamt zu
spielen in der Lage sich zeigen 2. Wenn auch Kierkegaard statt einer
negativ offenen <histrionischen> Identitit einer religivsen Teleologie
augustinisch-pascalscher Provenienz folgt, der letztlich das Selbst des
Menschen in ginzlich unmoralistischer Weise verschwindet hinter dem
sich mitteilenden Gott, so bleibt der Existenzialismus doch dhnlich wie
die Moralistik motiviert: als humanistische Anthropologie legen beide
gegen die Entmenschlichung unter dem Imperialismus der Wissen-
schaften Protest ein und bekunden einmiitig das denkbar leidenschaft-
lichste Interesse an der Freiheit.

Versteben (Dilthey)

Sowie es das szientistische Problem zu differenzieren und die Wis-
senschaft zu humanisieren gilt, indem neben den neuzeitlichen Natur-
wissenschaften schlieBlich eigenstindige Geisteswissenschaften metho-
disch errichtet werden, verdient sodann Dilthey !* Gehor. Sein Unter-
nehmen zielt auf das Verstehen, ihm soll die Wissenschaftlichkeit vin-
diziert werden. Denn ob und wie jeweils ausgedriicktem individuellem
Erleben tiberhaupt etwas Objektiv-Allgemeines abzugewinnen sei, das
eben ist die Frage. Uber die hermeneutische Trias Erleben-Ausdruck-

' J. Horw, Kierkegaards Konzeption des Selbst, Meisenheim 1972.

12 [ "homme absurde commence... o#, cessant d'adniirer le jeu, l'esprit veut y entrer. Penétrer dans
toutes ces vies, les éprouver dans leur diversite, c’est proprement les jouer. A. Camus, Le mythe de
Sisyphe (1942), in: ders., Essais, hrsg. v. R. QuiLLior, Paris 1965, S. 158.

13 Vgl. L. Lanpcresg, Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften, in:
Jahrbuch fiir Philosophie und phinomenologische Forschung 9 (1928) 237-366.



498 Lebendigkeit und Bedingtheit

Verstehen und das Prinzip der Bedeutsamkeit kommt Dilthey auf einen
seelischen Gesamtzusammenhang, den er als immer schon verstehende
Lebendigkeit auffallt. Es hieBe dies, dall niemals einer der totalen
Aufklirung bediirfte, da ein jeder die zentralen Belange von sich aus
schon kennen wiirde. Erkenntnis vollzége sich als Modifizierung und
Anreicherung durch neue Verbindungen. Verstehend, so Dilthey wei-
ter, applizierten wir keine objektiven Kategorien, realisierten vielmehr
das Bedeutsame im jeweils Typischen und folgten einem Appell, der in
Beziehung zur Ganzheit des betroffenen Lebens stiinde. Und tiberdies
steigerte sich darin dessen Lebendigkeit. Das Wahrnehmen des Typi-
schen will Dilthey statt als bloB theoretisches Verhalten eher als Uber-
tragung verstanden wissen: es wiirde lebendige Beziehung gestiftet.
Verstehen in seiner ganzen Bandbreite wire Bekundung einer Sorge um
Ganzsein in individueller wie auch sozialer Hinsicht: Verstehend such-
ten wir uns in den Besitz aller unserer jeweiligen Moglichkeiten zu
bringen.

Nun geht Dilthey aber tber appellative Typik und Lebendigkeit
hinaus, und darin liegt aus moralistischer Sicht das Fragwiirdige. Seiner
Theorie zufolge konstituieren sich die Geisteswissenschaften in einem
kontinuierlichen Aufstieg vom Typologischen des individuellen Ver-
stehens zu einem Gesamtzusammenhang der geistigen Welt. Das besagt,
es seien Uberginge in Wissenschaft und Philosophie, Tendenz auf
Vertiefung, Auswahl des Wesentlichen und, darauf aufbauend, Ermég-
lichung eines zunehmend besonnenen Handelns zu erwarten, strebe
doch das Leben von seiner Geistesbewegung her nach Idealitit und
umfassender Einheit. Dies ist offensichtlich nicht viel anderes als die
Teleologie der iiberlieferten Metaphysik, Dilthey bestens bekannt von
Hegel her. Bei aller Option fiir Geschichtlichkeit behauptet sich doch
auch hier noch immer das zurechtgemachte Bild eines idealen Lebens.
Diltheys Hermeneutik — dhnlich wie iibrigens auch Husserls Phinome-
nologie — ist die Frage vorzuhalten, ob hier nicht noch immer die
metaphysisch begriindeten Wissenschaften einer falschen Askese auf-
sitzen. Verstehen wiirde dann noch immer nicht angemessen realisiert,
solange nimlich das Menschliche auf die Abstraktheit einer Wissen-
schaftlichkeit festgelegt bleibt. Eine, wie es scheint, gegenwirtig gebo-
tene und philosophisch legitimierte Praxis der Freiheit erfordert aber
endlich die Einordnung der Wissenschaft in das Ganze der iiber- und
auBerwissenschaftlichen menschlichen Lebendigkeit. Ein, wie alle
Welt weil3, ebenso schwieriges wie bedringendes Problem.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 499
Urmigang mit den Dingen (Heidegger)

An Hermeneutik und Phinomenologie kniipft schlielich Heideg-
ger an. Ein Zentralaspekt seiner Fundamentalontologie 143t in beson-
derer Weise fiir die Philosophie der menschlichen Dinge fruchtbar sich
machen. Es hingt dies zusammen mit der Heideggerschen Kritik an der
seit Aristoteles tradierten Trichotomie von Theorie, Praxis und Tech-
nik. Ist das menschliche Weltverhalten gemil3 Heideggers Urteil schon
im theoretischen Vorstellen und im technischen Herstellen depraviert,
so kann fatalerweise auch die Praxis noch herabsinken zu blo3em Fest-
stellen. Anstatt aber im «Ge-stell> schierer Faktizitidt zu erstarren, wire
die Welt vielmehr in unmittelbarer Nihe zu halten. Es umfingt
menschlich die Dinge ein Horizont, der weiter ist als blof3 technisch
oder theoretisch. Ebendies meint Praxis: das Zusammendasein in
einem freien Umgang. Verstehen ist entsprechend primir Auslegung
auf Moglichkeiten hin, es hat Entwurfcharakter, ist von schopferischer
Bedeutung, wihrend Aussage, Pridizierung, Mitteilung nachgeordnet
bleiben.

Seit der Antike gilt das Ding als Kondensat unseres unablésbaren
Verflochtenseins in das Gewebe der Welt. Unter pragmata sind dieje-
nigen Konkretionen gemeint, womit wir im praktischen Umgang zu tun
haben. «In Fithlung mit der Wirme der Dinge» stehen, wie Adorno in
den «Minima Moralia» postuliert 14 — darin besteht, noch vor allem
Handeln, gedeihliche Praxis. Es sind die Dinge, Symbole des Weltge-
flechts, Analoga zum Ganzen, in denen wir Welt in Nihe haben, sofern
sie nur nicht ontologisch als Gegenstinde, hypokeimena oder chremata
verkannt werden, und inmitten einer erkalteten Welt, bloB3 noch vor-,
her- und festgestellt, alle menschliche Lebendigkeit sich verliert. Indes-
sen vermogen Dinge, in Fiille wie auch als Versammlung von Welt in
einem jeweiligen einzelnen, als Angelegenheiten sowohl als auch als
Inbegriff dessen, was der Fall ist — Dinge also vermégen uns jene
Polaritit in der Realitdt zu sein, worauf wir menschlich angewiesen
bleiben. Es bestimmt das Gewicht der Welt sich fiir uns aus den «wert-
behafteten» !* menschlichen Dingen. Kénnen folglich, bei Meister Eck-
hart oder in Rilkes Lyrik, die Seele und selbst Gott Ding heif3en, so

T, W. ADorNO, Minima Moralia, Reflexionen aus dem beschidigten Leben,
Frankfurt/M. 1951, S. 47 (Nr. 21), vgl. S. 334 (Nr. 153).
'* M. HEIDEGGER, Sein und Zeit (1927), Tiibingen ''1967, S. 63.



500 Lebendigkeit und Bedingtheit

erscheint es stimmig und angemessen, wenn bei Heidegger das Ding
benannt wird als «der vorsichtige und enthaltsame Name» !¢ fiir etwas,
was in seiner Bedeutung nie restlos zu erfassen oder gar in Verfiigung zu
bringen ist. Anstatt blof3 instrumentellem Denken und in seiner Folge
der Bedeutungslosigkeit und Leere zu verfallen, ist daher im Lebens-
zusammenhang Raum freizuhalten fir das wirklich Denkwiirdige. Als
das Denkwiirdigste iiberhaupt hilt Heidegger den Mythos !” in Ehren,
und es ist ihm darin beizupflichten, sofern mit diesem Grundwort
folgendes gemeint ist: die urspriingliche Auslegung der Welt, insofern
sie uns angeht; die erste Explikation jener Geschichten, in die wir
verstrickt sind; die archetypische begriffsleitende Verbildlichung der
menschlichen Dinge in ihrer Unausdeutbarkeit, kurzum: Welt als Pra-
XI1S.

Heideggers Fragen «Wann aber und wie sind Dinge als Dinge?
Wann und wie kommen Dinge als Dinge ?» '® optiert fiir ein Denken,
das sich in nichster Nachbarschaft zur Dichtung weil3. Das ist das eine,
zutreffend auf die moralistische Tradition gleichermalBlen wie das ande-
re: Es fillt nicht schwer, Heideggers Antwort auf die Grundfrage allen
Philosophierens « Was ist der Mensch?» auf der Linie der moralisti-
schen Bescheidung mit der Endlichkeit von Pindar bis Camus zu sehen:
«Wir sind», erklidrt Heidegger, «im strengen Sinn des Wortes die Be-
Dingten. Wir haben die AnmafBung alles Unbedingten hinter uns gelas-
sen» ', Bekriftigt wird Praxisdenken solcher Art, wonach wir uns in
unserer realen Situation als bedingt zu verstehen haben, von der
fortgeschrittenen Phinomenologie, herausragend vertreten durch Mer-
leau-Ponty. Ihm ist das Ding ein von uns «stets Wiedergefundenes und
Wiedergefal3tes» 2°. Und so, in Reprisentation von unendlichen Rela-
tionen und in Konkretion differenzierter Milieus, sind, wie Merleau-
Ponty gliicklich formuliert, in dem einen Konflux wir selbst «den
Dingen beigemischt» 2!,

'¢ pERS., Das Ding (1950), in: ders., Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 1954, Teil II,
S. 49.

7 pERS., Was heil3t denken? (1952), in: 2.2.0., S. 11.

'® pERS., Das Ding, a.2.0., S. 54.

19 ebd. S. 53,

20 M. MerLEAU-PoNTY, Phinomenologie der Wahrnehmung (1945), Berlin 1966,
S. 367.

2l ebd. S. 501, vgl. 516.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 501

KOMPONENTEN MORALISTISCHER WIRKSAMKEIT

Die Virulenz des moralistischen Faktors im praktischen Philoso-
phieren scheint durch insgesamt vier Komponenten niher charakteri-
siert zu sein: das Topisch-Inventive, das Relational-Analoge, das
Lebendig-Differenzielle und, als philosophische Crux, das Verhiltnis
von Allgemeinem und Besonderem.

Hermeneutik und Skepsis

Moralistik als Philosophie der menschlichen Dinge stellt eine Topik
bereit, eine Reprisentation von #opoi, in denen sich Realitit als bedeut-
sam kundtut und als wertvoll konkretisiert von Fall zu Fall. Dem an
Bedeutung und Wert, an kohirenter Erfahrung iberdies Interessierten
ist die inventorische Aufgabe gestellt, Beziehungen aufzufinden und zu
stiften. Dies aber heil3t, vor allem Kategorisieren, relational verfahren.
Steht, ganz und gar unaristotelisch, die Relation hier — dhnlich wie
tibrigens in der Stoa, bei Augustin, Bonaventura oder Schopenhauer —in
hoher Geltung, so wird andererseits der Moralist doch keineswegs bis
zur magisch-sympathetischen Verkniipfung aller Dinge vordringen.
Der Blick fur Relationen iiberhaupt und die Sorge um den rapport des
choses geniigen vollauf, um klar zu sehen, was ist.

Es lif}t, da jedes Ding Symbol ist, vom einen zum andern sich
schlieBen mittels Analogie. «Nach Analogien denken» ist angemessen
und fruchtbar, insofern die Analogie, mit Goethe zu sprechen, den
Vorteil hat, «dal3 sie nicht abschlieBt und eigentlich nichts Letztes
will» 22, So dullert sich moralistische Sorge um Offenheit und Enthal-
tung von letzten Dingen. Unabgeschlossen vor allen Dingen ist der
Mensch selbst, es entspricht also das Denken in Analogien der conditio
bumana. Da die menschlichen Dinge moralistisch wesentlich auch als
die umstrittenen Angelegenheiten der Wirklichkeit verhandelt werden,

22 GOETHE, Maximen und Reflexionen, hrsg. v. M. HEcker (1907), Frankfurt/M.
1976, S. 108 (Nr. 532). Zu Goethes anschauender Erkenntnis vgl. W. LAMBRECHT,
Anschauende und begriffliche Erkenntnis, Eine vergleichende erkenntnistheoretische
Analyse der Denkweisen Goethes und Kants, in: Zeitschrift fiir philosophische For-
schung 10(1956) 63-84.



502 Lebendigkeit und Bedingtheit

ergibt sich ein Strang geradezu politisch akzentuierter Aphoristik, es ist
dies die taciteische Linie von Machiavelli, Guicciardini, Cardano,
Bacon, Gracidn, La Mothe le Vayer, Ligne, bis zu Vauvenargues und
weiter.

Die Treue zum moralistischen Impetus verlangt eine Philosophie
der Endlichkeit. Trotz aller Orientierungsnéte ist es nimlich weder
moglich Totalbegriindungen zu leisten noch auch im Praktischen totale
Anderungen zu schaffen. Die Identifikation mit dem Bild des Absoluten
wire gefihrlich, weil in der Einebnung der Differenzen alle konkrete
Lebendigkeit erstiirbe. Es ist daher unumginglich, einem Philosophie-
ren zuzuneigen, das der Differenz Rechnung trigt, wie es in hohem Mal3
das aphoristische Denken leistet. Lebensnotwendig ist eine Kunst, hier
und jetzt uns zurechtzufinden: im Vereinzelten, sich Widersprechen-
den, geschichilich sich Wandelnden, Kontingenten. Vonnéten ist
Ortungskunst. Falit man, wie es angezeigt scheint, die Hermeneutik,
Inbegriff der topisch-inventiven praktischen Philosophie, als Abschied
vom Prinzipiellen, als Wende zur Skepsis, als Replik auf die menschli-
che Endlichkeit 23, so fiihrt kein Weg an der moralistischen Uberliefe-
rung vorbei; Hermeneutik, Skepsis auch, war sie seit je.

Welt im Bezug auf den Menschen (Goethe)

Besondere Beachtung verdient in diesem Zusammenhang, daB3 sich
innerhalb der Moralistik selbst die Problematik des Einzelnen in Rela-
tion zu dem Andern und Vielen meldet. Ein herausragendes Beispiel fiir
die folglich schwierige Ortbarkeit des Moralistischen haben wir an dem
Grenzfall der Goethischen «Maximen und Reflexionen». Goethe,
allein hierin schon mehr als Moralist, fa3t sein aphoristisches Tun als
systematisch-zielstrebig auf. Das einzelne Element innerhalb des Gan-
zen, ein Aper¢u, wie er sagt, bilde das Mittelglied einer Verkettung,
komme aus einer Folge und rufe eine Folge hervor, es kniipfe an und
l6se Ankniipfungen aus, eine hier entschieden optimistisch-aszendie-
rend aufgefaBBte Tendenz. Es ist eine menschheitlich-humanitire Vor-
stellung vom Aphoristischen, aus der heraus Goethe wirkt. Er schreibt
im Vertrauen, es sei doch im gro3en und ganzen ein Panorama méglich,
und das Erkenntnisgeschehen faf3t er als organische Zyklik.

23 O. MARQUARD, Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 503

Es wird die pidagogisch-didaktische Abzweckung der Goethischen
«Maximen und Reflexionen», das Lehrhafte daran, schwerlich als
moralistisch gelten. Suspekt, angesichts der moralistisch-naturalistisch
konstatierten Unordnung in der Welt, erscheint insbesondere das
Bestreben, nur das Positive auszusprechen. Der «groB3e Harmoni-
arch» 2% glaubt halt, und Germanisten bis Emil Staiger sind ihm darin
gefolgt, dal man nur so foérderlich sein kénne. Goethe also ist eifrig
darauf bedacht, ausschlieBlich das zu fassen, «was der Welt zugute
kommt» #°. Was aber kommt der Welt zugute ? Darf dies als ausgemacht
gelten ? Hilft nicht die Konfrontation mit dem Schlimmen, Schlechten,
Dunklen und ‘Bésen’ oft und oft weiter als Unterdriickung und Unter-
schlagung? Die Moralisten jedenfalls halten sich von Beschénigungen,
selbst noch der leichtesten Art, weit entfernt.

Ist Goethe mit dem Organologischen wie auch der Didaxe seines
Ansatzes, wie gesagt, iiber das rein Moralistische hinaus, so wird er doch
hilfreich, sowie es darum geht, dieses Moralistische seinerseits zu
erschlielen. Zentral bleibt die Einsicht, dal wir die Welt nur «im Bezug
auf den Menschen» ?¢ kennen. Neben der Definition des Themas der
Moralistik, die man hierin gegeben sehen kann, bestimmt Goethe als
das eigentliche Studium der Menschheit ohne jede Umschweife den
Menschen ?’. Damit riicken der Sache nach wiederum die studia huma-
nitatis ins Zentrum menschlicher Bildung: Kennen und Verstehen alles
dessen, was Menschen begegnen kann, nicht in extenso, gewil3, wohl
aber durch analog-empathisches ErschlieBen von dem einen intensiv
Betrachteten und Erwogenen auf das andere. Die Zuwendung zum
Einzelnen bleibt ganz unersetzlich. Schon La Rochefoucauld sah hier,
nicht aber in einer pauschalen Kenntnis der Menschheit den Kern des
Problems: // est plus aisé de connaitre 'homme en general que de connaitre un
homme en particulier ?5. Menschenkenntnis, dies ist eine Aufgabe ohne

24 H. v. HoFMANNSsTHAL, Aufzeichnung aus dem Nachla3 (1891), in: ders., Gesam-
melte Werke, Reden und Aufsitze, Bd. III, hrsg. v. B. SCHOELLER/]. BEYER-AHLERT,
Frankfurt/M. 1980, S. 337.

25 GOETHE, 2.2.0,, S. 48 (Nr. 191).

26 ebd. S. 187 (Nr. 1077).

27 «...der Mensch ist dem Menschen das Interessanteste, und sollte ihn vielleicht ganz
allein interessieren» heil3t es, an Popes «Essay on Man» ankniipfend, in Goethes « Wil-
helm Meister» (I1,4).

¥ Lo RochHEFoucauLp, Maximes (1678), in: ders., (Euvres complétes, hrsg. v.
L. MArTIN-CHAUFFIER u. a., Paris 1964, S. 460 (Nr. 4306).



504 Lebendigkeit und Bedingtheit

Ende. « Nur simtliche Menschen», warnt Goethe, «leben das Menschli-
che» ?°. Humanitit besteht primir nicht in moralischen Imperativen,
sondern in dem, was tatsichlich und insgesamt von Menschen gelebt
wird. Die Wirklichkeit als das Differenzierte bleibt der Humus, woraus
alles Kultivierte erwichst.

Mit der Erwigung einer «titigen Skepsis» 3° umkreist Goethe die
Praxis. Er insistiert auf dem Tun als der eigentlichen menschlichen
Aufgabe, ist doch, wie er sagt, « wenig zu wissen und alles zu leisten» 3!
Handeln vollzieht sich aber nicht in irgendeinem stolz-imperialen Sinn,
sondern in eher spielerischer Form. Ausnahmsweise einmal metapho-
risch wird erldutert, es sei uns das Leben wie ein Schachbrett gegeben,
iiber das hinaus wir nicht wirken kénnen noch wollen. Passend dazu
seien uns die Steine geschnitzt, nach und nach werde uns deren Wert
und Bewegung und Vermdégen bekannt. An uns sei es, Ziige zu tun, von
denen wir uns Gewinn versprechen. Dies aber versuche jeder auf seine
Weise, und dabei lasse keiner gern sich einreden 32, Die Metapher ist
hilfreich: Wie im Schachspiel lernt ein jeder die Moglichkeiten des
Weltspiels im Vollzug kennen. Frei ist einer, insoweit er sich auf das
Vorgegebene einldf3t. Frei ist, wer anerkennt, daf3 nicht alles fehlt, und
wer an der Erweiterung seiner spielerischen Wendigkeit, auch wenn sie
ganz gewil3 nie universal und absolut wird, ausdauernd interessiert
bleibt. Die Freiheit ist konkret, es gibt sie nur im Respons auf Wirk-
lichkeit. Als praktischer Ertrag darf wirkliche Vereinigung erwartet
werden, wogegen Vereinigung blof3 in der Reflexion als triigerisch
zuriickgewiesen wird 3.

Selbstbedingung des Unbedingten?

Ein weiteres bleibt in diesem Zusammenhang zu bedenken: Es ist
vorgeschlagen worden, fiir die Interpretation der deutschen Aphoristik
an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert (insbesondere Lichtenberg,
Novalis, Friedrich Schlegel und Goethe) den Begriff einer transzenden-

29 An Schiller, 5. Mai 1798 (WA IV, Bd. 13, S. 137).

30 GoeTHE, Maximen und Reflexionen, a.2.0., S. 205 (Nr. 1203).
31 ebd. S. 87 (Nr. 420).

32 pERS., dass.

33 ebd. S. 209 (Nr. 1231).



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 505

talen Moralistik zur Anwendung zu bringen 4. Behauptet wird, in der
Moralistik kime schlieBlich ein unerledigtes Zentralthema der Philo-
sophie zum Durchbruch; das Verhiltnis von Besonderem und Allge-
meinem, bereits bei Plato und Aristoteles grundgelegt und heftig
umstritten im mittelalterlichen Universalienstreit, harrte endlich mora-
listisch seines Austrags als Konflikt von Emotionalitit und Rationalitit,
Gefiihl und Gedanke, Leidenschaft und Vernunft. Tatsichlich erwies
sich in der Erfahrung des 18. Jahrhunderts die metaphysisch begriindete
Unterordnung des mundus sensibilis unter einen mundus intelligibilis als
nicht linger haltbar, und es stellte sich fortan die Aufgabe, Anschauung,
Sinnlichkeit, Gefiihl in ihrer Bedeutung neu zu fassen. Darauf gingen
eigens die damals entstehenden Disziplinen Asthetik, Psychologie und
Anthropologie ein. Und, wird gesagt, ebenso wire auch die deutsche
Aphoristik mit dem Problem eines Ausgleichs von Denken und Emp-
finden befaf3t.

Wie sieht Goethe das Verhiltnis von Allgemeinem und Besonde-
rem? Er sieht es als Interdependenz: Das Besondere, sagt er, unterliege
dem Allgemeinen, das Allgemeine habe sich dem Besonderen zu
fiigen 3°. In neuplatonischer Tradition findet er zu einer symbolischen
Denkweise und schlielich zum Gedanken der Koinzidenz: die beiden
Pole «fallen zusammen, das Besondere ist das Allgemeine, unter ver-
schiedenen Bedingungen erscheinend»?®. Und hier verdient eines
Beachtung: Kann es denn ein unvermitteltes Streben ins Unbedingte
nicht geben, so denken wir immerhin das Unbedingte, und manche
sinnen vielleicht auf Ausgleich. Goethe findet fiir dieses religitse
Moment in der Erfahrung des animal metaphysicum eine MutmaBung, die
eine geradezu mystische Erlebensqualitit in moralistisch-moderater
Weise anklingen lifit. Erwigt wird, «wie das Unbedingte sich selbst
bedingen und so das Bedingte zu seines Gleichen machen kann» %7,
Wire es das Besondere, das sich als die ersehnte Selbstbedingung des
Unbedingten erwiese?

Empirisch-praktisch gesehen, spielt sich das Hin und Her von All-
gemeinem und Besonderem bei Goethe als Bildungsgeschehen ab.
Beim Besonderen setzt ein Weg ein und fiihrt, in allmihlicher Zueig-

34 G. NEUMANN, Ideenparadiese, Miinchen 1976.

35 GOETHE, Maximen und Reflexionen, a.2.0., S. 49 (Nr. 199).
36 ebd. S. 115 (Nr. 569).

57 ebd. S. 231 (Nr. 1371).



506 Lebendigkeit und Bedingtheit

nung nach MaBgabe der «lebendigen Heuristik»*®, die wir sind,
zunichst in die Breite; erst da, in der Gesamtheit, ist dann schlieBlich
das Allgemeine zu suchen. Lebendigkeit erhilt und steigert sich in der
Vielfalt, wohingegen das Abstrakt-Allgemeine die Welt auf Einfalt
reduzierte. Es findet sich also auch bei Goethe gegen den metaphysi-
schen Primat des Allgemeinen die moralistisch-nominalistische Akzen-
tuierung des Individuellen in der ganzen Fille seiner Differenz.

Schiuf3: Ubereinbringen des Konfligierenden

Als vorliufiges Ergebnis dieser Uberlegungen darf festgehalten wer-
den: Die Lage des Menschen in ihrer Widerspenstigkeit von Rational-
Allgemeinem und Sinnlich-Individuellem wird aphoristisch getreulich
vergegenwirtigt. Die Konfliktform Aphorismus baut sich aus der Span-
nung von Inhalt und Form, Gedanke und Darstellung auf und wirkt
ateleologisch als Kristallisation innerhalb einer lebendigen Differenzie-
rung.

Daran anschlieBend nun aber der angekiindigte Einspruch gegen
den erwihnten iberschiissigen Interpretationsvorschlag: Sowie man
nimlich von transzendentaler Moralistik spricht, ist man dber die
Reflexion der fundamentalen Daseinsbedingungen hinausgeschritten
zu einer Reflexion der Reflexion. Darin wiirden, ein einseitig herange-
zogener Lichtenberg schon soll dies belegen, die Bedingungen des
Erkennens ermittelt. Einer derartigen transzendentalen Verflichtigung
des Moralistischen ist jedoch zu widerstehen. Darf schon an der Frucht-
barkeit der tranzendentalen Fragestellung an sich Zweifel geiibt und
nach ihrer Reichweite gefragt werden, so wird deren Tendenz auf
GewiBheit von der moralistisch in Geltung gehaltenen Realitit des
Gesamtmenschlichen ad absurdum geftuhrt: Reine Subjektivitdt, gei-
stige Autonomie als Ursprung von Objektivitit, Selbstsetzung und
Selbstzweck der Vernunft und was des transzendental-idealistischen
Inventars mehr ist, wird moralistisch immerzu in seinem Uberschwang
entlarvt. Wegen des zentrifugalen Hangs zur Entweltlichung bleibt dem
Menschen die zentripetale Verwurzelung in der conditio humana als
gegenldufige Aufgabe dauernd gestellt. Wo immer sie eine Spur von
SelbstbewuBtsein bewahrt, wird die Moralistik sich daher gegen ihre

% ebd. S. 69 (Nr. 328).



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 507

Auflésung in Transzendentalphilosophie, jedenfalls des konventionel-
len Typs, mit all ihrer auf leiblich-irdische Gravitation bezogenen
Immergenz und Reszendenz entschieden entgegensetzen.

Es sei schlieBlich versucht, so deutlich wie méglich die spezifisch
moralistische Leistung zu umreiB3en und als das eigentliche Problem des
Menschen herauszustellen: Die moralistische Gegensteuerung gegen
Zerstiubung im Geistigen wird gefordert und gerechtfertigt von einem
Blick fiir die Phinomene. Keineswegs in reines Denken einzuholen,
sind sie in ihrer ganzen Breite und Tiefe umfinglich zu wahren. Der
Aphorismus ist folglich alles andere als eine reine Erkenntnisform. Er
tendiert auf authentische menschliche Lebendigkeit. Anstelle unendli-
cher Geistes-Askese insistieren die Moralisten auf der anthropologi-
schen Vermittlung. Es ist Montaigne, der erste aller Moralisten, der fiir
die erforderliche und ersehnte wechselseitige Durchdringung von Geist
und Sinnen im Menschen den geradezu heraklitischen Chiasmus
geprigt hat: intellectuellement sensibles, sensiblement intellectnels *. Kann man
es freundlicher sagen, was uns zu Menschen, zu erfreulichen Zeitge-
nossen womoglich sogar macht? Soviel ist sicher: Weder die traditio-
nelle moralische Unterordnung des Leiblichen unter das Geistige noch
auch irgendein modisch-anarchistisches upside-down kénnen entbin-
den von dem, was die Moralisten beférdern seit eh und je: das Uber-
einbringen von Leidenschaft und Vernunft, so gut oder so schlecht es
immer denn gelingen mag. Es braucht die humane Sorge nicht durchaus
mit Nietzsche (in Hardenbergs Gefolge) auf das quasi alchemistische
Konzept einer Umwandlung der Leidenschaften in Freudenschaften zu
verfallen, so willkommen ein derartiges Goldmachen auch wire. Aber
nottut der Widerstand gegen Reduktionen aller Art, gleich wie ein
Verstehen, das sich als schopferisch-titiges Interpretieren frei vollzieht.
Interpretation als Ausdruck und im Dienst gesteigerter Lebendigkeit ist
vielseitig und spontan wie das Leben selbst. Es wird also der morali-
stische Faktor einer jeden praktischen Philosophie inhirieren, die ihren
Namen verdient.

¥ M. pE MONTAIGNE, De 'expérience, Essais II1, x111, in: ders., (Euvres completes,
hrsg. v. A. THiBAUDET/M. RAT, Paris 1962, S. 1087. Vgl. HoFMANNSTHAL (2.2.0., S. 290):
«Franzosische Prosa auf ihrer héchsten Stufe ist im Geistigen sinnlicher und im Sinnli-
chen geistiger, als die deutsche auf ihrer gegenwirtigen Stufe.» Zur Programmatik des
Themas Versinnlichung des Geistes, Vergeistigung der Sinne fiir die philosophische
Anthropologie des 20. Jahrhunderts vgl. H. PLEssNEr, Gesammelte Schriften, Frank-
furt/M. 1981, Bd. 1V, S. 71.






	Lebendigkeit und Bedingtheit

