
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Lebendigkeit und Bedingtheit

Autor: Balmer, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Peter Balmer

Lebendigkeit und Bedingtheit

Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 1

Jean Genet moraliste

Ça ne me gêne pas que vous disiez ça de moi,
mais ne confondez pas moraliste avec moralisateur2.

Forderte die griechisch-christliche Metaphysik einhellig, zu den
größten Dingen die Seele zu erheben, das Nahe und Nächste,
Menschlich-Allzumenschliche aber geringzuschätzen, ja zu verachten 3,

1 Leicht überarbeitete, um Zwischentitel und Anmerkungen ergänzte Fassung eines

Vortrags, der letztmals auf Einladung der Philosophischen Gesellschaft von Freiburg am
23. November 1983 in der Universität Freiburg i. Ue. gehalten wurde und zuerst am
17. Dezember 1982 im Institut für Philosophie der Ruhr-Universität Bochum im Rahmen
eines Forschungsprojekts der Stiftung Volkswagenwerk ; hierzu vgl. G. Kühne-Bertram,
Bibliographie der populären Lebensphilosophie des 19. Jahrhunderts in Deutschland, in :

Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften, hrsg. v.
F. Rodi, Göttingen 1(1983) 289-306.

2 J. Genet am Osterreichischen Rundfunk in der Sendung « Der Beobachter, der ich
werden sollte. Jean Genet — Schriftsteller und Augenzeuge» vom 28. Dezember 1983.
Selbst noch von einem Genet wird also nicht in Abrede gestellt, was Camus (Carnets,
Bd. II, Paris 1964, S. 28) der littérature française insgesamt zuerkennt: elle est moraliste...

puisqu'elle est française. Dank ihrer spezifischen Ausrichtung vermag die französische
Literatur, namentlich deren nicht-fiktionaler Zweig der Essais, eine manchmal einseitige und
in großen Teilen lebensfremde Philosophie wirkungsvoll zu supplieren : quam multipoetae,
so hatte schon Seneca (ep. 8,8) festgestellt, dicunt quae philosophis aut dicta sunt aut dicen-
da.

3 Dies gilt sowohl für die platonisch-augustinische wie auch für die aristotelisch-
thomistische Tradition. Thomas von Aquin, der gleichsam rekapituliert, es seien nicht die
'menschlichen', sondern die 'edelsten' Dinge, welche die größte Vollkommenheit der
Seele herbeiführten (Summa contra Gentiles 1,5), rechtfertigt, ähnlich wie Aristoteles,
neben der consideratio absoluta allerdings ausdrücklich die andere Sehweise auch : consideratio

secundum esse quod habet in hoc vel in illo (De ente et essentia, cap. 3).



492 Lebendigkeit und Bedingtheit

so werden seit Aristoteles immerhin die Umrisse einer gegenläufigen
Philosophie der menschlichen Dinge tradiert. Im Widerspiel zu spekulativer

Kontemplation und logisch-deduktiver Methode konkresziert
dieses alternativ-komplementäre Philosophieren mit den mannigfachen

Bezügen leiblich-sozialer Praxis. Praktische Philosophie reicht so

weit wie die eigentümlichen menschlichen Umstände; sie thematisiert
die Vielzahl der Dinge, worauf, in stetiger Modifikation, Menschen sich

bezogen erleben und woraus die Geschichten gewoben sind, in die sie

sich verwickelt finden. Weltbezogenes lebendiges Philosophieren, dies

darf festgehalten werden, bleibt elementarer Reflex der durchaus

bedingten menschlichen Verfassung.
Dieser basale Typ von Philosophie intensiviert sich bei den Moralisten.

Ihrer Apperzeption erweist sich die conditio humana als Bedingung
der Möglichkeit aller menschlicher Artikulation in Fühlen, Handeln,
Denken und Sprechen. Moralistik 4, um dies vorauszuschicken, bewährt
sich als eine recht zu verstehende paradoxe Ausprägung naturalistisch-
materialer Transzendentalphilosophie. Analytisch-reflektierend und
intuitiv zugleich gewinnen die Moralisten Einsicht in Erfahrung und
geben, günstigenfalls, aus ihrem Bescheidwissen Impulse zur praktischen

Stabilisierung in Klugheit und Weiheit. — Was aber, so ist
nunmehr zu fragen, ist denn jeweils als moralistisch zu identifizieren?

Kriterien der Heuristik

Es scheint ein heuristisch fruchtbarer Begriff von Moralistik durch
vier Kriterien umschrieben zu sein: den Inhalt, die Form, die innere
Kohärenz und die Intention.

Zum ersten: Den Inhalt der Moralistik bildet anthropologische
Reflexion, Kenntnis von Leben und Welt, ursprünglich bezogen, trotz
relativer Verallgemeinerung, unablösbar auf Subjektivität. Sodann: Als

gesteigerte Selbstreferenz erscheint moralistische Reflexion in künstlerischer

Formung: es machen Aphorismen, Essais, Maximen, Sentenzen

4 H. P. Balmer, Philosophie der menschlichen Dinge, Die europäische Moralistik,
Bern-München 1981 ; dazu R. Imbach, Pour une philosophie des choses humaines, in:
Revue de Théologie et de Philosophie 115(1983) 73-77; des weiteren vgl. J. von
Stackelberg, Französische Moralistik im europäischen Kontext, Darmstadt 1982

(Erträge der Forschung, 172); R. Lüthe, Der Philosoph als Moralist, in: Zeitschrift für
philosophische Forschung 36(1982) 59—63.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 493

und eine Reihe anderer unsystematischer Kurzformen die
philosophisch-literarische Breviloquenz der Moralisten äußerlich kenntlich.
Drittens: Anzutreffen ist das spezifisch Moralistische überall in der

europäischen Tradition. Sein Ursprung liegt in der Antike, der
griechisch-römischen einerseits und der biblisch-altorientalischen andererseits.

Die entscheidende Erneuerung bringt der Humanismus der
italienischen Renaissance mit den studia humanitatis und ihrem eigentümlichen

Ciceronianismus. Philosophia moralis war hierin sowohl gegenüber
der Theologie als auch der Philosophie als logisch-dialektischer ars
iudicandi in ihrer andersartig-eigenständigen Berechtigung als ars inve-

niendi5 sichergestellt. Schon bei Petrarca und ganz allgemein ging es

dabei keineswegs um moralische Indoktrination als vielmehr um die

kundige rhetorisch-literarisch angemessene Erörterung der Probleme
des Menschen und seiner Lebensfragen. Daran schließt sich, vermittelt
durch Erasmus, fortan in Frankreich die Klassik der Moralistik an:

Montaigne, La Rochefoucauld, La Bruyère, Vauvenargues, Chamfort
heißen ihre Hauptvertreter vom Ende des 16. Jahrhunderts bis zur
Französischen Revolution zweihundert Jahre später. Von Frankreich
geht die moralistische Bewegung ziemlich bald schon auf den iberischen
und britischen Kulturkreis über. Schließlich wird sie, mit Lichtenberg
als erstem, auch in Deutschland rezipiert und weitergebildet. Das

Schwergewicht der moralistischen Wirksamkeit, das ist das Vierte, liegt
auf ihrer Intention. Es ist der Vorzug ihrer Kleinformen, überaus

wirkungsvoll auszustrahlen. Sie entsprechen damit der menschlichen
Grundsituation, die als je verschieden sich konstituierende Praxis der
Freiheit6 zu verstehen ist. Und hieran, an die Freiheit der Individuen in
ihren konkreten Bindungen appellieren die Moralisten. Aufgerufen und
in Gang gehalten wird, bei aller Skepsis und allen Widrigkeiten, die
Reflexion der Erfahrung. Es sind damit mehrere Extremhaltungen
abgewiesen: zum einen das Steckenbleiben in besinnungsloser
Unmittelbarkeit und zum andern der asketische Weltverlust ebenso wie der
Selbstverlust an das Abstrakt-Allgemeine des objektiven Geistes in
Philosophie und Wissenschaft, ganz zu schweigen von blindem Gehorsam

® Historisches zur ciceronisch-humanistischen Topik und den Gründen ihrer
Verdrängung aus dem neuzeitlichen Bewußtsein in: Hist. Wb. Philos., hrsg. v.
J. Ritter/K. Gründer, Bd. 4, Basel 1976, Sp. 552—556.

6 H. P. Balmer, Praxis der Freiheit, in: Im Gespräch: der Mensch, Ein interdisziplinärer

Dialog, hrsg. v. H. Gauly u. a., Düsseldorf 1981, S. 295-307.



494 Lebendigkeit und Bedingtheit

gegen vorgegebene Dogmen, seien sie nun religiöser, moralischer,
juridischer oder welcher Art auch immer. Gegen alles Kalt-Distanzierte
und Scholastisch-Autoritäre wird die Erfahrung gehört, beobachtet und
in der Reflexion auf ein Immanent-Typisches hin eingesehen. Dieses

Typische ist es, das als Appell wirkt, endgültigen Fixierungen zu
entgehen und zwischen den Extremen einen Spielraum der Freiheit
wahrzunehmen.

Anstatt absoluter Reflexion

Bekanntlich ist es die deutsche Philosophie, der die moralistische
Überlieferung im ganzen zum Problem wird. Nun sind aber, soviel hatte
sich bereits bei Aristoteles und zu Beginn der Neuzeit (im engeren Sinn)
bei Pascal abgezeichnet, Beurteilung, Integration und Auslegung des

Gnomisch-Aphoristischen im Horizont der idealistisch-rationalistischen

Tradition kaum möglich. Höchst bezeichnend daher, daß sich

von Kant bis Nietzsche und Heidegger eine zunehmende Ausweitung
des überlieferten Begriffs von Philosophie beobachten läßt. Und mit
Nachdruck sei betont: es ist der moralistische Faktor, der, im Abrücken
vom deutschen Idealismus, die gebotene Ersetzung der absoluten durch
eine bedingte Reflexion 7 auf das glücklichste zu befördern vermag.

Näheres zur Reflexion als dem unüberbietbaren Prinzip des Philosophierens bei
W.Schulz, Das Problem der absoluten Reflexion, in: ders., Vernunft und Freiheit,
Stuttgart 1981, S. 6—38. «Weil das Ich immer auf das Seiende bezogen ist», heißt es da

(S. 37f.), «entfällt jede Möglichkeit, die Differenzierung als solche spekulativ von einem
der Entzweiung vorausgehenden ursprünglichen Zustand als metaphysischem Uranfang
her zu erklären... Wenn aber die Auseinandersetzung mit dem Seienden das Wesen des

Menschen bestimmt, dann kann es prinzipiell für den Menschen nichts Unbedingtes
geben. Es ist kein Verhältnis des Menschen zu sich selbst möglich, das nicht schon immer
ein Verhältnis zum Seienden einschließt und umgekehrt: jeder Bezug, in dem ich mich
zum Seienden verhalte, betrifft mich selbst. Der ichhafte Mensch gewinnt seine Eigentlichkeit

nur im Mit- und Gegeneinander mit den Mitmenschen und den Dingen... Nicht
die absolute Reflexion, aber auch nicht ein unreflektiertes Sein, sondern die Reflexion als

Auseinandersetzung des Ich mit dem Seienden macht das Wesen des Menschen aus. » Ein
Verständnis für die aktuelle Bedeutung der moralistischen Tradition bezeugt Schulz
ausdrücklich in: Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972, S. 358; zur
Philosophie der (menschlichen) Dinge vgl. ders., Ich und Welt, Pfullingen 1979.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 495

Umbestellung des philosophischen Feldes

Im System Kants fiele die Moralistik in den Einzugsbereich der
dritten Kritik. Ihr zufolge wäre in der moralistischen Sentenz, über ihre
pragmatische Funktion der ständigen Umorientierung und Entlarvung
hinaus, eine spezifische Manifestation der Urteilskraft zu sehen. Als
Urteilen wäre jedoch das moralistische Denken und Sprechen auf Logik
reduziert und müßte, so gebunden, in seiner weiterreichenden
transrationalen Bedeutung unbefragt und unentschlüsselt bleiben. Wollte man
stattdessen von Fichte ausgehen, so käme die Erschließung der Moralistik

unter die Leitfrage zu stehen, wie denn Anschauung fixiert werde.
In solcher Hinsicht erschiene die moralistische Apperzeption dann als

ein Zwischenstadium des Verstandes für die vorläufige Aufnahme der
Produkte der Einbildungskraft bis zu ihrer endgültigen Bestimmung
durch die Vernunft. Es käme der Moralistik in dieser Optik lediglich
sekundäre Bedeutung zu, die Hilfsfunktion nämlich, Rohstoffe zum
Denken anzuliefern. Philosophie von wissenschaftlicher Dignität
hingegen vollzöge sich erst in der Weiterverarbeitung. Noch stärker wird
Abwertung solcher Art von Hegel betrieben. Seiner souverän
platzanweisenden Philosophie des absoluten Geistes gilt das durchaus subjektive

und relative Denken der Moralisten lediglich als ein unverbindlicher

vorphilosophischer Ausdruck individuellen Meinens, verhaftet

ganz dem Bereich parmenideisch-platonischer doxa.

Demgegenüber bezeugt sich schon bei Schelling ein Sinn für die

Bedürftigkeit der philosophischen Abstraktion nach materialer Auffüllung.

Konkretion, Existenz und Realität werden jetzt vorrangig und
verweisen, als das eigentlich Positive, die herkömmliche Metaphysik
insgesamt auf den Standpunkt bloßer Negativität. Explizit gewürdigt
wird der moralistische Überlieferungsstrom schließlich bei Schopenhauer

und Nietzsche 8. Beider Philosophieren ist gänzlich durchwirkt
von Moralistik. Es ist der ästhetisch-empirisch fundierte moralistisch-
differenzielle Faktor in seiner vollen Kraft, der nunmehr zur
Umbestellung des philosophischen Feldes führt.

8 H. P. Balmer, Nietzsches Erschließung der europäischen Moralistik, in: Perspektiven

der Philosophie, Neues Jahrbuch 7(1981) 9-24; seither erschienen: B. Donellan,
Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982.



496 Lebendigkeit und Bedingtheit

Mitteilung (Kierkegaard)

Gehen wir vom Zentralaxiom praktischer Philosophie aus, daß wir
in einen Gesamtzusammenhang menschlicher Dinge verwoben sind, so
ist eines klar, die Tatsache nämlich, daß wir uns nicht direkt und nicht
objektiv mitteilen können. Der Grund für die Komplizierung der
Artikulation liegt darin, daß die direkte Mitteilung Distanz, Fertigsein und
Resultat erforderte, lauter Erfordernisse, die in der Realität der Praxis
mit ihrem unübersehbaren Konflux der Dinge nicht einzulösen sind.

Wir haben mithin über existenziell Relevantes keinen festen Wissensbestand

mitzuteilen. Einem Denken der Selbstverwirklichung, dem,
anders als an schierer Selbsterhaltung, daran liegt, die Subjektivität, die

eigene wie die der anderen, zu entfalten, muß, entgegen Hegels Invek-
tive, an der Erbaulichkeit9 der Rede gelegen sein. Um den ganzen
Menschen zu erreichen und in allen seinen Fähigkeiten zu bewegen — the

whole man must move together —, wird die erbauliche Rede auf
Einfallsreichtum und Phantasie angewiesen bleiben, womit eine weitere rational

nicht konstruierbare Voraussetzung lebendigen Philosophierens
genannt wäre. Im Dienst der Existenz, die sich in Einzelheiten konstituiert

und in allerdings stets gefährdeter Selbstbestimmung vollzieht,
versteht sich praktisches Philosophieren in rhetorischer Weise als der
Versuch, sich selbst und andere zu bewegen, Möglichkeiten zu erwägen
und Entscheidungen zu treffen. Der einzelne reflektiert in der Weise
der Innerlichkeit, wofür auch Kierkegaard die <romantischen) Kategorien

Aneignung und Besitz anwendet. Das Denken gehört ursprünglich
jeweils diesem und keinem andern Subjekt an. Innerlichkeit, Aneignung
und Besitz bedeuten aber objektiven Ansprüchen gegenüber eine
Brechung und daher die Verunmöglichung direkter Mitteilung: keiner
wäre jemals ganz draußen, jemals zu Ende, jemals im Besitz kompletter
Resultate. Eingedenk der fragmentarischen Struktur ist weder Systematik

noch Direktheit zu erreichen. Zur Mitteilung ist vielmehr die
Individualisierung in künstlerischer Formung unerläßlich : proprie communia

dicere 10. Es manifestiert sich darin das Freiheitlich-Prozessuale des War-
heitsgeschehens.

9 Hierzu vgl. R. E. Anderson, Kierkegaards Theorie der Mitteilung, in : Materialien
zur Philosophie Soren Kierkegaards, hrsg. v. M. Theunissen/W. Greve, Frankfurt/M.
1979, S. 437—460 ; H. Vetter, Stadien der Existenz, Wien—Freiburg—Basel 1979, S. 23 bis
29.

10 Horaz, Ars Poetica, Z. 128.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 497

Kierkegaards Philosophie der Mitteilung wird allerdings nur dann
mit Gewinn zur Erschließung der moralistischen Tradition herangezogen,

wenn sowohl von der ethisch-religiösen Teleologie als auch deren

Verlagerung in das Selbst11 abgesehen wird. Mittlerweile scheint uns
nämlich der Optimismus einer zielgesicherten Selbstverwirklichung
nach dem Motto «Werde, der du bist» auch noch abhanden gekommen
zu sein. Inmitten einer als absurd empfundenen Welt — so radikalisiert
sich ja Kierkegaards Ansatz bei Camus — wird gerade derjenige zum
<Helden>, der, fern jeder fixen Bestimmung, in flexibler Offenheit und

Hingabe als ein wahrer Schauspieler <Ernst> macht mit der Beliebigkeit
all jener Rollen, die im Theater der Welt die Menschen insgesamt zu

spielen in der Lage sich zeigen 12. Wenn auch Kierkegaard statt einer
negativ offenen <histrionischen> Identität einer religiösen Teleologie
augustinisch-pascalscher Provenienz folgt, der letztlich das Selbst des

Menschen in gänzlich unmoralistischer Weise verschwindet hinter dem
sich mitteilenden Gott, so bleibt der Existenzialismus doch ähnlich wie
die Moralistik motiviert: als humanistische Anthropologie legen beide

gegen die Entmenschlichung unter dem Imperialismus der
Wissenschaften Protest ein und bekunden einmütig das denkbar leidenschaftlichste

Interesse an der Freiheit.

Verstehen (Dilthey)

Sowie es das szientistische Problem zu differenzieren und die
Wissenschaft zu humanisieren gilt, indem neben den neuzeitlichen
Naturwissenschaften schließlich eigenständige Geisteswissenschaften methodisch

errichtet werden, verdient sodann Dilthey 13 Gehör. Sein
Unternehmen zielt auf das Verstehen, ihm soll die Wissenschaftlichkeit
vindiziert werden. Denn ob und wie jeweils ausgedrücktem individuellem
Erleben überhaupt etwas Objektiv-Allgemeines abzugewinnen sei, das

eben ist die Frage. Über die hermeneutische Trias Erleben-Ausdruck-

" J. Holl, Kierkegaards Konaeption des Selbst, Meisenheim 1972.
12 L'homme absurde commence... où, cessant d'admirer lejeu, l'esprit veuty entrer. Pénétrer dans

toutes ces vies, les éprouver dans leur diversité, c'est proprement les jouer. A. Camus, Le mythe de

Sisyphe (1942), in: ders., Essais, hrsg. v. R. Quilliot, Paris 1965, S. 158.
13 Vgl. L. Landgrebe, Wilhelm Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften, in:

Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung 9 (1928) 237—366.



498 Lebendigkeit und Bedingtheit

Verstehen und das Prinzip der Bedeutsamkeit kommt Dilthey auf einen
seelischen Gesamtzusammenhang, den er als immer schon verstehende

Lebendigkeit auffaßt. Es hieße dies, daß niemals einer der totalen
Aufklärung bedürfte, da ein jeder die zentralen Belange von sich aus

schon kennen würde. Erkenntnis vollzöge sich als Modifizierung und

Anreicherung durch neue Verbindungen. Verstehend, so Dilthey weiter,

applizierten wir keine objektiven Kategorien, realisierten vielmehr
das Bedeutsame im jeweils Typischen und folgten einem Appell, der in
Beziehung zur Ganzheit des betroffenen Lebens stünde. Und überdies

steigerte sich darin dessen Lebendigkeit. Das Wahrnehmen des

Typischen will Dilthey statt als bloß theoretisches Verhalten eher als

Übertragung verstanden wissen: es würde lebendige Beziehung gestiftet.
Verstehen in seiner ganzen Bandbreite wäre Bekundung einer Sorge um
Ganzsein in individueller wie auch sozialer Hinsicht: Verstehend suchten

wir uns in den Besitz aller unserer jeweiligen Möglichkeiten zu

bringen.
Nun geht Dilthey aber über appellative Typik und Lebendigkeit

hinaus, und darin liegt aus moralistischer Sicht das Fragwürdige. Seiner
Theorie zufolge konstituieren sich die Geisteswissenschaften in einem
kontinuierlichen Aufstieg vom Typologischen des individuellen Ver-
stehens zu einem Gesamtzusammenhang der geistigen Welt. Das besagt,
es seien Übergänge in Wissenschaft und Philosophie, Tendenz auf
Vertiefung, Auswahl des Wesentlichen und, darauf aufbauend, Ermöglichung

eines zunehmend besonnenen Handelns zu erwarten, strebe

doch das Leben von seiner Geistesbewegung her nach Idealität und
umfassender Einheit. Dies ist offensichtlich nicht viel anderes als die

Teleologie der überlieferten Metaphysik, Dilthey bestens bekannt von
Hegel her. Bei aller Option für Geschichtlichkeit behauptet sich doch
auch hier noch immer das zurechtgemachte Bild eines idealen Lebens.

Diltheys Hermeneutik — ähnlich wie übrigens auch Husserls Phänomenologie

— ist die Frage vorzuhalten, ob hier nicht noch immer die

metaphysisch begründeten Wissenschaften einer falschen Askese
aufsitzen. Verstehen würde dann noch immer nicht angemessen realisiert,
solange nämlich das Menschliche auf die Abstraktheit einer
Wissenschaftlichkeit festgelegt bleibt. Eine, wie es scheint, gegenwärtig gebotene

und philosophisch legitimierte Praxis der Freiheit erfordert aber

endlich die Einordnung der Wissenschaft in das Ganze der über- und
außerwissenschaftlichen menschlichen Lebendigkeit. Ein, wie alle
Welt weiß, ebenso schwieriges wie bedrängendes Problem.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 499

Umgang mit den Dingen (Heidegger)

An Hermeneutik und Phänomenologie knüpft schließlich Heidegger

an. Ein Zentralaspekt seiner Fundamentalontologie läßt in besonderer

Weise für die Philosophie der menschlichen Dinge fruchtbar sich
machen. Es hängt dies zusammen mit der Heideggerschen Kritik an der
seit Aristoteles tradierten Trichotomie von Theorie, Praxis und Technik.

Ist das menschliche Weltverhalten gemäß Heideggers Urteil schon
im theoretischen Vorstellen und im technischen Herstellen depraviert,
so kann fatalerweise auch die Praxis noch herabsinken zu bloßem
Feststellen. Anstatt aber im <Ge-stell> schierer Faktizität zu erstarren, wäre
die Welt vielmehr in unmittelbarer Nähe zu halten. Es umfängt
menschlich die Dinge ein Horizont, der weiter ist als bloß technisch
oder theoretisch. Ebendies meint Praxis: das Zusammendasein in
einem freien Umgang. Verstehen ist entsprechend primär Auslegung
auf Möglichkeiten hin, es hat Entwurfcharakter, ist von schöpferischer
Bedeutung, während Aussage, Prädizierung, Mitteilung nachgeordnet
bleiben.

Seit der Antike gilt das Ding als Kondensat unseres unablösbaren
Verflochtenseins in das Gewebe der Welt. Unter pragmata sind
diejenigen Konkretionen gemeint, womit wir im praktischen Umgang zu tun
haben. «In Fühlung mit der Wärme der Dinge» stehen, wie Adorno in
den «Minima Moralia» postuliert14 — darin besteht, noch vor allem
Handeln, gedeihliche Praxis. Es sind die Dinge, Symbole des Weltgeflechts,

Analoga zum Ganzen, in denen wir Welt in Nähe haben, sofern
sie nur nicht ontologisch als Gegenstände, hypokeimena oder chremata

verkannt werden, und inmitten einer erkalteten Welt, bloß noch vor-,
her- und festgestellt, alle menschliche Lebendigkeit sich verliert. Indessen

vermögen Dinge, in Fülle wie auch als Versammlung von Welt in
einem jeweiligen einzelnen, als Angelegenheiten sowohl als auch als

Inbegriff dessen, was der Fall ist — Dinge also vermögen uns jene
Polarität in der Realität zu sein, worauf wir menschlich angewiesen
bleiben. Es bestimmt das Gewicht der Welt sich für uns aus den <wert-
behafteten>15 menschlichen Dingen. Können folglich, bei Meister Eckhart

oder in Rilkes Lyrik, die Seele und selbst Gott Ding heißen, so

14 T. W. Adorno, Minima Moralia, Reflexionen aus dem beschädigten Leben,
Frankfurt/M. 1951, S. 47 (Nr. 21), vgl. S. 334 (Nr. 153).

15 M. Heidegger, Sein und Zeit (1927), Tübingen "1967, S. 63.



500 Lebendigkeit und Bedingtheit

erscheint es stimmig und angemessen, wenn bei Heidegger das Ding
benannt wird als «der vorsichtige und enthaltsame Name» 16 für etwas,
was in seiner Bedeutung nie restlos zu erfassen oder gar in Verfügung zu

bringen ist. Anstatt bloß instrumentellem Denken und in seiner Folge
der Bedeutungslosigkeit und Leere zu verfallen, ist daher im
Lebenszusammenhang Raum freizuhalten für das wirklich Denkwürdige. Als
das Denkwürdigste überhaupt hält Heidegger den Mythos 17 in Ehren,
und es ist ihm darin beizupflichten, sofern mit diesem Grundwort
folgendes gemeint ist: die ursprüngliche Auslegung der Welt, insofern
sie uns angeht; die erste Explikation jener Geschichten, in die wir
verstrickt sind; die archetypische begriffsleitende Verbildlichung der
menschlichen Dinge in ihrer Unausdeutbarkeit, kurzum: Welt als Praxis.

Heideggers Fragen «Wann aber und wie sind Dinge als Dinge?
Wann und wie kommen Dinge als Dinge?» 18 optiert für ein Denken,
das sich in nächster Nachbarschaft zur Dichtung weiß. Das ist das eine,
zutreffend auf die moralistische Tradition gleichermaßen wie das andere:

Es fällt nicht schwer, Heideggers Antwort auf die Grundfrage allen

Philosophierens «Was ist der Mensch?» auf der Linie der moralistischen

Bescheidung mit der Endlichkeit von Pindar bis Camus zu sehen :

«Wir sind», erklärt Heidegger, «im strengen Sinn des Wortes die Be-

Dingten. Wir haben die Anmaßung alles Unbedingten hinter uns
gelassen»19. Bekräftigt wird Praxisdenken solcher Art, wonach wir uns in
unserer realen Situation als bedingt zu verstehen haben, von der

fortgeschrittenen Phänomenologie, herausragend vertreten durch
Merleau-Ponty. Ihm ist das Ding ein von uns «stets Wiedergefundenes und

Wiedergefaßtes»20. Und so, in Repräsentation von unendlichen
Relationen und in Konkretion differenzierter Milieus, sind, wie Merleau-
Ponty glücklich formuliert, in dem einen Konflux wir selbst «den

Dingen beigemischt» 21.

16 ders., Das Ding (1950), in: ders., Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954, Teil II,
S. 49.

17 ders., Was heißt denken? (1952), in: a.a.O., S. 11.
18 ders., Das Ding, a.a.O., S. 54.
19 ebd. S. 53.
20 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung (1945), Berlin 1966,

S. 367.
21 ebd. S. 501, vgl. 516.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 501

KOMPONENTEN MORALISTISCHER WIRKSAMKEIT

Die Virulenz des moralistischen Faktors im praktischen Philosophieren

scheint durch insgesamt vier Komponenten näher charakterisiert

zu sein: das Topisch-Inventive, das Relational-Analoge, das

Lebendig-Differenzielle und, als philosophische Crux, das Verhältnis
von Allgemeinem und Besonderem.

Hermeneutik und Skepsis

Moralistik als Philosophie der menschlichen Dinge stellt eine Topik
bereit, eine Repräsentation von topoi, in denen sich Realität als bedeutsam

kundtut und als wertvoll konkretisiert von Fall zu Fall. Dem an

Bedeutung und Wert, an kohärenter Erfahrung überdies Interessierten
ist die inventorische Aufgabe gestellt, Beziehungen aufzufinden und zu
stiften. Dies aber heißt, vor allem Kategorisieren, relational verfahren.
Steht, ganz und gar unaristotelisch, die Relation hier — ähnlich wie
übrigens in der Stoa, bei Augustin, Bonaventura oder Schopenhauer - in
hoher Geltung, so wird andererseits der Moralist doch keineswegs bis

zur magisch-sympathetischen Verknüpfung aller Dinge vordringen.
Der Blick für Relationen überhaupt und die Sorge um den rapport des

choses genügen vollauf, um klar zu sehen, was ist.
Es läßt, da jedes Ding Symbol ist, vom einen zum andern sich

schließen mittels Analogie. «Nach Analogien denken» ist angemessen
und fruchtbar, insofern die Analogie, mit Goethe zu sprechen, den
Vorteil hat, «daß sie nicht abschließt und eigentlich nichts Letztes
will»22. So äußert sich moralistische Sorge um Offenheit und Enthaltung

von letzten Dingen. Unabgeschlossen vor allen Dingen ist der
Mensch selbst, es entspricht also das Denken in Analogien der conditio

humana. Da die menschlichen Dinge moralistisch wesentlich auch als

die umstrittenen Angelegenheiten der Wirklichkeit verhandelt werden,

22 Goethe, Maximen und Reflexionen, hrsg. v. M. Hecker (1907), Frankfurt/M.
1976, S. 108 (Nr. 532). Zu Goethes anschauender Erkenntnis vgl. W. Lambrecht,
Anschauende und begriffliche Erkenntnis, Eine vergleichende erkenntnistheoretische
Analyse der Denkweisen Goethes und Kants, in: Zeitschrift für philosophische
Forschung 10(1956) 63-84.



502 Lebendigkeit und Bedingtheit

ergibt sich ein Strang geradezu politisch akzentuierter Aphoristik, es ist
dies die taciteische Linie von Machiavelli, Guicciardini, Cardano,
Bacon, Graciân, La Mothe le Vayer, Ligne, bis zu Vauvenargues und
weiter.

Die Treue zum moralistischen Impetus verlangt eine Philosophie
der Endlichkeit. Trotz aller Orientierungsnöte ist es nämlich weder

möglich Totalbegründungen zu leisten noch auch im Praktischen totale
Änderungen zu schaffen. Die Identifikation mit dem Bild des Absoluten
wäre gefährlich, weil in der Einebnung der Differenzen alle konkrete
Lebendigkeit erstürbe. Es ist daher unumgänglich, einem Philosophieren

zuzuneigen, das der Differenz Rechnung trägt, wie es in hohem Maß
das aphoristische Denken leistet. Lebensnotwendig ist eine Kunst, hier
und jetzt uns zurechtzufinden: im Vereinzelten, sich Widersprechenden,

geschichtlich sich Wandelnden, Kontingenten. Vonnöten ist

Ortungskunst. Faßt man, wie es angezeigt scheint, die Hermeneutik,
Inbegriff der topisch-inventiven praktischen Philosophie, als Abschied
vom Prinzipiellen, als Wende zur Skepsis, als Replik auf die menschliche

Endlichkeit23, so führt kein Weg an der moralistischen Uberlieferung

vorbei ; Hermeneutik, Skepsis auch, war sie seit je.

Welt im Bezug auf den Menschen Goethe)

Besondere Beachtung verdient in diesem Zusammenhang, daß sich
innerhalb der Moralistik selbst die Problematik des Einzelnen in Relation

zu dem Andern und Vielen meldet. Ein herausragendes Beispiel für
die folglich schwierige Ortbarkeit des Moralistischen haben wir an dem
Grenzfall der Goethischen «Maximen und Reflexionen». Goethe,
allein hierin schon mehr als Moralist, faßt sein aphoristisches Tun als

systematisch-zielstrebig auf. Das einzelne Element innerhalb des Ganzen,

ein Aperçu, wie er sagt, bilde das Mittelglied einer Verkettung,
komme aus einer Folge und rufe eine Folge hervor, es knüpfe an und
löse Anknüpfungen aus, eine hier entschieden optimistisch-aszendie-
rend aufgefaßte Tendenz. Es ist eine menschheitlich-humanitäre
Vorstellung vom Aphoristischen, aus der heraus Goethe wirkt. Er schreibt
im Vertrauen, es sei doch im großen und ganzen ein Panorama möglich,
und das Erkenntnisgeschehen faßt er als organische Zyklik.

23 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981.



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 503

Es wird die pädagogisch-didaktische Abzweckung der Goethischen
«Maximen und Reflexionen», das Lehrhafte daran, schwerlich als

moralistisch gelten. Suspekt, angesichts der moralistisch-naturalistisch
konstatierten Unordnung in der Welt, erscheint insbesondere das

Bestreben, nur das Positive auszusprechen. Der «große Harmoni-
arch» 24 glaubt halt, und Germanisten bis Emil Staiger sind ihm darin
gefolgt, daß man nur so förderlich sein könne. Goethe also ist eifrig
darauf bedacht, ausschließlich das zu fassen, «was der Welt zugute
kommt» 25. Was aber kommt der Welt zugute? Darf dies als ausgemacht
gelten? Hilft nicht die Konfrontation mit dem Schlimmen, Schlechten,
Dunklen und 'Bösen' oft und oft weiter als Unterdrückung und
Unterschlagung? Die Moralisten jedenfalls halten sich von Beschönigungen,
selbst noch der leichtesten Art, weit entfernt.

Ist Goethe mit dem Organologischen wie auch der Didaxe seines

Ansatzes, wie gesagt, über das rein Moralistische hinaus, so wird er doch
hilfreich, sowie es darum geht, dieses Moralistische seinerseits zu
erschließen. Zentral bleibt die Einsicht, daß wir die Welt nur «im Bezug
auf den Menschen»26 kennen. Neben der Definition des Themas der
Moralistik, die man hierin gegeben sehen kann, bestimmt Goethe als

das eigentliche Studium der Menschheit ohne jede Umschweife den
Menschen 27. Damit rücken der Sache nach wiederum die studia huma-

nitatis ins Zentrum menschlicher Bildung: Kennen und Verstehen alles

dessen, was Menschen begegnen kann, nicht in extenso, gewiß, wohl
aber durch analog-empathisches Erschließen von dem einen intensiv
Betrachteten und Erwogenen auf das andere. Die Zuwendung zum
Einzelnen bleibt ganz unersetzlich. Schon La Rochefoucauld sah hier,
nicht aber in einer pauschalen Kenntnis der Menschheit den Kern des

Problems : Il est plus aisé de connaître l'homme en général que de connaître un
homme en particulier 28. Menschenkenntnis, dies ist eine Aufgabe ohne

24 H. v. Hofmannsthal, Aufzeichnung aus dem Nachlaß (1891), in: ders., Gesammelte

Werke, Reden und Aufsätze, Bd. III, hrsg. v. B. Schoeller/I. Beyer-Ahlert,
Frankfurt/M. 1980, S. 337.

25 Goethe, a.a.O., S. 48 (Nr. 191).
26 ebd. S. 187 (Nr. 1077).
r «...der Mensch ist dem Menschen das Interessanteste, und sollte ihn vielleicht ganz

allein interessieren» heißt es, an Popes «Essay on Man» anknüpfend, in Goethes «Wilhelm

Meister» (11,4).
28 La Rochefoucauld, Maximes (1678), in: ders., Œuvres complètes, hrsg. v.

L. Martin-Chauffier u. a., Paris 1964, S. 460 (Nr. 436).



504 Lebendigkeit und Bedingtheit

Ende. «Nur sämtliche Menschen», warnt Goethe, «leben das Menschliche»

29. Humanität besteht primär nicht in moralischen Imperativen,
sondern in dem, was tatsächlich und insgesamt von Menschen gelebt
wird. Die Wirklichkeit als das Differenzierte bleibt der Humus, woraus
alles Kultivierte erwächst.

Mit der Erwägung einer «tätigen Skepsis»30 umkreist Goethe die
Praxis. Er insistiert auf dem Tun als der eigentlichen menschlichen
Aufgabe, ist doch, wie er sagt, «wenigzu wissen und alles zu leisten»31.
Handeln vollzieht sich aber nicht in irgendeinem stolz-imperialen Sinn,
sondern in eher spielerischer Form. Ausnahmsweise einmal metaphorisch

wird erläutert, es sei uns das Leben wie ein Schachbrett gegeben,
über das hinaus wir nicht wirken können noch wollen. Passend dazu

seien uns die Steine geschnitzt, nach und nach werde uns deren Wert
und Bewegung und Vermögen bekannt. An uns sei es, Züge zu tun, von
denen wir uns Gewinn versprechen. Dies aber versuche jeder auf seine

Weise, und dabei lasse keiner gern sich einreden 32. Die Metapher ist
hilfreich: Wie im Schachspiel lernt ein jeder die Möglichkeiten des

Weltspiels im Vollzug kennen. Frei ist einer, insoweit er sich auf das

Vorgegebene einläßt. Frei ist, wer anerkennt, daß nicht alles fehlt, und

wer an der Erweiterung seiner spielerischen Wendigkeit, auch wenn sie

ganz gewiß nie universal und absolut wird, ausdauernd interessiert
bleibt. Die Freiheit ist konkret, es gibt sie nur im Respons auf
Wirklichkeit. Als praktischer Ertrag darf wirkliche Vereinigung erwartet
werden, wogegen Vereinigung bloß in der Reflexion als trügerisch
zurückgewiesen wird 33.

Selbstbedingung des Unbedingten

Ein weiteres bleibt in diesem Zusammenhang zu bedenken : Es ist

vorgeschlagen worden, für die Interpretation der deutschen Aphoristik
an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert (insbesondere Lichtenberg,
Novalis, Friedrich Schlegel und Goethe) den Begriff einer transzenden-

29 An Schiller, 5. Mai 1798 (WA IV, Bd. 13, S. 137).
30 Goethe, Maximen und Reflexionen, a.a.O., S. 205 (Nr. 1203).
31 ebd. S. 87 (Nr. 420).
32 ders., dass.
33 ebd. S. 209 (Nr. 1231).



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 505

talen Moralistik zur Anwendung zu bringen 34. Behauptet wird, in der
Moralistik käme schließlich ein unerledigtes Zentralthema der
Philosophie zum Durchbruch; das Verhältnis von Besonderem und
Allgemeinem, bereits bei Plato und Aristoteles grundgelegt und heftig
umstritten im mittelalterlichen Universalienstreit, harrte endlich
moralistisch seines Austrags als Konflikt von Emotionalität und Rationalität,
Gefühl und Gedanke, Leidenschaft und Vernunft. Tatsächlich erwies
sich in der Erfahrung des 18. Jahrhunderts die metaphysisch begründete
Unterordnung des mundus sensibilis unter einen mundus intelligibilis als

nicht länger haltbar, und es stellte sich fortan die Aufgabe, Anschauung,
Sinnlichkeit, Gefühl in ihrer Bedeutung neu zu fassen. Darauf gingen
eigens die damals entstehenden Disziplinen Ästhetik, Psychologie und

Anthropologie ein. Und, wird gesagt, ebenso wäre auch die deutsche

Aphoristik mit dem Problem eines Ausgleichs von Denken und
Empfinden befaßt.

Wie sieht Goethe das Verhältnis von Allgemeinem und Besonderem?

Er sieht es als Interdependenz: Das Besondere, sagt er, unterliege
dem Allgemeinen, das Allgemeine habe sich dem Besonderen zu

fügen 35. In neuplatonischer Tradition findet er zu einer symbolischen
Denkweise und schließlich zum Gedanken der Koinzidenz: die beiden
Pole «fallen zusammen, das Besondere ist das Allgemeine, unter
verschiedenen Bedingungen erscheinend»36. Und hier verdient eines

Beachtung: Kann es denn ein unvermitteltes Streben ins Unbedingte
nicht geben, so denken wir immerhin das Unbedingte, und manche
sinnen vielleicht auf Ausgleich. Goethe findet für dieses religiöse
Moment in der Erfahrung des animalmetaphysicum eine Mutmaßung, die
eine geradezu mystische Erlebensqualität in moralistisch-moderater
Weise anklingen läßt. Erwägt wird, «wie das Unbedingte sich selbst

bedingen und so das Bedingte zu seines Gleichen machen kann»37.

Wäre es das Besondere, das sich als die ersehnte Selbstbedingung des

Unbedingten erwiese?

Empirisch-praktisch gesehen, spielt sich das Hin und Her von
Allgemeinem und Besonderem bei Goethe als Bildungsgeschehen ab.

Beim Besonderen setzt ein Weg ein und führt, in allmählicher Zueig-

34 G. Neumann, Ideenparadiese, München 1976.
35 Goethe, Maximen und Reflexionen, a.a.O., S. 49 (Nr. 199).
36 ebd. S. 115 (Nr. 569).
37 ebd. S. 231 (Nr. 1371).



506 Lebendigkeit und Bedingtheit

nung nach Maßgabe der «lebendigen Heuristik»38, die wir sind,
zunächst in die Breite; erst da, in der Gesamtheit, ist dann schließlich
das Allgemeine zu suchen. Lebendigkeit erhält und steigert sich in der

Vielfalt, wohingegen das Abstrakt-Allgemeine die Welt auf Einfalt
reduzierte. Es findet sich also auch bei Goethe gegen den metaphysischen

Primat des Allgemeinen die moralistisch-nominalistische
Akzentuierung des Individuellen in der ganzen Fülle seiner Differenz.

Schluß : Ubereinbringen des Konfluierenden

Als vorläufiges Ergebnis dieser Überlegungen darf festgehalten werden:

Die Lage des Menschen in ihrer Widerspenstigkeit von Rational-
Allgemeinem und Sinnlich-Individuellem wird aphoristisch getreulich
vergegenwärtigt. Die Konfliktform Aphorismus baut sich aus der Spannung

von Inhalt und Form, Gedanke und Darstellung auf und wirkt
ateleologisch als Kristallisation innerhalb einer lebendigen Differenzierung.

Daran anschließend nun aber der angekündigte Einspruch gegen
den erwähnten überschüssigen Interpretationsvorschlag: Sowie man
nämlich von transzendentaler Moralistik spricht, ist man über die

Reflexion der fundamentalen Daseinsbedingungen hinausgeschritten
zu einer Reflexion der Reflexion. Darin würden, ein einseitig herangezogener

Lichtenberg schon soll dies belegen, die Bedingungen des

Erkennens ermittelt. Einer derartigen transzendentalen Verflüchtigung
des Moralistischen ist jedoch zu widerstehen. Darf schon an der Fruchtbarkeit

der tranzendentalen Fragestellung an sich Zweifel geübt und
nach ihrer Reichweite gefragt werden, so wird deren Tendenz auf
Gewißheit von der moralistisch in Geltung gehaltenen Realität des

Gesamtmenschlichen ad absurdum geführt: Reine Subjektivität,
geistige Autonomie als Ursprung von Objektivität, Selbstsetzung und
Selbstzweck der Vernunft und was des transzendental-idealistischen
Inventars mehr ist, wird moralistisch immerzu in seinem Überschwang
entlarvt. Wegen des zentrifugalen Hangs zur Entweltlichung bleibt dem
Menschen die zentripetale Verwurzelung in der conditio humana als

gegenläufige Aufgabe dauernd gestellt. Wo immer sie eine Spur von
Selbstbewußtsein bewahrt, wird die Moralistik sich daher gegen ihre

ebd. S. 69 (Nr. 328).



Der moralistische Faktor in der praktischen Philosophie 507

Auflösung in Transzendentalphilosophie, jedenfalls des konventionellen

Typs, mit all ihrer auf leiblich-irdische Gravitation bezogenen

Immergenz und Reszendenz entschieden entgegensetzen.
Es sei schließlich versucht, so deutlich wie möglich die spezifisch

moralistische Leistung zu umreißen und als das eigentliche Problem des

Menschen herauszustellen: Die moralistische Gegensteuerung gegen
Zerstäubung im Geistigen wird gefordert und gerechtfertigt von einem
Blick für die Phänomene. Keineswegs in reines Denken einzuholen,
sind sie in ihrer ganzen Breite und Tiefe umfänglich zu wahren. Der
Aphorismus ist folglich alles andere als eine reine Erkenntnisform. Er
tendiert auf authentische menschliche Lebendigkeit. Anstelle unendlicher

Geistes-Askese insistieren die Moralisten auf der anthropologischen

Vermittlung. Es ist Montaigne, der erste aller Moralisten, der für
die erforderliche und ersehnte wechselseitige Durchdringung von Geist
und Sinnen im Menschen den geradezu heraklitischen Chiasmus

geprägt hat: intellectuellement sensibles, sensiblement intellectuels39. Kann man
es freundlicher sagen, was uns zu Menschen, zu erfreulichen Zeitgenossen

womöglich sogar macht? Soviel ist sicher: Weder die traditionelle

moralische Unterordnung des Leiblichen unter das Geistige noch
auch irgendein modisch-anarchistisches upside-down können entbinden

von dem, was die Moralisten befördern seit eh und je: das

Ubereinbringen von Leidenschaft und Vernunft, so gut oder so schlecht es

immer denn gelingen mag. Es braucht die humane Sorge nicht durchaus
mit Nietzsche (in Hardenbergs Gefolge) auf das quasi alchemistische

Konzept einer Umwandlung der Leidenschaften in Freudenschaften zu

verfallen, so willkommen ein derartiges Goldmachen auch wäre. Aber
nottut der Widerstand gegen Reduktionen aller Art, gleich wie ein
Verstehen, das sich als schöpferisch-tätiges Interpretieren frei vollzieht.
Interpretation als Ausdruck und im Dienst gesteigerter Lebendigkeit ist

vielseitig und spontan wie das Leben selbst. Es wird also der moralistische

Faktor einer jeden praktischen Philosophie inhärieren, die ihren
Namen verdient.

39 M de Montaigne, De l'expérience, Essais III, xm, in: ders., Œuvres complètes,
hrsg. v. A. Thibaudet/M. Rat, Paris 1962, S. 1087. Vgl. Hofmannsthal (a.a.O., S. 290) :

«Französische Prosa auf ihrer höchsten Stufe ist im Geistigen sinnlicher und im Sinnlichen

geistiger, als die deutsche auf ihrer gegenwärtigen Stufe. » Zur Programmatik des

Themas Versinnlichung des Geistes, Vergeistigung der Sinne für die philosophische
Anthropologie des 20. Jahrhunderts vgl. H. Plessner, Gesammelte Schriften,
Frankfurt/M. 1981, Bd. IV, S. 71.




	Lebendigkeit und Bedingtheit

