Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Schopfung und Evolution : eine wissenschaftstheoretische Alternative?
Autor: Bucher, Theodor G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Turopor G. BUCHER

Schopfung und Evolution.
Eine wissenschaftstheoretische
Alternative?

Paul Feyerabend propagiert in seinem Buch Wider den Methoden-
ewang die methodologische Ansicht, der Laie sollte sich dem Zugriff der
Wissenschaft durch Alternativvorschlige entziehen. Als konkrete Ver-
anschaulichung setzt er unter anderem der Schopfungslehre die Evolu-
tionstheorie gegeniiber. Wortlich meint er: «Offentliches Handeln
wurde von den Kommunisten in China in den 50er Jahren gegen die
Wissenschaft eingesetzt, ebenso unter ganz anderen Umstinden von
einigen Gegnern der Entwicklungstheorie in Kalifornien in den 70er
Jahren. Folgen wir ihrem Beispiel und befreien wir die Gesellschaft aus
dem Wiirgegriff einer ideologisch erstarrten Wissenschaft, genau wie
unsere Vorfahren uns aus dem Wiirgegriff der «<einen wahren Religion»
befreit haben!»!

So hat Feyerabend 1975 gesprochen. Um die Vielfalt alternativer
Angebote sichtbar zu machen, hat er gleich zwei Beispiele vereint.
Obwohl zwar noch nicht zehn Jahre vergangen sind, hat sich das erste
Beispiel bereits selbst widerlegt. Wihrend dieser Vorschlag hitte ver-
anschaulichen sollen, wie vorteilhaft sich die Volksmeinung gegen die
Wissenschaft abhebt, ziehen heute die Chinesen eine traurige Bilanz
von einem Drama, das sich Ende der 60er Jahre in ithrem Land abge-
spielt hat und von dem Feyerabend — wie die nichtkommunistische
Welt mehrheitlich — nur die Propagandaseite mitbekommen hat. Der
gelobte Aufstand gegen die Wissenschaft hat Gbergegriffen auf allge-
meine Forschungseinrichtungen und auf die wirtschaftliche Organisa-

! P. FEYERABEND, Wider den Methodenzwang. (Frankf. M. 1976) 409.



456 Schépfung und Evolution —

tion, was vielen Menschen den Hungertod gebracht hat, wie man
nachtriglich erfihrt. Mit der Anstrengung, den vorrevolutioniren
Zustand herzustellen, geht die Uberzeugung einher, von einer erstarrten
Wissenschaft sei weniger menschliches Elend zu befiirchten als von der
spontanen Volksmeinung,

Der Einstieg wire hier besonders ergiebig fiir den Nachweis, wie
Feyerabend durch gut plazierte Adjektive (z. B. ideologisch erstarrte
Wissenschaft) und ebenso berechnete Unterstellungen (z. B. kompe-
tente Gesellschaft) seine Methode anything goes in Bewegung setzt. Auf
die hier fillige Sprachkritik will ich jedoch nicht eingehen, sondern
mich dem zweiten Beispiel des Zitats zuwenden.

Analog zum provozierten Volksaufstand in China lobt Feyerabend
die Opposition amerikanischer Kreise gegen die Evolutionslehre, wie
sie von kalifornischen Fundamentalisten unter Berufung auf einige
Biologen immer lautstarker vertreten wird. Da sich die Qualitit einer
Opposition lediglich an ihren Argumenten mif3t, sollen die Griinde
genauer untersucht werden, die von den Gegnern der Evolutionslehre
vorgebracht werden. Erst dann 148t sich abschitzen, ob die Alternative
brauchbar ist. — Im ersten Teil werde ich darlegen, wie sich die Theo-
logie zur Evolution stellt, im zweiten auf die von Feyerabend angedeu-
tete kalifornische Strémung eingehen und mit einigen Uberlegungen
zur Methode abschlieBen.

1. THEOLOGIE UND EvoLuTIiON

Die Theologie sah sich mit der Verdffentlichung von Darwins Buch
1859 herausgefordert. Uber zwei Jahrtausende wurde die theologische
Schépfungsgeschichte als historischer Vorgang weitererzihlt und fand
Zustimmung unter allen Religionsgemeinschaften, die sich auf die jiidi-
sche Offenbarung einlassen. Seit Ende des letzten Jahrhunderts haben es
sich einige atheistische Forscher zum Ziel gesetzt, die (jidisch-)christ-
liche Schopfungslehre wissenschaftlich in MiBkredit zu bringen, wobei
sie glaubten, die Autoritit Darwins und seine Forschungsergebnisse
dafiir in Anspruch nehmen zu diirfen. Da man sich heute gliicklicher-
weise auf eine geinderte Bibelinterpretation stiitzt, ist die Fragestellung
grundsitzlich hinfillig geworden. Dennoch sind viele Gliubige beun-



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 457

ruhigt; sie haben diese neue Bibeldeutung noch nicht verarbeitet und
vermdgen deshalb die Wirkungslosigkeit gewisser Einwinde nicht
abzuschitzen. Die Unruhe wird geschiirt durch rege Publikation und
Vortragstitigkeit amerikanischer Gruppen, deren Vertreter sich als die
letzten Hiiter des angegriffenen Glaubens fiihlen.

Die Argumente aus Amerika lassen sich meistens ohne grof3en
Umweg auf theologische Voraussetzungen zuriickfiihren. Allerdings ist
die Begriindung wissenschaftlich zu wenig sorgfiltig ausgearbeitet und
deshalb sachlich nicht iberzeugend. Dennoch liegt eine Problematik
vor, die man nicht leichtfertig iibergehen sollte. Es trifft sich gut, daf3
vor dreiBlig Jahren Vertreter der katholischen Kirche mit Biologen tiber
die Evolution ins Gesprich gekommen sind. Da dieser Kontakt mit
vergleichbaren religiésen Vorbehalten aufgenommen wurde, darf es als
sinnvoll angesehen werden, das damalige Ergebnis aus der heutigen
Sicht zu bewerten. Im Unterschied zu den Amerikanern hat sich auf
katholischer Seite einer der bedeutendsten Theologen um das Problem
angenommen, nimlich Karl Rahner. Seine Argumentation ist auf den
Kern der Problematik gerichtet, so da3 seine Darstellung als musterhaft
gelten darf sowohl fiir die theologische Beurteilung wie fiir das metho-
dische Vorgehen. Da Rahner seine Argumentation unter den Theolo-
gen am ausfiihrlichsten dargestellt hat, mochte ich sie kommentieren,
anschlieBend mit einem Ergebnis aus der Kirchengeschichte konfron-
tieren und iiberlegen, wie weit eine Kritik gerechtfertigt ist.

1.1. Der Monogenismus bei Rahner

Die biologische Lehre des Monogenismus ist durch die Bibel nicht
eindeutig bezeugt. Es heifit zwar, dal3 alle Menschen auf Adam und Eva
zuriickgehen, aber biologische Einzelheiten werden iibergangen. Da
jedoch der Monogenismus von der Enzyklika Humani generis (1950) als
bevorzugte Auffassung vorgeschlagen wird, hat Rahner eine mehrstu-
fige Begriindung vorgelegt, bei der ein indirekter Beweis mit seinen
erkenntnistheoretischen und metaphysischen Verdeutlichungen in be-
sonderer Weise die Aufmerksamkeit des Philosophen anzieht. Nach
zwei Jahrzehnten bedauert Rahner, daB3 er bei diesem Vorgehen auBler
in Johannes Feiner kaum Nachfolger gefunden habe. Anhand einer
genaueren Analyse des indirekten Beweises méchte ich den Grund

zeigen, warum man in dieser Beschreibung Rahner nicht folgen
kann.



458 Schépfung und Evolution —

Rahner ging vom damaligen (1954) Stand des paldontologischen
Wissens aus und meinte, es misse « Der Monogenismus mit innerer
(aber an sich nicht irreformabler) Zustimmung bejaht werden...» %
Rahners Aufsatz mul3 als Verteidigung der Enyklika gesehen werden,
eine Art Rechtfertigung, hinter der die Absicht steckt, dem denkenden
Menschen die Zustimmung zur konkreten kirchlichen Position rational
zu erleichtern. In diesem Sinne fiigte er die methodologische Bemer-
kung bei, es konne «nicht zum vornherein untheologisch sein, die
Aussagen des Glaubens gedanklich, d. h. logisch und metaphysisch auf
ihren Sinn, ihre Voraussetzungen und Konsequenzen hin durchdringen
zu wollen» 3.

Auf diesen Punkt méchte ich eingehen und hauptsichlich die logi-
schen Voraussetzungen herausstellen. Das ist deshalb nicht iiberfliissig,
weil Rahner nach eigenen Worten einen andern Akzent gesetzt hat; es
komme ihm nicht so sehr auf eine formale Schliissigkeit der Uberle-
gungen an, es sei nicht sein Bestreben, in mdoglichst wenigen und
«klaren» Syllogismen auf das erstrebte Resultat auszugehen, vielmehr
wolle er das Gesichtsfeld erweitern, indem gezeigt werde, wie sehr der
Monogenismus mit der biblischen Grundkonzeption von Heils- und
Unheilsgeschichte tiberhaupt verwachsen sei?. Diese klaren Syllogis-
men mochte ich aufgreifen und nachzeichnen, weil es von ihrer Strin-
genz abhingt, wie weit der indirekte Beweis das Gesichtsfeld fiir einen
von der Bibel her implizit mitgedachten Monogenismus tatsidchlich
erweitert.

Der SchluB ist iiberaus kurz darzustellen, was sich freilich aufgrund
der gewundenen Rede nicht ohne weiteres vermuten 146t. Mit kaum
mehr zu iiberbietender Vorsicht und Zuriickhaltung hat Rahner die
letzten nach Rationalitit aussehenden Elemente zusammengetragen
und sogar den auBlertheologischen Aspekten der Enzyklika — vor allem
den logischen — iibertriebene Zugestindnisse gemacht. Dal3 ein gewich-
tiger Theologe, offenbar in der enttiuschten Erwartung eines stringen-
ten Beweises fiir den Monogenismus, diesen Beitrag iibel genommen
hat®, grenzt an intellektuellen Skandal. Heute diirfen wir beruhigt die

? K. RAnNER, Theologisches zum Monogenismus. Schriften zur Theologie. (Einsie-
deln 1954) 1,258,

3 K. RAHNER [Anm. 2] 1,301.

4 K. RAHNER [Anm. 2] 1,299,

5 Vgl. K. RABNER, Exkurs: Erbsiinde und Monogenismus. in K. H. WEGER, Theo-
logie und Erbsiinde. Quaest. Disp. 44 (Freiburg 1970) 179, Anm. 5.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 459

langatmigen, der Wahrheit hinderlichen Absicherungen iibergehen
und uns den entscheidenden Elementen der Argumentation zuwen-
den.

1.1.1. Die logische Argumentation von Rabner

Der Kern der Argumentation ist ein Schluf3 aus nur zwei Primissen.
Die eine Primisse ist eine einfache Aussage, die andere eine Aussagen-
verkniipfung. Wir wollen mit der Formulierung der zweiten begin-
nen.

Es geht zunichst um die Klirung, wie Monogenismus und Erbsiinde
zusammenhangen. Rahner spricht die Verkniipfung anfinglich lose aus
und fragt, ob die kirchliche Erbsiindenlehre sachlich notwendig den
Monogenismus enthalte ¢, ob ein unmittelbarer Zusammenhang zwi-
schen den beiden bestehe 7. Daneben gibt es mehrere Stellen, die den
vagen Zusammenhang ausreichend prizisieren, indem etwa gesagt
wird, der Monogenismus sei eine logische Voraussetzung fiir das
Dogma der Erbsiinde 8, er sei eine notwendige ? oder auch eine sach-
liche Voraussetzung'®. Von diesen drei Angaben wollen wir die
schwichste festhalten, die in allen drei Ausdriicken enthalten ist, der
Monogenismus sei eine Voraussetzung fiir die Erbsiindenlehre. Zwei-
fellos will Rahner mit dieser Beschreibung in einer ersten Anniherung
der lehramtlichen Auffassung entgegenkommen, die ja den Monoge-
nismus beinahe als sichere These vorsieht, falls der Gliubige die Erb-
siindenlehre aufrechterhalten will. Damit ist zwischen Monogenismus
und Erbsiindenlehre das Verhiltnis in logischer Hinsicht mit ausrei-
chender Prizision festgelegt, was uns folgende einfache Formalisierung
erlaubt:

¢ «Wir kénnen uns ... fragen,... ob ... die kirchliche Erbsiindenlehre nicht doch
sachlich notwendig den Monogenismus enthalte.» K. RAHNER [Anm. 2] 1,276.

7 «Ist dasjenige, was das Konzil iiber die Erbsiinde definiert hat, in einem sachlich
unlésbaren und unmittelbaren Zusammenhang mit dem Monogenismus ?» Ebd. 260.

8 «In Wirklichkeit verweist die Enzyklika nur auf eine indirekte Argumentation: der
Monogenismus ist die logische Voraussetzung des Dogmas von der Erbsiinde, wenn diese
selbst nicht eine unzulissige Deutung erhilt. » Ebd. 260.

® Es muB «iiberlegt werden, ob andere Lehren der Schrift den Monogenismus als
notwendige Voraussetzung postulieren.» Ebd. 275.

10 «In dieser ... Frage werden wir so vorangehen, daf3 wir dabei auch die Lehre der
Kirche als authentische Interpretation iiber die Lehre voraussetzen, von der aus wir den
Monogenismus als sachliche Voraussetzung dieser Lehre zu erreichen suchen.»
Ebd. 275.



460 Schopfung und Evolution —

1. M—>E «M» und «E» sind Aussagen, die so zu deuten sind:
M: Es gibt den Monogenismus
E: Es gibt die Erbsiindenlehre
Die Formel ist dann zu lesen: « Wenn es den Monogenismus gibt,
dann gibt es die Erbsiindenlehre», oder umgangssprachlich weniger
gekiinstelt: « Der Monogenismus ist die Voraussetzung fiir die Erb-
sindenlehre».

Aus dieser Implikation ist nichts zu schlieBen, wir brauchen eine
Zusatzprimisse. Als erforderliche Aussage, die dem Kontext zu entneh-
men ist, empfiehlt sich die Behauptung der Erbsiinde '!. Diese Primisse
liegt in Form einer einfachen Aussage vor. Logisch gesehen ist sie
bedenkenlos, und sachlich macht sie gleichfalls keine Schwierigkeiten,
da sie als kirchliche Lehre in der Schrift authentisch bezeugt ist !2. Sie
besagt bekanntlich, daB3 durch Adam alle Menschen (bis auf Maria) mit
dieser Schuld belastet sind. Formal:

.

Somit sehen wir uns mit folgenden zwei Primissen konfrontiert:
1) . M—>E
2.E / M

Aus ihnen soll « M» gefolgert werden. Nun sagt aber Rahner nicht
mit der gewiinschten Deutlichkeit, daf3 er aus diesen beiden Primissen
tatsichlich schlieBen mochte; er verfolgt sein Ziel iiber einen Umweg,
was ihn dazu bewogen hat, von «indirektem Beweis» zu sprechen. Unter
dem Titel « Moglichkeit eines metaphysischen Beweises» zihlt er etwa
ein Dutzend Griinde auf, warum der Monogenismus als vorteilhafte
Hypothese erscheinen mag. Indirekt ist sein Vorgehen in dem Sinn, als
er zeigt, welche Schwierigkeiten unter der Gegenthese, nimlich unter
der Voraussetzung des Polygenismus, zu erwarten wiren. Da er die
Ablehnung des Monogenismus als Polygenismus auffal3t, diirfen wir
«P =71 M» setzen, wobei «P» fiir die Aussage der Polygenismusbehaup-
tung steht, was identisch ist mit der Leugnung des Monogenismus, so
daB uns dieser indirekte Beweis zu folgendem Schluf3 fiihrt:

' «Ausgangspunkt ist die Einheit und Universalitit der Erbsiinde.» Ebd. 293,

12 ... weil die kirchliche Erbsiindenlehre sich nicht nur als in sich wahr und ge-
offenbart prisentiert, sondern auch als authentische Interpretation der Schrift selbst.»
Ebd. 275-6.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 461

2) . M—>E
2 M / 1 E

Um etwaige Zweifel zu beseitigen, Rahner kénnte hier in ein ihm
unangemessenes Schema geprefit worden sein, zitiere ich einen Satz aus
der Einleitung, mit dem Rahner meinen Schluf3 2) adiquat paraphra-
siert: « Man kann (wie wir es versuchen werden) zeigen, daf3 ein sach-
licher Zusammenhang zwischen der Erbsiindenlehre des Konzils und
dem Monogenismus besteht derart, dal man objektiv implizit das erste
[die Erbsiindenlehre des Konzils] leugnet, wenn man das zweite [den
Monogenismus] bestreitet» '>. Wer also den Monogenismus leugnet,
der leugnet nach Rahner objektiv implizit die Erbstindenlehre. Diese
Bedingungen sind im Schluf3 2) ausgedriickt.

Nun sind aber beide Schliisse 1) und 2) ungiiltig, ein Sachverhalt,
den man zur Kenntnis nehmen mubB, falls man sich nicht gegen die
gesamte Logiktradition auflehnen will. Zur Illustration méchte ich je
ein Beispiel aus der Philosophiegeschichte vorlegen.

SchluB3 1) stellt einen beliebten RiickschluB3 dar, vor dessen
Falschheit Aristoteles gewarnt hat mit dem Beispiel:

1. Wenn es geregnet hat, dann ist die Erde naB.
2. Nun ist die Erde naB3.
3. Also hat es geregnet '4.

Das ist zwar kein Syllogismus im Aristotelischen Sinn, sondern eine
Jfallacia consequentis, ein fehlerhafter SchluB3 aus der Aussagenlogik. Die
systematische Ausarbeitung dieses Logikzweiges hat Aristoteles seinen
Nachfolgern tiberlassen, ganz besonders den Stoikern. Zum Schluf3 2)
mochte ich ein Beispiel aus Augustinus anfithren:

1. Wenn einer gerecht ist, dann ist er auch gut.
2. Er ist nicht gerecht.
3. Also ist er auch nicht gut '’

Mit Recht sagt Augustinus, die hier angewandte Regel sei falsch.
Angesichts dieses MiBBerfolges stellt sich die Frage, ob es denn

13 K. RABENER [Anm. 2] 1,262.
14 AristotELES, Sophist. Elenchi, 167 b 6-8.
15 Aucustinus, De doctr. christ. 11,33 (51) 16-18.



462 Schépfung und Evolution —

tiberhaupt keine logisch einwandfreien Formulierungen gebe. Erfreu-
licherweise sind die entsprechenden Schliisse leicht aufzuzihlen.

Ein erster Versuch ergibt sich aus einer Umstellung der ersten
Primisse bei 2:

22) . E—»>M
2.7 M / 1 E

Diese formale Wiedergabe besagt, die Erbsiindenlehre werde ge-
leugnet, wenn der Monogenismus bestritten wird. Obwohl wir damit
dem Wortlaut von Rahner sehr nahe kommen, darf die Vertauschung
von Vorder- und Nachsatz so nicht ausgefiihrt werden, weil Rahner den
Monogenismus in mehreren Varianten eine Voraussetzung der Erbsiin-
denlehre nennt. Auch wenn Rahner bei der Abfolge einer Argumen-
tation nicht immer in héchster Exaktheit spricht, so darf man ihm doch
kaum unterstellen, er rede von Voraussetzungen, meine aber in diesem
speziellen Fall eine Folge. Da also 2a) mit andern Aussagen von Rahner
nicht zu harmonisieren ist, miissen wir bei der Formulierung 2) blei-
ben.

Daneben gibt es aber noch zwei weitere logische Méglichkeiten, die
zu einem korrekten SchluB3 fithren. Beide verlangen eine Neuformulie-
rung der ersten Primisse, nimlich

3) . M—>1E

2. E /. M
4) 1.M—E
2. E /. M

Das sind allerdings zwei Formulierungen, die voraussetzen, was sie
zu beweisen vorgeben. Wenn ich nach dem gleichen Muster vorgehe,
das Jodeln sei eine Voraussetzung fiir einen Schweizer, so 1aBt sich das
nach 3) so «beweisenn»:

1. Wenn ich nicht jodeln kann, dann bin ich kein Schweizer.

2. Nun bin ich ein Schweizer.

3. Also kann ich jodeln.

1.7 ]S

2.8 /]

Die formale Korrektheit des SchluBBes kann nur mit der falschen
Voraussetzung erkauft werden: «Wer nicht jodeln kann, ist kein
Schweizer» oder « Wer den Monogenismus leugnet, der lehnt die Erb-



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 463

siindenlehre ab.» Und das Beispiel 4) ist geradezu trivial. Die Aquiva-
lenz besteht aus der Konjunktion von « M — E» und « E— M». Dabei ist
die erste Implikation « M — E» bereits als Primisse abgelehnt worden,
weil unter dieser Voraussetzung nur die beiden falschen Schliisse 1) und
2) ableitbar sind. Es gibt indessen noch eine weitere Formulierung, die
wir bisher nicht gepriift haben, nimlich die Verschirfung: « Nur wenn
es den Monogenismus gibt, gibt es die Erbsiinde». Diese auf den ersten
Blick erfolgversprechende Deutung hilt einer genaueren Analyse eben-
sowenig stand, denn sie ist identisch mit unserer zweiten Implikation
«E— M», bei der die Vorwegnahme des Resultates allzu offensichtlich
1st.

Ein Riickblick auf diese logischen Uberlegungen ist ziemlich ent-
mutigend: Entweder haben wir es mit falschen Schliissen zu tun [1), 2)]
oder mit solchen, die wegen ihrer petitio principii [3), 4)] abzulehnen
sind.

1.1.2. Zur metaphysischen Begriindung

Ab 1940 haben bedeutende Philosophen neoscholastischer Rich-
tung zum Verhiltnis zwischen moderner Logik und Metaphysik Stel-
lung genommen. Ungliicklicherweise sind dabei die berechtigten An-
liegen der Metaphysik in iiberspitzten Gegensatz zur modernen Logik
(= Logistik) gestellt worden unter Schlagworten wie Seinslogik — Logi-
stik 1. Daraus wird ersichtlich, daB3 die Aufgabe und Leistung der
Logistik total miBBverstanden wurde, nachweisbar etwa bei einem aus-
gewiesenen Theologen, der die unglaubliche Meinung herausliest,
Scholz wiirde andeutungsweise Metaphysik mit Logik gleichsetzen !’.
In der fortgesetzten Verzeichnung wird zunichst Logik von Logistik

16 «Nicht die Relationslogik ist die wahrhaft umfassende Logik, sondern die Seins-
logik ...» C. NNk, Die mathematisch-logistische Symbolsprache in Philosophischer Sicht,
Scholastik 15 (1940) 61, Anm. 8. Dem &den Spiel mit leeren Worthiilsen der Logik wird
die Seinsphilosophie gegeniibergestellt. Vgl. ]. pE VRiEs, Logistische Zeichensprache und
Philosophie. Scholastik 16 (1941) 376. «Eine Untersuchung des Aussagenkalkiils nach
den Bedingungen seiner Moglichkeit ergibt, dafl dazu vor allem die transzendentale
Seinsordnung gehort»; W. BRUGGER, Philosophisch-ontologische Grundlagen der Logi-
stik. Scholastik 27 (1952) 381.

17 «Die Gleichsetzung von Metaphysik und Logik, wie sie Scholz andeutet, wiirde
folgerichtig zu Ende gedacht, darauf hinauslaufen, daB3 echte Metaphysik iberhaupt
gestrichen und die Philosophie in bloBe Logik aufgelost wiirde.» J. DE VRIES [Anm. 16]
370.



464 Schépfung und Evolution —

kiinstlich abgehoben '8. Dem neoscholastischen Philosophen scheinen
aber beide belanglos zu sein, weil er von einem Satz nicht wissen will, ob
er beweisbar, vielmehr ob er wahr sei!?. Logistik wird kurzerhand in
den Bereich der Mathematik verwiesen, und wenn die Logik nicht
radikal aus der Philosophie verbannt wird, verdankt sie es wohl nur dem
Umstand, dafl man sich als Hiiter der Tradition allzu unglaubwiirdig
vorkime, wollte man an der aristotelischen Logiktradition vorbeige-
hen. Doch wo unmittelbare Einsicht in wesensnotwendige Sachver-
halte vorliegt, da gilt die Logik ohnehin als tiberflissig, eine Konse-
quenz, die freilich mehr angedeutet als ausgesprochen wird 2°.

Die Nachwehen dieser Diskussion finden wir in der vorliegenden
Argumentation von Rahner. Er hat sich nicht um die Logik angenom-
men in der beruhigenden Uberzeugung, soweit Logik erforderlich sei,
werde sie in der Seinslogik ausreichend mitgeliefert. Daher zihlt er
keine logischen Regeln auf, hingegen ein metaphysisches Prinzip, die
Sparsamkeit.

Vom Sparsamkeitsprinzip sagt Rahner, es sei « nicht nur ein metho-
disches Erkenntnisprinzip, sondern ein metaphysisches Prinzip» 2.
Spiter spricht er wiederholt von dem von ihm angerufenen metaphy-
sischen Sparsamkeitsprinzip 22 oder einmal etwas abgeschwicht von

18 Die fleiBBige Arbeit von W. BRUGGER, Die Modalitit einfacher Aussagenverbin-
dungen, Scholastik 17 (1942) 217-235, ist in kiihler Distanz geschrieben, aber die fiir das
philosophische Verstindnis unverzichtbaren Grundbegriffe sind unbrauchbar (z. B. Defi-
nition von Aussage, Urteil, Satz. 218) oder ginzlich falsch: «Die Modalitit betrifft die
Kopula» 218; «Die hypothetischen Aussagen tragen alle die Modalitit der Notwendig-
keit» 220; «p und q seien Zeichen fiir beliebige, aber subjektverschiedene Aussagen» 220
usw. usw.

19 «Der echte Philosoph verlangt nicht so sehr zu wissen, unter welchen Voraus-
setzungen dieser oder jener Satz beweisbar ist, als vielmehr, ob er wahr ist; und wenn die
Entscheidung dieser Frage von der Wahrheit der Voraussetzungen abhingt, so kommt
ihm eben alles auf die Wahrheit dieser Voraussetzungen an.» J. bE VRIES [Anm. 16] 374.
Hier sehen wir die Konfusion iiberdeutlich. Wie priift man denn die Wahrheit tiber den
Monogenismus?

20 «Uber die Schliissigkeit der Ableitungen als solcher ... wiirden sich auch die
Philosophen mit Leichtigkeit verstindigen.» J. DE VRies [Anm. 16] 373. « Entscheidend
ist also die unmittelbare Einsicht in wesensnotwendige Sachverhalte, der intellectus
principiorum der Scholastik.» Ebd. 374. « Es muB also jeder Behauptung, wenn sie nicht
blind und unbegriindet sein soll, eine unmittelbare oder mittelbare Wahrnehmung des
behaupteten Sachverhaltes vorangehen. » ]. DE VRiEs, Urteilsanalyse und Seinserkenntnis,
Scholastik 28 (1953) 388-389.

2! K. RAHNER [Anm. 2] 1,318.

22 Vgl. K. RAENER [Anm. 5] 183.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 465

einem gewissen metaphysischen Sparsamkeitsprinzip 2. An einer
Schliisselstelle wird es eingesetzt, denn «die transzendente gottliche
Ursichlichkeit wirkt in den innerweltlichen Ablauf auf die diskreteste
und sparsamste Weise ein ...» %4

Die in neoscholastischen Kreisen fiir gewohnlich herabgesetzten
Nominalisten sprechen von der Forderung entia non sunt multiplicanda.
Darunter verstehen sie ein streng erkenntnistheoretisches Prinzip.
Selbstverstindlich darf es iiberall eingesetzt werden bei einer Betrach-
tung der Wirklichkeit, also auch in der Metaphysik. Aber die Verwen-
dung von Rahner scheint mir unerlaubt. In der Natur treffen wir Giber-
reiche Verschwendung. Was heiB3t da, Gott wiirde in sparsamster Weise
eingreifen? Wenn damit gesagt werden soll, bei der Erschaffung des
Menschen hitte sich Gott aus Sparsamkeitsgriinden mit einem einzigen
Menschenpaar begniigt, so ist das die Anwendung unseres nominalisti-
schen Prinzips auf einen Einzelfall. Dem kénnte der Nominalist beden-
kenlos zustimmen, nur wire er sich bewuf3t, dafl ihm die Entscheidung
nicht zusteht, ob mit dieser Aussage der tatsichliche Zustand der Welt
beschrieben sei 2°. Rahner schlieBt eine metaphysische Uberlegung in
der Zuversicht an, soweit die Logik bedeutsam sei, hitte sie der Meta-
physiker schon immer zum korrekten Einsatz in seinem Denkhorizont
bereit. Dieser Irrtum wirkt sich dann als verhingnisvoll aus, wenn sich
die Metaphysik unbekiimmert um Logik fortbewegt, denn dadurch wird
die Metaphysik zur unverbindlichen Spekulation 26. Das ist nicht etwa
eine ausgefallene Konzeption der Logistik, die hier vertreten wird, man
kénnte sich mithelos auf Augustinus berufen. Immerhin hat sich Augu-
stinus noch als Bischof mit solch grundsitzlichen Fragen befal3t und
nicht eine Anleitung zur Spekulation herausgegeben, vielmehr eine
Einfiihrung in die Logik, die er mit den Worten eroffnet: « Die Logik
tragt sehr viel bei zur Erfassung und Losung aller Arten von Fragen, die
in der Heiligen Schrift auftauchen» *’. Es 4Bt sich zwar gedankenlos

23 Vgl. K. RAHNER [Anm. 5] 183, Anm. 11.

24 K. RAHNER [Anm. 2] 1,322.

23 Selbst Feiner, der von Rahners « wohldurchdachten (indirekten) Beweisfithrung»
spricht, meint «... die metaphysische Argumentation fiir den Monogenismus aus dem
Sparsamkeitsprinzip diirfte nicht unbedingt zwingend sein.» J. FEINER, Der Mensch als
Geschépf, in Mysterium Salutis. (Hg.) J. FEINER/M. LoureR. (Einsiedeln 1967) 2,576.

%6 Unumwunden spricht sich Feyerabend so aus: « Eine ontologische Beschreibung
fugt der formalen Analyse hiufig nur leere Worte hinzu; sie ist nichts weiter als eine
Ubung in Sensitivitit und Niedlichkeit.» P. FEYERABEND [Anm. 1] 326.

27 AucustiNus [Anm. 15] 31 (48) 3-5.



466 Schépfung und Evolution —

dariiber hinweglesen, weil die metaphysisch gebildeten Ubersetzer den
Text zu ihren Gunsten sprachlich manipuliert haben; statt von Logik
reden sie von Dialektik und der Zirkel ist perfekt, da augustinische
Dialektik iiblicherweise als Metaphysik vereinnahmt wird. Was indes-
sen Augustinus mit «dialectica» meint, das ist so weit von Dialektik —
was immer das heilen mag — entfernt wie der einstige Stallknecht vom
heutigen Marschall. Unter «dialectica» zihlt Augustinus logische Re-
geln auf und zwar die gleichen, die Witehead-Russell in den Principia
Mathematica aus ihren Axiomen ableiten. Das ist die einzige Logiktra-
dition, die diesen Namen verdient 28,

Methodologisch muf3 noch eine weitere Bemerkung angefiigt wer-
den. Rahner hebt hervor, der Polygenismus sei «als Gegenstand der
bloBen Naturwissenschaft und anthropologischen Paldontologie nicht
mehr als eine hypothetische Annahme, so da3 es schon von daher
gesehen nicht a priori unméglich ist, sie von einer andern Erkenntnis-
quelle als der der Naturwissenschaft her als falsch abzulehnen» ?°. Es
mulB zugegeben werden, dal es sich beim Polygenismus tatsidchlich um
eine hypothetische Annahme handelt. Grundsitzlich taugt indessen zur
Ablehnung des Polygenismus aufler der Biologie nur die Logik. Rahner
mochte jedoch auf einem dritten Weg die Waage aus dem Gleichge-
wicht bringen, nimlich durch metaphysische Begriindung des Mono-
genismus, genauer durch metaphysische Ablehnung des Polygenismus.
Die Metaphysik vermag sich indessen beliebig intensiv auf die «Seins-
logik » zu versteifen, sie richtet nichts aus, solange nicht die echte Logik
als unerlidBlicher Partner dabei ist. Wie bereits gezeigt, ist aber in
unserer vorliegenden Situation die Logik nicht hilfreich. Die moderne
Wissenschaftstheorie zeigt uns seit dreiBBig Jahren, was sich sachlich
hinter diesem logischen Unvermégen verbirgt.

Kehren wir nochmals zu Schluf3 1) zuriick. Danach ist der Mono-
genismus die Voraussetzung fiir die Erbstiindenlehre. Das ist aber gerade
die problematische Aussage, die nur als hypothetisch anzuerkennen ist.
Was im vorliegenden Fall gesichert ist, das betrifft die zweite Primisse,
nimlich die Tatsache der Erbsiindenlehre selber. Nun hat Quine ein
Jahr vor Rahners Buch einen Aufsatz herausgegeben und spricht dort

2 Die verschwommene und wertlose Unterscheidung zwischen Logik und Logistik
fithrt zur grotesken Ansicht, da3 derselbe Modus tollens, wenn er von Augustinus erklirt
wird, zur Logik gehéren soll, jedoch zur Logistik, wenn er in den Principia Mathematica als
Theorem abgeleitet wird.

29 K. RAHNER [Anm. 2] 1,256.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 467

von der Unterdeterminiertheit der Theorien aufgrund der Fakten.
Angewandt auf den vorliegenden Fall besagt dies, das Offenbarungs-
faktum der Erbsiinde — unterstiitzt durch weitere Offenbarungssitze —
reicht nicht aus, eine Theorie logisch sicher zu bestimmen, d.h. als
einzig mogliche nachzuweisen. Wir sehen uns daher mit den beiden
folgenden Moglichkeiten konfrontiert:

a) Wenn es den Monogenismus gibt, dann gibt es die Erbsiinde.

b) Wenn es keinen Monogenismus gibt, dann gibt es die Erbsiinde.
Beide Implikationen mit dem bejahten oder verneinten Vordersatz sind
vereinbar mit der Annahme der Erbsiinde. Eine Entscheidung zwi-
schen a) und b) kann nur — falls iberhaupt — die Naturwissenschaft
bringen. Der Katholik wird sich zunichst hinter die Formulierung a)
stellen, weil sie von der Enzyklika eindringlich empfohlen wird. Erfreu-
licherweise ist der Monogenismus jedoch nicht als verpflichtender
Glaubenssatz hingestellt worden, was zu Kollision zwischen Glauben
und Denken fiihren miilte, wegen des wissenschaftstheoretischen Irr-
tums, a) sei die einzig moégliche Theorie, die den Glauben nicht gefihr-
de. Solche Uberlegungen sind nicht einmal abwegig, denn in der logisch
unbekiimmerten Gegenwart gibt es immer noch Philosophen, die ein
Implikationenpaar von der folgenden Art

p—~>qund 1 p—>q
filschlicherweise fiir widerspriichlich halten. Die Skeptiker haben
damit bereits ihren Gegnern einen Schrecken eingejagt, den man bis in
die Gegenwart auller in Logikkreisen noch nicht iiberwunden hat 3°,
Solange wir uns an die Logik halten, diirfen wir beruhigt feststellen:
Weder a) noch b) gefihrden den Glauben und sie sind auch nicht
widerspriichlich, hingegen ist der Vordersatz von a) mit dem heutigen
Stand der Wissenschaft kaum noch vereinbar.

30 Wild diskutiert die Sophisterei der Skeptiker, wonach aus den beiden Implikatio-
nen gleichwahrscheinlich q oder nicht-q hervorgehen soll. «Die skeptische Kritik am
Begriff der Wahrheit scheint zu dem Resultat zu fiihren, daB die Diskussion iiber diesen
Begriff dialektisch endet; jede Position impliziert ihre eigene Gegenposition. Die Posi-
tionen, die an dem Anspruch auf Wahrheit und ihrer Ausweisbarkeit festhilt, kann ihrem
eigenen Anspruch nicht gerecht werden, impliziert also dessen Negation: der Verzicht auf
dessen Anspruch muf ihn doch wieder erheben, will er nicht sich selbst zur nichtssa-
genden Bedeutungslosigkeit verurteilen.» Ca. WiLp, Philosophische Skepsis. (Meisen-
heim 1980) 20.



468 Schépfung und Evolution —

1.2. Die Lebre aus der Kirchengeschichte

Rahner ist nicht auf dem bisher skizzierten Punkt stehen geblieben.
Er pflegt weiterhin den Kontakt mit den Biologen und ist mit ihnen
Schritt um Schritt vom Monogenismus abgeriickt, da sich der mono-
phyletische Ursprung des Menschen — in der Theologensprache : Poly-
genismus — durchsetzt. Da sich Rahner «die Tiire offen gelassen » hatte,
braucht er sich jetzt nicht zu widersprechen. Wenn indessen gewisse
Theologen diesen Meinungsumschwung Rahner zum Vorwurf machen,
wie das offenbar geschehen ist, so zeigen solche Kritiker nicht sonder-
lich viel Verstindnis fiir die Wissenschaft. In den 50er Jahren hat
Rahner den modernsten Stand der Biologie beriicksichtigt; zwanzig
Jahre spiter hilt er sich immer noch an die neuesten Ergebnisse und hat
deshalb die Wandlungen mitgemacht, die sich innerhalb der Biologie
vollzogen haben. Wer die Kraft zu einer solchen Meinungsinderung
hat, verdient héchstes Lob. Wie wenig selbstverstindlich solches Wei-
terdenken ist, zeigt sich allein schon an der Tatsache, mit welchem
Riickstand die offizielle Kirche diese Forschungsresultate zur Kenntnis
nahm. « Wenn nicht aller Anschein triigt, hat das kirchliche Lehramt
auch den Widerspruch gegen den Polygenismus aufgegeben, obwohl
anfinglich noch Paul VI. am Monogenismus festhalten wollte » 3!.

Die Debatte um den Monogenismus hat eine bekannte geschicht-
liche Parallele. Der Monogenismus ist nur aufgestellt worden aus der
Befiirchtung, seine Ablehnung hitte Riickwirkungen auf das Dogma
der Erbsiinde. Wir haben gesehen, dal3 diese Befuirchtungen aufgrund
eines logisch nicht zu rechtfertigenden Schlusses zustande gekommen
sind. Vor 350 Jahren hat sich um Galilei ein vielbeschworenes Drama
angebahnt, das von derselben Argumentation getragen war. Mit Recht
wird dieser Zusammenhang in der Literatur hervorgehoben *2. Um die
Parallele deutlich hervortreten zu lassen, méchte ich folgende Formu-
lierung geben: Voraussetzung des Heliozentrismus ist die metaphysi-
sche Einstellung von Giordano Bruno **. Formal:

3t K. RAHNER, Naturwissenschaft und verniinftiger Glaube. Schriften zur Theologie.
(Ziirich 1983) 15,49.

32 Vgl. K. RAHNER [Anm. 31] 15,32-33. Oder den gleichen Aufsatz: Theologische
Perspektiven zum Dialog mit den Naturwissenschaften. Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft. (Hg.) F. BockLE usw. (Freiburg 1981) 34—85. Ferner St. N. BossHARD,
Evolution und Schépfung. Ebd. 118.

33 Der Hauptanklagepunkt gegen Galilei war nicht die Bewegung der Erde — «eppur
si muove» im Munde von Galilei ist eine Legende —, sondern der Stillstand der Sonne. Mit



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 469

1. Wer von Brunos Metaphysik ausgeht, vertritt den Heliozentris-

mus.

2. Galilei vertritt den Heliozentrismus.

3. Also geht Galilei von Brunos Metaphysik aus.

Die Parallele ist darin zu sehen: Genau wie eine Schépfungstheorie
durch das Offenbarungsfaktum der Erbsiinde unterdeterminiert ist, so
ist auch eine astronomische Theorie unterdeterminiert durch eine
bestimmte Metaphysik.

Aus der Galilei-Affire verdient die Lektion in zweifacher Hinsicht
festgehalten zu werden. Erstens brachte sie uns doch wohl die Einsicht,
daf3 die Bibel kein naturwissenschaftliches Lehrbuch ist. Was immer sie
iiber Kosmologie, Evolution oder tiber erst in der Zukunft zu bespre-
chende Naturwissenschaftspsrobleme sagt, ihr Kern liegt in der Froh-
botschaft, die an den ganzen Menschen gerichtet ist und daher auf einer
vollig anderen Ebene steht, so daB sie gar nicht in Konkurrenz zu einer
wissenschaftlichen Einzelauffassung treten kann. Als zweites sagt uns
Galilei etwas Entscheidendes tiber die Bewertung der Logik. Die Logik
hat sich in der Argumentation von Aristoteles iiber Chrysippus, Cicero,
Paulus, Augustinus, Abélard, Thomas bis Galilei bewihrt. Warum sollte
nun diese strengste aller Traditionen plétzlich abbrechen, etwa nur,
weil man mit zunehmender Entfernung vom Mittelalter weniger ver-
standen hat? Sie hat sich damals und bis heute durchgesetzt. Freilich
sind die Humanisten der Anstrengung eines Logikstudiums ausgewi-
chen und haben den heute noch so gerne gehorten Selbstbetrug in
Umlauf gesetzt, der intelligente und gebildete Mensch sei in der Lage,
die Korrektheit von Schliissen intuitiv ebenso sicher zu beurteilen und
zu iiberpriifen wie der Logiker. Die iiberfliissige Monogenismusdiskus-
sion ist nur eine der ungliicklichen Folgen dieser Illusion.

1.3. Eine verspdtete Kritik ?

Zum SchluBB méchte ich nochmals ein Rahnerzitat vorlegen: « Die
Frage, ob der Monogenismus philosophisch (d.h. im Rahmen einer
theologischen Metaphysik) wirklich beweisbar sei, kann natiirlich nur

dem Heliozentrismus wird dieser Stillstand implizit behauptet. Bellarmin, der den ProzeB
gegen Giordano Bruno mitverfolgt hatte, war {iberzeugt, der Heliozentrismus miisse
unweigerlich zur Metaphysik von Bruno fithren. Vgl. G. J. BENE, in Galileo Galilei. (Hg.)
P. Pourarp, Desclée (Tournai 1983) 258-259,



470 Schépfung und Evolution —

dadurch beantwortet werden, dall man so etwas versucht und sieht, wie
weit man damit kommt» 4. Man muB3 es Rahner hoch anrechnen, daf3
er diese Darstellung iiberhaupt ausgefiihrt hat, denn nur so wird sie
kritisierbar. Wire er bei der bloBen Behauptung geblieben, dann wire er
im nachhinein in der Lage, jede Kritik abzuwehren mit der leicht
hingeworfenen Ausrede «das wird nirgends gesagt».

Wenn sich nun Rahner 1970 beklagt, warum man erst jetzt gegen ihn
Einwinde vorbringt 3°, dann méchte ich dazu allerdings zwei Dinge klar
trennen: Eine heutige Kritik mul selbstverstindlich bei der damaligen
Lage ansetzen. Von daher ist der Vorwurf, den Rahner offenbar vor
Augen hat, ungerecht, wenn vom heutigen Wissen her sein damaliges
Vorgehen geriigt wird. Rahner hat mit dem Monogenismus einen Stand-
punkt eingenommen, der in der damaligen Biologie durchaus als diskus-
sionswiirdig galt. Die Meinung der Biologen war geteilt und daher die
Hypothese des Monogenismus ernsthaft vertretbar. Diese Grundlage war
damals genau so wissenschaftlich wie der Polygenismus. Daneben hat
aber Rahner fiir die Begriindung des Monogenismus iiber die Aussagekraft
der Naturwissenschaften hinaus einen Logikschlufl eingesetzt, der als
ungiiltig erkannt ist. Warum niemand auf diesen schwachen Punkt hin-
gewiesen hat, ist hochst ritselhaft und kaum anders erklirbar als durch
den allgemeinen Tiefstand der neoscholastischen Logik. Die Theologen
sind ohne Verdacht dem Irrweg gefolgt, der ihnen von den in Logik wenig
bewanderten Philosophen gewiesen wurde.

Der logische Fehler hitte damals nachgewiesen werden miissen ; er
ist selbstverstindlich unabhingig vom wirklichen Ausgang naturwis-
senschaftlicher oder theologischer Auffassungen. Ubungshalber darf
man sogar die vermeintlich heikle Frage stellen, wie sich der Logiker
benehmen wiirde, falls sich die heutige Naturwissenschaft an den
Monogenismus angeschlossen hitte. Dann wire beim folgenden Schlul3
die Konklusion wahr:

1*) 1. Wenn es den Monogenismus gibt, dann gibt es die Erb-
siinde.
2. Nun gibt es die Erbsiinde.

3. Also gibt es den Monogenismus.

3 K. RAHNER [Anm. 2] 1,312,
3% «Die Theologen, die heute so etwas in allzu groBer Selbstverstindlichkeit von
oben herunter betrachten, sollten sich, soweit sie sich damals iiber dieses Problem schon

Gedanken gemacht haben, fragen lassen, warum sie damals geschwiegen haben.»
K. RAHNER [Anm. 5] 179-180, Anm. 5.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 471

Der Schluf3 wire jedoch nach wie vor ungiiltig, ungeachtet des suppo-
nierten Sachverhalts. Vielleicht kénnen wir das so verdeutlichen:

1. Wenn Weihnachten auf einen Sonntag fillt, dann wird das
Fest am 25. Dezember gefeiert.

2. Nun wird das Fest am 25. Dezember gefeiert.

3. Also fillt Weihnachten auf einen Sonntag.

Dieser Konklusion hitte man letztes Jahr beipflichten kénnen, doch
schon fiir 1984 trifft sie nicht mehr zu. Der Grund fiir die Wahrheit im
vergangenen Jahr liegt nicht in der Logik, sondern in der Art, wie der
Kalender aufgebaut ist. Was den SchluBsatz von 1*) annehmen lief3e,
lige analog, weil es nicht erschlossen wird, nicht in der Logik, sondern
in anderweitigen Bestitigungen der Biologen. Wenn sich also in den
vergangenen 30 Jahren der Monogenismus durchgesetzt hitte, so dal3
heute alle Wissenschaftler die Konklusion von 1%*) fiir richtig hielten,
dann lige das Verdienst keineswegs in der Logik, denn der Satz ist nicht
deduktiv abgeleitet. Ein logischer Schluf3 darf nicht dem zufilligen
Stand der Tatsachen ausgesetzt sein. Wenn zuerst die Wahrheitsbezie-
hung der Tatsachen endgiiltig abgeklirt sein miiite, bevor die Logik
eingesetzt werden darf, dann wiirde man sich wohlweislich an den Rat
der Neoscholastiker halten und auf die Logik verzichten . )

Da die Logik nicht die Lehre des Denkens, sondern die Lehre
korrekter Verkniipfungen von Sitzen ist, vermag ich in zwei Punkten
der spiteren Rechtfertigung von Rahner nicht zu folgen. Zunichst
meint Rahner: « Mein Versuch ... leidet an der Problematik, dal3 man
nur dann sicher sagen konnte, die schopferische Titigkeit Gottes bei der
Hominisation werde im Polygenismus aus einer transzendentalen zu
einer kategorialen und so falsch mirakulésen Titigkeit, wenn bewiesen
ist, dal3 ein einziges Menschenpaar am Anfang nicht nur abstrakt, son-
dern konkret fiir Erhaltung und Wachstum der Menschheit ausreicht,
Gott also nicht durch sich selbst tun miisse, was der Mensch selbst tun
kann» *’. Ob dieses eine Menschenpaar konkret ausreicht, dariiber wird
sich die Biologie die Entscheidung vorbehalten. Ungliicklicherweise

36 Wortlich sagt de Vries: « Der Schreiber dieser Zeilen hat jedenfalls bei sich selber
ofters die Erfahrung gemacht, daB3 er z. B. bei Verwendung der doch gewil3 geliufigen
Zeichen S, M, P zur Erklirung der SchluBfiguren mehr Aufmerksamkeit aufwenden muB,
um nicht herauszukommen, als beim Arbeiten mit inhaltlichen Beispielen.» J. DE VRIES

[Anm. 16] 372.
37 K. RAHNER [Anm, 5] 182.



472 Schopfung und Evolution —

lassen sich jedoch die Bedingungen fiir eine sichere Aussage beliebig
streng ansetzen, auch so streng, daf3 der Beweis nie erbracht werden
kann. Philosophisch gesehen sind das miiBlige Spekulationen, weil Rah-
ner sie nur vorbringt in der Absicht, das Eingestindnis zu umgehen, daf3
ihn die Metaphysik in einem so entscheidenden Punkt im Stich gelassen
hat. In der Theologie bleibt die Lage ohnehin unverindert: Der Mono-
genismus wiirde die Erbsiindenlehre leichter erkliren, weil das tradi-
tionelle Umfeld der Erbsiindenlehre in einem Denkrahmen entwickelt
worden ist, in dem so etwas wie Polygenismus tiberhaupt nicht vorkam.
Wegen diesen Voraussetzungen hat der Polygenismus gré8ere Miihe,
die Erbsiindenlehre zu erkliren, genau wie auch der Heliozentrismus,
der mit seiner Annahme von der im Mittelpunkt ruhenden Sonne das
Zeugnis von Josua 10 vom Anhalten der Sonne gegen sich hat. Folglich
ist es wissenschaftstheoretisch gesehen ein verstindliches Vorgehen,
die Hypothese des Monogenismus vorzuziehen. Sobald die Naturwis-
senschaft jedoch auf die Seite des Polygenismus neigt, wird man sich mit
dieser Hypothese abfinden miissen. Damit ist aber der Einwand, gegen
den sich Rahner in seinem Zitat absichert, gegenstandslos.

Ein zweiter Punkt, der in Rahners Berichtigung Mithe macht, ist im
folgenden Zitat enthalten: « Das Ganze als summierte Summe fordert
ein urspriinglich eines Ganzes. Aber dieser Schritt ist nicht Sache der
Naturwissenschaften, sondern der Metaphysik und der Theologie.
Diese miissen sich aber fiir die Legitimation dieses Schrittes als solchen
nicht vor den Naturwissenschaften rechtfertigen» 38. Dieses Zitat wi-
derspiegelt die hermeneutische Vorstellung des 19. Jahrhunderts von
der Zweiteilung des Denkens, das auf der einen Seite philosophisch-
theologisch, auf der andern naturwissenschaftlich ist. Das ist insofern
ein ungliicklicher Ansatz, als das naturwissenschaftliche Denken sich
zur Rechtfertigung in eigener Sache nie auf Beobachtung verlif3t, son-
dern neben der Intuition ausdriicklich auf Logik, genau in dem Sinn,
wie seit Aristoteles von allen groBen Philosophen und Theologen bis
ins Mittelalter fiir das metaphysisch-theologische Denken Logik gefor-
dert wurde. Will die Metaphysik sich nicht dem Verdacht leeren Redens
aussetzen, dann darf sie naturwissenschaftliche Legitimation nicht mit
Beobachtung oder mit einem positivistischen Kriterium gleichsetzen,
wobei es belanglos bleibt, ob ein etwaiger Versto3 von einem Natur-
wissenschaftler oder von einem Philosophen nachgewiesen wird. Es

38 K. RAHNER [Anm. 31] 15,29,



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 473

wire damals hilfreich gewesen, wenn in den Jahren 1940-1955 der
Eifer nicht so ausschlieBlich der antilogischen Abwehr gegolten hitte,
sondern der Analyse Naturwissenschaft-Logik, um daraus wichtige
Grundeinsichten fiir das Verhiltnis Metaphysik-Logik zu bekommen.
Der Mangel an solchen Vorarbeiten diirfte wohl der Hauptgrund sein,
warum es den Theologen heute immer noch so schwer fillt, ihr Metho-
denverstindnis aus dem 19. Jahrhundert endlich abzustreifen. Auf die
Methode werde ich im AnschluB an den Uberblick iiber die Kreatio-
nisten zuriickkommen.

2. DIE AMERIKANISCHEN KREATIONISTEN

Wer an eine durch Gott hervorgebrachte Schopfung glaubt, ist ein
Kreationist. Wir wollen hier allerdings den Namen Kreationist als
Fachausdruck in einer eingeschrinkten Weise gebrauchen. Unter dem
Begriff sollen jene hauptsichlich in Amerika lebenden Christen ver-
standen werden, die sich selber Kreationisten nennen. Man nennt sie
auch Fundamentalisten, weil sie ein spezielles Verstindnis der Bibel
mitbringen, indem sie Treue zur Heiligen Schrift mit wortlicher Aus-
legung gleichsetzen. Jeder Versuch, die Bibel mit einem andern Welt-
bild zu versshnen oder gar mit den heutigen Wissenschaften in Uber-
einstimmung zu bringen, ist in ihren Augen ein Zugestindnis des riick-
gratlosen Christen an den atheistischen Zeitgeist, ein Ausverkauf der
geoffenbarten Grundwerte.

Entfernt reichen die historischen Wurzeln der Kreationisten bis in
jene denkwiirdige Oxfordsitzung zuriick, als sich 1860 Thomas Henry
Huxley 6ffentlich fiir die Evolution aussprach. Mit der beriihmten Rede
des Bischofs Samuel Wilberforce, der wegen seinen glatten rhetorischen
Leistungen als «Seifen-Sam» in die Geschichte eingegangen ist 37,
begann die leidige Konfrontation zwischen Evolution und Religion. In
Europa ist der Gegensatz innerkirchlich und relativ sanft ausgetragen
worden. Anders in Amerika, wo die Problematik seit 1920 vor der
Offentlichkeit ausgebreitet wird.

3 Vgl. Pu. KitcHER, Abusing Science. The Case against Creationism. (Cambridge,
Mass. 1982) 1.



474 Schépfung und Evolution —

2.1. Die religiGse Abwebr der Evolution

In Florida und Oklahoma gab es 1923 ein Gesetz, das auf die
Lehrbiicher einwirkte, die Evolutionstheorie diskret darzustellen oder
ganz zu unterlassen. Doch fiir weltweites Aufsehen hat erst der Scopes-
Prozef3 von 1925 gesorgt.

Ein junger Lehrer an einer 6ffentlichen Schule in Tennessee, John
Thomas Scopes, war bereit, die Rolle des Angeklagten zu spielen. Er
hatte den Darwinismus unterrichtet, hatte sich also gegen das Gesetz
verfehlt. Scopes wurde angeklagt und in einen Prozel3 verwickelt, der
vom 10. bis 21. Juli 1925 dauerte. Volksscharen stromten herbei, ange-
fithrt von Predigern, Missionaren und einer neugierigen Journalisten-
menge.

Der Ankliger Jennings Bryan argumentierte: « Die Anklage enthiillt
den Angriff auf die Offenbarung gegeniiber den heutigen Gliubigen.
Ein erfolgreicher Angriff wiirde die Bibel zerstoren und mit ihr die
offenbarte Religion. Wenn die Evolution siegt, dann tritt das Christen-
tum ab.» Demgegeniiber wandte der Verteidiger Clarence Darrow ein:
«Nicht Scopes ist angeklagt, die Zivilisation ist angeklagt. Die Verfol-
gung offnet die Tore fiir eine Zeit der blinden Frémmigkeit wie im
Mittelalter. Keines Menschen Uberzeugung wird anerkannt, wenn die
Gegner gewinnen» %,

Juristisch haben die Kreationisten gesiegt. John Scopes wurde fiir
schuldig befunden und mit 100$ gebiiBt, eine Schuld, die angefochten
und 1927 wieder aufgehoben wurde.

Inzwischen waren die Fundamentalisten nicht untitig geblieben.
Sie sorgten dafiir, daB3 Biologiebiicher abgeindert wurden. Beispiels-
weise trug eine Biologie fiir Anfinger aus dem Jahr 1921 ein Titelbild
von Darwin. Dieses Portrait ist 1926 durch eine Reklame fiir einen
Aperitif ersetzt worden #!. Aber bis 1945 hat sich die Lage im Norden
wenig verindert; nur der Siiden war fest in den Hinden der Kreatio-
nisten. Der Biologieunterricht galt allgemein als mittelmaQig, was dar-
auf zuriickgefiihrt wurde, dal3 die Verfasser der Biologielehrbiicher
Pidagogen ohne besondere Ausbildung in Biologie waren. Dazu kam,
daB im Siiden die Lehrbiicher hiufig unter zentral gelenkten Empfeh-

40 N. D. NewgLL, Creation and Evolution: Myth or Reality? (New York 1982)
10.
4 Vgl. P. THuiLLIER, Darwin & Co. (Bruxelles 1981) 149,



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 475

lungen standen. Daher lieBen sich die Verleger leicht manipulieren,
denn schlieBlich wollte jeder in die begehrten éffentlichen Empfeh-
lungslisten aufgenommen werden.

Der Sputnik-Schock hat den Sinn fiir die Wirklichkeit zuriickge-
bracht. Das zeigt sich in den nun neu konzipierten Biologielehrbiichern.
Bereits 1961 wurde von einem Vertreter der Kirche Christi bei einem
Appell an den Gouverneur von Texas Evolution mit Atheismus gleich-
gesetzt. Der Einzug der neuen Lehrbiicher an den Mittelschulen lief3
sich nicht verzbgern, obwohl das Scopes-Gesetz in Kalifornien erst 1967
abgeschafft wurde. Richtungweisend hat der Oberste Gerichtshof auf-
grund der Trennung von Kirche und Staat antievolutionistische
Gesetze fiir einen VerstoB3 gegen die Verfassung erklirt. Nun gingen die
Fundamentalisten darauf aus, gleiche Unterrichtszeit zu verlangen.

Seit 1963 sind mehrere Gesellschaften der Kreationisten gegriindet
worden, so die Creation Research Society oder das Institut for Creation
Research in San Diego usw. 1975 haben solche Gruppierungen einen
Gesetzesvorstol3 lanciert, der zwar als widerspriichlich zur Verfassung
abgelehnt wurde. In bewihrter Juristenkosmetik haben sie inzwischen
ihr Anliegen auf « Wissenschaftliche Schépfung» umformuliert, um auf
dieser Grundlage das gleiche Recht zu fordern, das jedem Wissen-
schaftszweig zusteht. Die Anstrengungen werden fortgesetzt. In einem
halben Jahr zwischen 1980,/81 haben kreationistische Gruppen in 14
Staaten — wenn auch mit allgemeinem MiBlerfolg — versucht, Gesetze zu
erwirken, wonach die Schépfungsgeschichte zu lehren sei 42,

2.2. Die Grundséitze der Kreationisten

Den Kreationisten schlieBen sich vor allem protestantische Grup-
pen und Sekten an, namentlich auch die Zeugen Jehovas. Gemeinsam

42 Vgl. W. J. BRoaD, Louisiana puts God into Biology Lesson. Science 213, 7. Aug
(1981) 628-9. Uber Einzelinformation wie Verhiltnis der religiésen Teilnehmergruppen,
AbschluBdiplome, Institutsleiter, Zensur und Buchverlegerprofite vgl. D. NELKIN,
Science Textbook Controversies and the Politics of Equal Time (Cambridge Mass. 1977),
oder die Uberarbeitung: D. NeLkiN, The Creation Controversy. Science or Scripture in
the Schools (New York 1982). Freilich bleibt diesem Werk ein wesentlicher Vorwurf
nicht erspart, indem ndmlich Kreationismus bald im engeren Sinn fiir die Mitglieder des
ICR gebraucht wird, bald wieder jeden umfaBt, der an eine géttliche Schépfung glaubt.
Vgl. auch die Kritik von G. M. MARDSEN, Two Types of Fundamentalist. Nature 302
(21. April 1983) 729.



476 Schépfung und Evolution -

ist allen die wortliche Auslegung mindestens einiger Bibelstellen. Nach
eigenen Angaben hilt das folgende Credo die Gruppe zusammen:
1. «Spezielle Schépfung aller Dinge in sechs natiirlichen Tagen.
2. Der Einbruch der Siinde und des Fluches in die Welt.
3. Die weltweite Flut, welche durch Katastrophen die ganze Erde
in den Tagen Noachs verinderte.
4. Der Ursprung der Nationen und Sprachen als Folge des Turm-
baus zu Babel.
5. Die Erwihlung eines besonderen Volkes Israel, durch welches
Gottes Wort der Menschheit offenbart werden soll.
6. Die Menschwerdung, Kreuzigung und Auferstehung des Herrn
Jesus Christus als die Garantie fiir Erl6sung,
7. Die Erfillung aller Erlésungspline Gottes, ebenso seine Ziele
mit der Schépfung durch die Ereignisse, die mit dem leiblichen
Wiederkommen Jesu Christi verkniipft sind» 3.

Die Punkte 2, 5, 6, 7 sind theologische Postulate, die jeder Christ fiir
selbstverstindlich hilt. Einzig bei 7 miiite man wohl den Kreationisten
gegeniiber eine kleine Einschrinkung anbringen, weil sie vermutlich
unter «leiblich» auf einem Gesichtspunkt insistieren, der in der Uber-
lieferung der frithen Glaubensbekenntnisse auch anders zu deuten ist,
auch wenn wir uns streng an die Formulierung «carnis resurrectionem»
halten. Dann bleiben fiir abweichende Auffassungen nur noch 1, 3 und
4 tbrig.

Das in 4 angedeutete Sprachproblem kénnte ein besonders hilfrei-
ches Beispiel sein fiir ein besseres Verstindnis der Evolution. Man
braucht sich blo8 zu vergegenwirtigen, daf3 ein Deutscher, der miihelos
mit dem Latein eines Cicero umzugehen weil3, durchaus nicht imstande
sein muf}, den einfachsten Fernsehkommentar aus dem heutigen Frank-
reich zu verstehen. Offenbar vermag ein Zeitraum von nur 2000 Jahren
eine Sprache in Phonetik, Wortschatz und Syntax soweit abzuschleifen,
daB die enge Verwandtschaft und der gemeinsame Ursprung nur noch
von Fachleuchten erkennbar sind. Oder ein noch kiirzeres Beispiel des
Sprachwandels: Um 300 haben die Romer Latein gesprochen,
1000 Jahre spiter hat Dante mit der Divina Comedia ein Werk der
Weltliteratur in italienischer Sprache geschaffen.

43 H, W. Beck/H. HorNICKE/H. ScHNEIDER, Die Debatte um Bibel und Wissen-
schaft in Amerika. Begegnungen und Eindriicke von San Diego bis Vancouver. (Stuttgart
1980) 18-19.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 477

2.3. Der interne und der externe Wissenschaftsbegriff

Kuhn ist es gelungen, die Reichenbachsche Unterscheidung zwi-
schen Entdeckung und Begriindung einer Theorie zu verbreiten in der
leicht modifizierten Terminologie als externe und interne Wissenschaft.
Die externe Komponente der Wissenschaft besteht aus den psycholo-
gisch-soziologisch-weltanschaulichen Bedingungen, unter denen sich
die Forscher zusammenfinden, aus der gemeinsamen wissenschaftli-
chen Ausbildung nach dem gleichen Muster der Rationalitit und vor
allem aus dem gemeinsamen Ziel, das sich die Forschergruppe stellt.
Zur internen Wissenschaft gehort die Bearbeitung des Tatsachenmate-
rials, das Aufstellen von Hypothesen, die Priifung und schlieBlich das
Ergebnis, das als wissenschaftliches Resultat vorgewiesen wird und in
den betreffenden Fachbiichern den Neulingen als Lehrstoff vorgesetzt
wird. Die amerikanische Evolutionsdebatte liefert ein Beispiel von
seltener Transparenz, an dem sich aufschluBreich zeigt, wie externe
Faktoren in die internen eingreifen. Wir wollen die beiden gesondert
hervorheben.

2.3.1. Die externe Wissenschaft

Die Wissenschaftlichkeit der Kreationisten 146t sich auf einen ein-
zigen Faktor reduzieren, der iiberdies dem externen Bereich angehort:
es ist die religiose Uberzeugung. Da sich die Kreationisten einheitlich
auf die christliche Offenbarung berufen, kommen wir nicht um eine
Religionskritik herum. Dabei haben wir es freilich nur mit einem klei-
nen Ausschnitt zu tun, nimlich mit der Frage, wie weit sich die Bibel in
unserem speziellen Fall auf wissenschaftliche Erklirungen der Schép-
fung einlift.

Der religiose Hintergrund ist von H. W. Beck beschrieben worden.
Dieser riihrigste deutschsprachige Vertreter aus dem Institute for
Creation Research (ICR) ist mit der theologischen Situation in Mittel-
europa unzufrieden. Seinerzeit hatte er sich fiir das Studium die Tech-
nische Universitit in Stuttgart ausgesucht, wo gemil} seinen Angaben
nach dem Krieg unter der Fithrung von Max Bense eine wissenschafts-
gliubige, neokybernetische und neomarxistische Philosophie gelehrt
wurde. Bense soll mit seinen Computergedichten die Meinung gefér-
dert haben, das Geistige bis hin zu den Normen und ethischen Grund-



478 Schépfung und Evolution —

bestimmungen sei nur die andere Seite naturwissenschaftlich-techno-
logisch faBbarer Strukturen. « Wir wurden mit einem kybernetisch-
marxistischen, ja atheistischen Menschenbild geimpft» 4. Ein Student,
der in der technischen Ausbildung stand, vermif3te in der damaligen
protestantischen Theologie Verstindnis und Geborgenheit. In Mode
stand die dialektische Theologie. Fiir den jungen Beck lag das Verbin-
dende der beiden Fliigel dieser dialektischen Theologie von Barth und
Bultmann in ihrer gemeinsamen Unfihigkeit, den Wirklichkeitsbereich
von Theologie und Naturwissenschaft zu beriihren. Sie waren, so emp-
fand es Beck, nicht fihig, zum atheistischen Materialismus angemessen
Stellung zu beziehen. Daher war eine wirklichkeitsbezogene Schop-
fungstheologie von ihnen auch nicht zu erwarten .

Das Versdiumte wurde nicht aufgearbeitet. Die dialektische Theo-
logie hinterlieB3 ein enormes Vakuum in der Bewiltigung von Wissen-
schaft und Technik. Die fithrende protestantische Theologie hatte den
Dialog mit der Naturwissenschaft abgebrochen, eine kleine Offnung
bestand nur gegen die sogenannten Humanwissenschaften. Unbehelligt
breitete sich um die Mitte der 60er Jahre die Gott-ist-tot-Bewegung aus,
«eine Ausdrucksform der absoluten Sprachlosigkeit gegeniiber Fakten
und Anspriichen der Realwissenschaften und der verwissenschaftlich-
ten Lebenswelt. Der Verzicht auf die traditionelle religiése Sprache bis
hin zur Vokabel «Gott> soll dann um so handfester das Engagement an
den konkreten Problemstinden dieser Welt erméglichen» 46, Dieses
Klima sorgte in Deutschland fiir den Aufschwung des Neomarxismus in
der Frankfurterschule, ein Aufstand gegen Tradition und Geschichte.
Oder in den Worten von Beck selber: « Was ich am Ende der 60er und
an der Schwelle der 70er Jahre personlich als einen der gro3en Mingel
der deutschsprachigen europidischen Theologie empfinde, ist die abso-
lute Unfihigkeit, zu den grolen Problemen der Naturwissenschaften
und Technologie irgend etwas Brauchbares zu sagen. Man war in der
Konsequenz der dialektischen Theologie aufs Ganze gesehen auf Ent-
flechtungskurs mit der These, dal3 das, was die Naturwissenschaften,
besonders auch die Spitzenwissenschaft Biologie, auszusagen haben,
tiberhaupt nicht den theologischen Problembereich tangiere» 7.

“ H. W. BEck [Anm. 43] 74. Beck orientiert auch iber die theologische Lage im
deutschsprachigen Mitteleuropa.

# Vgl. H. W. BEck [Anm. 43] 77.

# H. W. BEck [Anm. 43] 84.

47 H. W. BEck [Anm. 43] 87.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 479

So beklagt Beck das Unverstindnis der Theologen. Die Forscher
miissen beim Aufbau ihres Weltbildes auf die Hilfe der Theologen
verzichten. Als bewuf3t gliubige Christen tragen sie ihr Bibelverstind-
nis an die Probleme der Naturwissenschaft heran, insbesondere an die
Evolution. Die Bibel ernst nehmen heif}t fiir sie, die Bibel wortlich
interpretieren. Damit ist die Unvereinbarkeit zwischen Bibel und
Naturwissenschaft unvermeidlich vorprogrammiert. Offenbar ist den
protestantischen Naturwissenschaftlern an der Formgeschichte und der
kritischen Methode mehrheitlich das liberale Abgleiten von der reli-
giésen Substanz aufgefallen, als dal} sie erkannt hitten, wie sich die
neuen Methoden fiir ein versbhnendes Verstindnis Bibel /Naturwis-
senschaft einsetzen lieBen. Tatsache ist, daf3 es zum Bruch gekommen
ist, so dal3 Evolution nur noch als Antithese zur Bibel verstanden wird.
Einen Widerschein dieses Zustandes finden wir in der folgenden Auf-
zihlung:

1. Die Evolution leugnet die moralische Verantwortung des Men-
schen.

2. Sie lehnt das biblische Heilmittel fiir die Siinde ab.

3. Sie zerstort den Glauben an die Bibel und nimmt dadurch dem
Volk die grofite Zivilisationskraft weg.

5. Sie unterhéhlt alle Grundsitze des Christentums.

6. Sie raubt dem Menschen die geistige Natur und macht aus ihm
ein entwickeltes Tier.

7. Sie propagiert das Gesetz des Dschungels.

8. Evolution fiihrt logisch zum Krieg &

In den entsprechenden Kreisen wird die Folgerung kurz so zusammen-
gefalit: «Kein Evolutionist kann die Bibel konsequent als voll inspi-
riertes Gotteswort anerkennen, das dem Menschen von Gott direkt
geoffenbart wurde» *°. Da die wortlich verstandene Bibel mit den Aus-
sagen der Naturwissenschaft unvertriglich ist, wird vom Christen ver-
langt, die Bibel als Leitfaden zur Beurteilung der naturwissenschaftli-
chen Problematik zu wihlen.

48 J. W. PorTER, The Great Menace: Evolution. in W. B. GaTEwoob, Controversy
in the Twenties. Vanderbilt (Nashville 1969) 128-129.
49 J. W. PorTER [Anm. 48] 125.



480 Schépfung und Evolution —

2.3.2. Die interne Wissenschaft

Unter interner Wissenschaft wird das zusammengefal3t, was der
Laie fiir gewohnlich fiir die ganze Wissenschaft hilt, nimlich die niich-
terne, iiberpriifbare Sammlung und Erforschung der Tatsachen. In
diesem Sinn betreiben nun die Kreationisten tiberhaupt keine Wissen-
schaft. Thre Forschung beschrinkt sich ausschlieBlich auf Methoden-
iiberlegungen. Gewil ist es da grundsitzlich noch angebracht, von
Wissenschaft zu reden, obwohl das Publikum ein Anrecht darauf hitte,
iiber diese selbstgewdhlte Einschrinkung informiert zu werden. Wie
nun diese Methodenreflexion durchgefiihrt wird, das soll an der Dar-
stellung von Gish gezeigt werden, dem Leiter des ICR, der die wich-
tigsten Grundsitze der kreationistischen Methode kompetent aus-
spricht *°,

Die kreationistische Wissenschaft geht also davon aus, die in der
Genesis beschriebene Schépfung sei nicht weniger wissenschaftlich als
die Evolution. Deshalb wiirden viele gut informierte Wissenschaftler
das Schépfungsmodell als Erklirung der Uranfinge dem Evolutions-
modell als weit liberlegen ansehen (23). Wenn nicht alle Wissenschaft-
ler so dichten, so nur, weil sie ungliubig und materialistisch gesinnt
seien und deshalb eine materialistische Erklirung fiir den Ursprung der
Lebewesen heranziehen (26).

Die Genesis sei nicht eine Beschreibung von Schopfungsmythen oder
Schépfungshymnen, sie stelle in groben Umrissen die Schépfung in
Form einfacher historischer Tatsachen dar (29). Dasselbe gelte auch fiir
die Sintflut, deren Ablehnung in 2 Petr 3,3—6 vorausgesagt worden sei
(61). Demgegeniiber sei die Evolution von bedenklicher Herkunft. Sie
sei eine heidnische Theorie, die im tiefen Dunkel des griechischen
Materialismus entstanden sei *'. Sie sei weder beobachtet noch experi-
mentell nachgewiesen. Zur Entschuldigung dieser Mingel wiirden
lange Zeitriume benétigt. Dadurch kénne aber die Evolution nicht
mehr als ein Postulat sein (17).

0 D. T. Gish, Fossilien und Evolution. Fakten 100 Jahre nach Darwin. (Stuttgart
1982).

51 «Es gibt fiinf Griinde fiir einen Christen, die Evolutionstheorie zu verwerfen: 1.
weil sie eine heidnische Theorie ist, entstanden im tiefen Dunkel des griechischen
Materialismus ... 3. weil sie von keiner einzigen wissenschaftlichen Tatsache weder
unterstiitzt noch bestitigt wird.» J. J. Smms, A Five-Point Indictment. in W. B. GATEwWoOD
[Anm. 48] 139.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 481

Die Bestitigung der Evolution kénne nur iiber Fossile erreicht
werden. « Was jedoch wirklich geschehen ist, kann auf wissenschaftliche
Weise letztlich nur entschieden werden, wenn man die geschichtlichen
Urkunden, d. h. die Fossiliiberlieferung erforscht» (32), oder wie schon
le Gros Clark es sieht «... die wirklich entscheidenden Beweise fiir eine
Evolution miissen vom Paliontologen geliefert werden...» (32). Nun
wiirden aber gerade die Fossilien den Evolutionsoptimismus nicht stiit-
zen. Fossiliiberlieferungen enthiillten in Wirklichkeit plotzliches Auf-
treten von hochkomplizierten Lebensformen ohne Anzeichen von
evolutiven Verfahren. Es fehlten auch die Ubergangsformen. Der
Archiopteryx konne nicht linger als Vorfahre der Végel betrachtet
werden, weil im selben Juragestein 1977 echte Vogel gefunden worden
seien (86). Die Uberginge fehlten weiter zwischen den gréBeren Haupt-
typen der Wirbellosen, zwischen Wirbellosen und Wirbeltieren. «So
rufen die Gesteine uniiberhérbar ‘Schopfung’!» (71).

Die Evolutionstheorie sei mit zahlreichen Unklarheiten belastet.
Die Australopithecinen scheinen weder mit dem Menschen noch mit
einem heute lebenden Affen verwandt zu sein. Auf dem Zoologenkon-
gre3 1895 (sic!) neigten die Briten dazu, den Javamenschen fiir
menschlich zu erkliren, die Deutschen fiir einen Affen und die Fran-
zosen nahmen eine Mittelstellung ein (111).

Die Vertreter der Evolutionstheorie hitten sich hiufig durch
Unehrlichkeit ausgezeichnet. Dubois habe mehr als 30 Jahre verschwie-
gen, daB} er einen Schidel von einer Gehirnkapazitit gefunden habe, die
das Volumen des heutigen Durchschnittsmenschen iibersteige (112).

Die Beurteilung lautet also: Die Evolutionstheorie sei immunisiert
(19), die Begriffe tautologisch (22), die Theorie unbeweisbar und unbe-
wiesen (51), sie sei keine Wissenschaft (23).

3. UUBERLEGUNGEN ZUR METHODE

Da sich Rahner nicht weniger an die Bibel hilt als die Kreationisten,
ist es verwunderlich, wenn in der Gesamtbeurteilung ein gegensitzli-
ches Resultat herauskommt. Es sollen in diesem Zusammenhang einige
Gesichtspunkte vom Hintergrund der Methode her noch etwas be-
leuchtet werden.



482 Schépfung und Evolution —

3.1. Zum Methodenverstindnis in der Theologie

Gemeinsam mit der Unterschitzung der Logik geht in Theologen-
kreisen eine Unterschitzung der Methode einher. Da sich beim
Gesprich mit den Naturwissenschaften Methodenbemerkungen nicht
ginzlich vermeiden lassen, richt sich im Einzelfall das Unterlassen der
fiir iiberflissig gehaltenen Methodenreflexion. Das 1i03t sich selbst bei
Rahner nachweisen.

Rahner bekennt freimiitig: « Theologie und Naturwissenschaft kén-
nen grundsitzlich nicht in einen Widerspruch untereinander geraten,
weil beide sich von vornherein in ihrem Gegenstandsbereich und ihrer
Methode unterscheiden» *2. Man wird keine Miihe haben, den untet-
schiedlichen Gegenstandsbereich der Naturwissenschaft und der Theo-
logie zuzugeben. Aber ist es denn so klar, dal auch die Methode ver-
schieden ist? Der Physiker Bohr, der sich stindig mit Fragen der
Erkenntnistheorie befal3t hat, sagte 1913: «Die Unangemessenheit
unserer Ublichen theoretischen Begriffe ist besonders deutlich gewor-
den an den bedeutenden Ergebnissen, die in den letzten Jahren erzielt
wurden» >3, Grundlagenforscher der verschiedensten Bereiche haben
sich in den letzten 70 Jahren sehr viele Gedanken iiber Methoden
gemacht. Ein Konsens auf eine Einheitsmethode ist zwar nicht erreicht
worden und steht auch nicht in Sicht. Aber soviel ist mindestens her-
ausgekommen, daBl es mit der Methodenverschiedenheit durchaus
nicht so weit her ist, wie es sich die Methodologen im 19. Jahrhundert
ausgedacht haben. Als Beispiel mag etwa auf die Methode von Popper
verwiesen werden, die unter den theoriebewufBiten Biologen bevorzugt
und bisweilen iiberschitzt wird. Popper ist sich selbstverstindlich des
Kategorienunterschiedes bewuBt bei der Uberpriifung, ob eine alte
Urkunde eine Filschung sei, ob eine Uhr mehr als 1 Sekunde in 24
Stunden abweiche oder ob eine Bach-Fuge musikalisch gespielt sei. In
allen drei Beispielen verlangen die unterschiedlichen Ebenen jeweils
eine Verifikation oder Falsifikation mit ihren je eigenen Kriterien.
Doch nach Popper wird die Methode davon nicht betroffen. Sie ist fiir
alle Gebiete identisch, weil das Wesentliche von der Deduktion
abhingt, die aufgrund von Gesetzen und Randbedingungen ausgefiihrt

52 K. RAHNER [Anm. 2] 1,25, aber auch 1,31.
*3 J. HoNNER, The Transcendental Philosophy of Nils Bohr. Studies in History and
Philosophy of Science 13 (1982) 6.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 483

wird. Randbedingungen sind je nach Gebietszugehorigkeit beobacht-
bar, erfiihlbar, intuitiv erkennbar usw. und die Gesetze weichen eben-
falls voneinander ab, natiirlich nicht hinsichtlich ihrer Allgemeingiil-
tigkeit. Nun haben all die vorweisbaren Abweichungen bisher nicht
ausgereicht, Poppers Grundsatz von der Identitit der Methode zu
erschiittern. Ich méchte zwar durchaus nicht behaupten, dal3 der Vor-
schlag von Popper der Abschlufl der Wissenschaftsmethode sei. Doch
bei aller Kritik, die gegen Popper vorgebracht werden kann, 1iBt sich
ehrlicherweise nicht iibersehen, dal3 seine Methode das Vorgehen der
Wissenschaft weit genauer nachzeichnet als die unter Theologen
geriihmte naturwissenschaftsfeindliche Hermeneutik.

Es gibt wenige Kritiker, die den Theologen den Spiegel deutlich
vorhalten, daB3 ihr Methodenbewul3tsein eine Mitursache ihrer Fehl-
haltung in der Frage der Evolution war. Eher als Ausnahme darf Max
Miiller gelten, der die Tatsache erwihnt, daf3 sich die Theologen in der
Deutung der Evolution als Monisten erwiesen haben, indem sie unzu-
lissig eine einzige Erklirungsart zulieBen *4 Was Miiller hier unter
Methodenmonismus anprangert, ist weitgehend ein Verifikationismus.
Die damit verbundene Einseitigkeit haben die Theologen bei Haeckel
diagnostiziert und als unerlaubte Verengung geriigt, ohne sich indessen
Rechenschaft zu geben, wie weit sie selber sich von einer solchen
Methode leiten lassen. Im nachhinein werden Grenziiberschreitungen
zugegeben mit einer Offenheit, wie man sie auller bei Rahner selten
antrifft °°.

AbschlieBend wollen wir festhalten: Der geoffenbarte Angelpunkt
ist und bleibt die Erbsiindenlehre, wobei der Kern dieser dogmatischen
Aussage von keiner naturwissenschaftlichen Hypothese betroffen wer-
den kann. Der wirkliche Grund, warum die Naturwissenschaften dem
Glauben nie widersprechen kénnen, liegt allerdings nicht in der unter-
schiedlichen Methode, falls es so etwas iiberhaupt gibt, sondern darin,
daB die Glaubensaussagen naturwissenschaftlich immer unterdetermi-
niert sind und daher mit der einen oder auch gegensitzlichen Natur-
wissenschaftsauffassung vereinbar sind. Meiner Ansicht nach hat ein
Astronom die Lage gliicklich beschrieben mit den Worten: « Die Wirk-
lichkeit richtet sich nicht nach dem, was der Mensch gern hiitte, sondern

4 Vgl. M. MOLLER, Evolution und Geschichte, in H. Genric (Hg.), Evolution und
Eschatologie (Karlsruhe 1970) 33.
3 Vgl. K. RAHNER [Anm. 2] 1,32.



484 Schépfung und Evolution —

sie ist das, was sie ist. Sie ist auch nicht so, wie die Theologen sie sich
denken, sondern sie ist so, wie Gott sie geschaffen hat» *¢. Was uns Gott
nebelhaft andeutet, das sollten wir nicht als apodiktische Erkenntnis
ausgeben.

3.2. Die Einstellung der Kreationisten

Die Kreationisten fiihlen sich hin- und hergerissen zwischen Theo-
logie und Wissenschaft. Sie kommen schlieBlich zum Ergebnis, die
beiden Disziplinen wiirden sich gegenseitig ausschlieBen. Dieses diver-
gierende Resultat kann nur durch gegensitzliche Vorentscheidungen
bedingt sein. Zwei der wichtigsten Grundauffassungen sollen hervor-
gehoben werden; sie betreffen die Methode der Bibel- und Naturwis-
senschaftsinterpretation.

3.2.1. Bibelkritik

Als Christ wird man den Grundsatz der Kreationisten willkommen
heiBlen, der Bibel auch im Alltag Gehér zu verschaffen. Aber so wie die
Kreationisten vorgehen, kann man ihnen nicht folgen.

Es ist nicht ein rationalistischer Einfall, wenn erkannt wird, daB3 die
Bibel nicht iiberall wértlich interpretiert werden darf. Dazu gibt es in
der Bibel selber Beispiele. In Mk 4 wird das Gleichnis vom Simann
vorgetragen. Die Zwolf verstehen es nicht, doch sobald sie mit Jesus
allein sind, méchten sie erfahren, was gemeint sei. Die wortliche Rede
haben sie sehr wohl verstanden, aber verstehen heif3t hier erkennen,
daB es nicht wortlich gemeint sein kann. Mit ihrer Vermutung haben sie
auch recht, denn wie die anschlieende Erklirung zeigt, handelt es sich
nicht um eine Einfithrung in die Landwirtschaft.

Wer an der woértlichen Auslegung der naturwissenschaftlichen
Bibelaussagen festhilt, kommt zu uniiberwindlichen Schwierigkeiten.
Warum beschenkt uns der gleiche Gott, dem wir die Bibel verdanken,
mit einer Kenntnis von Wissenschaft, die dazu im Widerspruch steht?
Gewil3 konnte Gott das Universum in wenigen Tagen und unser Pla-

% J. MEURERS, Ende oder Vollendung des Kosmos in der Sicht moderner Natur-
wissenschaft, in H. GEHRIG [Anm. 54] 22.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 485

netensystem in 6 mal 24 Stunden aufbauen. Aber wozu hitte er dies dem
Schreiber der Genesis mitgeteilt? Schon zur Zeit von Galilei haben die
Astronomen bemerkt, da3 die Heilige Schrift nicht einmal alle Planeten
aufzihlt, die in der Antike bekannt waren. Solche Fragen, die uns
naturwissenschaftlich fundamental erscheinen, bleiben theologisch ge-
sehen von héchster Bedeutungslosigkeit. Wer sich an diesen Neben-
sichlichkeiten aufhilt, zeigt dadurch ein armseliges Verstindnis der
Bibel.

Die Kreationisten gehen mit zwei Fehldeutungen an die Interpre-
tation heran, die der 2000jihrige Umgang mit der Bibel lingst eliminiert
hat: Die Bibel ist keine Rezeptsammlung, um uns die Welt ohne
Schweifl im Angesicht untertan zu machen, und die Bibel redet keine
kiinstliche Wissenschaftssprache, die ausschlieBlich aus deskriptiven
Sdtzen gebildet wire.

3.2.2. Wissenschaftskritik

Die Kreationisten rithmen sich ihrer Ausbildung und legen beson-
deren Nachdruck auf den naturwissenschaftlichen Studienabschlufl
ihrer Mitglieder. Aber ihre Kenntnisse stellen sie nicht in den Dienst
der Wissenschaft. Sie iibernehmen eher Detektivaufgaben und spiiren
den Meinungsverschiedenheiten unter den Wissenschaftlern nach, ganz
besonders den Betriigereien. Gewil3 gibt es unrithmliche Beispiele in
Menge, wie den Piltdown Fund, den Klischeebetrug von Haeckel usw.
Gerade Haeckel lieB3 sich durchaus nicht immer vom kiihlen Geist der
Wissenschaft treiben, was die folgende Beschreibung ausreichend illu-
striert: « Vor einigen Jahren kam... in der Nihe von Jena auf einem Gute
der Fall vor, daB3 beim unvorsichtigen Zuschlagen des Stalltores einem
Zuchtstier der Schwanz an der Wurzel abgequetscht wurde, und die von
diesem Stier gezeugten Kilber wurden simtlich schwanzlos geboren» *7.
Betrug in der Wissenschaft gibt es bis heute. So hat R. J. Gullis im
Max-Planck-Institut fiir Biochemie zwei Jahre lang unbemerkt Daten
gefilscht. Nachdem sich der Verdacht beim Institutsleiter erhirtet hat-
te, sah sich dieser 1977 gezwungen, folgende offentliche Erklirung
abzugeben: «Dr. Gullis gab zu, die Resultate aller Experimente erfun-
den zu haben. Ich méchte deshalb der wissenschaftlichen Gemeinschaft

7 H. HEGENBARTH, Darwin, die Bibel und die Tatsachen (Graz 1972) 14.



486 Schopfung und Evolution —

mitteilen, daf3 die folgenden drei Publikationen auf erfundenen Daten
beruhen. In einem vierten Aufsatz wurden die Daten von Dr. Gullis
verfilscht. Er selber gesteht in einem Brief: Die dargelegten Kurven
und Werte sind bloB3e Produkte meiner Phantasie, und wihrend meiner
kurzen Forschertitigkeit habe ich eher meine Hypothesen versffent-
licht als die experimentell erhirteten Daten. Der Grund dafiir war: Ich
war dermallen tberzeugt von meinen Ideen, daB3 ich sie zu Papier
brachte» 8. Nicht viel besser erging es einer noch neueren Studie iiber
Plutonium- und Cadmiumvergiftungen, eine Forschung, die mit Unter-
stitzung und wohl auch Kontrolle des Amerikanischen Energiedepar-
tementes zustande kam 7.

Aus der Tatsache der Unehrlichkeit einiger Wissenschaftler 143t
sich nicht das grundsitzliche Versagen der Wissenschaft ableiten.
SchlieBlich ist es gerade die Wissenschaft, die den so gut inszenierten
Piltdown Fund, die Gullis-Statistiken sowie die anderen Betriigereien
aufgedeckt hat.

Die Kreationisten nennen sich Wissenschaftler. Diesen legal wohl
unanfechtbaren Titel verdienen sie indessen moralisch in den meisten
Fillen nicht, weil sie in ihrem tendenziésen Eifer gegen die elemen-
tarsten Regeln der Wissenschaft verstoBen. Ich mochte das nur an
einem einzigen Beispiel zeigen und dabei den Blick auf die komplexen
Auswirkungen wenden.

Da wird etwa die Unzuverlissigkeit der Karbonmethode angepran-
gert. Jeder Forscher, so wird behauptet, wiirde eine verschiedene Linge
angeben fiir die sogenannte Halbwertzeit, die fiir den Zerfall der Hilfte
der radioaktiven Isotope beim Karbon C14 benétigt werde.

Dabei wird zunichst verschwiegen, daf3 die Karbonmethode nicht
ausschlieBlich benutzt wird. Sie bekommt ihren Wert durch Bestitigun-
gen anderer Methoden, denn Konvergenz ist auch innerhalb der
Methoden ein grundlegendes Postulat. Ferner wird der Laie bewuft
irregefiihrt, weil er aus der uneinheitlichen Einschitzung der Karbon-
methode auf deren Wertlosigkeit schlieBen muf3. Die Angaben tiber die
Zerfallszeit von C14 schwanken zwischen 5568 bis 5730 Jahren, was
eine Differenz von 162 Jahren ausmacht, also 2,82%. Es gehort zur
Taktik der Kreationisten, zu verschweigen, daf3 die Abweichung weni-
ger als 3% betrigt. SchlieBlich bemiiht sich Gish, einer der fithrenden

58 Nature 265 (1977) 764.
*9 Nature 281 (1979) 406.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 487

Kreationisten, wie vorher gezeigt, die Unschliissigkeit der Forscher auf
dem Kongref3 von 1895 hochzuspielen. Mit keinem Wort wird ange-
deutet, daB die damalige Unentschlossenheit gerade daher kam, weil
man auf grobe Schitzungen angewiesen war, solange man die Karbon-
methode noch nicht kannte. Diese verliBBliche Methode ist erst 1903
entdeckt worden, so daB3 erst nach diesem Zeitpunkt genauere Angaben
zu erwarten sind. Die unglaublichste Datierung im 19. Jahrhundert hat
sich der Bonner Anatom Mayer geleistet, der den Neandertaler fiir
einen Kosaken aus dem napoleonischen RuBllandfeldzug hielt (60 Jahre
statt 60 000), eine Fehlschitzung von 99,9%. Die Verbesserung auf 3%
ist ein wissenschaftlicher Fortschritt. Zudem wird die Karbonmethode
wie alle tibrigen stindig neu iberpriift©°.

Diese Andeutungen sollten geniigen fiir das Verstindnis, warum die
Evolutionisten die Einwinde der Kreationisten statt fiir eine ernste
Diskussionsgrundlage eher fiir beleidigend unwissenschaftlich halten.

4. KREATIONISMUS IST KEINE ALTERNATIVE

Mit seiner Forderung nach Alternativen greift Feyerabend eine
wohlbekannte Erscheinung auf, die ungldubiges Staunen hervorruft bei
Hérern, die mit der Geschichte der Wissenschaft wenig vertraut sind.
Der Mensch hat nimlich eine Tendenz, das einmal erworbene Gedan-
kengebiude, von dem aus er lebt und Wissenschaft betreibt, in fanati-
schem Beharrungsvermégen gegen vermutete und wirkliche Einwinde
zu verteidigen. Bei Wissenschaftlern nimmt dieser Konservativismus
generell zu mit den Jahren, die in ein erfolgreiches Forschungsprojekt
investiert wurden. Je fruchtbarer eine Theorie, umso wirkungsvoller
verdringt der Forscher die Tatsache, daf3 sie nicht die Wahrheit wider-
spiegelt, sondern bestenfalls gut bewihrt ist.

Nun ist aber bekannt, daf3 sich Theorien blof3 bis zu einem bestimm-
ten Grad ausbauen lassen. Sind die Grenzen der Fruchtbarkeit einmal

60 «Wir schlieBen aus den Ergebnissen, daf3 es keinen Grund fiir vorhandene Gro-
Bentiuschungen gibt bei lingeren Zeitriumen, die typisch fiir die C14 Technik wire.»
P. J. WiLLiaMs usw. Comparison of '*C und Op Measurements of Phytoplankton Pro-
duktion in Oligotropic Waters. Nature 305 (1. Sept. 1983) 49.



488 Schépfung und Evolution —

erreicht, gehen von der Theorie keine Impulse mehr aus; die Theorie ist
ausgelaugt und die Forschung ist gemiB der kuhnschen Terminologie
einzig durch eine Revolution neu zu beleben.

Es gibt keinen zwingenden Grund, das Ende einer Theorie abwar-
ten zu miissen und sich nicht schon vorher Gedanken iiber ein Nach-
folgemodell zu machen. Aus dieser Uberlegung heraus fordert Feyer-
abend mit Recht Alternativtheorien auf allen Gebieten der klassischen
Wissenschaften. Alternativtheorien sind iberaus anregend, weil sie
neue Gesichtspunkte ins Spiel bringen. Bei der Theorienkonstruktion
sind lebhafte Phantasie und Einfallsreichtum gefragt, und eine ent-
thronte Theorie fillt so wenig ins Nichts zuriick, wie die neue Theorie
nicht die Wahrheit an sich ist. Da kann es geschehen, daB selbst die
Phlogistontheorie, die fiir 150 Jahre das Paradebeispiel bornierter
Unwissenschaftlichkeit darstellte, neuerdings wieder ernsthaft auf posi-
tive Ziige hin untersucht wird.

Auf diesem Hintergrund ist es unbestritten, dal zur Evolutions-
theorie Alternativen propagiert werden diirfen und dies umsomehr, als
die Evolutionstheorie zweifellos mit Mingeln und Unklarheiten aus-
gestattet ist . Um nur eine Schwierigkeit herauszugreifen: Die Ent-
deckung von Dubois im letzten Jahrhundert lie3 Haeckel glauben, der
Nachweis fiir die Abstammung des Menschen von einem affenartigen
Stamm sei nur noch auf wenig Forschergliick und noch weniger Jahre
angewiesen. Inzwischen hat sich zwar dank der sich gegenseitig stiit-
zenden Forschungsergebnisse die biologische Verwandtschaft auf viel
breiterer Basis und bis in unerhérte Feinheiten nachweisen lassen. Es
geniigt, im aufsteigenden organischen Bereich die abnehmenden Dif-
ferenzen zu beachten, die im Cytochrom ¢, dem gut untersuchten
Enzym im Himoglobin, nachweisbar sind. Daneben ist freilich die vor
fast hundert Jahren in Griffnihe geglaubte Problematik in eine Ferne
geriickt, fiir deren Losung die Wissenschaftler nicht einmal mehr eine
Zeitprognose wagen. Obwohl die Konvergenz der Wissenschaften von
der Astrophysik bis zur Genetik die bisherigen Theorien auf unerhérte
Weise bestitigt, darf und soll nach Alternativen gesucht werden. Wenn

6! Davon zeugt auch die Zuriickhaltung vieler Wissenschaftstheoretiker, da die ein-
schligigen Theorien am Vorbild der Physik entwickelt wurden, die sich nur mit Abstri-
chen in die Biologie iibertragen lassen. Siche dazu etwa die Relativierungen in der Theorie
von Kuhn. Vgl. ]. C. GreeNE, Science, Ideology and World View. Essays in the History of
Evolutionary Ideas. (Berkeley 1981) besonders Kap. 3.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 489

trotzdem Feyerabends Vorschlag entschieden abzulehnen ist, so liegt
die Hauptursache in der iibergangenen Analyse zwischen Theologie
und Evolution.

Die Evolutionstheorie ist eine biologische Theorie. Als sinnvolle
Alternative ist ihr nur eine sie treffende biologische Theorie gegen-
iberzustellen. Wenn nun Feyerabend bei der Evolutionstheorie eine
religiése Alternative unterstiitzt, so macht er sich einer schlichten
Kategorienverwechslung schuldig, weil die beiden Theorien auf unglei-
cher Ebene stehen. Soll etwa die Astrologie — nach Feyerabends
eigenem Vorschlag — eine Alternativ- oder Erginzungstheorie zu unse-
rem heutigen Wissenschaftskanon darstellen, dann miilten mehrere
Bedingungen erfiillt sein: Nachweis von Gesetzen, statistische Proto-
kolle iiber eingetroffene Voraussagen und vieles andere, vor allem aber
mii3ten die Grundannahmen irgendwie vergleichbar sein. Hinsichtlich
des letztgenannten Punktes fillt jedoch die Theologie ginzlich aus dem
Rahmen mit ihren einmaligen Voraussetzungen, die als geoffenbarte
Wahrheiten feststehen. Keine Wissenschaft besitzt einen vergleichba-
ren Wahrheitsvorschul3. Das wirkt sich so aus, dal3 nicht abzusehen ist,
welche Gestalt wissenschaftliche Theorien bereits in hundert Jahren
annehmen werden, wihrend sich die christliche Theologie mit den
alten Glaubensbekenntnissen auf einen unverriickbaren Ansatz beruft,
der Modifikationen, aber keine grundsitzliche Richtungsinderung zu-
14Rt.

Aufgrund dieser spezifischen Voraussetzungen vermag die Theolo-
gie eine wissenschaftliche Theorie weder zu begriinden noch zu wider-
legen. Die Theologie kann allenfalls Anregungen liefern, wobei sie
dann freilich auf derselben harmlosen Ebene steht wie jedes profane
Wissen oder sogar Pseudowissen. Gerade in der Beurteilung dieses
Punktes demonstrieren die Kreationisten einmal mehr ihre Wissen-
schaftsvorliebe fiir das 18. Jahrhundert. Sie lehnen die Evolutions-
theorie ausdriicklich mit dem Hinweis ab, die Wurzeln wiirden in
heidnischem und materialistischem Denken liegen. Nach heutiger Auf-
fassung ist es vollig belanglos, woher die Anregungen zu einer wissen-
schaftlichen Theorie kommen. Wissenschaft ist systematisierter gesun-
der Menschenverstand; der Riickgang auf die historischen Anfinge
zeigt, dal3 die Entwicklungsstufen sich durchaus nicht immer systema-
tisch und gesund gefolgt sind. Das heute bewunderte Endprodukt ist ein
vorldufiges Zwischenergebnis aus menschlicher Verirrung und Diszi-
plin.



490 Schépfung und Evolution —

Zu den Voraussetzungen mindestens der christlichen Theologie
gehort, daf3 die Welt, wie immer sie ablaufen mag, nie in einen Zustand
gerit, aus dem die Nichtexistenz Gottes zu erschlieBen wire. Das ist
aber genau das, was die Wissenschaftstheorie unter einer immunisierten
Theorie versteht. Seltsamerweise wird diese Feststellung von den Theo-
logen geradezu emport zuriickgewiesen, vielleicht, weil Immunisierung
als unannehmbare Grundhaltung eines voreingenommenen Denkens
ausgemalt wird, was im Wissenschaftsbereich mit Recht abgelehnt wird.
In diesem Punkt unterscheiden sich indessen empirische Theorien
wesentlich von der Theologie. Weder Evolutionstheorie noch sonst
eine auf empirische Erklirung ausgerichtete Hypothese darf immuni-
siert werden. Dieser fundamentale Unterschied macht es aus, dal3 eine
auf der Theologie begriindete oder abgelehnte Evolutionstheorie eine
Kategorienverwechslung darstellt. Daher kann der Kreationismus als
theologische Theorie keine Alternative zur Evolutionslehre sein.



	Schöpfung und Evolution : eine wissenschaftstheoretische Alternative?

