
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Schöpfung und Evolution : eine wissenschaftstheoretische Alternative?

Autor: Bucher, Theodor G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theodor G. Bucher

Schöpfung und Evolution.
Eine wissenschaftstheoretische

Alternative?

Paul Feyerabend propagiert in seinem Buch Wider den Methodenzwang

die methodologische Ansicht, der Laie sollte sich dem Zugriffder
Wissenschaft durch Alternatiworschläge entziehen. Als konkrete
Veranschaulichung setzt er unter anderem der Schöpfungslehre die
Evolutionstheorie gegenüber. Wörtlich meint er: «Öffentliches Handeln
wurde von den Kommunisten in China in den 50er Jahren gegen die
Wissenschaft eingesetzt, ebenso unter ganz anderen Umständen von
einigen Gegnern der Entwicklungstheorie in Kalifornien in den 70er

Jahren. Folgen wir ihrem Beispiel und befreien wir die Gesellschaft aus

dem Würgegriff einer ideologisch erstarrten Wissenschaft, genau wie
unsere Vorfahren uns aus dem Würgegriff der <einen wahren Religion>
befreit haben »

1

So hat Feyerabend 1975 gesprochen. Um die Vielfalt alternativer
Angebote sichtbar zu machen, hat er gleich zwei Beispiele vereint.
Obwohl zwar noch nicht zehn Jahre vergangen sind, hat sich das erste

Beispiel bereits selbst widerlegt. Während dieser Vorschlag hätte
veranschaulichen sollen, wie vorteilhaft sich die Volksmeinung gegen die
Wissenschaft abhebt, ziehen heute die Chinesen eine traurige Bilanz
von einem Drama, das sich Ende der 60er Jahre in ihrem Land
abgespielt hat und von dem Feyerabend — wie die nichtkommunistische
Welt mehrheitlich — nur die Propagandaseite mitbekommen hat. Der
gelobte Aufstand gegen die Wissenschaft hat übergegriffen auf
allgemeine Forschungseinrichtungen und auf die wirtschaftliche Organisa-

1 P. Feyerabend, Wider den Methodenzwang. (Frankf. M. 1976) 409.



456 Schöpfung und Evolution -
tion, was vielen Menschen den Hungertod gebracht hat, wie man
nachträglich erfährt. Mit der Anstrengung, den vorrevolutionären
Zustand her2ustellen, geht die Überzeugung einher, von einer erstarrten
Wissenschaft sei weniger menschliches Elend zu befürchten als von der

spontanen Volksmeinung.
Der Einstieg wäre hier besonders ergiebig für den Nachweis, wie

Feyerabend durch gut plazierte Adjektive (z. B. ideologisch erstarrte
Wissenschaft) und ebenso berechnete Unterstellungen (z. B. kompetente

Gesellschaft) seine Methode anything goes in Bewegung setzt. Auf
die hier fällige Sprachkritik will ich jedoch nicht eingehen, sondern
mich dem zweiten Beispiel des Zitats zuwenden.

Analog zum provozierten Volksaufstand in China lobt Feyerabend
die Opposition amerikanischer Kreise gegen die Evolutionslehre, wie
sie von kalifornischen Fundamentalisten unter Berufung auf einige
Biologen immer lautstarker vertreten wird. Da sich die Qualität einer
Opposition lediglich an ihren Argumenten mißt, sollen die Gründe

genauer untersucht werden, die von den Gegnern der Evolutionslehre
vorgebracht werden. Erst dann läßt sich abschätzen, ob die Alternative
brauchbar ist. — Im ersten Teil werde ich darlegen, wie sich die Theologie

zur Evolution stellt, im zweiten auf die von Feyerabend angedeutete

kalifornische Strömung eingehen und mit einigen Überlegungen
zur Methode abschließen.

1. Theologie und Evolution

Die Theologie sah sich mit der Veröffentlichung von Darwins Buch
1859 herausgefordert. Über zwei Jahrtausende wurde die theologische
Schöpfungsgeschichte als historischer Vorgang weitererzählt und fand

Zustimmung unter allen Religionsgemeinschaften, die sich auf die jüdische

Offenbarung einlassen. Seit Ende des letztenJahrhunderts haben es

sich einige atheistische Forscher zum Ziel gesetzt, die (jüdisch-)christ-
liche Schöpfungslehre wissenschaftlich in Mißkredit zu bringen, wobei
sie glaubten, die Autorität Darwins und seine Forschungsergebnisse
dafür in Anspruch nehmen zu dürfen. Da man sich heute glücklicherweise

auf eine geänderte Bibelinterpretation stützt, ist die Fragestellung
grundsätzlich hinfällig geworden. Dennoch sind viele Gläubige beun-



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 457

ruhigt; sie haben diese neue Bibeldeutung noch nicht verarbeitet und

vermögen deshalb die Wirkungslosigkeit gewisser Einwände nicht
abzuschätzen. Die Unruhe wird geschürt durch rege Publikation und

Vortragstätigkeit amerikanischer Gruppen, deren Vertreter sich als die
letzten Hüter des angegriffenen Glaubens fühlen.

Die Argumente aus Amerika lassen sich meistens ohne großen
Umweg auf theologische Voraussetzungen zurückführen. Allerdings ist
die Begründung wissenschaftlich zu wenig sorgfältig ausgearbeitet und
deshalb sachlich nicht überzeugend. Dennoch liegt eine Problematik

vor, die man nicht leichtfertig übergehen sollte. Es trifft sich gut, daß

vor dreißigjahren Vertreter der katholischen Kirche mit Biologen über
die Evolution ins Gespräch gekommen sind. Da dieser Kontakt mit
vergleichbaren religiösen Vorbehalten aufgenommen wurde, darf es als

sinnvoll angesehen werden, das damalige Ergebnis aus der heutigen
Sicht zu bewerten. Im Unterschied zu den Amerikanern hat sich auf
katholischer Seite einer der bedeutendsten Theologen um das Problem

angenommen, nämlich Karl Rahner. Seine Argumentation ist auf den
Kern der Problematik gerichtet, so daß seine Darstellung als musterhaft

gelten darf sowohl für die theologische Beurteilung wie für das methodische

Vorgehen. Da Rahner seine Argumentation unter den Theologen

am ausführlichsten dargestellt hat, möchte ich sie kommentieren,
anschließend mit einem Ergebnis aus der Kirchengeschichte konfrontieren

und überlegen, wie weit eine Kritik gerechtfertigt ist.

1.1. Der Monogenismus bei Rahner

Die biologische Lehre des Monogenismus ist durch die Bibel nicht
eindeutig bezeugt. Es heißt zwar, daß alle Menschen auf Adam und Eva
zurückgehen, aber biologische Einzelheiten werden übergangen. Da
jedoch der Monogenismus von der Enzyklika Humanigeneris (1950) als

bevorzugte Auffassung vorgeschlagen wird, hat Rahner eine mehrstufige

Begründung vorgelegt, bei der ein indirekter Beweis mit seinen
erkenntnistheoretischen und metaphysischen Verdeutlichungen in
besonderer Weise die Aufmerksamkeit des Philosophen anzieht. Nach
zwei Jahrzehnten bedauert Rahner, daß er bei diesem Vorgehen außer
in Johannes Feiner kaum Nachfolger gefunden habe. Anhand einer

genaueren Analyse des indirekten Beweises möchte ich den Grund
zeigen, warum man in dieser Beschreibung Rahner nicht folgen
kann.



458 Schöpfung und Evolution -

Rahner ging vom damaligen (1954) Stand des paläontologischen
Wissens aus und meinte, es müsse «Der Monogenismus mit innerer
(aber an sich nicht irreformabler) Zustimmung bejaht werden...»2.
Rahners Aufsatz muß als Verteidigung der Enyklika gesehen werden,
eine Art Rechtfertigung, hinter der die Absicht steckt, dem denkenden
Menschen die Zustimmung zur konkreten kirchlichen Position rational
zu erleichtern. In diesem Sinne fügte er die methodologische Bemerkung

bei, es könne «nicht zum vornherein untheologisch sein, die

Aussagen des Glaubens gedanklich, d. h. logisch und metaphysisch auf
ihren Sinn, ihre Voraussetzungen und Konsequenzen hin durchdringen
zu wollen»3.

Auf diesen Punkt möchte ich eingehen und hauptsächlich die
logischen Voraussetzungen herausstellen. Das ist deshalb nicht überflüssig,
weil Rahner nach eigenen Worten einen andern Akzent gesetzt hat; es

komme ihm nicht so sehr auf eine formale Schlüssigkeit der Überlegungen

an, es sei nicht sein Bestreben, in möglichst wenigen und
«klaren» Syllogismen auf das erstrebte Resultat auszugehen, vielmehr
wolle er das Gesichtsfeld erweitern, indem gezeigt werde, wie sehr der

Monogenismus mit der biblischen Grundkonzeption von Heils- und
Unheilsgeschichte überhaupt verwachsen sei4. Diese klaren Syllogismen

möchte ich aufgreifen und nachzeichnen, weil es von ihrer Strin-

genz abhängt, wie weit der indirekte Beweis das Gesichtsfeld für einen

von der Bibel her implizit mitgedachten Monogenismus tatsächlich
erweitert.

Der Schluß ist überaus kurz darzustellen, was sich freilich aufgrund
der gewundenen Rede nicht ohne weiteres vermuten läßt. Mit kaum
mehr zu überbietender Vorsicht und Zurückhaltung hat Rahner die
letzten nach Rationalität aussehenden Elemente zusammengetragen
und sogar den außertheologischen Aspekten der Enzyklika — vor allem
den logischen - übertriebene Zugeständnisse gemacht. Daß ein gewichtiger

Theologe, offenbar in der enttäuschten Erwartung eines stringen-
ten Beweises für den Monogenismus, diesen Beitrag übel genommen
hat5, grenzt an intellektuellen Skandal. Heute dürfen wir beruhigt die

2 K. Rahner, Theologisches zum Monogenismus. Schriften zur Theologie. (Einsiedeln

1954) 1,258.
3 K. Rahner [Anm. 2] 1,301.
4 K. Rahner [Anm. 2] 1,299.
5 Vgl. K. Rahner, Exkurs: Erbsünde und Monogenismus. in K. H. Weger, Theologie

und Erbsünde. Quaest. Disp. 44 (Freiburg 1970) 179, Anm. 5.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 459

langatmigen, der Wahrheit hinderlichen Absicherungen übergehen
und uns den entscheidenden Elementen der Argumentation zuwenden.

1.1.1. Die logische Argumentation von Rahner

Der Kern der Argumentation ist ein Schluß aus nur zwei Prämissen.
Die eine Prämisse ist eine einfache Aussage, die andere eine
Aussagenverknüpfung. Wir wollen mit der Formulierung der zweiten beginnen.

Es geht zunächst um die Klärung, wie Monogenismus und Erbsünde

zusammenhangen. Rahner spricht die Verknüpfung anfänglich lose aus

und fragt, ob die kirchliche Erbsündenlehre sachlich notwendig den

Monogenismus enthalte6, ob ein unmittelbarer Zusammenhang
zwischen den beiden bestehe 7. Daneben gibt es mehrere Stellen, die den

vagen Zusammenhang ausreichend präzisieren, indem etwa gesagt
wird, der Monogenismus sei eine logische Voraussetzung für das

Dogma der Erbsünde8, er sei eine notwendige 9 oder auch eine sachliche

Voraussetzung10. Von diesen drei Angaben wollen wir die
schwächste festhalten, die in allen drei Ausdrücken enthalten ist, der

Monogenismus sei eine Voraussetzung für die Erbsündenlehre. Zweifellos

will Rahner mit dieser Beschreibung in einer ersten Annäherung
der lehramtlichen Auffassung entgegenkommen, die ja den Monogenismus

beinahe als sichere These vorsieht, falls der Gläubige die
Erbsündenlehre aufrechterhalten will. Damit ist zwischen Monogenismus
und Erbsündenlehre das Verhältnis in logischer Hinsicht mit
ausreichender Präzision festgelegt, was uns folgende einfache Formalisierung
erlaubt :

6 «Wir können uns fragen,... ob die kirchliche Erbsündenlehre nicht doch
sachlich notwendig den Monogenismus enthalte.» K. Rahner [Anm. 2] 1,276.

7 « Ist dasjenige, was das Konzil über die Erbsünde definiert hat, in einem sachlich
unlösbaren und unmittelbaren Zusammenhang mit dem Monogenismus?» Ebd. 260.

8 « In Wirklichkeit verweist die Enzyklika nur aufeine indirekte Argumentation : der
Monogenismus ist die logische Voraussetzung des Dogmas von der Erbsünde, wenn diese
selbst nicht eine unzulässige Deutung erhält. » Ebd. 260.

9 Es muß «überlegt werden, ob andere Lehren der Schrift den Monogenismus als

notwendige Voraussetzung postulieren.» Ebd. 275.
10 «In dieser Frage werden wir so vorangehen, daß wir dabei auch die Lehre der

Kirche als authentische Interpretation über die Lehre voraussetzen, von der aus wir den
Monogenismus als sachliche Voraussetzung dieser Lehre zu erreichen suchen.»
Ebd. 275.



460 Schöpfung und Evolution —

1. M—»E «M» und «E» sind Aussagen, die so zu deuten sind:
M: Es gibt den Monogenismus
E: Es gibt die Erbsündenlehre

Die Formel ist dann zu lesen: «Wenn es den Monogenismus gibt,
dann gibt es die Erbsündenlehre», oder umgangssprachlich weniger
gekünstelt: «Der Monogenismus ist die Voraussetzung für die
Erbsündenlehre».

Aus dieser Implikation ist nichts zu schließen, wir brauchen eine

Zusatzprämisse. Als erforderliche Aussage, die dem Kontext zu entnehmen

ist, empfiehlt sich die Behauptung der Erbsünde 11. Diese Prämisse

liegt in Form einer einfachen Aussage vor. Logisch gesehen ist sie

bedenkenlos, und sachlich macht sie gleichfalls keine Schwierigkeiten,
da sie als kirchliche Lehre in der Schrift authentisch bezeugt ist12. Sie

besagt bekanntlich, daß durch Adam alle Menschen (bis auf Maria) mit
dieser Schuld belastet sind. Formal:

2. E

Somit sehen wir uns mit folgenden zwei Prämissen konfrontiert:

1) 1. M—»E
2. E / M

Aus ihnen soll «M» gefolgert werden. Nun sagt aber Rahner nicht
mit der gewünschten Deutlichkeit, daß er aus diesen beiden Prämissen
tatsächlich schließen möchte; er verfolgt sein Ziel über einen Umweg,
was ihn dazu bewogen hat, von «indirektem Beweis» zu sprechen. Unter
dem Titel «Möglichkeit eines metaphysischen Beweises» zählt er etwa
ein Dutzend Gründe auf, warum der Monogenismus als vorteilhafte
Hypothese erscheinen mag. Indirekt ist sein Vorgehen in dem Sinn, als

er zeigt, welche Schwierigkeiten unter der Gegenthese, nämlich unter
der Voraussetzung des Polygenismus, zu erwarten wären. Da er die

Ablehnung des Monogenismus als Polygenismus auffaßt, dürfen wir
«P lM» setzen, wobei «P» für die Aussage der Polygenismusbehaup-

tung steht, was identisch ist mit der Leugnung des Monogenismus, so

daß uns dieser indirekte Beweis zu folgendem Schluß führt:

11 «Ausgangspunkt ist die Einheit und Universalität der Erbsünde.» Ebd. 293.
12 «... weil die kirchliche Erbsündenlehre sich nicht nur als in sich wahr und

geoffenbart präsentiert, sondern auch als authentische Interpretation der Schrift selbst.»

Ebd. 275-6.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 461

2) 1. M—»E
2. ~i M / iE

Um etwaige Zweifel zu beseitigen, Rahner könnte hier in ein ihm
unangemessenes Schema gepreßt worden sein, zitiere ich einen Satz aus

der Einleitung, mit dem Rahner meinen Schluß 2) adäquat paraphra-
siert: «Man kann (wie wir es versuchen werden) zeigen, daß ein
sachlicher Zusammenhang zwischen der Erbsündenlehre des Konzils und
dem Monogenismus besteht derart, daß man objektiv implizit das erste

[die Erbsündenlehre des Konzils] leugnet, wenn man das zweite [den
Monogenismus] bestreitet»13. Wer also den Monogenismus leugnet,
der leugnet nach Rahner objektiv implizit die Erbsündenlehre. Diese
Bedingungen sind im Schluß 2) ausgedrückt.

Nun sind aber beide Schlüsse 1) und 2) ungültig, ein Sachverhalt,
den man zur Kenntnis nehmen muß, falls man sich nicht gegen die

gesamte Logiktradition auflehnen will. Zur Illustration möchte ich je
ein Beispiel aus der Philosophiegeschichte vorlegen.

Schluß 1) stellt einen beliebten Rückschluß dar, vor dessen

Falschheit Aristoteles gewarnt hat mit dem Beispiel:
1. Wenn es geregnet hat, dann ist die Erde naß.

2. Nun ist die Erde naß.
3. Also hat es geregnetI4.

Das ist zwar kein Syllogismus im Aristotelischen Sinn, sondern eine

fallacia consequentis, ein fehlerhafter Schluß aus der Aussagenlogik. Die
systematische Ausarbeitung dieses Logikzweiges hat Aristoteles seinen

Nachfolgern überlassen, ganz besonders den Stoikern. Zum Schluß 2)
möchte ich ein Beispiel aus Augustinus anführen:

1. Wenn einer gerecht ist, dann ist er auch gut.
2. Er ist nicht gerecht.
3. Also ist er auch nicht gut1S.

Mit Recht sagt Augustinus, die hier angewandte Regel sei falsch.

Angesichts dieses Mißerfolges stellt sich die Frage, ob es denn

13 K. Rahner [Anm. 2] 1,262.
14 Aristoteles, Sophist. Elenchi, 167 b 6—8.
15 Augustinus, De doctr. christ. 11,33 (51) 16-18.



462 Schöpfung und Evolution —

überhaupt keine logisch einwandfreien Formulierungen gebe.
Erfreulicherweise sind die entsprechenden Schlüsse leicht aufzuzählen.

Ein erster Versuch ergibt sich aus einer Umstellung der ersten
Prämisse bei 2:

2a) l.E-»M
2.-1 M / iE

Diese formale Wiedergabe besagt, die Erbsündenlehre werde
geleugnet, wenn der Monogenismus bestritten wird. Obwohl wir damit
dem Wortlaut von Rahner sehr nahe kommen, darf die Vertauschung
von Vorder- und Nachsatz so nicht ausgeführt werden, weil Rahner den

Monogenismus in mehreren Varianten eine Voraussetzung der
Erbsündenlehre nennt. Auch wenn Rahner bei der Abfolge einer Argumentation

nicht immer in höchster Exaktheit spricht, so darf man ihm doch
kaum unterstellen, er rede von Voraussetzungen, meine aber in diesem

speziellen Fall eine Folge. Da also 2a) mit andern Aussagen von Rahner
nicht zu harmonisieren ist, müssen wir bei der Formulierung 2) bleiben.

Daneben gibt es aber noch zwei weitere logische Möglichkeiten, die

zu einem korrekten Schluß führen. Beide verlangen eine Neuformulierung

der ersten Prämisse, nämlich

3) 1. ~i M—»n E
2. E /.- M

4) 1. M—»E
2. E /• M

Das sind allerdings zwei Formulierungen, die voraussetzen, was sie

zu beweisen vorgeben. Wenn ich nach dem gleichen Muster vorgehe,
das Jodeln sei eine Voraussetzung für einen Schweizer, so läßt sich das

nach 3) so «beweisen»:
1. Wenn ich nicht jodeln kann, dann bin ich kein Schweizer.
2. Nun bin ich ein Schweizer.
3. Also kann ich jodeln.

1. —l J —S
2. S /•!
Die formale Korrektheit des Schlußes kann nur mit der falschen

Voraussetzung erkauft werden: «Wer nicht jodeln kann, ist kein
Schweizer» oder «Wer den Monogenismus leugnet, der lehnt die Erb-



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 463

Sündenlehre ab.» Und das Beispiel 4) ist geradezu trivial. Die
Äquivalenzbesteht aus der Konjunktion von «M—»E» und «E—»M». Dabei ist
die erste Implikation «M—>E» bereits als Prämisse abgelehnt worden,
weil unter dieser Voraussetzung nur die beiden falschen Schlüsse 1) und
2) ableitbar sind. Es gibt indessen noch eine weitere Formulierung, die
wir bisher nicht geprüft haben, nämlich die Verschärfung: «Nur wenn
es den Monogenismus gibt, gibt es die Erbsünde». Diese auf den ersten
Blick erfolgversprechende Deutung hält einer genaueren Analyse
ebensowenig stand, denn sie ist identisch mit unserer zweiten Implikation
«E—>M», bei der die Vorwegnahme des Resultates allzu offensichtlich
ist.

Ein Rückblick auf diese logischen Überlegungen ist ziemlich
entmutigend: Entweder haben wir es mit falschen Schlüssen zu tun [1), 2)]
oder mit solchen, die wegen ihrer petitio principii [3), 4)] abzulehnen
sind.

1.1.2. Zur metaphysischen Begründung

Ab 1940 haben bedeutende Philosophen neoscholastischer Richtung

zum Verhältnis zwischen moderner Logik und Metaphysik
Stellung genommen. Unglücklicherweise sind dabei die berechtigten
Anliegen der Metaphysik in überspitzten Gegensatz zur modernen Logik

Logistik) gestellt worden unter Schlagworten wie Seinslogik —

Logistik10. Daraus wird ersichtlich, daß die Aufgabe und Leistung der

Logistik total mißverstanden wurde, nachweisbar etwa bei einem
ausgewiesenen Theologen, der die unglaubliche Meinung herausliest,
Scholz würde andeutungsweise Metaphysik mit Logik gleichsetzen 17.

In der fortgesetzten Verzeichnung wird zunächst Logik von Logistik

16 «Nicht die Relationslogik ist die wahrhaft umfassende Logik, sondern die Seinslogik

» C. Nink, Die mathematisch-logistische Symbolsprache in Philosophischer Sicht,
Scholastik 15 (1940) 61, Anm. 8. Dem öden Spiel mit leeren Worthülsen der Logik wird
die Seinsphilosophie gegenübergestellt. Vgl. J. de Vries, Logistische Zeichensprache und
Philosophie. Scholastik 16 (1941) 376. «Eine Untersuchung des Aussagenkalküls nach
den Bedingungen seiner Möglichkeit ergibt, daß dazu vor allem die transzendentale
Seinsordnung gehört»; W. Brugger, Philosophisch-ontologische Grundlagen der Logistik.

Scholastik 27 (1952) 381.
17 « Die Gleichsetzung von Metaphysik und Logik, wie sie Scholz andeutet, würde

folgerichtig zu Ende gedacht, darauf hinauslaufen, daß echte Metaphysik überhaupt
gestrichen und die Philosophie in bloße Logik aufgelöst würde. » J. de Vries [Anm. 16]
370.



464 Schöpfung und Evolution -

künstlich abgehoben 18. Dem neoscholastischen Philosophen scheinen
aber beide belanglos zu sein, weil er von einem Satz nicht wissen will, ob

er beweisbar, vielmehr ob er wahr sei19. Logistik wird kurzerhand in
den Bereich der Mathematik verwiesen, und wenn die Logik nicht
radikal aus der Philosophie verbannt wird, verdankt sie es wohl nur dem

Umstand, daß man sich als Hüter der Tradition allzu unglaubwürdig
vorkäme, wollte man an der aristotelischen Logiktradition vorbeigehen.

Doch wo unmittelbare Einsicht in wesensnotwendige Sachverhalte

vorliegt, da gilt die Logik ohnehin als überflüssig, eine Konsequenz,

die freilich mehr angedeutet als ausgesprochen wird20.
Die Nachwehen dieser Diskussion finden wir in der vorliegenden

Argumentation von Rahner. Er hat sich nicht um die Logik angenommen

in der beruhigenden Überzeugung, soweit Logik erforderlich sei,

werde sie in der Seinslogik ausreichend mitgeliefert. Daher zählt er
keine logischen Regeln auf, hingegen ein metaphysisches Prinzip, die

Sparsamkeit.
Vom Sparsamkeitsprinzip sagt Rahner, es sei « nicht nur ein methodisches

Erkenntnisprinzip, sondern ein metaphysisches Prinzip»21.
Später spricht er wiederholt von dem von ihm angerufenen metaphysischen

Sparsamkeitsprinzip22 oder einmal etwas abgeschwächt von

18 Die fleißige Arbeit von W. Brugger, Die Modalität einfacher Aussagenverbindungen,

Scholastik 17 (1942) 217-235, ist in kühler Distanz geschrieben, aber die für das

philosophische Verständnis unverzichtbaren Grundbegriffe sind unbrauchbar (z. B.
Definition von Aussage, Urteil, Satz. 218) oder gänzlich falsch: «Die Modalität betrifft die
Kopula» 218; «Die hypothetischen Aussagen tragen alle die Modalität der Notwendigkeit

» 220 ; « p und q seien Zeichen für beliebige, aber subjektverschiedene Aussagen » 220
usw. usw.

19 «Der echte Philosoph verlangt nicht so sehr zu wissen, unter welchen
Voraussetzungen dieser oder jener Satz beweisbar ist, als vielmehr, ob er wahr ist ; und wenn die
Entscheidung dieser Frage von der Wahrheit der Voraussetzungen abhängt, so kommt
ihm eben alles auf die Wahrheit dieser Voraussetzungen an. »J. de Vries [Anm. 16] 374.
Hier sehen wir die Konfusion überdeutlich. Wie prüft man denn die Wahrheit über den
Monogenismus

20 «Über die Schlüssigkeit der Ableitungen als solcher... würden sich auch die
Philosophen mit Leichtigkeit verständigen.» J. de Vries [Anm. 16] 373. «Entscheidend
ist also die unmittelbare Einsicht in wesensnotwendige Sachverhalte, der intellectus
principiorum der Scholastik. » Ebd. 374. «Es muß also jeder Behauptung, wenn sie nicht
blind und unbegründet sein soll, eine unmittelbare oder mittelbare Wahrnehmung des

behaupteten Sachverhaltes vorangehen. » J. de Vries, Urteilsanalyse und Seinserkenntnis.
Scholastik 28 (1953) 388-389.

21 K. Rahner [Anm. 2] 1,318.
22 Vgl. K. Rahner [Anm. 5] 183.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 465

einem gewissen metaphysischen Sparsamkeitsprinzip23. An einer
Schlüsselstelle wird es eingesetzt, denn «die transzendente göttliche
Ursächlichkeit wirkt in den innerweltlichen Ablauf auf die diskreteste
und sparsamste Weise ein ,..»24

Die in neoscholastischen Kreisen für gewöhnlich herabgesetzten
Nominalisten sprechen von der Forderung entia non sunt multiplicanda.
Darunter verstehen sie ein streng erkenntnistheoretisches Prinzip.
Selbstverständlich darf es überall eingesetzt werden bei einer Betrachtung

der Wirklichkeit, also auch in der Metaphysik. Aber die Verwendung

von Rahner scheint mir unerlaubt. In der Natur treffen wir
überreiche Verschwendung. Was heißt da, Gott würde in sparsamster Weise

eingreifen Wenn damit gesagt werden soll, bei der Erschaffung des

Menschen hätte sich Gott aus Sparsamkeitsgründen mit einem einzigen
Menschenpaar begnügt, so ist das die Anwendung unseres nominalisti-
schen Prinzips auf einen Einzelfall. Dem könnte der Nominalist bedenkenlos

zustimmen, nur wäre er sich bewußt, daß ihm die Entscheidung
nicht zusteht, ob mit dieser Aussage der tatsächliche Zustand der Welt
beschrieben sei25. Rahner schließt eine metaphysische Überlegung in
der Zuversicht an, soweit die Logik bedeutsam sei, hätte sie der Meta-

physiker schon immer zum korrekten Einsatz in seinem Denkhorizont
bereit. Dieser Irrtum wirkt sich dann als verhängnisvoll aus, wenn sich

die Metaphysik unbekümmert um Logik fortbewegt, denn dadurch wird
die Metaphysik zur unverbindlichen Spekulation 26. Das ist nicht etwa
eine ausgefallene Konzeption der Logistik, die hier vertreten wird, man
könnte sich mühelos auf Augustinus berufen. Immerhin hat sich Augustinus

noch als Bischof mit solch grundsätzlichen Fragen befaßt und
nicht eine Anleitung zur Spekulation herausgegeben, vielmehr eine

Einführung in die Logik, die er mit den Worten eröffnet: «Die Logik
trägt sehr viel bei zur Erfassung und Lösung aller Arten von Fragen, die
in der Heiligen Schrift auftauchen »27. Es läßt sich zwar gedankenlos

23 Vgl. K. Rahner [Anm. 5] 183, Anm. 11.
24 K. Rahner [Anm. 2] 1,322.
23 Selbst Feiner, der von Rahners «wohldurchdachten (indirekten) Beweisführung»

spricht, meint «... die metaphysische Argumentation für den Monogenismus aus dem
Sparsamkeitsprinzip dürfte nicht unbedingt zwingend sein. » J. Feiner, Der Mensch als

Geschöpf, in Mysterium Salutis. (Hg.) J. Feiner/M. Löhrer. (Einsiedeln 1967) 2,576.
26 Unumwunden spricht sich Feyerabend so aus: «Eine ontologische Beschreibung

fügt der formalen Analyse häufig nur leere Worte hinzu ; sie ist nichts weiter als eine
Übung in Sensitivität und Niedlichkeit.» P. Feyerabend [Anm. 1] 326.

27 Augustinus [Anm. 15] 31 (48) 3-5.



466 Schöpfung und Evolution —

darüber hinweglesen, weil die metaphysisch gebildeten Übersetzer den
Text zu ihren Gunsten sprachlich manipuliert haben ; statt von Logik
reden sie von Dialektik und der Zirkel ist perfekt, da augustinische
Dialektik üblicherweise als Metaphysik vereinnahmt wird. Was indessen

Augustinus mit « dialectica » meint, das ist so weit von Dialektik —

was immer das heißen mag — entfernt wie der einstige Stallknecht vom
heutigen Marschall. Unter «dialectica» zählt Augustinus logische
Regeln auf und zwar die gleichen, die Witehead-Russell in den Principia
Mathematica aus ihren Axiomen ableiten. Das ist die einzige Logiktradition,

die diesen Namen verdient28.

Methodologisch muß noch eine weitere Bemerkung angefügt werden.

Rahner hebt hervor, der Polygenismus sei «als Gegenstand der
bloßen Naturwissenschaft und anthropologischen Paläontologie nicht
mehr als eine hypothetische Annahme, so daß es schon von daher

gesehen nicht a priori unmöglich ist, sie von einer andern Erkenntnisquelle

als der der Naturwissenschaft her als falsch abzulehnen»29. Es
muß zugegeben werden, daß es sich beim Polygenismus tatsächlich um
eine hypothetische Annahme handelt. Grundsätzlich taugt indessen zur
Ablehnung des Polygenismus außer der Biologie nur die Logik. Rahner
möchte jedoch auf einem dritten Weg die Waage aus dem Gleichgewicht

bringen, nämlich durch metaphysische Begründung des Mono-
genismus, genauer durch metaphysische Ablehnung des Polygenismus.
Die Metaphysik vermag sich indessen beliebig intensiv auf die « Seinslogik

» zu versteifen, sie richtet nichts aus, solange nicht die echte Logik
als unerläßlicher Partner dabei ist. Wie bereits gezeigt, ist aber in
unserer vorliegenden Situation die Logik nicht hilfreich. Die moderne
Wissenschaftstheorie zeigt uns seit dreißig Jahren, was sich sachlich
hinter diesem logischen Unvermögen verbirgt.

Kehren wir nochmals zu Schluß 1) zurück. Danach ist der Mono-
genismus die Voraussetzung für die Erbsündenlehre. Das ist aber gerade
die problematische Aussage, die nur als hypothetisch anzuerkennen ist.

Was im vorliegenden Fall gesichert ist, das betrifft die zweite Prämisse,
nämlich die Tatsache der Erbsündenlehre selber. Nun hat Quine ein

Jahr vor Rahners Buch einen Aufsatz herausgegeben und spricht dort

28 Die verschwommene und wertlose Unterscheidung zwischen Logik und Logistik
führt zur grotesken Ansicht, daß derselbe Modus tollens, wenn er von Augustinus erklärt
wird, zur Logik gehören soll, jedoch zur Logistik, wenn er in den Principia Mathematica als

Theorem abgeleitet wird.
29 K. Rahner [Anm. 2] 1,256.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 467

von der Unterdeterminiertheit der Theorien aufgrund der Fakten.

Angewandt auf den vorliegenden Fall besagt dies, das Offenbarungsfaktum

der Erbsünde — unterstützt durch weitere Offenbarungssätze —

reicht nicht aus, eine Theorie logisch sicher zu bestimmen, d.h. als

einzig mögliche nachzuweisen. Wir sehen uns daher mit den beiden

folgenden Möglichkeiten konfrontiert:
a) Wenn es den Monogenismus gibt, dann gibt es die Erbsünde.
b) Wenn es keinen Monogenismus gibt, dann gibt es die Erbsünde.

Beide Implikationen mit dem bejahten oder verneinten Vordersatz sind
vereinbar mit der Annahme der Erbsünde. Eine Entscheidung
zwischen a) und b) kann nur — falls überhaupt — die Naturwissenschaft
bringen. Der Katholik wird sich zunächst hinter die Formulierung a)

stellen, weil sie von der Enzyklika eindringlich empfohlen wird.
Erfreulicherweise ist der Monogenismus jedoch nicht als verpflichtender
Glaubenssatz hingestellt worden, was zu Kollision zwischen Glauben
und Denken führen müßte, wegen des wissenschaftstheoretischen
Irrtums, a) sei die einzig mögliche Theorie, die den Glauben nicht gefährde.

Solche Überlegungen sind nicht einmal abwegig, denn in der logisch
unbekümmerten Gegenwart gibt es immer noch Philosophen, die ein
Implikationenpaar von der folgenden Art

p—»q und ~1 p—>q
fälschlicherweise für widersprüchlich halten. Die Skeptiker haben
damit bereits ihren Gegnern einen Schrecken eingejagt, den man bis in
die Gegenwart außer in Logikkreisen noch nicht überwunden hat30.

Solange wir uns an die Logik halten, dürfen wir beruhigt feststellen :

Weder a) noch b) gefährden den Glauben und sie sind auch nicht
widersprüchlich, hingegen ist der Vordersatz von a) mit dem heutigen
Stand der Wissenschaft kaum noch vereinbar.

30 Wild diskutiert die Sophisterei der Skeptiker, wonach aus den beiden Implikationen

gleichwahrscheinlich q oder nicht-q hervorgehen soll. «Die skeptische Kritik am

Begriff der Wahrheit scheint zu dem Resultat zu führen, daß die Diskussion über diesen

Begriff dialektisch endet ; jede Position impliziert ihre eigene Gegenposition. Die
Positionen, die an dem Anspruch auf Wahrheit und ihrer Ausweisbarkeit festhält, kann ihrem
eigenen Anspruch nicht gerecht werden, impliziert also dessen Negation : der Verzicht auf
dessen Anspruch muß ihn doch wieder erheben, will er nicht sich selbst zur nichtssagenden

Bedeutungslosigkeit verurteilen. » Ch. Wild, Philosophische Skepsis. (Meisenheim

1980) 20.



468 Schöpfung und Evolution —

1.2. Die Lehre aus der Kirchengeschichte

Rahner ist nicht auf dem bisher skizzierten Punkt stehen geblieben.
Er pflegt weiterhin den Kontakt mit den Biologen und ist mit ihnen
Schritt um Schritt vom Monogenismus abgerückt, da sich der mono-
phyletische Ursprung des Menschen — in der Theologensprache : Poly-
genismus — durchsetzt. Da sich Rahner « die Türe offen gelassen » hatte,
braucht er sich jetzt nicht zu widersprechen. Wenn indessen gewisse

Theologen diesen Meinungsumschwung Rahner zum Vorwurf machen,
wie das offenbar geschehen ist, so zeigen solche Kritiker nicht sonderlich

viel Verständnis für die Wissenschaft. In den 50er Jahren hat
Rahner den modernsten Stand der Biologie berücksichtigt; zwanzig
Jahre später hält er sich immer noch an die neuesten Ergebnisse und hat
deshalb die Wandlungen mitgemacht, die sich innerhalb der Biologie
vollzogen haben. Wer die Kraft zu einer solchen Meinungsänderung
hat, verdient höchstes Lob. Wie wenig selbstverständlich solches
Weiterdenken ist, zeigt sich allein schon an der Tatsache, mit welchem
Rückstand die offizielle Kirche diese Forschungsresultate zur Kenntnis
nahm. «Wenn nicht aller Anschein trügt, hat das kirchliche Lehramt
auch den Widerspruch gegen den Polygenismus aufgegeben, obwohl
anfänglich noch Paul VI. am Monogenismus festhalten wollte»31.

Die Debatte um den Monogenismus hat eine bekannte geschichtliche

Parallele. Der Monogenismus ist nur aufgestellt worden aus der

Befürchtung, seine Ablehnung hätte Rückwirkungen auf das Dogma
der Erbsünde. Wir haben gesehen, daß diese Befürchtungen aufgrund
eines logisch nicht zu rechtfertigenden Schlusses zustande gekommen
sind. Vor 350 Jahren hat sich um Galilei ein vielbeschworenes Drama
angebahnt, das von derselben Argumentation getragen war. Mit Recht
wird dieser Zusammenhang in der Literatur hervorgehoben 32. Um die
Parallele deutlich hervortreten zu lassen, möchte ich folgende Formulierung

geben: Voraussetzung des Heliozentrismus ist die metaphysische

Einstellung von Giordano Bruno 33. Formal :

31 K. Rahner, Naturwissenschaft und vernünftiger Glaube. Schriften zur Theologie.
(Zürich 1983) 15,49.

32 Vgl. K. Rahner [Anm. 31] 15,32-33. Oder den gleichen Aufsatz: Theologische
Perspektiven zum Dialog mit den Naturwissenschaften. Christlicher Glaube in moderner
Gesellschaft. (Hg.) F. Böckle usw. (Freiburg 1981) 34—85. Ferner St. N. Bosshard,
Evolution und Schöpfung. Ebd. 118.

33 Der Hauptanklagepunkt gegen Galilei war nicht die Bewegung der Erde - « eppur
si muove » im Munde von Galilei ist eine Legende —, sondern der Stillstand der Sonne. Mit



eine wissenschaftstheoretische Alternative 469

1. Wer von Brunos Metaphysik ausgeht, vertritt den Heliozentris-
mus.

2. Galilei vertritt den Heliozentrismus.
3. Also geht Galilei von Brunos Metaphysik aus.

Die Parallele ist darin zu sehen: Genau wie eine Schöpfungstheorie
durch das Offenbarungsfaktum der Erbsünde unterdeterminiert ist, so

ist auch eine astronomische Theorie unterdeterminiert durch eine
bestimmte Metaphysik.

Aus der Galilei-Affäre verdient die Lektion in zweifacher Hinsicht
festgehalten zu werden. Erstens brachte sie uns doch wohl die Einsicht,
daß die Bibel kein naturwissenschaftliches Lehrbuch ist. Was immer sie

über Kosmologie, Evolution oder über erst in der Zukunft zu
besprechende Naturwissenschaftspsrobleme sagt, ihr Kern liegt in der
Frohbotschaft, die an den ganzen Menschen gerichtet ist und daher auf einer

völlig anderen Ebene steht, so daß sie gar nicht in Konkurrenz zu einer
wissenschaftlichen Einzelauffassung treten kann. Als zweites sagt uns
Galilei etwas Entscheidendes über die Bewertung der Logik. Die Logik
hat sich in der Argumentation von Aristoteles über Chrysippus, Cicero,
Paulus, Augustinus, Abélard, Thomas bis Galilei bewährt. Warum sollte
nun diese strengste aller Traditionen plötzlich abbrechen, etwa nur,
weil man mit zunehmender Entfernung vom Mittelalter weniger
verstanden hat Sie hat sich damals und bis heute durchgesetzt. Freilich
sind die Humanisten der Anstrengung eines Logikstudiums ausgewichen

und haben den heute noch so gerne gehörten Selbstbetrug in
Umlauf gesetzt, der intelligente und gebildete Mensch sei in der Lage,
die Korrektheit von Schlüssen intuitiv ebenso sicher zu beurteilen und
zu überprüfen wie der Logiker. Die überflüssige Monogenismusdiskus-
sion ist nur eine der unglücklichen Folgen dieser Illusion.

1.3. Eine verspätete Kritik

Zum Schluß möchte ich nochmals ein Rahnerzitat vorlegen : « Die
Frage, ob der Monogenismus philosophisch (d.h. im Rahmen einer
theologischen Metaphysik) wirklich beweisbar sei, kann natürlich nur

dem Heliozentrismus wird dieser Stillstand implizit behauptet. Bellarmin, der den Prozeß

gegen Giordano Bruno mitverfolgt hatte, war überzeugt, der Heliozentrismus müsse

unweigerlich zur Metaphysik von Bruno führen. Vgl. G. J. Béné, in Galileo Galilei. (Hg.)
P. Poupard, Desclée (Tournai 1983) 258-259.



470 Schöpfung und Evolution -

dadurch beantwortet werden, daß man so etwas versucht und sieht, wie
weit man damit kommt» 34. Man muß es Rahner hoch anrechnen, daß

er diese Darstellung überhaupt ausgeführt hat, denn nur so wird sie

kritisierbar. Wäre er bei der bloßen Behauptung geblieben, dann wäre er
im nachhinein in der Lage, jede Kritik abzuwehren mit der leicht
hingeworfenen Ausrede «das wird nirgends gesagt».

Wenn sich nun Rahner 1970 beklagt, warum man erst jetzt gegen ihn
Einwände vorbringt3S, dann möchte ich dazu allerdings zwei Dinge klar
trennen : Eine heutige Kritik muß selbstverständlich bei der damaligen
Lage ansetzen. Von daher ist der Vorwurf, den Rahner offenbar vor
Augen hat, ungerecht, wenn vom heutigen Wissen her sein damaliges

Vorgehen gerügt wird. Rahner hat mit dem Monogenismus einen Standpunkt

eingenommen, der in der damaligen Biologie durchaus als

diskussionswürdig galt. Die Meinung der Biologen war geteilt und daher die

Hypothese des Monogenismus ernsthaft vertretbar. Diese Grundlage war
damals genau so wissenschaftlich wie der Polygenismus. Daneben hat
aber Rahner für die Begründung des Monogenismus über die Aussagekraft
der Naturwissenschaften hinaus einen Logikschluß eingesetzt, der als

ungültig erkannt ist. Warum niemand auf diesen schwachen Punkt
hingewiesen hat, ist höchst rätselhaft und kaum anders erklärbar als durch
den allgemeinen Tiefstand der neoscholastischen Logik. Die Theologen
sind ohne Verdacht dem Irrweg gefolgt, der ihnen von den in Logik wenig
bewanderten Philosophen gewiesen wurde.

Der logische Fehler hätte damals nachgewiesen werden müssen ; er
ist selbstverständlich unabhängig vom wirklichen Ausgang
naturwissenschaftlicher oder theologischer Auffassungen. Übungshalber darf
man sogar die vermeintlich heikle Frage stellen, wie sich der Logiker
benehmen würde, falls sich die heutige Naturwissenschaft an den

Monogenismus angeschlossen hätte. Dann wäre beim folgenden Schluß
die Konklusion wahr:

1*) 1. Wenn es den Monogenismus gibt, dann gibt es die Erb¬
sünde.

2. Nun gibt es die Erbsünde.
3. Also gibt es den Monogenismus.

34 K. Rahner [Anm. 2] 7,312.
35 «Die Theologen, die heute so etwas in allzu großer Selbstverständlichkeit von

oben herunter betrachten, sollten sich, soweit sie sich damals über dieses Problem schon
Gedanken gemacht haben, fragen lassen, warum sie damals geschwiegen haben.»
K. Rahner [Anm. 5] 179—180, Anm. 5.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 471

Der Schluß wäre jedoch nach wie vor ungültig, ungeachtet des suppo-
nierten Sachverhalts. Vielleicht können wir das so verdeutlichen :

1. Wenn Weihnachten auf einen Sonntag fällt, dann wird das

Fest am 25. Dezember gefeiert.
2. Nun wird das Fest am 25. Dezember gefeiert.
3. Also fällt Weihnachten auf einen Sonntag.

Dieser Konklusion hätte man letztes Jahr beipflichten können, doch
schon für 1984 trifft sie nicht mehr zu. Der Grund für die Wahrheit im

vergangenen Jahr liegt nicht in der Logik, sondern in der Art, wie der
Kalender aufgebaut ist. Was den Schlußsatz von 1*) annehmen ließe,
läge analog, weil es nicht erschlossen wird, nicht in der Logik, sondern
in anderweitigen Bestätigungen der Biologen. Wenn sich also in den

vergangenen 30 Jahren der Monogenismus durchgesetzt hätte, so daß

heute alle Wissenschaftler die Konklusion von 1*) für richtig hielten,
dann läge das Verdienst keineswegs in der Logik, denn der Satz ist nicht
deduktiv abgeleitet. Ein logischer Schluß darf nicht dem zufälligen
Stand der Tatsachen ausgesetzt sein. Wenn zuerst die Wahrheitsbeziehung

der Tatsachen endgültig abgeklärt sein müßte, bevor die Logik
eingesetzt werden darf, dann würde man sich wohlweislich an den Rat
der Neoscholastiker halten und auf die Logik verzichten 36.

Da die Logik nicht die Lehre des Denkens, sondern die Lehre
korrekter Verknüpfungen von Sätzen ist, vermag ich in zwei Punkten
der späteren Rechtfertigung von Rahner nicht zu folgen. Zunächst
meint Rahner: «Mein Versuch... leidet an der Problematik, daß man
nur dann sicher sagen könnte, die schöpferische Tätigkeit Gottes bei der
Hominisation werde im Polygenismus aus einer transzendentalen zu
einer kategorialen und so falsch mirakulösen Tätigkeit, wenn bewiesen
ist, daß ein einziges Menschenpaar am Anfang nicht nur abstrakt,
sondern konkret für Erhaltung und Wachstum der Menschheit ausreicht,
Gott also nicht durch sich selbst tun müsse, was der Mensch selbst tun
kann » 37. Ob dieses eine Menschenpaar konkret ausreicht, darüber wird
sich die Biologie die Entscheidung vorbehalten. Unglücklicherweise

36 Wörtlich sagt de Vries: «Der Schreiber dieser Zeilen hat jedenfalls bei sich selber
öfters die Erfahrung gemacht, daß er z. B. bei Verwendung der doch gewiß geläufigen
Zeichen S, M, P zur Erklärung der Schlußfiguren mehr Aufmerksamkeit aufwenden muß,
um nicht herauszukommen, als beim Arbeiten mit inhaltlichen Beispielen. »J. de Vries
[Anm. 16] 372.

37 K. Rahner [Anm. 5] 182.



472 Schöpfung und Evolution —

lassen sich jedoch die Bedingungen für eine sichere Aussage beliebig
streng ansetzen, auch so streng, daß der Beweis nie erbracht werden
kann. Philosophisch gesehen sind das müßige Spekulationen, weil Rahner

sie nur vorbringt in der Absicht, das Eingeständnis zu umgehen, daß

ihn die Metaphysik in einem so entscheidenden Punkt im Stich gelassen
hat. In der Theologie bleibt die Lage ohnehin unverändert : Der Mono-
genismus würde die Erbsündenlehre leichter erklären, weil das

traditionelle Umfeld der Erbsündenlehre in einem Denkrahmen entwickelt
worden ist, in dem so etwas wie Polygenismus überhaupt nicht vorkam.
Wegen diesen Voraussetzungen hat der Polygenismus größere Mühe,
die Erbsündenlehre zu erklären, genau wie auch der Heliozentrismus,
der mit seiner Annahme von der im Mittelpunkt ruhenden Sonne das

Zeugnis von Josua 10 vom Anhalten der Sonne gegen sich hat. Folglich
ist es wissenschaftstheoretisch gesehen ein verständliches Vorgehen,
die Hypothese des Monogenismus vorzuziehen. Sobald die Naturwissenschaft

jedoch auf die Seite des Polygenismus neigt, wird man sich mit
dieser Hypothese abfinden müssen. Damit ist aber der Einwand, gegen
den sich Rahner in seinem Zitat absichert, gegenstandslos.

Ein zweiter Punkt, der in Rahners Berichtigung Mühe macht, ist im
folgenden Zitat enthalten : « Das Ganze als summierte Summe fordert
ein ursprünglich eines Ganzes. Aber dieser Schritt ist nicht Sache der
Naturwissenschaften, sondern der Metaphysik und der Theologie.
Diese müssen sich aber für die Legitimation dieses Schrittes als solchen
nicht vor den Naturwissenschaften rechtfertigen»38. Dieses Zitat
widerspiegelt die hermeneutische Vorstellung des 19. Jahrhunderts von
der Zweiteilung des Denkens, das auf der einen Seite philosophischtheologisch,

auf der andern naturwissenschaftlich ist. Das ist insofern
ein unglücklicher Ansatz, als das naturwissenschaftliche Denken sich

zur Rechtfertigung in eigener Sache nie auf Beobachtung verläßt,
sondern neben der Intuition ausdrücklich auf Logik, genau in dem Sinn,
wie seit Aristoteles von allen großen Philosophen und Theologen bis
ins Mittelalter für das metaphysisch-theologische Denken Logik gefordert

wurde. Will die Metaphysik sich nicht dem Verdacht leeren Redens

aussetzen, dann darf sie naturwissenschaftliche Legitimation nicht mit
Beobachtung oder mit einem positivistischen Kriterium gleichsetzen,
wobei es belanglos bleibt, ob ein etwaiger Verstoß von einem
Naturwissenschaftler oder von einem Philosophen nachgewiesen wird. Es

38 K. Rahner [Anm. 31] 15,29.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 473

wäre damals hilfreich gewesen, wenn in den Jahren 1940-1955 der
Eifer nicht so ausschließlich der antilogischen Abwehr gegolten hätte,
sondern der Analyse Naturwissenschaft-Logik, um daraus wichtige
Grundeinsichten für das Verhältnis Metaphysik-Logik zu bekommen.
Der Mangel an solchen Vorarbeiten dürfte wohl der Hauptgrund sein,

warum es den Theologen heute immer noch so schwer fällt, ihr
Methodenverständnis aus dem 19. Jahrhundert endlich abzustreifen. Auf die
Methode werde ich im Anschluß an den Überblick über die Kreatio-
nisten zurückkommen.

2. Die amerikanischen Kreationisten

Wer an eine durch Gott hervorgebrachte Schöpfung glaubt, ist ein
Kreationist. Wir wollen hier allerdings den Namen Kreationist als

Fachausdruck in einer eingeschränkten Weise gebrauchen. Unter dem

Begriff sollen jene hauptsächlich in Amerika lebenden Christen
verstanden werden, die sich selber Kreationisten nennen. Man nennt sie

auch Fundamentalisten, weil sie ein spezielles Verständnis der Bibel
mitbringen, indem sie Treue zur Heiligen Schrift mit wörtlicher
Auslegung gleichsetzen. Jeder Versuch, die Bibel mit einem andern Weltbild

zu versöhnen oder gar mit den heutigen Wissenschaften in
Übereinstimmung zu bringen, ist in ihren Augen ein Zugeständnis des

rückgratlosen Christen an den atheistischen Zeitgeist, ein Ausverkauf der

geoffenbarten Grundwerte.
Entfernt reichen die historischen Wurzeln der Kreationisten bis in

jene denkwürdige Oxfordsitzung zurück, als sich 1860 Thomas Henry
Huxley öffentlich für die Evolution aussprach. Mit der berühmten Rede
des Bischofs Samuel Wilberforce, der wegen seinen glatten rhetorischen
Leistungen als « Seifen-Sam » in die Geschichte eingegangen ist39,

begann die leidige Konfrontation zwischen Evolution und Religion. In
Europa ist der Gegensatz innerkirchlich und relativ sanft ausgetragen
worden. Anders in Amerika, wo die Problematik seit 1920 vor der
Öffentlichkeit ausgebreitet wird.

39 Vgl. Ph. Kitcher, Abusing Science. The Case against Creationism. (Cambridge,
Mass. 1982) 1.



474 Schöpfung und Evolution -

2.1. Die religiöse Abwehr der Evolution

In Florida und Oklahoma gab es 1923 ein Gesetz, das auf die
Lehrbücher einwirkte, die Evolutionstheorie diskret darzustellen oder

ganz zu unterlassen. Doch für weltweites Aufsehen hat erst der Scopes-
Prozeß von 1925 gesorgt.

Ein junger Lehrer an einer öffentlichen Schule in Tennessee, John
Thomas Scopes, war bereit, die Rolle des Angeklagten zu spielen. Er
hatte den Darwinismus unterrichtet, hatte sich also gegen das Gesetz

verfehlt. Scopes wurde angeklagt und in einen Prozeß verwickelt, der

vom 10. bis 21. Juli 1925 dauerte. Volksscharen strömten herbei, angeführt

von Predigern, Missionaren und einer neugierigen Journalistenmenge.

Der AnklägerJennings Bryan argumentierte: «Die Anklage enthüllt
den Angriff auf die Offenbarung gegenüber den heutigen Gläubigen.
Ein erfolgreicher Angriff würde die Bibel zerstören und mit ihr die
offenbarte Religion. Wenn die Evolution siegt, dann tritt das Christentum

ab. » Demgegenüber wandte der Verteidiger Clarence Darrow ein :

«Nicht Scopes ist angeklagt, die Zivilisation ist angeklagt. Die Verfolgung

öffnet die Tore für eine Zeit der blinden Frömmigkeit wie im
Mittelalter. Keines Menschen Uberzeugung wird anerkannt, wenn die

Gegner gewinnen » 40.

Juristisch haben die Kreationisten gesiegt. John Scopes wurde für
schuldig befunden und mit 100$ gebüßt, eine Schuld, die angefochten
und 1927 wieder aufgehoben wurde.

Inzwischen waren die Fundamentalisten nicht untätig geblieben.
Sie sorgten dafür, daß Biologiebücher abgeändert wurden. Beispielsweise

trug eine Biologie für Anfänger aus dem Jahr 1921 ein Titelbild
von Darwin. Dieses Portrait ist 1926 durch eine Reklame für einen

Aperitif ersetzt worden41. Aber bis 1945 hat sich die Lage im Norden
wenig verändert; nur der Süden war fest in den Händen der Kreationisten.

Der Biologieunterricht galt allgemein als mittelmäßig, was darauf

zurückgeführt wurde, daß die Verfasser der Biologielehrbücher
Pädagogen ohne besondere Ausbildung in Biologie waren. Dazu kam,
daß im Süden die Lehrbücher häufig unter zentral gelenkten Empfeh-

40 N. D. Newell, Creation and Evolution: Myth or Reality? (New York 1982)
10.

41 Vgl. P. Thuillier, Darwin & Co. (Bruxelles 1981) 149.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 475

lungen standen. Daher ließen sich die Verleger leicht manipulieren,
denn schließlich wollte jeder in die begehrten öffentlichen
Empfehlungslisten aufgenommen werden.

Der Sputnik-Schock hat den Sinn für die Wirklichkeit zurückgebracht.

Das zeigt sich in den nun neu konzipierten Biologielehrbüchern.
Bereits 1961 wurde von einem Vertreter der Kirche Christi bei einem
Appell an den Gouverneur von Texas Evolution mit Atheismus
gleichgesetzt. Der Einzug der neuen Lehrbücher an den Mittelschulen ließ
sich nicht verzögern, obwohl das Scopes-Gesetz in Kalifornien erst 1967

abgeschafft wurde. Richtungweisend hat der Oberste Gerichtshof
aufgrund der Trennung von Kirche und Staat antievolutionistische
Gesetze für einen Verstoß gegen die Verfassung erklärt. Nun gingen die
Fundamentalisten darauf aus, gleiche Unterrichtszeit zu verlangen.

Seit 1963 sind mehrere Gesellschaften der Kreationisten gegründet
worden, so die Creation Research Society oder das Institut for Creation
Research in San Diego usw. 1975 haben solche Gruppierungen einen
Gesetzesvorstoß lanciert, der zwar als widersprüchlich zur Verfassung
abgelehnt wurde. In bewährter Juristenkosmetik haben sie inzwischen
ihr Anliegen auf «Wissenschaftliche Schöpfung» umformuliert, um auf
dieser Grundlage das gleiche Recht zu fordern, das jedem
Wissenschaftszweig zusteht. Die Anstrengungen werden fortgesetzt. In einem
halben Jahr zwischen 1980/81 haben kreationistische Gruppen in 14

Staaten — wenn auch mit allgemeinem Mißerfolg — versucht, Gesetze zu
erwirken, wonach die Schöpfungsgeschichte zu lehren sei42.

2.2. Die Grundsätze der Kreationisten

Den Kreationisten schließen sich vor allem protestantische Gruppen

und Sekten an, namentlich auch die Zeugen Jehovas. Gemeinsam

42 Vgl. W. J. Broad, Louisiana puts God into Biology Lesson. Science 213, 7. Aug
(1981) 628-9. Über Einzelinformation wie Verhältnis der religiösen Teilnehmergruppen,
Abschlußdiplome, Institutsleiter, Zensur und Buchverlegerprofite vgl. D. Nelkin,
Science Textbook Controversies and the Politics of Equal Time (Cambridge Mass. 1977),
oder die Überarbeitung: D. Nelkin, The Creation Controversy. Science or Scripture in
the Schools (New York 1982). Freilich bleibt diesem Werk ein wesentlicher Vorwurf
nicht erspart, indem nämlich Kreationismus bald im engeren Sinn für die Mitglieder des

ICR gebraucht wird, bald wieder jeden umfaßt, der an eine göttliche Schöpfung glaubt.
Vgl. auch die Kritik von G. M. Mardsen, Two Types of Fundamentalist. Nature 302
(21. April 1983) 729.



476 Schöpfung und Evolution -
ist allen die wörtliche Auslegung mindestens einiger Bibelstellen. Nach

eigenen Angaben hält das folgende Credo die Gruppe zusammen:
1. «Spezielle Schöpfung aller Dinge in sechs natürlichen Tagen.
2. Der Einbruch der Sünde und des Fluches in die Welt.
3. Die weltweite Flut, welche durch Katastrophen die ganze Erde

in den Tagen Noachs veränderte.
4. Der Ursprung der Nationen und Sprachen als Folge des Turmbaus

zu Babel.
5. Die Erwählung eines besonderen Volkes Israel, durch welches

Gottes Wort der Menschheit offenbart werden soll.
6. Die Menschwerdung, Kreuzigung und Auferstehung des Herrn

Jesus Christus als die Garantie für Erlösung.
7. Die Erfüllung aller Erlösungspläne Gottes, ebenso seine Ziele

mit der Schöpfung durch die Ereignisse, die mit dem leiblichen
Wiederkommen Jesu Christi verknüpft sind»43.

Die Punkte 2, 5, 6, 7 sind theologische Postulate, die jeder Christ für
selbstverständlich hält. Einzig bei 7 müßte man wohl den Kreationisten
gegenüber eine kleine Einschränkung anbringen, weil sie vermutlich
unter «leiblich» auf einem Gesichtspunkt insistieren, der in der
Überlieferung der frühen Glaubensbekenntnisse auch anders zu deuten ist,
auch wenn wir uns streng an die Formulierung «carnis resurrectionem»
halten. Dann bleiben für abweichende Auffassungen nur noch 1, 3 und
4 übrig.

Das in 4 angedeutete Sprachproblem könnte ein besonders hilfreiches

Beispiel sein für ein besseres Verständnis der Evolution. Man
braucht sich bloß zu vergegenwärtigen, daß ein Deutscher, der mühelos
mit dem Latein eines Cicero umzugehen weiß, durchaus nicht imstande
sein muß, den einfachsten Fernsehkommentar aus dem heutigen Frankreich

zu verstehen. Offenbar vermag ein Zeitraum von nur 2000 Jahren
eine Sprache in Phonetik, Wortschatz und Syntax soweit abzuschleifen,
daß die enge Verwandtschaft und der gemeinsame Ursprung nur noch

von Fachleuchten erkennbar sind. Oder ein noch kürzeres Beispiel des

Sprachwandels : Um 300 haben die Römer Latein gesprochen,
1000 Jahre später hat Dante mit der Divina Comedia ein Werk der
Weltliteratur in italienischer Sprache geschaffen.

43 H. W. Beck/H. Hörnicke/H. Schneider, Die Debatte um Bibel und Wissenschaft

in Amerika. Begegnungen und Eindrücke von San Diego bis Vancouver. (Stuttgart
1980) 18-19.



eine wissenschaftstheoretische Alternative?

2.3. Der interne und der externe Wissenschaftsbegriff

477

Kuhn ist es gelungen, die Reichenbachsche Unterscheidung
zwischen Entdeckung und Begründung einer Theorie zu verbreiten in der
leicht modifizierten Terminologie als externe und interne Wissenschaft.
Die externe Komponente der Wissenschaft besteht aus den

psychologisch-soziologisch-weltanschaulichen Bedingungen, unter denen sich
die Forscher zusammenfinden, aus der gemeinsamen wissenschaftlichen

Ausbildung nach dem gleichen Muster der Rationalität und vor
allem aus dem gemeinsamen Ziel, das sich die Forschergruppe stellt.
Zur internen Wissenschaft gehört die Bearbeitung des Tatsachenmaterials,

das Aufstellen von Hypothesen, die Prüfung und schließlich das

Ergebnis, das als wissenschaftliches Resultat vorgewiesen wird und in
den betreffenden Fachbüchern den Neulingen als Lehrstoff vorgesetzt
wird. Die amerikanische Evolutionsdebatte liefert ein Beispiel von
seltener Transparenz, an dem sich aufschlußreich zeigt, wie externe
Faktoren in die internen eingreifen. Wir wollen die beiden gesondert
hervorheben.

2.3.1. Die externe Wissenschaft

Die Wissenschaftlichkeit der Kreationisten läßt sich auf einen
einzigen Faktor reduzieren, der überdies dem externen Bereich angehört:
es ist die religiöse Uberzeugung. Da sich die Kreationisten einheitlich
auf die christliche Offenbarung berufen, kommen wir nicht um eine

Religionskritik herum. Dabei haben wir es freilich nur mit einem kleinen

Ausschnitt zu tun, nämlich mit der Frage, wie weit sich die Bibel in
unserem speziellen Fall auf wissenschaftliche Erklärungen der Schöpfung

einläßt.
Der religiöse Hintergrund ist von H. W. Beck beschrieben worden.

Dieser rührigste deutschsprachige Vertreter aus dem Institute for
Creation Research (ICR) ist mit der theologischen Situation in Mitteleuropa

unzufrieden. Seinerzeit hatte er sich für das Studium die
Technische Universität in Stuttgart ausgesucht, wo gemäß seinen Angaben
nach dem Krieg unter der Führung von Max Bense eine wissenschaftsgläubige,

neokybernetische und neomarxistische Philosophie gelehrt
wurde. Bense soll mit seinen Computergedichten die Meinung gefördert

haben, das Geistige bis hin zu den Normen und ethischen Grund-



478 Schöpfung und Evolution —

Bestimmungen sei nur die andere Seite naturwissenschaftlich-technologisch

faßbarer Strukturen. «Wir wurden mit einem
kybernetischmarxistischen, ja atheistischen Menschenbild geimpft»44. Ein Student,
der in der technischen Ausbildung stand, vermißte in der damaligen
protestantischen Theologie Verständnis und Geborgenheit. In Mode
stand die dialektische Theologie. Für den jungen Beck lag das Verbindende

der beiden Flügel dieser dialektischen Theologie von Barth und
Bultmann in ihrer gemeinsamen Unfähigkeit, den Wirklichkeitsbereich
von Theologie und Naturwissenschaft zu berühren. Sie waren, so empfand

es Beck, nicht fähig, zum atheistischen Materialismus angemessen
Stellung zu beziehen. Daher war eine wirklichkeitsbezogene
Schöpfungstheologie von ihnen auch nicht zu erwarten 45.

Das Versäumte wurde nicht aufgearbeitet. Die dialektische Theologie

hinterließ ein enormes Vakuum in der Bewältigung von Wissenschaft

und Technik. Die führende protestantische Theologie hatte den

Dialog mit der Naturwissenschaft abgebrochen, eine kleine Öffnung
bestand nur gegen die sogenannten Humanwissenschaften. Unbehelligt
breitete sich um die Mitte der 60er Jahre die Gott-ist-tot-Bewegung aus,
«eine Ausdrucksform der absoluten Sprachlosigkeit gegenüber Fakten
und Ansprüchen der Realwissenschaften und der verwissenschaftlichten

Lebenswelt. Der Verzicht auf die traditionelle religiöse Sprache bis

hin zur Vokabel <Gott> soll dann um so handfester das Engagement an
den konkreten Problemständen dieser Welt ermöglichen»46. Dieses

Klima sorgte in Deutschland für den Aufschwung des Neomarxismus in
der Frankfurterschule, ein Aufstand gegen Tradition und Geschichte.
Oder in den Worten von Beck selber: «Was ich am Ende der 60er und
an der Schwelle der 70er Jahre persönlich als einen der großen Mängel
der deutschsprachigen europäischen Theologie empfinde, ist die absolute

Unfähigkeit, zu den großen Problemen der Naturwissenschaften
und Technologie irgend etwas Brauchbares zu sagen. Man war in der

Konsequenz der dialektischen Theologie aufs Ganze gesehen auf
Entflechtungskurs mit der These, daß das, was die Naturwissenschaften,
besonders auch die Spitzenwissenschaft Biologie, auszusagen haben,

überhaupt nicht den theologischen Problembereich tangiere»47.

44 H. W. Beck [Anm. 43] 74. Beck orientiert auch über die theologische Lage im
deutschsprachigen Mitteleuropa.

45 Vgl. H. W. Beck [Anm. 43] 77.
46 H. W. Beck [Anm. 43] 84.
47 H. W. Beck [Anm. 43] 87.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 479

So beklagt Beck das Unverständnis der Theologen. Die Forscher
müssen beim Aufbau ihres Weltbildes auf die Hilfe der Theologen
verzichten. Als bewußt gläubige Christen tragen sie ihr Bibelverständnis

an die Probleme der Naturwissenschaft heran, insbesondere an die
Evolution. Die Bibel ernst nehmen heißt für sie, die Bibel wörtlich
interpretieren. Damit ist die Unvereinbarkeit zwischen Bibel und
Naturwissenschaft unvermeidlich vorprogrammiert. Offenbar ist den

protestantischen Naturwissenschaftlern an der Formgeschichte und der
kritischen Methode mehrheitlich das liberale Abgleiten von der
religiösen Substanz aufgefallen, als daß sie erkannt hätten, wie sich die

neuen Methoden für ein versöhnendes Verständnis Bibel/Naturwissenschaft

einsetzen ließen. Tatsache ist, daß es zum Bruch gekommen
ist, so daß Evolution nur noch als Antithese zur Bibel verstanden wird.
Einen Widerschein dieses Zustandes finden wir in der folgenden
Aufzählung:

1. Die Evolution leugnet die moralische Verantwortung des

Menschen.

2. Sie lehnt das biblische Heilmittel für die Sünde ab.

3. Sie zerstört den Glauben an die Bibel und nimmt dadurch dem
Volk die größte Zivilisationskraft weg.

4.

5. Sie unterhöhlt alle Grundsätze des Christentums.
6. Sie raubt dem Menschen die geistige Natur und macht aus ihm

ein entwickeltes Tier.
7. Sie propagiert das Gesetz des Dschungels.
8. Evolution führt logisch zum Krieg48.

In den entsprechenden Kreisen wird die Folgerung kurz so zusammengefaßt:

«Kein Evolutionist kann die Bibel konsequent als voll
inspiriertes Gotteswort anerkennen, das dem Menschen von Gott direkt
geoffenbart wurde»49. Da die wörtlich verstandene Bibel mit den

Aussagen der Naturwissenschaft unverträglich ist, wird vom Christen
verlangt, die Bibel als Leitfaden zur Beurteilung der naturwissenschaftlichen

Problematik zu wählen.

48 J. W. Porter, The Great Menace: Evolution, in W. B. Gatewood, Controversy
in the Twenties. Vanderbilt (Nashville 1969) 128-129.

49 J. W. Porter [Anm. 48] 125.



480 Schöpfung und Evolution —

2.3.2. Die interne Wissenschaft

Unter interner Wissenschaft wird das zusammengefaßt, was der
Laie für gewöhnlich für die ganze Wissenschaft hält, nämlich die
nüchterne, überprüfbare Sammlung und Erforschung der Tatsachen. In
diesem Sinn betreiben nun die Kreationisten überhaupt keine Wissenschaft.

Ihre Forschung beschränkt sich ausschließlich auf
Methodenüberlegungen. Gewiß ist es da grundsätzlich noch angebracht, von
Wissenschaft zu reden, obwohl das Publikum ein Anrecht daraufhätte,
über diese selbstgewählte Einschränkung informiert zu werden. Wie
nun diese Methodenreflexion durchgeführt wird, das soll an der
Darstellung von Gish gezeigt werden, dem Leiter des ICR, der die
wichtigsten Grundsätze der kreationistischen Methode kompetent
ausspricht 50.

Die kreationistische Wissenschaft geht also davon aus, die in der
Genesis beschriebene Schöpfung sei nicht weniger wissenschaftlich als

die Evolution. Deshalb würden viele gut informierte Wissenschaftler
das Schöpfungsmodell als Erklärung der Uranfänge dem Evolutionsmodell

als weit überlegen ansehen (23). Wenn nicht alle Wissenschaftler

so dächten, so nur, weil sie ungläubig und materialistisch gesinnt
seien und deshalb eine materialistische Erklärung für den Ursprung der
Lebewesen heranziehen (26).

Die Genesis sei nicht eine Beschreibung von Schöpfungsmythen oder

Schöpfungshymnen, sie stelle in groben Umrissen die Schöpfung in
Form einfacher historischer Tatsachen dar (29). Dasselbe gelte auch für
die Sintflut, deren Ablehnung in 2 Petr 3,3—6 vorausgesagt worden sei

(61). Demgegenüber sei die Evolution von bedenklicher Herkunft. Sie

sei eine heidnische Theorie, die im tiefen Dunkel des griechischen
Materialismus entstanden sei51. Sie sei weder beobachtet noch
experimentell nachgewiesen. Zur Entschuldigung dieser Mängel würden
lange Zeiträume benötigt. Dadurch könne aber die Evolution nicht
mehr als ein Postulat sein (17).

50 D. T. Gish, Fossilien und Evolution. Fakten 100 Jahre nach Darwin. (Stuttgart
1982).

51 «Es gibt fünf Gründe für einen Christen, die Evolutionstheorie zu verwerfen: 1.

weil sie eine heidnische Theorie ist, entstanden im tiefen Dunkel des griechischen
Materialismus... 3. weil sie von keiner einzigen wissenschaftlichen Tatsache weder
unterstützt noch bestätigt wird. » J. J. Sims, A Five-Point Indictment, in W. B. Gatewood
[Anm. 48] 139.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 481

Die Bestätigung der Evolution könne nur über Fossile erreicht
werden. «Was jedoch wirklich geschehen ist, kann auf wissenschaftliche
Weise letztlich nur entschieden werden, wenn man die geschichtlichen
Urkunden, d. h. die Fossilüberlieferung erforscht» (32), oder wie schon
le Gros Clark es sieht «... die wirklich entscheidenden Beweise für eine
Evolution müssen vom Paläontologen geliefert werden...» (32). Nun
würden aber gerade die Fossilien den Evolutionsoptimismus nicht stützen.

Fossilüberlieferungen enthüllten in Wirklichkeit plötzliches
Auftreten von hochkomplizierten Lebensformen ohne Anzeichen von
evolutiven Verfahren. Es fehlten auch die Übergangsformen. Der
Archäopteryx könne nicht länger als Vorfahre der Vögel betrachtet
werden, weil im selben Juragestein 1977 echte Vögel gefunden worden
seien (86). Die Übergänge fehlten weiter zwischen den größeren Haupttypen

der Wirbellosen, zwischen Wirbellosen und Wirbeltieren. «So

rufen die Gesteine unüberhörbar 'Schöpfung'!» (71).
Die Evolutionstheorie sei mit zahlreichen Unklarheiten belastet.

Die Australopithecinen scheinen weder mit dem Menschen noch mit
einem heute lebenden Affen verwandt zu sein. Auf dem Zoologenkongreß

1895 (sie!) neigten die Briten dazu, den Javamenschen für
menschlich zu erklären, die Deutschen für einen Affen und die Franzosen

nahmen eine Mittelstellung ein (111).
Die Vertreter der Evolutionstheorie hätten sich häufig durch

Unehrlichkeit ausgezeichnet. Dubois habe mehr als 30 Jahre verschwiegen,

daß er einen Schädel von einer Gehirnkapazität gefunden habe, die
das Volumen des heutigen Durchschnittsmenschen übersteige (112).

Die Beurteilung lautet also : Die Evolutionstheorie sei immunisiert
(19), die Begriffe tautologisch (22), die Theorie unbeweisbar und
unbewiesen (51), sie sei keine Wissenschaft (23).

3. Überlegungen zur Methode

Da sich Rahner nicht weniger an die Bibel hält als die Kreationisten,
ist es verwunderlich, wenn in der Gesamtbeurteilung ein gegensätzliches

Resultat herauskommt. Es sollen in diesem Zusammenhang einige
Gesichtspunkte vom Hintergrund der Methode her noch etwas
beleuchtet werden.



482 Schöpfung und Evolution -

3.1. Zum Methodenverständnis in der Theologie

Gemeinsam mit der Unterschätzung der Logik geht in Theologenkreisen

eine Unterschätzung der Methode einher. Da sich beim
Gespräch mit den Naturwissenschaften Methodenbemerkungen nicht
gänzlich vermeiden lassen, rächt sich im Einzelfall das Unterlassen der
für überflüssig gehaltenen Methodenreflexion. Das läßt sich selbst bei
Rahner nachweisen.

Rahner bekennt freimütig: «Theologie und Naturwissenschaft können

grundsätzlich nicht in einen Widerspruch untereinander geraten,
weil beide sich von vornherein in ihrem Gegenstandsbereich und ihrer
Methode unterscheiden» 52. Man wird keine Mühe haben, den
unterschiedlichen Gegenstandsbereich der Naturwissenschaft und der Theologie

zuzugeben. Aber ist es denn so klar, daß auch die Methode
verschieden ist? Der Physiker Bohr, der sich ständig mit Fragen der
Erkenntnistheorie befaßt hat, sagte 1913: «Die Unangemessenheit
unserer üblichen theoretischen Begriffe ist besonders deutlich geworden

an den bedeutenden Ergebnissen, die in den letzten Jahren erzielt
wurden»53. Grundlagenforscher der verschiedensten Bereiche haben
sich in den letzten 70 Jahren sehr viele Gedanken über Methoden
gemacht. Ein Konsens auf eine Einheitsmethode ist zwar nicht erreicht
worden und steht auch nicht in Sicht. Aber soviel ist mindestens

herausgekommen, daß es mit der Methodenverschiedenheit durchaus
nicht so weit her ist, wie es sich die Methodologen im 19. Jahrhundert
ausgedacht haben. Als Beispiel mag etwa auf die Methode von Popper
verwiesen werden, die unter den theoriebewußten Biologen bevorzugt
und bisweilen überschätzt wird. Popper ist sich selbstverständlich des

Kategorienunterschiedes bewußt bei der Überprüfung, ob eine alte
Urkunde eine Fälschung sei, ob eine Uhr mehr als 1 Sekunde in 24

Stunden abweiche oder ob eine Bach-Fuge musikalisch gespielt sei. In
allen drei Beispielen verlangen die unterschiedlichen Ebenen jeweils
eine Verifikation oder Falsifikation mit ihren je eigenen Kriterien.
Doch nach Popper wird die Methode davon nicht betroffen. Sie ist für
alle Gebiete identisch, weil das Wesentliche von der Deduktion
abhängt, die aufgrund von Gesetzen und Randbedingungen ausgeführt

52 K. Rahner [Anm. 2] 7,25, aber auch 7,31.
55 J. Honner, The Transcendental Philosophy of Nils Bohr. Studies in History and

Philosophy of Science 13 (1982) 6.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 483

wird. Randbedingungen sind je nach Gebietszugehörigkeit beobachtbar,

erfühlbar, intuitiv erkennbar usw. und die Gesetze weichen ebenfalls

voneinander ab, natürlich nicht hinsichtlich ihrer Allgemeingültigkeit.

Nun haben all die vorweisbaren Abweichungen bisher nicht
ausgereicht, Poppers Grundsatz von der Identität der Methode zu
erschüttern. Ich möchte zwar durchaus nicht behaupten, daß der
Vorschlag von Popper der Abschluß der Wissenschaftsmethode sei. Doch
bei aller Kritik, die gegen Popper vorgebracht werden kann, läßt sich
ehrlicherweise nicht übersehen, daß seine Methode das Vorgehen der
Wissenschaft weit genauer nachzeichnet als die unter Theologen
gerühmte naturwissenschaftsfeindliche Hermeneutik.

Es gibt wenige Kritiker, die den Theologen den Spiegel deutlich
vorhalten, daß ihr Methodenbewußtsein eine Mitursache ihrer
Fehlhaltung in der Frage der Evolution war. Eher als Ausnahme darf Max
Müller gelten, der die Tatsache erwähnt, daß sich die Theologen in der

Deutung der Evolution als Monisten erwiesen haben, indem sie unzulässig

eine einzige Erklärungsart zuließen s4. Was Müller hier unter
Methodenmonismus anprangert, ist weitgehend ein Verifikationismus.
Die damit verbundene Einseitigkeit haben die Theologen bei Haeckel

diagnostiziert und als unerlaubte Verengung gerügt, ohne sich indessen
Rechenschaft zu geben, wie weit sie selber sich von einer solchen
Methode leiten lassen. Im nachhinein werden Grenzüberschreitungen
zugegeben mit einer Offenheit, wie man sie außer bei Rahner selten
antrifft55.

Abschließend wollen wir festhalten: Der geoffenbarte Angelpunkt
ist und bleibt die Erbsündenlehre, wobei der Kern dieser dogmatischen
Aussage von keiner naturwissenschaftlichen Hypothese betroffen werden

kann. Der wirkliche Grund, warum die Naturwissenschaften dem
Glauben nie widersprechen können, liegt allerdings nicht in der
unterschiedlichen Methode, falls es so etwas überhaupt gibt, sondern darin,
daß die Glaubensaussagen naturwissenschaftlich immer unterdeterminiert

sind und daher mit der einen oder auch gegensätzlichen
Naturwissenschaftsauffassung vereinbar sind. Meiner Ansicht nach hat ein
Astronom die Lage glücklich beschrieben mit den Worten: «Die
Wirklichkeit richtet sich nicht nach dem, was der Mensch gern hätte, sondern

54 Vgl. M. Müller, Evolution und Geschichte, in H. Gehrig (Hg.), Evolution und
Eschatologie (Karlsruhe 1970) 33.

55 Vgl. K. Rahner [Anm. 2] 1,32.



484 Schöpfung und Evolution -

sie ist das, was sie ist. Sie ist auch nicht so, wie die Theologen sie sich

denken, sondern sie ist so, wie Gott sie geschaffen hat» 56. Was uns Gott
nebelhaft andeutet, das sollten wir nicht als apodiktische Erkenntnis
ausgeben.

3.2. Die Einstellung der Kreationisten

Die Kreationisten fühlen sich hin- und hergerissen zwischen Theologie

und Wissenschaft. Sie kommen schließlich zum Ergebnis, die
beiden Disziplinen würden sich gegenseitig ausschließen. Dieses

divergierende Resultat kann nur durch gegensätzliche Vorentscheidungen
bedingt sein. Zwei der wichtigsten Grundauffassungen sollen
hervorgehoben werden; sie betreffen die Methode der Bibel- und
Naturwissenschaftsinterpretation.

3.2.1. Bibelkritik

Als Christ wird man den Grundsatz der Kreationisten willkommen
heißen, der Bibel auch im Alltag Gehör zu verschaffen. Aber so wie die
Kreationisten vorgehen, kann man ihnen nicht folgen.

Es ist nicht ein rationalistischer Einfall, wenn erkannt wird, daß die
Bibel nicht überall wörtlich interpretiert werden darf. Dazu gibt es in
der Bibel selber Beispiele. In Mk 4 wird das Gleichnis vom Sämann

vorgetragen. Die Zwölf verstehen es nicht, doch sobald sie mit Jesus
allein sind, möchten sie erfahren, was gemeint sei. Die wörtliche Rede
haben sie sehr wohl verstanden, aber verstehen heißt hier erkennen,
daß es nicht wörtlich gemeint sein kann. Mit ihrer Vermutung haben sie

auch recht, denn wie die anschließende Erklärung zeigt, handelt es sich

nicht um eine Einführung in die Landwirtschaft.
Wer an der wörtlichen Auslegung der naturwissenschaftlichen

Bibelaussagen festhält, kommt zu unüberwindlichen Schwierigkeiten.
Warum beschenkt uns der gleiche Gott, dem wir die Bibel verdanken,
mit einer Kenntnis von Wissenschaft, die dazu im Widerspruch steht?
Gewiß könnte Gott das Universum in wenigen Tagen und unser Pla-

56 J. Meurers, Ende oder Vollendung des Kosmos in der Sicht moderner
Naturwissenschaft, in H. Gehrig [Anm. 54] 22.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 485

netensystem in 6 mal 24 Stunden aufbauen. Aber wozu hätte er dies dem
Schreiber der Genesis mitgeteilt? Schon zur Zeit von Galilei haben die
Astronomen bemerkt, daß die Heilige Schrift nicht einmal alle Planeten
aufzählt, die in der Antike bekannt waren. Solche Fragen, die uns
naturwissenschaftlich fundamental erscheinen, bleiben theologisch
gesehen von höchster Bedeutungslosigkeit. Wer sich an diesen
Nebensächlichkeiten aufhält, zeigt dadurch ein armseliges Verständnis der
Bibel.

Die Kreationisten gehen mit zwei Fehldeutungen an die Interpretation

heran, die der 2000jährige Umgang mit der Bibel längst eliminiert
hat: Die Bibel ist keine Rezeptsammlung, um uns die Welt ohne
Schweiß im Angesicht Untertan zu machen, und die Bibel redet keine
künstliche Wissenschaftssprache, die ausschließlich aus deskriptiven
Sätzen gebildet wäre.

3.2.2. Wissenschaftskritik

Die Kreationisten rühmen sich ihrer Ausbildung und legen besonderen

Nachdruck auf den naturwissenschaftlichen Studienabschluß
ihrer Mitglieder. Aber ihre Kenntnisse stellen sie nicht in den Dienst
der Wissenschaft. Sie übernehmen eher Detektivaufgaben und spüren
den Meinungsverschiedenheiten unter den Wissenschaftlern nach, ganz
besonders den Betrügereien. Gewiß gibt es unrühmliche Beispiele in
Menge, wie den Piltdown Fund, den Klischeebetrug von Haeckel usw.
Gerade Haeckel ließ sich durchaus nicht immer vom kühlen Geist der
Wissenschaft treiben, was die folgende Beschreibung ausreichend
illustriert: «Vor einigen Jahren kam... in der Nähe von Jena auf einem Gute
der Fall vor, daß beim unvorsichtigen Zuschlagen des Stalltores einem
Zuchtstier der Schwanz an der Wurzel abgequetscht wurde, und die von
diesem Stier gezeugten Kälber wurden sämtlich schwanzlos geboren» 57.

Betrug in der Wissenschaft gibt es bis heute. So hat R. J. Gullis im
Max-Planck-Institut für Biochemie zwei Jahre lang unbemerkt Daten
gefälscht. Nachdem sich der Verdacht beim Institutsleiter erhärtet hatte,

sah sich dieser 1977 gezwungen, folgende öffentliche Erklärung
abzugeben: «Dr. Gullis gab zu, die Resultate aller Experimente erfunden

zu haben. Ich möchte deshalb der wissenschaftlichen Gemeinschaft

57 H. Hegenbarth, Darwin, die Bibel und die Tatsachen (Graz 1972) 14.



486 Schöpfung und Evolution -

mitteilen, daß die folgenden drei Publikationen auf erfundenen Daten
beruhen. In einem vierten Aufsatz wurden die Daten von Dr. Gullis
verfälscht. Er selber gesteht in einem Brief: Die dargelegten Kurven
und Werte sind bloße Produkte meiner Phantasie, und während meiner
kurzen Forschertätigkeit habe ich eher meine Hypothesen veröffentlicht

als die experimentell erhärteten Daten. Der Grund dafür war: Ich
war dermaßen überzeugt von meinen Ideen, daß ich sie zu Papier
brachte» 58. Nicht viel besser erging es einer noch neueren Studie über
Plutonium- und Cadmiumvergiftungen, eine Forschung, die mit
Unterstützung und wohl auch Kontrolle des Amerikanischen Energiedepar-
tementes zustande kam 59.

Aus der Tatsache der Unehrlichkeit einiger Wissenschaftler läßt
sich nicht das grundsätzliche Versagen der Wissenschaft ableiten.
Schließlich ist es gerade die Wissenschaft, die den so gut inszenierten
Piltdown Fund, die Gullis-Statistiken sowie die anderen Betrügereien
aufgedeckt hat.

Die Kreationisten nennen sich Wissenschaftler. Diesen legal wohl
unanfechtbaren Titel verdienen sie indessen moralisch in den meisten
Fällen nicht, weil sie in ihrem tendenziösen Eifer gegen die elementarsten

Regeln der Wissenschaft verstoßen. Ich möchte das nur an
einem einzigen Beispiel zeigen und dabei den Blick auf die komplexen
Auswirkungen wenden.

Da wird etwa die UnZuverlässigkeit der Karbonmethode angeprangert.

Jeder Forscher, so wird behauptet, würde eine verschiedene Länge
angeben für die sogenannte Halbwertzeit, die für den Zerfall der Hälfte
der radioaktiven Isotope beim Karbon C14 benötigt werde.

Dabei wird zunächst verschwiegen, daß die Karbonmethode nicht
ausschließlich benutzt wird. Sie bekommt ihren Wert durch Bestätigungen

anderer Methoden, denn Konvergenz ist auch innerhalb der
Methoden ein grundlegendes Postulat. Ferner wird der Laie bewußt

irregeführt, weil er aus der uneinheitlichen Einschätzung der
Karbonmethode auf deren Wertlosigkeit schließen muß. Die Angaben über die
Zerfallszeit von C14 schwanken zwischen 5568 bis 5730 Jahren, was
eine Differenz von 162 Jahren ausmacht, also 2,82%. Es gehört zur
Taktik der Kreationisten, zu verschweigen, daß die Abweichung weniger

als 3% beträgt. Schließlich bemüht sich Gish, einer der führenden

58 Nature 265 (1977) 764.
59 Nature 281 (1979) 406.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 487

Kreationisten, wie vorher gezeigt, die Unschlüssigkeit der Forscher auf
dem Kongreß von 1895 hochzuspielen. Mit keinem Wort wird
angedeutet, daß die damalige Unentschlossenheit gerade daher kam, weil
man auf grobe Schätzungen angewiesen war, solange man die
Karbonmethode noch nicht kannte. Diese verläßliche Methode ist erst 1903

entdeckt worden, so daß erst nach diesem Zeitpunkt genauere Angaben
zu erwarten sind. Die unglaublichste Datierung im 19. Jahrhundert hat
sich der Bonner Anatom Mayer geleistet, der den Neandertaler für
einen Kosaken aus dem napoleonischen Rußlandfeldzug hielt (60 Jahre
statt 60 000), eine Fehlschätzung von 99,9%. Die Verbesserung auf 3%
ist ein wissenschaftlicher Fortschritt. Zudem wird die Karbonmethode
wie alle übrigen ständig neu überprüft60.

Diese Andeutungen sollten genügen für das Verständnis, warum die
Evolutionisten die Einwände der Kreationisten statt für eine ernste
Diskussionsgrundlage eher für beleidigend unwissenschaftlich halten.

4. Kreationismus ist keine Alternative

Mit seiner Forderung nach Alternativen greift Feyerabend eine
wohlbekannte Erscheinung auf, die ungläubiges Staunen hervorruft bei
Hörern, die mit der Geschichte der Wissenschaft wenig vertraut sind.

Der Mensch hat nämlich eine Tendenz, das einmal erworbene
Gedankengebäude, von dem aus er lebt und Wissenschaft betreibt, in fanatischem

Beharrungsvermögen gegen vermutete und wirkliche Einwände
zu verteidigen. Bei Wissenschaftlern nimmt dieser Konservativismus
generell zu mit den Jahren, die in ein erfolgreiches Forschungsprojekt
investiert wurden. Je fruchtbarer eine Theorie, umso wirkungsvoller
verdrängt der Forscher die Tatsache, daß sie nicht die Wahrheit
widerspiegelt, sondern bestenfalls gut bewährt ist.

Nun ist aber bekannt, daß sich Theorien bloß bis zu einem bestimmten

Grad ausbauen lassen. Sind die Grenzen der Fruchtbarkeit einmal

60 «Wir schließen aus den Ergebnissen, daß es keinen Grund für vorhandene
Größentäuschungen gibt bei längeren Zeiträumen, die typisch für die C|4 Technik wäre.»
P. J. Williams usw. Comparison of 14C und O2 Measurements of Phytoplankton
Produktion in Oligotropic Waters. Nature 305 (1. Sept. 1983) 49.



488 Schöpfung und Evolution -

erreicht, gehen von der Theorie keine Impulse mehr aus ; die Theorie ist

ausgelaugt und die Forschung ist gemäß der kuhnschen Terminologie
einzig durch eine Revolution neu zu beleben.

Es gibt keinen zwingenden Grund, das Ende einer Theorie abwarten

zu müssen und sich nicht schon vorher Gedanken über ein
Nachfolgemodell zu machen. Aus dieser Überlegung heraus fordert Feyer-
abend mit Recht Alternativtheorien auf allen Gebieten der klassischen
Wissenschaften. Alternativtheorien sind überaus anregend, weil sie

neue Gesichtspunkte ins Spiel bringen. Bei der Theorienkonstruktion
sind lebhafte Phantasie und Einfallsreichtum gefragt, und eine
entthronte Theorie fällt so wenig ins Nichts zurück, wie die neue Theorie
nicht die Wahrheit an sich ist. Da kann es geschehen, daß selbst die

Phlogistontheorie, die für 150 Jahre das Paradebeispiel bornierter
Unwissenschaftlichkeit darstellte, neuerdings wieder ernsthaft auf positive

Züge hin untersucht wird.
Auf diesem Hintergrund ist es unbestritten, daß zur Evolutionstheorie

Alternativen propagiert werden dürfen und dies umsomehr, als

die Evolutionstheorie zweifellos mit Mängeln und Unklarheiten
ausgestattet ist61. Um nur eine Schwierigkeit herauszugreifen: Die
Entdeckung von Dubois im letzten Jahrhundert ließ Haeckel glauben, der
Nachweis für die Abstammung des Menschen von einem affenartigen
Stamm sei nur noch auf wenig Forscherglück und noch weniger Jahre
angewiesen. Inzwischen hat sich zwar dank der sich gegenseitig
stützenden Forschungsergebnisse die biologische Verwandtschaft auf viel
breiterer Basis und bis in unerhörte Feinheiten nachweisen lassen. Es

genügt, im aufsteigenden organischen Bereich die abnehmenden
Differenzen zu beachten, die im Cytochrom c, dem gut untersuchten

Enzym im Hämoglobin, nachweisbar sind. Daneben ist freilich die vor
fast hundert Jahren in Griffnähe geglaubte Problematik in eine Ferne

gerückt, für deren Lösung die Wissenschaftler nicht einmal mehr eine

Zeitprognose wagen. Obwohl die Konvergenz der Wissenschaften von
der Astrophysik bis zur Genetik die bisherigen Theorien auf unerhörte
Weise bestätigt, darf und soll nach Alternativen gesucht werden. Wenn

61 Davon zeugt auch die Zurückhaltung vieler Wissenschaftstheoretiker, da die
einschlägigen Theorien am Vorbild der Physik entwickelt wurden, die sich nur mit Abstrichen

in die Biologie übertragen lassen. Siehe dazu etwa die Relativierungen in der Theorie
von Kuhn. Vgl.J. C. Greene, Science, Ideology and World View. Essays in the History of
Evolutionary Ideas. (Berkeley 1981) besonders Kap. 3.



eine wissenschaftstheoretische Alternative? 489

trotzdem Feyerabends Vorschlag entschieden abzulehnen ist, so liegt
die Hauptursache in der übergangenen Analyse zwischen Theologie
und Evolution.

Die Evolutionstheorie ist eine biologische Theorie. Als sinnvolle
Alternative ist ihr nur eine sie treffende biologische Theorie
gegenüberzustellen. Wenn nun Feyerabend bei der Evolutionstheorie eine

religiöse Alternative unterstützt, so macht er sich einer schlichten

Kategorienverwechslung schuldig, weil die beiden Theorien auf ungleicher

Ebene stehen. Soll etwa die Astrologie - nach Feyerabends
eigenem Vorschlag — eine Alternativ- oder Ergänzungstheorie zu unserem

heutigen Wissenschaftskanon darstellen, dann müßten mehrere

Bedingungen erfüllt sein: Nachweis von Gesetzen, statistische Protokolle

über eingetroffene Voraussagen und vieles andere, vor allem aber

müßten die Grundannahmen irgendwie vergleichbar sein. Hinsichtlich
des letztgenannten Punktes fällt jedoch die Theologie gänzlich aus dem
Rahmen mit ihren einmaligen Voraussetzungen, die als geoffenbarte
Wahrheiten feststehen. Keine Wissenschaft besitzt einen vergleichbaren

Wahrheitsvorschuß. Das wirkt sich so aus, daß nicht abzusehen ist,
welche Gestalt wissenschaftliche Theorien bereits in hundert Jahren
annehmen werden, während sich die christliche Theologie mit den
alten Glaubensbekenntnissen auf einen unverrückbaren Ansatz beruft,
der Modifikationen, aber keine grundsätzliche Richtungsänderung
zuläßt.

Aufgrund dieser spezifischen Voraussetzungen vermag die Theologie

eine wissenschaftliche Theorie weder zu begründen noch zu widerlegen.

Die Theologie kann allenfalls Anregungen liefern, wobei sie

dann freilich auf derselben harmlosen Ebene steht wie jedes profane
Wissen oder sogar Pseudowissen. Gerade in der Beurteilung dieses

Punktes demonstrieren die Kreationisten einmal mehr ihre
Wissenschaftsvorliebe für das 18. Jahrhundert. Sie lehnen die Evolutionstheorie

ausdrücklich mit dem Hinweis ab, die Wurzeln würden in
heidnischem und materialistischem Denken liegen. Nach heutiger
Auffassung ist es völlig belanglos, woher die Anregungen zu einer
wissenschaftlichen Theorie kommen. Wissenschaft ist systematisierter gesunder

Menschenverstand; der Rückgang auf die historischen Anfänge
zeigt, daß die Entwicklungsstufen sich durchaus nicht immer systematisch

und gesund gefolgt sind. Das heute bewunderte Endprodukt ist ein
vorläufiges Zwischenergebnis aus menschlicher Verirrung und Disziplin.



490 Schöpfung und Evolution —

Zu den Voraussetzungen mindestens der christlichen Theologie
gehört, daß die Welt, wie immer sie ablaufen mag, nie in einen Zustand

gerät, aus dem die Nichtexistenz Gottes zu erschließen wäre. Das ist
aber genau das, was die Wissenschaftstheorie unter einer immunisierten
Theorie versteht. Seltsamerweise wird diese Feststellung von den Theologen

geradezu empört zurückgewiesen, vielleicht, weil Immunisierung
als unannehmbare Grundhaltung eines voreingenommenen Denkens

ausgemalt wird, was im Wissenschaftsbereich mit Recht abgelehnt wird.
In diesem Punkt unterscheiden sich indessen empirische Theorien
wesentlich von der Theologie. Weder Evolutionstheorie noch sonst
eine auf empirische Erklärung ausgerichtete Hypothese darf immunisiert

werden. Dieser fundamentale Unterschied macht es aus, daß eine
auf der Theologie begründete oder abgelehnte Evolutionstheorie eine

Kategorienverwechslung darstellt. Daher kann der Kreationismus als

theologische Theorie keine Alternative zur Evolutionslehre sein.


	Schöpfung und Evolution : eine wissenschaftstheoretische Alternative?

