
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden in Hegels Logik

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Bemerkungen zur Beschreibung
des Anfangenden in Hegels Logik

I. Vorbemerkung

Die Hegeische Logik beginnt mit dem <reinen Sein>. Was ist dieses

reine Sein Sinngemäß handelt es sich um eine nicht weiter analysierbare

und auch nicht weiter spezifizierbare Realität. Bereits der Titel
«Realität» läßt sich hier allerdings nur als façon de parier rechtfertigen.
Kann man schon nicht positiv sagen, was das reine Sein ist, so mag es

gerechtfertigt erscheinen — im Sinne einer propädeutischen Klärung -
zu fragen, was es nicht ist. Ohnehin gilt ja, daß Interpretationen der
«Wissenschaft der Logik»1 fast zwangsläufig in einem hohen Grade

gänzlich äußerlich sind2 und so betrachtet wohl bestenfalls Erörterungen

der Darstellung der Darstellung3, die Hegel selbst freilich für ver-

1 Die «Wissenschaft der Logik» wird hier nach der Ausgabe von G. Lasson in der
Philosophischen Bibliothek zitiert: Hamburg 1975 (unveränderter Nachdruck der Ausgabe

von 1932); wo speziell auf die Erstausgabe der Seins-Logik verwiesen wird, ist der
von W. Wieland besorgte Nachdruck: G.W.F. Hegel, Wissenschaft der Logik. Erster
Band, erstes Buch. Das Sein. Faksimileausgabe nach der Erstausgabe von 1812, Göttingen
1966, zugrunde gelegt (zitiert: L.).

2 Man mag mit Xenophanes sagen: «Und das genaue hat nun freilich kein Mensch
gesehen und es wird auch niemanden geben, der es weiß Denn wenn es ihm auch im
höchsten Grade gelingen sollte, Wirkliches anzusprechen, selbst weiß er es gleichwohl
nicht» (Übersetzung nach E. Heitsch, Xenophanes. Die Fragmente. München und
Zürich 1983, S. 77).

3 In diesem Sinne kann man im Blick auf die Entfaltung der Kategorien in der
Seins-Logik zwischen Darstellung j und Darstellung2 unterscheiden. Darstellung j wäre die
Selbstdarstellung der Sache (z.B. «die Darstellung Gottes [...] wie er in seinem ewigen
Wesen vor der Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes ist» [I, S. 31]), Dar-
stellung2 hingegen die sich im Medium der Sprache vollziehende Widerspiegelung des



440 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

besserungsfähig hielt (I, S. 22 ; Vorrede zur zweiten Auflage). Die
nachfolgenden Erörterungen zum Status dessen, was in der «Wissenschaft
der Logik » den Anfang macht, bemühen sich dann auch um Klärung
bzw. Problematisierungen im Bereich der Darstellung^ Sie beziehen
sich also auf Momente der sog. äußeren Reflexion, wie sie sich im
Medium der gewöhnlichen Sprache ausdrückt. Der sog. Gang der Sache

selbst (I, S. 36), der die Darstellung \ verbürgt und in diesem Sinn den am
Ende der «Phänomenologie des Geistes» erreichten Standort voraussetzt

(I, S. 7)4, bleibt dabei weitgehend außer Betracht und wird hier nur
akzidentell berührt. So geht die Frage nach dem Status dessen, was zu

Beginn der Seins-Logik in den Blick rückt, von der Beobachtung aus

(II), daß Hegels Rede über das reine Sein bzw. Nichts keineswegs
selbstverständlich — wie üblicherweise offenbar angenommen — die einfache

Ding/Eigenschaft-Struktur zugrundelegt, sondern besser in Analogie
zur Begriff/Merkmal-Struktur verstanden werden kann. In einem
weiteren Schritt (III) ist zu prüfen, welche Folgerungen sich aus der in (II)
vorgeschlagenen Deutung ergeben. Insbesondere ist zu fragen, ob sich
diese Deutung nicht zu beiden Ebenen (Darstellung \ und Darstellung2)
fügt und die Gestaltung der Kategorien nicht durchsichtiger erscheinen
läßt.

II. Hegels Beschreibung

In Hegels Charakterisierung der reinen Gedanken <Sein> und
<Nichts> zu Beginn der Seins-Logik finden sich u.a. solche Ausdrucksweisen

wie «ohne alle Bestimmung», «Es ist nichts in ihm anzu-

Ganges der Sache selbst aus der Perspektive des endlichen Denkens. Vgl. «dritte Ebene»
in der Analyse von Th. Kesselring, «Voraussetzungen und dialektische Struktur des

Anfangs der Hegeischen Logik». In : Zeitschrift für philosophische Forschung 35 (1981)
S. 565. - Zur Fragestellung selbst siehe neben L. Eley, Hegels Wissenschaft der Logik,
München 1976, S. 12-13 u.ö., vor allem auch H.D. Fulda, «Hegels Dialektik als
Begriffsbewegung und Darstellungsweise». In: R.-P. Horstmann (Hrsg.), Seminar: Dialektik in
der Philosophie Hegels. Frankfurt a.M. 1978, S. 124—174.

4 Die Probleme - namentlich im Zusammenhang der Frage nach dem Anfang der
Philosophie - sind bekannt. Stellvertretend sei hier auf die Arbeit von H. Wagner
verwiesen: «Hegels Lehre vom Anfang der Wissenschaft». In: Zeitschrift für philosophische

Forschung 23 (1969) S. 339-348, abgedruckt in: H. Wagner, Kritische Philosophie.

Würzburg 1980, S. 356—361, sowie auf D. Henrich, «Anfang und Methode der
Logik». In: Hegel-Studien, Beiheft 1 (1964) S. 19-35.



in Hegels Logik 441

schauen» (I, S.66), «Es ist ebensowenig etwas in ihm zu denken»

(I, S. 67).

Hegels Sprache ist nicht eben eindeutig und kann es wohl auch nicht
sein. So wie sich Hegel ausdrückt, wird die Vorstellung nahegelegt, daß

es sich hier entweder (A) um eine Ding/Eigenschafts-Beziehung handelt

oder aber (B) um so etwas wie die namentlich von Frege her
bekannte, aber faktisch bis auf Kant zurückverfolgbare Unterscheidung
zwischen Begriff und Merkmal5. Es liegt auf der Hand, daß (A) bzw.

(B) insofern einen wichtigen Unterschied nahelegen, als der Status des

logischen Subjektes bzw. Gegenstandes der Aussage gemäß (A) bzw.

(B) differieren würde. Dies gilt zunächst ganz unabhängig von der
anderen Frage (III), welche Rückschlüsse sich für die Einschätzung
dieser Gegenständlichkeiten aus der Perspektive des Denkens selbst

(i.e. Darstellung1) einerseits und aus der Perspektive des äußerlichen
bzw. endlichen Denkens (i.e. Darstellung2) andererseits ergeben oder
ergeben könnten. Auf diesen Punkt ist später zurückzukommen.
Zunächst scheint es angezeigt, die mögliche Tragweite der in Gestalt von
(A) und (B) unterscheidbaren Betrachtungsweisen ins Licht zu rük-
ken.

Gemäß (A) — hier handelt es sich wohl um die geläufige und vom
Text sicher unmittelbar nahegelegte Interpretation6 — wäre der von
Hegel avisierte Sachverhalt etwa folgendermaßen zu deuten : für alle (p

gilt, es ist nicht der Fall, daß (p von Sein gilt. Gemäß (B) wäre zu

interpretieren : für alle cp gilt, es ist nicht der Fall, daß (p ein Merkmal des

Begriffes Sein ist. (A) und (B) versehen uns also mit Gegenständlichkeiten

unterschiedlicher Ordnung. Im einen Fall haben wir es mit
einem Gegenstand zu tun, dem sämtliche Eigenschaften abgesprochen
werden. Im anderen Fall geht es um einen Begriff, der keine Merkmale

5 Siehe R. Stuhlmann-Laeisz, Kants Logik. Eine Interpretation auf der Grundlage
der Vorlesungen, veröffentlichten Werken und Nachlaß. Berlin und New York 1976,
S. 81 ff.

6 So spricht M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Logik.
Frankfurt a.M. 1979, S. 127, von der «Gegenstandsbeschreibung», von welcher Hegel im
Abschnitt über das Sein ausgehe. Auch D. Henrich, « Anfang und Methode der Logik »

(oben, Anm. 4), S. 28, geht davon aus, daß das reine Sein « in einer Reihe von Wendungen
näher charakterisiert» werde. Ähnlich spricht Th. Kesselring, «Voraussetzungen und
dialektische Struktur» (oben, Anm. 3), S. 568, von den «dem Sein beigelegten Prädikaten
der Unbestimmtheit».— Genaugenommen passen solche Ausdrucksweisen allerdings nur
in den Kontext einer Ding/Eigenschaft-Betrachtung. Hegels eigenes Verständnis des
Urteils (II, S. 364ff.) - zumal im Gegensatz zum Satz (Enz. 1830, § 167, W.d.L. II, S. 267ff.
mit Enz. §31) - müßte diese Betrachtungsweise eigentlich ausschließen.



442 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

hat. In diesem Zusammenhang ist festzuhalten, daß der Unterschied
zwischen (A und (B) der Sache nach auch eine unterschiedliche
Interpretation der Unbestimmtheit bzw. Bestimmungslosigkeit nahelegt. Denn
gemäß (A) wäre damit etwas in bezug aufSein als eine Art Gegenstand
ausgesagt ; von hieraus müßten sich dann jene Diskrepanzen ergeben —

Th. Kesselring spricht in seinem Aufsatz von Antinomien (S. 572) — die
das Sein als Bestimmtes und Unbestimmtes auszuweisen scheinen.
Gemäß (B) müßte sich diese Diskrepanz nicht einstellen. Denn
Unbestimmtheit wäre in diesem Fall eine Eigenschaft des Begriffs7.

Nun setzt (A) der Sache nach die Unterscheidung zwischen Ding
und Eigenschaft voraus ; doch wird diese Unterscheidung in der
«Wissenschaft der Logik » erst sehr viel später thematisch. Indes kann Hegel
— zumal im Horizont der Perspektive des endlichen und äußerlichen
Denkens — kaum umhin, bestimmte begriffliche Strukturen jeweils
implikativ oder operativ zu verwenden. Dieser Punkt gibt keinen Anlaß
zur Beunruhigung. Tatsächlich hat Hegel in der Erstauflage sogar mit
Sätzen über das reine Sein experimentiert (L., S. 36). Doch wäre es

sinnwidrig zu unterstellen, daß Hegel die von ihm avisierte
Gegenständlichkeit thematisch unter einen Blickwinkel rückt, der sachgemäß
erst noch zur Entfaltung gelangen muß. Dasselbe gilt nun im Prinzip
auch für jene Annahmen begrifflicher Art, die im Zusammenhang mit
(B) involviert sind. Hinzukommt freilich, daß die Rede von den
Merkmalen, die ein Begriff hat, ähnlich wie die Rede von den Eigenschaften,
die ein Gegenstand hat, bei vielen Autoren seit der Zeit Piatons die « S

ist P »-Struktur aufweist. Nach heutigen, namentlich auch von Ryle in
Erinnerung gebrachten Erwägungen, müßten derartige Ausdrucksweisen

als «systematisch irreführend» betrachtet werden8.

7 Die Unterscheidung solcher Ebenen ist zumindest heuristisch wichtig. Dies macht
vor allem die vorzügliche Behandlung einiger Momente der Hegel'schen Urteilslehre im
Buch von W. Becker deutlich : Hegels Begriff der Dialektik und das Prinzip des Idealismus.

Stuttgart 1969 (Kapitel VI : <Hegels Lehre vom Urteib). Der Autor zeigt deutlich,
daß die traditionelle Lehre mit ihrer Unterscheidung von <Subjektsbegriff> und <Sub-

jektsgegenstand>, die bei Hegel oft zusammenfallen, eine Reihe von spezifisch
Hegel'schen Positionen gar nicht in der Weise gestattet hätte.- In einer anderen Terminologie,

aber offenbar in ähnlicher Weise wird der Sachverhalt, daß Hegel Unbestimmtheit
usw. als Eigenschaft (und nicht etwa Merkmal!) des Begriffes ansieht, von H.D. Fulda
zum Ausdruck gebracht: «Hegel». In: O. Höffe (Hrsg.), Klassiker der Philosophie II.
Von Kant bis Sartre. München 1981, S. 83 («... Eigenschaften, welche Hegel den
Denkbestimmungen zuspricht »).

8 G. Ryle, «Systematisch irreführende Ausdrucksweisen». In: R. Bubner (Hrsg.),
Sprache und Analysis. Texte zur englischen Philosophie der Gegenwart. Göttingen 1968,
S. 3 Iff.



in Hegels Logik 443

Welche Deutung kommt den Intentionen Hegels näher? Welche

Deutung scheint geeignet, Hegel gegen jene Vorbehalte zu schützen, die
den Gang der Logik als Spezimen trivialer Irrtümer brandmarken?
Beide Fragen sind gesondert zu betrachten. Beginnen wir mit der zweiten.

Die Struktur der Ding/Eigenschafts-Beziehung bildet den Leitfaden

z.B. auch der Analyse H. Lenks9. Seine Paraphrase des Duktus der

Argumentation führt ihn zu dem Befund, daß aus « (cp) — (p (Sein) »

nicht folge « ~ (3x) (x Sein) » [i.e. aus « für alle Eigenschaften (p gilt, es

ist nicht der Fall, daß cp auf Sein zutrifft » folgt nicht « Es gibt keinen
Gegenstand x dergestalt, daß x mit Sein identisch ist»]. Dieses
Verständnis scheint dem Gedanken Hegels jedoch nicht genau Rechnung
zu tragen. Denn Hegel spricht nicht von einem existierenden bzw.
nicht-existierenden x, welches mit Sein identisch wäre. Erstens ist der

Begriff der Existenz hier noch nicht thematisch. Zweitens hat Hegel
kein Interesse, die Vorstellung eines simpliciter nicht existierenden
Seins nahezulegen. Dies jedenfalls geht aus den Erörterungen «Womit
muß der Anfang der Wissenschaft gemacht werden?» (I, S.5Iff.) hervor.

So sagt Hegel u.a. : « Der Anfang ist nicht das reine Nichts, sondern
ein Nichts, von dem etwas ausgehen soll » (I, S. 58). In der Tat jW/ja eine

Bewegung in Gang kommen und ein Gefüge begrifflicher Strukturen
Gestalt gewinnen.— Allerdings ist zuzugeben, daß diese Absichtserklärung

insofern geschwächt wird, als Hegel den Ausdruck « reines Nichts »

dann im ersten Abschnitt der Logik tatsächlich verwendet und das reine
Sein und das reine Nichts als «dasselbe» ansieht (I, S.67). Hier liegt
zweifellos eine Schwierigkeit. Doch gilt wohl, daß das reine Nichts im
ersten Abschnitt der Seins-Logik nicht gut als absolutes Nichts gefaßt
sein kann. Denn in diesem Fall würde das Nichts nicht sogleich wieder
ins Sein zurückschlagen bzw. «übergegangen sein» (I, S. 67)10. Entsprechend

redet Hegel auch vom Existieren des Nichts «in unserem
Anschauen oder Denken» (I, S.67).

9 H. Lenk, Kritik der logischen Konstanten. Philosophische Begründungen der
Urteilsformen vom Idealismus bis zur Gegenwart. Berlin 1968, S.324 (Abschnitt 4.11).
Ähnliche Kritik-Strukturen finden sich z.B. bei E. Tugendhat, «Das Sein und das

Nichts». In: Durchblicke (M. Heidegger zum 80. Geburtstag). Frankfurt 1970, S. 132-
161.

10 Eine Reihe guter Überlegungen dazu finden sich bei H. Fink-Eitel, Dialektik
und Sozialethik. Kommentierende Untersuchungen zu Hegels Logik. Meisenheim a.G.
1978, S. 36ff.- Störend sind hier freilich Unzulänglichkeiten von der Art, wie sie sich in
dem Satz: «Jedes mögliche Prädikatsnomen, welches sich für den Sachverhalt <Sein>
finden ließe, verfehlte seine absolute Unbestimmtheit» (S.28 [«Sachverhalt»!], zeigen.



444 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

Damit ist nicht behauptet, daß der Übergang vom Sein ins Nichts
(und umgekehrt) plausibel ist. Aber wäre es tatsächlich so, wie in
H. Lenks Paraphrase unterstellt, daß Hegel die Bedeutung der
Ausdrücke «[reines] Sein» und «Nichts» vergegenständlichen wollte, so
träfe hier wohl jener Vorwurf, den Carnap gegen Heideggers Schritt
vom «nichts» zu «Das Nichts» erhob. Nur spricht nichts dafür, daß

Hegel im Kontext dieser Argumentation hier zu Beginn der Seins-Logik
um den Aufweis eines gegenstandsartigen Gebildes namens «Das
Nichts » besorgt war1 '. Vielmehr ist sachgemäß zu unterstellen, daß hier
ein Typus von Gegenständlichkeit — in zugegebenermaßen fragwürdiger

Anlehnung an Husserls «Ideen I» § 10 vielleicht «Urgegenständ-
lichkeit» zu nennen - thematisch wird, der seinerseits nicht als

Gegenstandsartiges gedacht werden kann und genaugenommen auch nichts

derartiges sein kann. Insofern scheint jenes Verständnis, das sich vom
Modell der Ding/Eigenschaft-Beziehung leiten läßt, grundsätzlich fehl
am Platz. Denn für die Erhellung der Urgegebenheit der Hegel'schen
Logik - reines Sein — kann der Rekurs auf das Verständnis (A) nichts
beitragen. So betrachtet muß sich z.B. also auch die von H. Lenk
vorgeschlagene Paraphrase als sachfremd ausnehmen. Allerdings ist damit
die eigentliche Frage natürlich noch nicht beantwortet. Denn der
Verdacht, daß sich Hegel gleichwohl den von Lenk und Tugendhat
beargwöhnten Trugschluß zu Schulden kommen ließ, läßt sich auf diese

Weise prinzipiell nicht ausräumen. Dennoch scheint es angezeigt zu

sagen, daß es sich bei Hegels These der Identität bzw. Verschiedenheit

von Sein und Nichts ohnehin - wie M. Rosen richtig sagt12 — nicht um
eine Angelegenheit handeln kann, die etwa mit den Mitteln der äußerlichen

Logik zu demonstrieren wäre. Allein die Erfahrung des Denkens
könnte sie bestätigen.

Wenden wir uns nun wieder der Deutung (B) zu, so ist leicht zu

erkennen, daß sie einen beträchtlichen Vorteil bietet. Denn sie scheint
in hohem Maße geeignet, Hegel von dem Vorwurf der naiven
Vergegenständlichung zu entlasten. Zwar mag man einwenden, daß mit der

Begriff/Merkmal-Struktur bereits spezifische Unterscheidungen wirksam

werden, die ebensowenig zur Sache gehören wie jene Unterschei-

11 Dazu siehe besonders M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion
der Logik (oben, Anm. 6), mit der Diskussion von H.D. Fulda, R.P. Horstmann,
M. Theunissen (Hrsg.), Kritische Darstellung der Metaphysik. Eine Diskussion über

Hegels < Logik>. Frankfurt a.M. 1980.
12 M. Rosen, Hegel's Dialectic and its Criticism. Cambridge 1982, S. 152.



in Hegels Logik 445

düngen, welche die Ding/Eigenschaft-Struktur mit sich bringt. Doch
liegen die Dinge im Fall (B) anders als im Fall (A). Denn die
Betrachtungsweise (B) fügt sich zu dem erklärten Anliegen Hegel'scher
Philosophie, « Gedanken, Kategorien aber näher Begriffe an die Stelle der

Vorstellungen» zu setzen (Enz. 1830, § 3) und dabei Inhalte zu
thematisieren, die « nichts als das eigene Denken und dessen geläufige
Bestimmungen, und diese zugleich die einfachsten und das Elementarische
sind. Sie sind auch das Bekannteste, Sein, Nichts usf. » (Enz. § 19)13. In
diesem Sinn schließlich scheint die Version (B) auch eher geeignet, die
kritische Intention der Hegel'schen Logik qua Metaphysik ins Licht zu
rücken14. Denn die Version (B), wonach Sein als eine Art von Begriff
aufzufassen wäre, der keinerlei Merkmal hätte, würde den Punkt der
Kritik deutlicher werden lassen : Es gibt keinen festen, unverrückbaren
Gehalt, der sich als solcher erfassen ließe. Die von Hegel kritisierten
Metaphysiker sollen merken, daß ihre Hoffnung trügerisch ist: Der
vermeinte Gehalt, an dem die traditionelle Philosophie ihre Begriffe
festzumachen glaubte, entschwindet. Mit anderen Worten, Hegel
scheint zu sagen, daß der vermeinte Gehalt — wird er nur rein genug
gedacht — nicht mehr und nicht weniger ist als das von der traditionellen
Metaphysik als polarer Gegenbegiff behandelte Nichts.

III. Probleme bezüglich der Ebenen

Wie schwierig und im Grunde sachfremd die Anwendung der in
(B) skizzierten Betrachtungsweise auf die Thematik der Hegel'schen
Logik anmuten muß, liegt auf der Hand. Denn was in Hegels Logik den

Anfang macht bzw. der Anfang ist, ist (1) in einer Hinsicht ziemlich

genau (s.u.) jenes absolute Wissen der «Phänomenologie des Geistes»,
welches mit seinem Gegenstand zusammenfällt. Hiernach besteht die

Bedingung, daß «die Trennung des Gegenstandes von der Gewißheit

13 Vgl. W.d.L. I, S. 11, und W. Wieland, «Bemerkungen zum Anfang von Hegels

Logik». In: R.-P. Horstmann (Hrsg.), Seminar: Dialektik in der Philosophie Hegels
(oben, Anm. 2), S. 204.

14 Neben M. Theunissen, Sein und Schein (oben, Anm. 11) siehe auch H. Seidel,
« Hegels Kritik der Metaphysik und Kritik der Hegeischen Metaphysik ». In : Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 30 (1982) S. 460-469, bes. S. 464.



446 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

seiner selbst vollkommen aufgelöst» ist (I, S. 30). Mit anderen Worten,
das, was den Anfang macht, ist, was es denkt15 und denkt, was es ist. In
anderer Hinsicht (2) ist das, was zu Beginn der Logik in den Blick gerät,
Gott, «wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur
und des endlichen Geistes ist » (I, S. 31). Dieser Punkt kann mit Ch. Taylor

etwa dahingehend verstanden werden, daß « die <Logik> ein Bild der

begrifflichen Formel rationaler Notwendigkeit, die das Wesen des Geistes

oder Gottes ist, nachzeichnet. Auf diese Weise wird sozusagen
Gottes innere Natur offenbar und nicht nur sein Bild, von dem wir
gewöhnt sind, es in der Natur und in der Geschichte gespiegelt zu

finden »16. In einer dritten Hinsicht (3) ist das, was den Anfang macht,
eine Kategorie. Mit anderen Worten, wir haben es mit Kategorien zu

tun, in denen wir über Dinge nachdenken (vgl. Enz. §3, §19). Die
« Wissenschaft der Logik » macht sie zu Themen und Gegenständen des

Nachdenkens17.
So gesehen scheint es schwierig, wenn nicht überhaupt unsinnig,

von der mit Hilfe des Ausdrucks « Sein » angesprochenen Gegenständlichkeit

in den Kontexten (1 (2), (3) univok als Begriffzu sprechen.

(Indes dürfte sich eben dieser Widerstand mutatis mutandis auch bei

anderen Klassifikationsversuchen geltend machen.) Die Rede vom Sein

als Begriff, zumal als Begriff ohne Merkmal, scheint sich intuitiv allenfalls

zur Perspektive (3) zu fügen. Bevor wir freilich unter dem Zwang

15 Dieser Punkt wurde von B. Ingwood diskutiert: Hegel, London 1983 The
Arguments of the Philosophers, Hrsg. T. Honderich) ; siehe auch H.-G. Gadamer,
Hegels Dialektik. Tübingen 1980 (2. Aufl.), S. 73.

16 Ch. Taylor, Hegel. Übersetzt von Gerhard Fehn. Frankfurt a.M. 1978, S. 305;
richtig scheint mir auch Th. Kesselrings Charakterisierung: «Die Logik wäre also

gleichsam die idealtypische (<logische)) Darstellung der Funktionen und Strukturen dieser

Entwicklung - aber unabhängig von allenfaktischen Evolutionsprozessen. » «

Voraussetzungen und dialektische Struktur» (oben, Anm. 3), S. 564.
17 Der Kritiker mag fragen, wie man ohne Kategorien über Kategorien nachdenken

könne.- Hegel scheint sich dieser Frage sehr wohl bewußt zu sein. Denn in Enz. §41
(«Die kritische Philosophie unterwirft nun den Wert der in der Metaphysik - übrigens
auch in den anderen Wissenschaften und im gewöhnlichen Vorstellen - gebrauchten
Verstandesbegriffe zunächst der Untersuchung. Diese Kritik geht jedoch nicht auf den
Inhalt und das bestimmte Verhältnis dieser Denkbestimmungen gegeneinander selbst ein,
sondern betrachtet sie nach dem Gegensatz von Subjektivität und Objektivität überhaupt
...») wird zum Ausdruck gebracht, daß Kant die Untersuchung der Kategorien auf die
Frage der Anwendung beschränkt habe, ohne zu merken, daß er beim Denken über

Kategorien selbst schon Kategorien verwende.- Daraus ergibt sich als Aufgabe das

Unterfangen, Kategorien auch auf der Ebene der Nicht-Anwendung auf die Welt zu
untersuchen. Siehe auch B. Ingwood, Hegel (oben, Anm. 15), S. 146.



in Hegels Logik 447

der äußerlichen Reflexion von Unstimmigkeiten und zumal etwa von
Kategorienfehlern im Sinne Ryles sprechen («breaches of the logical
syntax»), gilt es zu sehen, daß Hegel selbst die Möglichkeit einer uni-
voken Charakterisierung durchaus für gegeben erachtet. Dies geht daraus

hervor, daß der Ausdruck «Sein» in allen drei Kontexten Verwendung

findet18. So ist Sein gemäß (1) reines Denken bzw. umgekehrt
reines Denken auch reines Sein. Gemäß (2) ist Sein bzw. reines Sein eine

Erscheinungsweise bzw. Darstellung des Absoluten oder sogar eine
Definition des Absoluten ; und gemäß (3) fungiert Sein als die
fundamentale, irreduzible Kategorie des Logischen überhaupt und damit
auch als originäre Kategorie für jedes Denken, das Logik betreiben oder
verstehen will.

Wenn wir also fragen, ob die in (II) nahegelegte Verständnisweise

(B) über das bereits Gesagte hinaus in irgendeiner Form fruchtbar und
gegebenenfalls sogar einem Verständnis des Ganzen dienstbar gemacht
werden kann, sollten wir zweckmäßigerweise da ansetzen, wo die von
Hegel selbst markierten Gesichtspunkte (1), (2), (3) die Möglichkeit
eines solchen Zusammenhanges besonders deutlich zu erkennen geben.
Am sinnfälligsten wird der Zusammenhang wohl in der Beziehung
zwischen (2) und (3). Denn Hegel sagt, das Absolute könne durch die

jeweilige Kategorie definiert werden19. Somit besteht zwischen Sein als

18 Diese Redeweise - auch als Rede über das, was Hegel tut — ist nicht ganz
unproblematisch. Zumindest wäre es nicht richtig, den Eindruck zu erwecken, daß Hegel hier
durchwegs den Ausdruck « Sein » verwendet, um etwas zu bezeichnen. Im Gegenteil, der

Eingang der W.d.L. (Erstes Kapitel. A. Sein) I, S. 66 (siehe auch L. S. 22) präsentiert sich
als elliptischer Satz [«Sein, reines Sein, - ohne alle weitere Bestimmung»]. W. Wieland
spricht dann auch von einer «bloßen Erwähnung dieser ersten Kategorie» und davon,
daß der berühmte erste Satz «gar kein Satz im vollen Sinne, sondern ein Anakolouth» ist
(«Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik» [oben, Anm. 13], S. 195).— Aus dem
Kontext wird noch klar, weshalb Hegel so verfährt. Wichtig ist aber die Überlegung
M. Rosens im Zusammenhang seiner Kritik von Tugendhat und anderen, nämlich daß
Worte für Hegel in erster Linie Zeichen sind, die jene Gedanken evozieren, welche sie

repräsentieren («words [...] essentially were signs which evoked the Thoughts they
represented»). Hegel's Dialectic and its Criticism (oben, Anm. 12), S. 152. Ein guter Beleg
für das, was im Sinne Rosens als «evokativ» anzusehen wäre, findet sich in der Erstausgabe

der Logik, und zwar in jenem Zusammenhang, den Hegel für die Umarbeitung nicht
in Betracht gezogen hat : « Reines Sein, oder vielmehr nur Sein ; satzlos ohne Behauptung
oder Prädikat. Oder die Behauptung ist in das Meinen zurückgegangen. Sein, ist nur noch
ein Ausruf [Sperrung von A.G.], der seine Bedeutung allein im Subjekt hat » (L. S. 36).—

Anders wird die Verwendung des elliptischen Satzes von Th. Kesselring, «Voraussetzungen

und dialektische Struktur» (oben, Anm. 3), S. 571 verstanden.
19 \JP. Wieland, «Bemerkungen zum Anfang von Hegels Logik» (oben, Anm. 13),

sagt zwar richtig (vgl. Enz. § 88), daß Hegel nicht meint oder sagt, man müsse die Kate-



448 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

Kategorie des Logischen selbst und Gott als Absolutem ein besonders

enger Zusammenhang. Doch wie ist dieser Zusammenhang vorgestellt
Wie läßt er sich verstehen Kann er überhaupt sprachlich angemessen
artikuliert werden

Mit dieser Frage begegnen wir einem eigentümlichen Problem. Es
betrifft die Frage, wie philosophische Aussagen — Hegel spricht von
«spekulativen» bzw. «philosophischen Sätzen»20 — angemessen artikuliert

werden können. Wieso besteht hier für Hegel ein eigenes Problem
Nun, Hegel meint augenscheinlich, daß die grammatisch/syntaktische
Form des gewöhnlichen Urteils mißdeutet werden könne bzw. einer
Fehleinschätzung der ontologischen Konfigurationen Vorschub leisten
muß21. Der springende Punkt scheint dabei der zu sein, daß Urteile bzw.
Sätze in der « S ist P »-Form der Vorstellung eines « ruhenden Subjektes »

nahelegen, «das unbewegt seine Akzidentien trägt» (Ph.d.G., S.49). In
diesem Bild spiegelt sich die gewöhnliche Auffassung der
Substanz/Attribut-Struktur wider bzw. das, was wiederholt Ding/Eigenschaft-
Beziehung genannt wurde (s.o.). Hegel hält diese Auffassung genau für
den Fall für irrig und inkonsistent, daß sie auch als Leitstruktur für die

Deutung philosophischer Sätze in Anspruch genommen wird: Hier
versagt die realistische Deutung22 der « S ist P »-Struktur schon deshalb,
weil auf der Ebene des sog. begreifenden Denkens (Ph.d.G., S.49) die

syntaktisch an Subjekt-Stelle erwähnte Gegenständlichkeit im Rang des

Begriffs steht und die syntaktisch an Prädikat-Stelle erwähnte
Gegenständlichkeit entsprechend «substanzielle Bedeutung hat» bzw. «We-

gorien als Definitionen des Absoluten behandeln, sondern daß man dies tun könne

(S. 205). Wo aber würde hier die Pointe liegen Wielands These, daß es sich hier um bloße
«Verständnishilfen» handle, hilft genaugenommen nicht weiter.

20 Vgl. hierzu auch D.J. Cook, Language in the Philosophy ofHegel, Den Haag 1973,
S. 142ff. Janua Linguarum, Series minor 135).- Die «Phänomenologie des Geistes»
wird im Nachfolgenden nach der Ausgabe von J. Hoffmeister in der 6. Aufl. von 1952
zitiert Philosophische Bibliothek Bd. 114).

21 Hegel steht damit in der langen Tradition derer, die sprachliche Form von
Aussage-Sätzen mit dem ontologischen Gehalt vergleichen. Ich verweise in diesem
Zusammenhang auf Aristoteles, der nach Lykophron und anderen Denkern das Problem der
Prädikation systematisch thematisierte. Vgl. A. Graeser, «Aspekte der Ontologie in der
Kategorienschrift». In: P. Moraux und J. Wiesner (Hrsg.), Zweifelhaftes im Corpus
Aristotelicum. Studien zu einigen Dubia. Akten des 9. Symposium Aristotelicum. Berlin
und New York 1983, S. 30—56 Peripatoi Bd. 14).

22 Vgl. R. Schacht, « A Commentary on the Preface to Hegel's < Phenomenology of
Spirit) ». In : Philosophical Studies 23 (1972) S. 1—31, bes. S. 24. Siehe auch K. Schrader-
Klebert, Das Problem des Anfangs in Hegels Philosophie. Wien 1969, S. 59ff.



in Hegels Logik 449

sen» ist (Ph.d.G., S. 51)23. Wenn Hegel im Blick auf das Absolute von
Definitionen spricht und vom Sein als Definition oder gar Prädikat des

Absoluten und — wie in der « Phänomenologie des Geistes » — dartut,
daß « das Bedürfnis, das Absolute als Subjekt vorzustellen », sich solcher
Sätze wie z.B. « Gott ist das Ewige » bedient (Ph.d.G., S. 22), so gilt es zu

sehen, daß er derartigen Redeweisen mit Skepsis begegnet24. Diese

Skepsis ist solange angebracht, wie das Prädikat «nur» als Prädikat

interpretiert, nicht aber als Subjekt erfaßt ist (Ph.d.G., S. 22 und S. 51).

In diesem Sinn resümiert Hegel seine Überlegung auch dahingehend,
daß das vom Subjekt Gesagte auf der gewöhnlichen (räsonnierenden)
Ebene « nur die Bedeutung seines Prädikates oder Akzidens » hat, auf
der spekulativen Ebene hingegen die «Bedeutung seines Begriffs»
(Ph.d.G., S. 52).

Diese Erläuterung wirft auch Licht auf unsere Fragen. Denn
namentlich die Spezifikation « Bedeutung seines Begriffs » [i.e. des

logischen Subjekts] macht klar, in welchem Sinn von « Prädikat » Sein das

Prädikat des Absoluten sein kann und in welchem nicht ; sie sagt damit
zugleich auch etwas über den Status dessen, von dem etwas gesagt wird :

Zweifellos legt sie den Schluß nahe, daß die Orientierung an der

Ding/Eigenschaft-Beziehung - sie hat hier bei Hegel ihr Analogon in
der Subjekt/Akzidenz bzw. Prädikat-Auffassung —bereits aus prinzipiel-

23 W. Krohn (Die formale Logik in Hegels < Wissenschaft der Logik). Untersuchungen

zur Schlußlehre. München 1972), moniert (S. 94), daß Hegel die grammatische
Struktur des spekulativen Satzes nirgends angebe. Diese Forderung, die Krohn erhebt,
scheint einem Mißverständnis zu entspringen. Denn was den Unterschied macht, sind
nicht unterschiedliche grammatische Strukturen, sondern unterschiedliche Deutungen
der grammatischen Struktur «S ist P» bezüglich der gemeinten ontologischen Konfiguration.

24 Vgl. W.d.L. I, S. 76: «Es muß hierüber sogleich im Anfange diese allgemeine
Bemerkung gemacht werden, daß der Satz, in Form eines Urteils, nicht geschickt ist,
spekulative Wahrheiten auszudrücken»; Ph.d.G., S. 51 : «Formell kann das Gesagte so
ausgedrückt werden, daß die Natur des Urteils oder Satzes überhaupt, die den Unterschied
des Subjekts und Prädikats in sich schließt, durch den spekulativen Satz zerstört wird, und
der identische Satz, zu dem der erstere wird, den Gegenstoß zu jenem Verhältnis enthält. »

— Die Stelle in der W.d.L. I, S. 76 betrifft die «Unvollkommenheit» des Satzes «Sein und
Nichts ist Ein und dasselbe», insofern dieser die Identität beider Bestimmungen
«ausspricht, aber in der Tat ebenso sie beide als unterschieden enthält » (I, S. 77). Zum weiteren
Duktus ist ein Zusatz in der Enz. 1830, §88 (G.W.F. Hegel. Werke in zwanzig Bänden.
Bd. 8, Theorie Werkausgabe, Frankfurt a.M. 1970, 192) zu berücksichtigen : « Das Werden
ist der erste konkrete Gedanke und damit der erste Begriff, wohingegen Sein und Nichts
nur leere Abstraktionen sind. Sprechen wir vom Begriff des Seins, so kann derselbe nur
darin bestehen, Werden zu sein. » In diesem Sinne ist offensichtlich, daß sich die Wahrheit
des Seins als Werden begreift.



450 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

len Gründen nicht ins Spiel kommen kann. Soll das Absolute in der Tat
so zur Darstellung gelangen, daß die Kategorien als Gestaltungen des

Wesens Gottes (W.d.L. I, S. 31) angesehen werden dürfen, so ist die
sprachliche Artikulierung dieses Sachverhaltes in der für Hegel
maßgeblichen Form « S ist P » nur für den Fall sinnvoll, daß Sein de facto
als Begriff verstanden wird. Dies aber fügt sich zu der Betrachtungsweise

(B).
Von hieraus sehen wir auch einen Zusammenhang zwischen (2)

bzw. (3) auf der einen Seite und (1) auf der anderen Seite. Dieser

Zusammenhang wird durch Hegels Verständnis von Kategorie nahegelegt.

So legt Hegel im Rahmen der Charakterisierung des Idealismus
Wert auf die Feststellung, daß die Kategorie «jetzt» — d.h. im guten
Idealismus — als «einfache Einheit des Selbstbewußtseins und des

Seins» verstanden werde (Ph.d.G., S. 178). Eine derartige Einheit von
Selbstbewußtsein und Sein ist deshalb einfach im Sinne von ursprünglich,

weil es — wie G.R.G. Mure richtig sagt — « erstlich und letztlich nur
aktiven Geist gibt»25. Nun wird Sein, das in der Perspektive (3) als

fundamentale Kategorie, in der Perspektive (2) als Wesen des Absoluten

zu verstehen wäre — als das, was das Absolute in einem unzeitlichen

Moment ist oder zu sein scheint, hier 1) freilich als reines Denken
und reiner Gedanke aufgefaßt26. Diese Auffassung ist naturgemäß
schwer zu verstehen und noch schwieriger zu durchschauen. Denn sie

steht sozusagen quer zu allem, was aus der zugegebenermaßen äußeren

25 G.R.G. Mure, A Study in Hegel's Logic. Oxford 1950, S. 30.
26 Vgl. den ersten Zusatz in Enz. 1830, §86: «Wir haben angefangen zu denken,

nichts als den Gedanken in seiner reinen Bestimmungslosigkeit Dies aber nennen wir
das Sein. Dieses ist nicht zu empfinden, nicht anzuschauen und nicht vorzustellen,
sondern es ist der reine Gedanke, und als solches macht es den Anfang» (Bd. 8, Theorie
Werkausgabe [oben, Anm. 24], S. 184). Diese Stelle bildet für M. Rosen, Hegel's Dialectic
and its Criticism (oben, Anm. 12), S. 147, einen wichtigen Anhaltspunkt gegen die These
E. Tugendhats, «Das Sein und das Nichts» (oben, Anm.9), S. 146, wonach Hegel am
Ende einer Tradition zu sehen sei, in welcher Denken dem noein assimiliert sei und als

Form der Anschauung aufgefaßt werde, mit dem Resultat, daß der Anschauungsinhalt als

Gegenstand behandelt werde.- Mit Recht macht M. Theunissen, Sein und Schein. Die
kritische Funktion der Hegeischen Logik (oben, Anm. 6), S. 105, darauf aufmerksam, daß
«das <reine Sein> am Anfang der spekulativen Logik keineswegs nur als Gegenstand
begegnet. Soll es doch, genau so wie das <reine Nichts>, das <reine, leere Anschauen
selbst> sein». M.a.W. : Theunissen macht geltend, daß der Hinweis auf die Assimilation
der propositionalen Struktur an das Modell der direkten Bekanntschaft — ein Punkt
übrigens, den J. Hintikka in verschiedenen Arbeiten u.a. auch an Piatons Wissensbegriff
(<qua Ideen-Kennen) herausgestellt hat - allein noch nicht verständlich macht, wieso « das

Sein als Anschauungsinhalt zugleich das Anschauen selber ist».



in Hegels Logik 451

Sicht der begrifflichen Analyse kognitiver Prozesse vertraut scheint27.

Insbesondere ist sie jenen Unterscheidungen gegenüber resistent, die
mit den Begriffen derproposition einerseits und derpropositional attitude
andererseits operieren. Auch fügt sie sich nicht zu der im Anschluß an
Brentano immer wieder neu diskutierten Annahme der Intentionalität
des Bewußtseins ; und schon gar nicht läßt sie sich kohärent im Lichte
solcher Vorstellungen beschreiben, die wie bei Frege oder Dummet
(und vielleicht auch Husserl2S) von der Annahme ausgehen, daß Referenz

nur durch bzw. vermittels von Sinn gewährleistet werde.

Hegels Auffassung des reinen Seins als Gedanke und reines Denken
setzt offensichtlich jene Konstellation der « Phänomenologie des Geistes

» voraus, in der Wissen von seinem Inhalt nicht mehr unterschieden
ist. Dieser Aspekt der Beziehung zwischen dem Anfang der «Wissenschaft

der Logik» und dem Ende der «Phänomenologie des Geistes»
hat eine innere Logik. Denn die « Phänomenologie des Geistes » kann

pointiert als Beschreibung eben jenes Weges verstanden werden, den
das Bewußtsein zurücklegt und zurücklegen muß, um dahin zu gelangen,

wo jemand wie Fichte geradezu anfängt29. Hegel seinerseits läßt

jenen Schritt, mit dem Fichte seine Wissenschaftslehre beginnt,
sozusagen erst in der «Wissenschaft der Logik» einsetzen. Nun sagt Hegel
selbst: «Die reine Wissenschaft setzt somit die Befreiung von dem

Gegensatze des Bewußtseins voraus» (W.d.L. I, S. 30); und aus seiner
Diskussion über den Anfang der Wissenschaft geht sogar hervor, daß

« das reine Sein als die Einheit zu betrachten ist, in die das Wissen auf
seiner höchsten Spitze der Einigung mit dem Objekte zusammengefallen

ist» (I, S. 58). Hier allerdings wird aus der Verwendung der
Ausdrücke «Zurückfallen» und «Zurückgehen» (I, S. 57) deutlich, daß der

Zusammenhang30 zwischen dem Anfang der « Wissenschaft der Logik »

27 Hier sei stellvertretend auf E. Tugendhat, Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung.

Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt a.M. 1979, verwiesen.
28 Diese namentlich von D. Follesdal in verschiedenen Arbeiten versuchte An-

gleichung des Husserl'schen noema an Freges Sinn wird von R. Sokolowski in seiner

vorzüglichen Arbeit «Intentional Analysis and the Noema». In: Dialectica 38 (1984)
S. 113—129, bes. S. 127, attackiert.

29 So sagt Hegel geradezu : « Der Idealismus, der jenen Weg nicht darstellt, sondern
mit dieser Behauptung anfängt, ist daher auch reine Versicherung, welche sich selbst nicht
begreift, noch sich anderen begreiflich machen kann» (Ph.d.G., S. 177).

30 Siehe dazu M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegel-
schen Logik (oben, Anm. 6), S. 107, mit dem Hinweis, daß das reine Sein nicht etwa die
am Ende der Phänomenologie erscheinende Einheit sei, die aus der Vermittlung des

Unterschieds vom Subjektiven und Objektiven hervorgeht.



452 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

und dem Ende der « Phänomenologie des Geistes » nicht so verstanden
werden kann, als werfe das absolute Wissen nunmehr die «Leiter»
(Ph.d.G., S. 25) in quasi-Wittgenstein'scher Manier einfach weg31. Es

hat sie vielmehr vergessen, ja sicher selbst vergessen müssen. Denn in
Wirklichkeit liegt wohl doch eine metabasis eis alio genos vor. In diesem

Sinn ist die Bemerkung R. Bubners wichtig, daß « die Darstellung des

erscheinenden Geistes noch nicht die absolute Selbstgegenwart des

reinen Begriffes und der reine Äther logischer Begriffe nicht mehr die

Gestaltenfolge des Bewußtseins ist»32.

Dies macht die Beurteilung der These Hegels (1) nicht leichter.
Doch fällt diese spezielle Komplikation bei der Einschätzung der These
selbst nicht einmal stark ins Gewicht. Das gilt zumindest für den Fall,
daß diese in Analogie zum Verständnis der Kategorie im Rahmen der

Bewußtseinsphilosophie (s.o.) gesehen wird33, wo Hegels Neudeutung
der einfachen Kategorie als «einfacher Einheit von Selbstbewußtsein
und Sein» dem Cogito Descartes' und der Einheit der Apperzeption
Kants zu tieferer Wahrheit verhelfen soll. Dies geschieht auf der Ebene
der Logik. Denn hier befindet sich die Kategorie sozusagen in ihrer
abstraktesten Phase ; und so ist es auch nicht erstaunlich, daß Hegel hier
reines Sein entsprechend als leeres Anschauen, reines Denken usw.
bezeichnet und umgekehrt dieses der primordialen Tathandlung in der
Wissenschaftslehre Fichtes vergleichbare ideale Denken als reines Sein

anspricht. An diesem Punkt versagt freilich auch die Frage nach dem

Typus von Gegenständlichkeit34. Gerade in Anbetracht jener Unsicherheiten

oder Zweideutigkeiten in der Sprache über die Gegenständlichkeiten)

am Anfang der Logik, die Hegel den Vorwurf der
Vergegenständlichung eintrugen, scheint es nützlich, auf eine ähnliche Konstellation

bei Fichte hinzuweisen. Fichte gibt in der « Grundlage der gesam-

31 Diesen geistreichen Vergleich zieht Th. Kesselring, «Voraussetzungen und
dialektische Struktur» (oben, Anm. 3), S. 570 Anm. 12.

32 R. Bubner, «Strukturprobleme dialektischer Logik». In: ders., Zur Sache der
Dialektik. Stuttgart 1980, S. 11.— Zur Frage des Zusammenhangs zwischen der Ph.d.G.
und der W.d.L. siehe auch W. Rod, Dialektische Philosophie der Neuzeit. Bd. 1. von Kant
bis Hegel. München 1974, S. 190.

33 In diesem Punkt folge ich G.R.G. Mure, A Study in Hegel's Logic (oben,
Anm. 25), S. 11-12.

34 M. Theunissen, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegeischen Logik
(oben, Anm. 6), S. 107f£, bemüht sich um weitere Klärungen. Verdeutlichungen wie
etwa: «Das <reine Sein> ist nach der Konzeption Hegels nicht nur Gegenstand, sondern
auch dasjenige, das es vergegenständlicht» (S. 109), wären im Lichte der weiter unten
angedeuteten Kritik zu überprüfen.



in Hegels Logik 453

ten Wissenschaftslehre» [1974] § 1 deutlich zu verstehen35, daß er nicht
nach einem Satz sucht, der über einen Gegenstand handelt. In der
«Ersten Einleitung in die Wissenschaftslehre» [1797] wird zu Beginn
des Abschnittes VII erläutert : « Die Intelligenz ist dem Idealismus ein
Thun, und absolut nichts weiter; nicht einmal Thätiges soll man sie

nennen, weil durch diesen Ausdruck auf etwas bestehendes gedeutet
wird, welchem die Thätigkeit beiwohne»36. Aus einer seiner Anmerkungen

in der zweiten Auflage der «Grundlage der gesamten
Wissenschaftslehre» [1802] geht indes hervor, daß dieser Punkt offenbar gar
nicht verstanden wurde. Mutatis mutandis könnte man für Hegel (und

gegen zahlreiche sogar sympathetische Hegel-Interpreten) geltend
machen: Aus der Tatsache, daß Hegel von etwas dem Sinne nach als

Gegenstand z.B. des Denkens spricht, folgt natürlich nicht, daß er dieses

etwas seinerseits als Gegenstand behandelte, — sowenig, wie wir etwa
Russell'sche Propositionen oder Frege'sche Gedanken nur deshalb als

Gegenstände betrachten, weil es sich um Gegenstände oder Objekte
propositionaler Einstellungen handelt.

Indes dürfte klar geworden sein, daß meines Sein> in der Perspektive
(1) die Charakterisierung als Begriff im oben erwähnten Sinn wohl am

allerwenigsten verträgt. Allerdings mag sich die Sache bereits ganz
anders ausnehmen, wenn man die mit diesem Wort verhängten bildlichen

oder gar metaphorischen Elemente etwa in der Weise wörtlich
versteht, wie dies manche Stoiker bekanntlich im Zusammenhang der

Verdeutlichung der sog. kataleptischen Vorstellungen getan haben37.

So etwa in der Weise, daß ein Begriff etwas begreift und enthält. In
diesem Sinn läßt sich vielleicht sagen, daß das Sein schon so etwas wie
ein Begriff ist bzw. der Begriff im Sein erst seinen Anfang nimmt38.

35 Vgl. Fichtes Werke. Hrsg. von I.H. Fichte I. Zur theoretischen Philosophie 1.

Berlin 1971, S. 91 : « Er soll diejenige Thathandlung ausdrücken, welche unter den
empirischen Bestimmungen unseres Bewusstseyns nicht vorkommt, noch vorkommen kann,
sondern vielmehr allem Bewusstseyn zugrunde liegt, und allein es möglich macht. »

36 A.a.O., S. 440.
37 Übersetzer und Interpreten sprechen gern von begrifflichen Vorstellungen. De

facto ist nicht klar, ob damit z.B. ein Begreifen bzw. Erfassen der äußeren Gegenstände
gemeint war oder ein Erfassen der Vorstellungen selbst. Die stoischen Philosophen
scheinen unterschiedliche Meinungen gehabt zu haben. So hielt Chrysipp z.B. dafür, daß
die Vorstellung deshalb kataleptisch genannt werde, weil sie uns gewissermaßen an den
Haaren zieht. Siehe im Detail meine Erörterungen : Zenon von Kition. Positionen und
Probleme. Berlin 1975, Teil I § 7.

38 So B. Lakebrink, Kommentar zu Hegels Logik in seiner «Enzyklopädie» von
1830. Bd.I: Sein und Wesen. Freiburg und München 1979, S.99.



454 Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden

IV. SCHLUSS

Die vorangegangenen Erörterungen zeigten, daß sich Hegels Rede über
das reine Sein, welches nichts ist, sinngemäß am ehesten als Versuch einer
Artikulation der Begriff/Merkmal-Struktur verstehen läßt. Diese Deutung
bewegt sich im Rahmen dessen, was als Intention Hegels ohnehin
unbestritten sein dürfte, die logische Sequenz begrifflicher Gestaltungen
nachzuzeichnen. Die Deutung fügt sich damit freilich auch zu seiner Urteilstheorie.

Denn diese schließt die Anwendung der Ding/Eigenschafts-Strukur
auf philosophische Sachverhalte ohnehin aus (s.o.) ; sie fordert im Gegenteil,

daß das logische Subjekt in den Rang eines Begriffes erhoben werde. So

gesehen bestehen keine grundsätzlichen Bedenken gegen die Sichtweise

(B), sofern diese die Verhältnisse der Darstellung2 angehen.

Allerdings ist zuzugeben, daß die Verwendung des modernen
Verständnisses von Begriff auch hier nur in Grenzen brauchbar erscheint.
Wir können es hier bei dem Hinweis belassen, daß Begriffe etwa im
Frege'schen Sinn des Wortes starre Gebilde sind. Von einer
Begriffsgeschichte — selbst im harmlosen Sinn — könnte auf der Basis dieses

Verständnisses genau genommen keine Rede sein. Umsomehr ist
zuzugeben, daß die Anwendung der Begriff/Merkmal-Struktur auf der
Ebene der Darstellung] nicht besonders informativ sein kann. Namentlich

die Perspektive (1) — sie sei hier als eigentliche Innensicht bezeichnet

— bereitet naturgemäß große Verständnisschwierigkeiten. Allerdings

bleibt zu fragen, ob diese Schwierigkeiten überhaupt lösbar sind ;

und man mag füglich bezweifeln, daß sie durch die Wahl eines anderen

interpretatorischen Gerüsts leichter durchschaubar werden.
Demgegenüber ist festzuhalten, daß die Sichtweise (B) auch insofern Vorteile
bietet, als Hegel damit vom Vorwurf naiver Vergegenständlichungen
entlastet würde oder zumindest partiell entlastet werden könnte. Natürlich

ist nicht zu bestreiten, daß Hegels Sprache im Lichte zeitgenössischer

Kriterien (die aber wiederum nicht unabhängig von Hegels Denken

Realität gewannen) den Eindruck massiver Vergegenständlichungen

nahelegt. Doch liegen Vergegenständlichungen dieser Art nicht im
Interesse Hegels. Auch insofern scheint es zweckmäßig, daran zu
erinnern, daß die philosophische Thematisierung von Gegenständlichkeiten

nicht ohne weiteres als Vergegenständlichung derselben betrachtet
werden muß39.

39 Für einige Verbesserungsvorschläge danke ich Dr. J.-C. Wolf.


	Bemerkungen zur Beschreibung des Anfangenden in Hegels Logik

