Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: La position de Bousset dans la controverse sur la justification par la foi
Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BavauDp

La position de Bossuet dans
la controverse sur la justification
par la foi

A I’époque de Bossuet, la controverse sur le mystére de la justifica-
tion a perdu 'acuité qu’elle avait au siecle précédent. Dans une lettre,
Bossuet explique dans quels sentiments il a dialogué avec le Pasteur
Ferry sur ce théme: « A I’égard de la justification, il est aussi convenu
d’abord qu’en nous entendant bien, toute la question se résoudroit ou 2
des disputes de mots, ou a des choses trés peu nécessaires ; en telle sorte
qu’il n’y auroit pas de difficulté pour cet article, qui est néanmoins le
principal et le plus essentiel de tous»'.

Certes, Bossuet n’est pas toujours aussi optimiste. Dans son Avertis-
sement 3 I’édition de 1679 de I’Exposition de la doctrine de I’Eglise catho-
lique, il s’indigne contre les protestants qui accusent le Concile de Trente
d’avoir nié la gratuité du pardon des péchés. Parlant de la justification, il
écrit: « Apres cela on dira encore que le Concile de Trente et ’Eglise
Romaine renversent la justification gratuite et la confiance que le fidele
doit avoir en Jésus-Christ seul : est-ce une chose supportable ? Et quand
nous nous tairions, les pierres ne crieront-elles pas qu’on nous fait
tort ?»? Ainsi, la polémique s’est atténuée. Mais elle continue encore.

Dans la controverse relative a la justification, Bossuet manifeste
quatre réactions principales: 1. Il est persuadé que catholiques et pro-
testants, malgré des différences de problématique, enseignent la gratuité
du pardon divin. 2. Il exprime une vive critique lorsqu’il aborde le

! Lettre XIV. Nous avons utilisé ’édition F. Lachat, Paris Vivés, 1862.1860, t. 17,
p. 320.
2 T.13, p. 11-12.



426 La position de Bossuet dans la controverse

théme luthérien de la certitude absolue qu’a le chrétien de sa justifica-
tion. 3. Il estime étre une vaine subtilité la distinction faite par les
protestants entre la justification et la sanctification. 4. Il regrette que les
Réformateurs parlent de la charité uniquement dans le cadre de la
sanctification, et non pas déja dans celui de la justification.

L’EXPOSE DES CONVICTIONS DE BOSSUET

La gratuité du pardon divin

La doctrine catholique explique la doctrine de la justification a la
lumiere de celle de la conversion. Dieu nous pardonne nos péchés en
changeant notre cceur. Comme ’authenticité de cette « metanoia» se
manifeste par la volonté d’accomplir la loi divine, le Concile de Trente
n’a pas, vis-a-vis des ceuvres, les réticences des Réformateurs qui les
excluent, non certes de la sanctification, mais de la justification. En
effet, pour Luther et Calvin, le pardon nous est obtenu par la seule
imputation des mérites du Christ. Cette doctrine souligne avec force la
gratuité de la justification.

Pour montrer que le catholicisme lui aussi défend cette gratuité,
Bossuet distingue bien les ceuvres accomplies avant le pardon divin et
celles qui le suivent. Les premi¢res ne peuvent pas s’appeler « méritoi-
res». Bossuet cite le Concile de Trente: « Nous croyons ptremiérement
que 70s péchés nous sont remis gratuitement par la miséricorde divine, a cause
de Jésus-Christ. Ce sont les propres termes du Concile de Trente, qui
ajoute que nous sommes dits justifiés gratuitement, parce qu’aucune de ces
choses qui précédent la justification, soit la foi, soit les @uvres, ne peuvent
mériter cette grice »>.

Quant aux ceuvres qui suivent la justification, elles sont bien appe-
lées «méritoires» par rapport a la gloire du ciel. Mais Bossuet précise
avec soin: «De peur que I'orgueil humain ne soit flatté par ’opinion
d’un mérite présomptueux, ce méme Concile enseigne que tout le prix et
la valeur des ceuvres chrétiennes provient de la grace sanctifiante, qui
nous est donnée gratuitement au nom de Jésus-Christ et que c’est un

3 Exposition de la doctrine de I’Eglise catholique, V1, t. 13, p. 63.



sur la justification par la foi 427

effet de I'influence continuelle de ce divin Chef sur ses membres»*. Et
plus loin, Bossuet cite la phrase célébre de Saint Augustin: «Dieu
couronne ses dons en couronnant le mérite de ses serviteurs»>.

Ainsi, 2 travers un vocabulaire différent, catholiques et protestants
défendent la gratuité du salut. Bossuet en est persuadé lorsqu’il déclare :
«La matiére de la justification fera paroitre ... combien de difficultés
peuvent étre terminées par une simple exposition de nos senti-
ments»°.

Pourtant, face 4 la question de la certitude du salut, demeure une
difficulté qui n’a pas été surmontée.

Doit-on posséder la certitude absolue de la justification ?

Bossuet constate que les protestants lient profondément le mystére
du pardon des péchés a celui de la conversion, méme si cette «meta-
noia» se situe dans le contexte de la sanctification et non dans celui de la
justification. Un pécheur qui voudrait obtenir la justification, mais
refuserait la conversion, posséderait une foi pervertie.

Or Bossuet constate qu’aux yeux de Luther, le chrétien doit avoir la
certitude de sa propre justification, mais non celle de sa conversion.
Cette doctrine lui apparait contradictoire.

«On étoit justifié, disoit sans cesse Luther, dés qu’on croyait I’étre
avec certitude; et la certitude qu’il exigeoit n’étoit pas seulement cette
certitude morale qui, fondée sur des motifs raisonnables, exclut I’agita-
tion et le trouble ; mais une certitude absolue, une certitude infaillible,
ot le pécheur devoit croire qu’il étoit justifié, de la méme foi dont il croit
que Jésus-Christ est venu au monde...»

«Il s’élevoit ici une nouvelle difficulté, savoir si pour étre assuré de
sa justification, il falloit I’étre en méme temps de la sincérité de sa
pénitence. C’est ce qui d’abord venoit dans I'esprit a tout le monde; et
puisque Dieu ne promettoit de justifier que les pénitents, si 'on étoit
assuré de sa justification, il sembloit qu’il le falloit étre en méme temps
de la sincérité de sa pénitence. Mais cette derniére certitude étoit
I’'aversion de Luther; et loin qu’on fit assuré de la sincérité de sa

4 Tbid. VII, t. 13, p. 64.
5 Ibid. VII, t. 13, p. 64.
s Ibid. VI, t. 13, p. 62.



428 La position de Bossuet dans la controverse

pénitence, <on n’étoit pas méme assuré, disoit-il, de ne pas commettre
plusieurs péchés mortels dans ses meilleurs ceuvres, a cause du vice tres
caché de la vaine gloire ou de I'amour propre... »

«Les catholiques trouvoient un terrible inconvénient dans cette
doctrine. C’est que le fidele étant obligé de se tenir assuré de sa justi-
fication, sans I’étre de sa pénitence, il s’ensuivoit qu’il devoit croire qu’il
seroit justifié devant Dieu, quand méme il ne seroit pas vraiment péni-
tent et vraiment contrit: ce qui ouvroit le chemin a I'impéniten-
cen’.

Mais Bossuet ne veut pas caricaturer la position de Luther, car il
écrit : « Il est néanmoins trés-véritable, car il ne faut rien dissimuler, que
Luther n’excluoit pas de la justification une sincére pénitence, c’est 4
dire 'horreur de son péché et la volonté de bien faire; en un mot la
conversion du cceur: et il trouvoit absurde, aussi bien que nous, qu’on
puisse étre justifié sans pénitence et sans contrition... »%.

Bossuet revient sur ce théme dans ses réflexions sur un écrit du
luthérien Molanus: « Luther méme demeure d’accord qu’on n’est jamais
assuré d’étre sincérement repentant, et qu’on doit craindre que la péni-
tence qu’on croit ressentir ne soit une illusion de notre amour-propre.
Mais si 'on n’est pas assuré de la sincérité de son repentir, comme il
Pavoue, et qu’on soit néanmoins assuré de sa justification, comme il le
prétend, il s’ensuit donc que la justification est indépendante de la
pénitence ; puisque, si c’étoient choses connexes, on seroit également
assuré de 'un et de l'autre »”.

Ce n’est pas pour humilier les protestants que Bossuet pose cette
question critique sur la certitude de la justification. Il exprime la diffi-
culté insurmontable qu’il ressent face a ce theme défendu avec tant de
force par Luther.

La distinction entre la justification et la sanctification

Le catholicisme, comme nous I’avons dit, présente le mystere de la
justification 2 la lumiére de la conversion. Or se convertir, c’est changer

" Histoire des variations des Eglises protestantes, 1, VIII-X, t. 14, p. 24-26.

¢ Ibid. I, X, t. 14, p. 27.

? Reéflexions de M. ’Evéque de Meaux sur écrit de M. I'abbé Molanus, 1% partie, chapitre
I, t. 17, p. 561.



sur la justification par la foi 429

le pole de sa vie. On peut rappeler la parole célebre de saint Augustin:
«Deux amours ont fait deux citées..., I'amour de soi jusqu’au mépris de
Dieu..., 'amour de Dieu jusqu’au mépris de soi»'?. Dans cette problé-
matique, la justification et la sanctification sont les deux faces du pro-
cessus de la conversion suscité par le Saint-Esprit. On appellera justi-
fication I’acte par lequel Dieu nous arrache a notre fin mauvaise, et
sanctification le méme acte par lequel le Seigneur nous fait adhérer a
notre fin authentique.

Or Bossuet voit clairement que la problématique protestante
s’oriente dans une autre direction. «Ils n’expliquent pas comme nous,
écrit-il, ce que c’est que la justification du pécheur; car ils enseignent
qu’elle n’6te pas les péchés, mais qu’elle les couvre: et c’est pourquoi,
justifier selon eux, ¢’est déclarer juste, tenir et reconnaitre pour juste ; ce sont
les paroles de Dumoulin en son Bouclier de la Foi»'!.

Cependant, les protestants confessent que la justification est suivie
de la sanctification, acte par lequel Dieu purifie le cceur du pécheur. Je
cite a ce sujet Calvin, texte que ne mentionne pas Bossuet. « Je ne nie pas
toutefois cependant que ces deux choses soient toujours unies, a savoir,
notre sanctification et notre justification : mais c’est mal conclu, de dire,
que ce ne soit qu’un des deux. Exemple, combien que la clarté du soleil
ne se puisse jamais séparer de la chaleur, si est-ce qu’elle n’est pas la
chaleur mémex»'2

Or Bossuet cite des théologiens calvinistes qui enseignent la méme
doctrine. « Dumoulin et ses collégues condamnent le Concile de Trente
et ’Eglise de ce qu’elle entend par justifier, régénérer et sanctifier et par
Justification, régénération ou sanctification. Pour eux ils distinguent ici
double grice. L’une est celle par laquelle Dieu nous déclare justes, qui
n’est qu’un acte judiciaire, a ce qu’ils estiment, qui ne change pas le cceur
du pécheur, mais seulement le prononce absous, et c’est ce qu’ils appel-
lent justification. L’autre grice, dit Dumoulin, ¢’est /a régénération et
renouvellement intérieur par le Saint- Esprit; lequel changement est une autre
naissance et une conformation d’un nouvel homme fait a 'image du Fils de
Dieux'3.

10 De civitate Dei, 14,28, P.L. 41, 436.

"' Réfutation du catéchisme du sieur Paul Ferry, Partie 1, Section II, chapitre III, t. 13,
p. 398.

12 [es Actes du Concile de Trente, avec le reméde contre la poison. Sur la sixiéme session.
Dans Recueil des opuscules, Genéve 1566, p. 943.

'3 Réfutation du catéchisme du siewr Paul Ferry, ibid. 111, p. 399.



430 La position de Bossuet dans la controverse

Face a cette distinction entre deux actes divins distincts, Bossuet
éprouve de I'agacement. Voici les expressions qu’il emploie. « L’Eglise
Catholique ne comprend pas cette subtilité superflue»!®. Ailleurs, il
parle de «la vaine distinction des ministres»'®, de «leurs raffinements
inutiles» !¢,

Certes, Bossuet concede aux protestants que le verbe justifier est
emprunté au contexte judiciaire. «Ils disent que le mot de justifrer, est
pris trés-souvent dans les Ecritures dans le sens auquel ils 'exposent ; ce
que nous leur accordons sans difficultés»'’.

Mais Bossuet veut éviter, 4 propos de Dieu, tout anthropomorphis-
me. Chez les hommes, I’acte par lequel un accusé obtient le verdict de
son acquittement est distinct de celui par lequel il est effectivement
libéré. Au contraire, la Parole de Dieu ayant une valeur créatrice, la
justification ne peut pas étre une simple non-imputation des péchés. Le
Concile de Trente a donc raison de voir dans la justification et la
sanctification le méme acte divin.

Ecoutons Bossuet. «Ils ajoutent que le terme justifier a été tiré du
palais ou il signifie absoudre par un acte judiciaire, de sorte qu’a leur
avis, il doit retenir sa signification naturelle»!®.

Mais Bossuet invite les protestants a réfléchir 4 quel Tribunal est
convoqué le pécheur: «Que si nos adversaires s’opinidtrent a ne pas
vouloir point sortir du barreau, qu’ils nous disent en quel tribunal et
devant quel juge il faut s’appliquer par la foi la sentence qui nous
absout?»!? Si 'on médite ce mystére, on verra que «le Pére éternel
apaisé par la mort de son Fils unique, prononce comme il appartient a
un Dieu, comme celui dont la seule parole met tout I'effet par sa vertu
propre. Tellement que ’homme prononce en déclarant juste celui qui a
été accusé et Dieu prononce en le faisant juste. Certes, cette maniere de
justifier est d’autant plus digne de Dieu, qu’elle n’appartient qu’a lui
seul, parce que c’est une ceuvre de toute-puissance »2°.

Par souci d’étre bien compris, Bossuet précise que le mot de sanc-
tification est employé de deux manieres par les catholiques. Tantot ce

14 Tbid. II1, p. 399.
15 Tbid. VI, p. 410.
16 Ibid. VI, p. 410.
17 Tbid. III, p. 400.
18 Tbid. III, p. 400.
19 Tbid, III, p. 400.
20 Tbid. III, p. 401.



sur la justification par la foi 431

terme s’identifie avec la justification, tantot il désigne Iexercice des
vertus chrétiennes apres la réception du pardon divin.

« Cette sanctification par le Saint-Esprit peut étre regardée en deux
sortes, dans son commencement ou dans son progrés. Or nous conve-
nons les uns et les autres: premiérement, qu’elle ne se fait point en plus
par les bonnes ceuvres, parce qu’elle en est le principe et par conséquent
elle les précede ; secondement, nous sommes d’accord qu’elle s’accroit
par les bonnes ceuvres, parce qu’il est clair que notre sanctification
s’augmente 2 mesure que nous croissons en charité. De sorte que toute la
question consiste 4 savoir si la grice qui justifie differe de celle qui nous
sanctifie et nous régénére, comme les ministres ’enseignent»?!.

Dans son dialogue avec Molanus, Bossuet est prét a proposer la
solution suivante a cette difficulté: «Non tamen prohibemus quin
sanctificationem sive regenerationem ac justificationem re ipsa insepa-
rabiles, mente, ut aiunt, et ratione seu cogitatione secernant»?2 « Nous
n’empéchons pourtant pas qu’ils séparent par I’esprit, la raison ou la
pensée, la sanctification ou la régénération de la justification, qui en
réalité sont inséparables. »

Comme on le voit, Bossuet fait un pas en direction des protestants.
De leur cété, les réformés font un effort pour comprendre la problé-
matique catholique. Bossuet cite Dumoulin qui déclare : « Notez que nos
adversaires par la justification entendent la sanctification ou régénéra-
tion; ainsi le but auquel ils visent, est de prouver que nous sommes
régénérés par les ceuvres, chose que nous leur accordons volon-
tiers» 23,

Une derniére question demeure : quelle est la place de la charité dans
la justification ?

Justification par la foi ou par 'amour?

Comme le catholicisme explique la justification par le theme de la
conversion, 2 ses yeux, la vertu décisive qui nous obtient le pardon est

2 Ibid. IX, p. 423.

22 De professoribus confessionis Augustanae ad repetendam unitatem catholicam disponendis.
ParsII, cap. L,art. 1.,t. 18, p. 12. Bossuet ajoute pourtant : « Quanquam non placet ad haec
subtilia ac minuta, ad haec priscis saeculis inaudita, deduci christianae doctrinae gravi-
tatem. »

23 Réfutation du catéchisme du sieur Paul Ferry, ibid. IX, p. 423.



432 La position de Bossuet dans la controverse

’amour de Dieu et du prochain, grice que I’Esprit infuse en nos cceurs.
Cette charité présuppose le don de la foi et de I'espérance.

Or les protestants accordent 4 la charité sa place éminente dans la
sanctification, mais non dans la justification qui nous est obtenue par la
foi seule comprise comme la confiance aux promesses divines. Citons
deux Réformateurs calvinistes. Pierre Viret déclare: « L’Esprit de Dieu
attribue notre justification 2 la seule foi et non 2 la charité et A nos
ceuvres, nonobstant qu’il les requiére de nous comme un service trés
agréable que nous lui devons... »?* Calvin est encore plus précis: « Nous
confessons bien avec saint Paul qu’il n’y a autre foi qui justifie sinon celle
qui est conjointe avec charité (Gal. 5, 6). Mais elle ne prend point de
charité la vertu de justifier»?’.

Dans 1’Histoire des variations, Bossuet cite Mélanchton: «Il est
impossible d’aimer Dieu, dit-il, si auparavant on n’a par la foi la rémis-
sion des péchés, car un cceur qui sent vraiment un Dieu irrité ne le peut
aimer: il faut le voir apaisé... »2° Bossuet s’étonne d’une telle doctrine:
«C’est donc une des finesses de la justification de Luther, que nous
sommes justifiés avant que d’avoir la moindre étincelle de 'amour de
Diei., 527

Quand Bossuet rencontre dans I’Ecriture la doctrine de la justifica-
tion par la foi, il est pour lui évident que cette foi implique ’amour et
que les trois vertus théologales opérent conjointement pour obtenir au
pécheur le pardon divin. Evoquant le réle de la foi, Bossuet déclare:
«Nos adversaires enseignent qu’elle justifie, parce que de toutes les
choses qui sont en nous, il n’y a que la seule foi qui concourt a notre
justification. Mais ils ne peuvent disconvenir, que pour étre justifié, il ne
soit nécessaire de joindre 2 la foi, et ’eau salutaire de la pénitence, et le
feu céleste de la charité, sans laquelle la foi est morte. Et c’est pourquoi
le grand cardinal de Richelieu leur montre par des raisons évidentes que
le proces qu’ils nous intentent, est fondé sur une chicane inutile » 28,

Cependant, Bossuet a bien vu que I’Ecriture ne nous présente jamais
un pécheur disant a Dieu: « Pardonne-moi, parce que je t’aime. » C’est la

24 Exposition de la doctrine de la foi chrétienne, touchant la vraye cognoissance et le vray
service de Dieu..., Genéve 1564, p. 44.

25 Institution de la religion chrétienne, 111, 11, 20.

%6 Histoire des variations..., 111, XLIV, t. 14, p. 125.

27 Ibid. t. 14, p. 125.

28 Réfutation du catéchisme du sieur Paul Ferry, VIII, p. 414.



sur la justification par la foi 433

foi qui nous est présentée comme la vertu qui nous obtient la justifica-
tion.

Bossuet essaie de montrer pourquoi I’Ecriture rapporte le pardon
des péchés a la foi. Son explication est trés paulinienne, car elle est
centrée sur I'opposition entre la loi et la foi.

«On définit les choses par leurs propres différences; or il est sans
doute que c’est la foi qui met la véritable différence entre cette justice
judaique contre laquelle I’Apotre dispute et la justice chrétienne qu’il
établit» ?°. Quel est donc le propre de la loi ? « Le propre de la loi étant de
commander, celui qui veut étre juste selon la loi, ne regarde pas qu’a
'action commandée; il ne songe simplement qu’a faire et a vi-
vre»30,

Quel est donc le propre de la Foi? «Il ne suffit pas de considérer le
précepte qui nous éclaire ; il faut encore lever les yeux au Saint-Esprit de
Dieu qui nous meut. Cest peu de chose de s’arréter simplement a
’action qui nous est commandée ; il faut aller au principe qui ’opére en
nous»?3'. En quelques mots, 'antithése paulinienne nous est révélée.

Dans la deuxiéme partie de cet exposé, nous essaierons de porter un
jugement critique sur ’enseignement de Bossuet dans le cadre d’un
dialogue cecuménique sur la justification.

ESSAI DE JUGEMENT CRITIQUE

Bossuet estime qu’un accord est possible avec les protestants sur le
mystere de la justification si, de part et d’autre, on expose sans polémi-
que ses propres positions. Cependant, il ne va pas jusqu’au bout de cette
méthode irénique puisqu’il cherche a ramener la problématique de ses
partenaires a celle de ’Eglise catholique. Caractéristique est la réflexion
qu’il exprime au sujet de la forte distinction qu’opérent les réformés
entre la justification et la sanctification. Nous ’avons vu, pour Bossuet,
c’est une «subtilité superflue », un «raffinement inutile ». L’Evéque ne

29 Tbid. VIII, p. 417.
30 Tbid. VIII, p. 417.
31 Tbid. VIII, p. 418.



434 La position de Bossuet dans la controverse

s’est pas posé cette question: Y-a-t-il un pluralisme légitime possible
entre les chrétiens dans la confession du méme mysteére ?

Pour mieux comprendre I’enjeu de ce pluralisme possible, jétablirai
une comparaison entre ’exposé de Bossuet et celui de Hans Kiing
dialoguant avec Karl Barth sur le mystere de la justification.

La distinction entre la justification et la sanctification

Hans Kiing a bien montré la raison profonde pour laquelle les
Réformateurs ont distingué fortement la justification et la sanctification.
Ces deux vocables ont été élaborés dans deux contextes bibliques dif-
férents.

Kiing écrit: Justification et sanctification sont liées et forment une
unité dans 'unique événement du salut en Jésus-Christ. Mais cela ne
veut pas dire qu’on puisse les mélanger. Il ne serait pas conforme au
fondement exégétique de ces notions de les confondre théologique-
ment; de plus, ce serait escamoter des contrastes précisément fructueux
pour une intelligence théologique de ces notions, et aboutir 4 une
distortion trés dangereuse du message évangélique »?2. Que nous som-
mes loin des remarques agacées de Bossuet!

Le vocable de justification a été emprunté au « palais » disait Bossuet.
Kiing manifeste avec force le contexte judiciaire dans lequel 2 miri ce
th¢me biblique: «Le caractére judiciaire a, pour la justification, une
signification fondamentale. Puisqu’il s’agit non pas de quelque proces-
sus physique s’accomplissant en ’homme, mais d’un verdict, d’un juge-
ment, d’'une non-imputation du péché et d’'une imputation de la justice
du Christ (Rm 4; Ga 3, 6) par Diexn, de ce fait se trouve soulignée la
gravité de la situation, 4 '’encontre de toutes les légeretés coupa-
bles»?3.

En revanche, le vocable de sanctification a une origine toute diffé-
rente; il s’est développé dans un contexte cx/tuel.

« Le caractere cultuel de la sanctification a ses origines montre que la
notion biblique de sanctification n’a pas les mémes racines dans la vie
que la notion de justification. On ne trouve jamais a l'arriére-plan

32 La justification. La doctrine de Karl Barth. Réflexcion catholique. Desclée De Brouwer,
Paris, 1965, p. 359.
3 TIbid. p. 361.



sur la justification par la foi 435

'image du déroulement d’un proces et d’'un jugement de tribunal. Le
terme hébraique désigne la séparation, la coupure et la différenciation
d’avec le profane et 'impur; c’est la mise a part pour le service de
Dieux»34.

Cependant, Kiing est attentif au danger d’anthropomorphisme. Y
succombe celui qui oublie que le verdict d’acquittement divin est créa-
teur par lui-méme de transformation. Bossuet aurait été heureux d’en-
tendre Kiing déclarer: «II faut identifier la justification par Dieu et la
sanctification par Dieu, car justification et sanctification sont alors deux
«faces> du méme et unique processus: ’événement salvifique en Jésus-
Christ est un et en lui Dieu justifie et sanctifie en méme temps. La
justification est plus qu’un verdict de pardon, c’est un jugement qui «fait
juste»» 3>,

Parlant de la sanctification, Bossuet avait montré ce mystere se
réaliser «dans son commencement et son progrés». Kiing reprend cette
distinction dans un autre vocabulaire. Il évoque la sanctification opérée
par Dieu et celle qui est accomplie par homme. 11 déclare alors: «Si la
justification divine doit étre identifiée a la sanctification par Dieu, elle
ne peut absolument pas I’étre avec la sanctification par /’homne»3C.

11 faut d’abord que Dieu crée en nous un cceur pur pour que nous
puissions dans la grice de ’Esprit Saint nous sanctifier.

La justification dans son rapport avec la charité

Kiing essaie de comprendre pourquoi les protestants refusent de
placer la charité dans le contexte de la justification. Il rejoint leur
crainte: le pécheur risque d’établir un contrat entre lui et Dieu: je t’offre
mon amour et, en récompense, tu m’accordes le pardon.

Cependant, Kiing n’est pas d’accord avec les Réformateurs qui esti-
ment que la charité ne joue aucun role dans la justification. En réalité,
elle y opere avec la foi et 'espérance. Mais cet amour présenté au
Seigneur, étant pénétré de confiance et d’humilité, évite toute attitude
pharisaique devant Dieu.

% Tbid. p. 363.
3 TIbid. p. 375.
% TIbid. p. 376.



436 La position de Bossuet dans la controverse

« La justification, c’est la proclamation du juge bienveillant, et I'atti-
tude humaine qui convient ici est ’abandon dans la crainte, mais avant
tout dans la confiance, dans la reconnaissance de notre propre indignité
vis-a-vis de Dieu, abandon 4 la sentence de grace divine, bref c’est la foi.
Foi de celui qui aime, certes, foi aimante donc, mais non pas amour qui
surclasse la foi... Foi dans ’amour et de I’amour, certes, mais — pour le
pécheur 2 justifier — amour pudique et non pas impudent. Amour
impudent, celui du fils prodigue qui, oubliant ses égarements, se jetterait
tout simplement au cou de son pere en disant: « Je t’aime », au lieu de se
jeter 4 ses pieds et de confesser humblement et plein de confiance, dans
un élan d’amour pudique: «Pére, j"ai péché, je n’ai plus le droit d’étre
appelé ton fils»?’.

En d’autres mots, Bossuet avait déja présenté le méme enseigne-
ment: «La justification est attribuée singulierement 2 la foi, pour éloi-
gner de nous I’arrogance humaine qui veut se glorifier en elle-méme,
non pour exclure la charité ni les autres vertus divines qui ne se glori-
fient qu’en la grice»3s.

Pour un authentique dialogue wcumeénique

Bossuet, 4 la différence de Kiing, n’a pas vu Iaspect positif qu’avait
chez les protestants la distinction entre la justification et la sanctifica-
tion. Mais Kiing n’a pas suffisamment montré que la doctrine du Con-
cile de Trente sur le pardon des péchés se comprenait uniquement a la
lumiere du theme biblique de la conversion ou de la «metanoia».

En effet, ou bien vous expliquez le mystere de la justification par la
«metanoia», alors nécessairement vous voyez dans la justification et la
sanctification les deux faces d’un unique processus de libération du
péché et vous considérez la charité comme la vertu décisive qui nous
obtient le pardon divin.

Ou bien vous manifestez le mysteére de la justification en tenant
compte du contexte judiciaire dans lequel ce théme a été élaboré, alors
vous distinguez soigneusement la justification de la sanctification, car ce
dernier vocable évoque, non pas un tribunal, mais le domaine du vrai
culte offert 2 Dieu.

37 Ibid. p. 369.
8 Réfutation du catéchisme du sieur Paul Ferry, VIII, p. 421.



sur la justification par la foi 437

Au fond, 2 quel aspect du mystere le catholicisme a-t-il été sensible ?
Pour ma part, je répondrais: a V'ontologie de la justification. Puisque le
verdict divin est créateur de changement, il faut mentionner la «me-
tanoia» dés que l'on parle de justification, car on ne peut pas étre
vraiment pardonné par Dieu sans devenir son fils.

Le protestantisme se préoccupe surtout des aspects psychologiques de
la justification. Quel regard le pécheur doit-il porter sur Dieu et sur
lui-méme ?

Lorsqu’il se tourne vers Dieu, le pécheur considére d’abord 'amour
inconditionnel que le Seigneur nous manifeste ; en effet, le Christ n’at-
tend pas que nous soyons aimables a ses yeux pour nous aimer. Et dans
ce premier temps, la créature se voit enveloppée du manteau des mérites
du Sauveur, étant assurée que le Pére vent nous absoudre. Dans un
second temps seulement, le chrétien se voit enveloppé par I’Esprit Saint
qui commence son ceuvre de sanctification en nous permettant d’offrir a
Dieu les bonnes ceuvres.

Sur le plan doctrinal, ’enseignement du Concile de Trente demeure
partiellement opposé a celui des Réformateurs. Mais sur le plan de la foi
vécue (ou de I'aspect psychologique de la démarche), un rapprochement
est tout 2 fait possible parce que 'on ne distingue plus justification et
sanctification comme deux actes distincts de Dieu, mais on parle de deux
regards du croyant, ’'un fixé sur I'offre du pardon, ’autre sur le don de la
sanctification.

Méme souci du protestantisme de sauvegarder la gratuité du pardon
lorsqu’il considere le regard que le pécheur doit porter sur les vertus que
Dieu lui accorde. Dans une premiere étape, il ne contemple que la foi,
parce que seul ce don permet de renouveler la priere du publicain dans
le Temple: « Aie pitié de moi qui suis pécheur.» Et dans un second
mouvement, il s’engage 4 aimer Dieu et son prochain. C’est I’étape de la
sanctification.

L’aspect psychologique de la problématique protestante apparait
bien dans la réflexion de Mélanchton citée par Bossuet: «Il est impos-
sible d’aimer Dieu... si auparavant on n’a par la foi la rémission des
péchés, car un cceur qui sent vraiment Dieu irrité ne le peut aimer: il
faut le voir apaisé »37.

Cependant, un accord cecuménique n’est réalisable que si on apporte
des corrections 2 la formule trop abrupte de Calvin: « Nous confessons

39 Histoire des variations..., 111, XLIV, t. 14, p. 125.



438 La position de Bossuet dans la controverse

bien avec saint Paul qu’il n’y a autre foi qui justifie sinon celle qui est
conjointe avec charité (Gal. 5, 6). Mais elle ne prend point de charité la
vertu de justifier » ¥°. Prise littéralement, cette doctrine exclut la position
catholique qui manifeste le mystere de la justification a la lumiere de
celui de la conversion, car si la charité ne joue aucun rble dans le pardon
des péchés, on renvoie nécessairement la « metanoia» dans le domaine
de la vie chrétienne qui suit la justification et 'enseignement catholique
est déclaré contraire a la Révélation.

Mais si I'on transpose la formule de Calvin sur le plan de la psy-
chologie de la justification, on dira volontiers: « Nous confessons bien
avec saint Paul qu’il n’y a autre foi qui justifie sinon celle qui est
conjointe avec charité, mais dans le regard que le pécheur jette sur lui, il
ne porte pas son attention sur la charité. Nous rappelons la formule de
Kiing: «amour pudique et non impudent ». Comme on se trouve dans le
domaine de la psychologie de la justification, coexisteront des attitudes
diverses, depuis la considération de la seule confiance aux promesses
divines jusqu’a la reconnaissance de la charité comme étant le don
supréme pour obtenir le pardon de Dieu. Différences de regards des
croyants sur le méme mystere.

Dans la controverse sur la justification, Bossuet a résumé correcte-
ment la position protestante. Il ne reproche pas a ses adversaires, comme
’ont fait de mauvais polémistes, de nier une authentique sanctification.
Mais il n’a pas su repérer I’'intuition authentique des Réformateurs, trop
soucieux qu’il était d’exiger des réformés un pur ralliement aux formules
du concile de Trente.

Mais pour honorer la mémoire de ce grand Evéque, ne pourrait-on
pas déclarer publiquement quun rapprochement cecuménique sur le
mystere de la justification est actuellement possible et que Bossuet,
malgré les limites des concessions qu’il propose, I’avait préparé ?4!

40 Institution de la refigion chrétienne, 111, 11, 20.
4 Nous signalons les convergences sur la justification réalisées par un groupe cecu-
ménique de Lausanne. Evangile et mission (Fribourg) 1985, n. 1-2, p. 16-20.



	La position de Bousset dans la controverse sur la justification par la foi

