Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik anhand von
Rudolf Agricolas Dialektik

Autor: Uthemann, Karl-Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KaArL-HEINZ UTHEMANN

Prolegomena zu einer Topik als

inventiver Forschungslogik anhand
von Rudolf Agricolas Dialektik

Seit der Kritik von R. Descartes und F. Bacon an der inventiven
topischen Logik ist diese praktisch ohne Wirkungsgeschichte geblieben;
in neuzeitlichen Beitrigen zur Logik wissenschaftlicher Forschung
sucht man vergebens das Stichwort « Topik» im Sinn des aristotelischen
Organons bzw. eine Reflexion auf das, was die topische Tradition
bedachte !, nimlich auf die — in Uberzeugungen und «plausiblen»,
unmittelbar Zustimmung findenden Ansichten einer Gemeinschaft zur
Geltung kommende — Relation von Sprache und Sein oder Sprache und
«Sache», auf Grund welcher die Topik als Dialektik oder Gegenzug zu
einer «Philosophie sprachlicher Darstellungskraft»? jene Gesichts-

! Da3 die Tradition der Topik in anderen Bereichen, wenn auch nicht in ihrem
ureigensten, heute wieder fruchtbare Anregungen zu geben vermag, zeigt recht eindrucks-
voll L. BornscHEUER, Topik. Zur Struktur der gesellschaftlichen Einbildungskraft,
Frankfurt a. Main 1976. Vgl. auch W. VErr und B. EMRICH in: Max L. BAEUMER (Hrsg.),
Toposforschung (Wege der Forschung, CCCXCV), Darmstadt 1973, ferner die bei
L. Bornscheuer nicht bedachte Argumentationstheorie der « Nouvelle rhétorique» von
C. PEreLmaN (Einfithrung bei W. A. Stoeckvi, Topic and Argumentation, Archiv fiir
Rechts- und Sozialphilosophie 54[1968] 581-591). Zu G. Vico’s «Ineinsnahme... von
topischer Wirklichkeitsorientierung und erkenntnisbegriindender Methodizitit der Ver-
nunft» vgl. S. Orro, Materialien zur Theorie der Geistesgeschichte, Miinchen 1979,
191-194, sowie H. VIECHTBAUER, Transzendentale Einsicht und Theorie der Geschichte.
Uberlcgungen zu G. Vico’s «Liber metaphysicus», Miinchen 1977, 65-69.

? Damit beziehe ich mich auf den programmatischen Aufsatz von Stephan Otro,
Rhetorische Techne oder Philosophie sprachlicher Darstellungskraft? Zur Rekonstruk-
tion des Sprachhumanismus der Renaissance, Zeitschrift fiir philosophische Forschung
37(1983) 497-514. S. Otto rekonstruiert die Sprachidee der rhetorischen Uberlieferung
u. a. im Ruckgriff auf R. Agricola sowie die topische Tradition, wobei das «Interessen-



392 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

punkte oder Topoi zu ermitteln sucht, die zur Diskussion stehende
Behauptungen so mit dem gesamten Diskurs der betreffenden Gemein-
schaft vermitteln, daf3 sie Zustimmung finden kénnen, und damit den
Weg zu Problemlésungen vorzeichnen. Aristoteles sah in ihr im letzten
ein philosophisches Geschift 3, sofern dieses auf «die ersten wahren
Sdtze» aus ist, welche eine jede Beweisfithrung letztlich voraussetzt;
diese sind aber als Prinzipien nur auf Grund ihrer selbst wahr, finden
nicht auf Grund von etwas anderem Zustimmung, sonst wiren sie nicht
erste Sitze oder Axiome, sondern nur bewiesene oder zu beweisende
Sitze. Will man auf diese Primissen «einer jeden Wissenschaft» argu-
mentativ zu sprechen kommen, dann kann man dies nicht in einem
unmittelbaren Ansetzen bei diesen Prinzipien selbst; denn, so begriin-
det Aristoteles, es ist unmaoglich, tiber diese auf Grund ihrer selbst etwas
argumentativ zu sagen, «da sie die ersten Prinzipien von allem sind».
Soll der wissenschaftliche Diskurs iiber die jeweils entscheidenden
Grundsatzfragen hier nicht mit dem Hinweis, Axiome lassen sich nicht
beweisen, sondern sind im Blick auf eine durch ihre Ableitungen zu
erweisende Nichtwiderspriichlichkeit zu wihlen und d. h. zunichst
intuitiv zu erfassen, abbrechen, will man also nicht-deduzierbare Pri-
missen mit Argumenten erdrtern, dann muf3 man, meint Aristoteles,
«durch die Endoxa hindurchgehen», d. h. das, was es an Uberzeugungen
in einer Gemeinschaft gibt, die in dem betreffenden Fall eine Zustim-
mung finden und begriinden kénnen, durch-gehen, nimlich verglei-
chen, Ahnlichkeiten suchen, Zusammenhinge oder Kohirenzen ent-
decken. Dies ist der Weg, wenn man die Primissen kliren will; er fiihrt
vom Wahrihnlichen zum Wahren. In diesem Sinn ist Topik ein inven-
tives, Wissenschaft erméglichendes Unternehmen, welches «den Weg
zu den Prinzipien aller «<Methoden> oder Wissenschaften eréffnet» 4,

defizit» fiir dieses Thema «gerade aus philosophischen Griinden verstindlich » wird (497).
Den Ausgangspunkt bildet Aristoteles Sprachphilosophie, wie sie in der Topik und
Rhetorik zum Tragen kommt und mit jener aus der Einleitung zu Perihermeneias (vgl.
unten) konkurriert. Im Bedenken der sprachlichen ErschlieBung der Welt oder kogniti-
ven Valenz der Sprache fungiert die Rhetorik, wie Aristoteles sagt, als Gegenstrophe der
Dialektik (Rhet. 1, 1354 a 1); inwiefern die Topik oder Dialektik in ihrer Sachgerich-
tetheit Gegenzug zur philosophischen Rhetorik ist, wird sich im folgenden zeigen.

? Diese These und ihre Begriindung kann sich auf Aristoteles, Topik 11, 100 a
30-b 21 zusammen mit Topik I 2, 101 a 27-28. 36-b 4 berufen ; das folgende stiitzt sich
auf diese Texte.

4 Zur Interpretation von Topik I 2, 100 a 36-b 4 ist die Unterscheidung von &k und
TEPL zu beachten; ersteres meint die Begriindung einer Argumentation, zweites den



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 393

also ein Instrument der Forschung fiir den Fall, da3 die Primissen in
Frage stehen, d. h., modern gesprochen, fiir die Wissenschaften in ihren
kritischen und zugleich innovativen Phasen. Sofern die Topik bei den
« Endoxa» ansetzt, wendet sie sich der «Sache» vom sprachlich Fixierten
her zu und sucht klirende Gesichtspunkte, sofern sie die «Sache» immer
schon in ihrer Relation zum Sprachlichen bzw. die Sprache in einem
urspriinglichen, konstitutiven Bezug zur «Sache» sieht, Sprache also
nicht als ein unabhingig von der «Sache» geschaffenes, nur nachtrig-
lich auf diese bezogenes Zeichensystem auffalf3t. Es geht um die sprach-
liche ErschlieBung von Welt und um Wissenschaft als ein Moment
derselben, sofern dabei Neues gesagt bzw. gefunden und mit dem Bis-
herigen vermittelt wird.

Im Verzicht auf eine inventive Funktion manifestiert sich ein prak-
tischer Konsens moderner Werke zur Forschungslogik ®>, dessen ge-
schichtliche Herkunft dort nicht befragt wird. Die Findung von Neuem,
eines produktiven Gedankens, einer Hypothese, Theorie oder experi-
mentellen Methode gilt im Gefolge des im 17. Jahrhundert einsetzen-
den Geniekults ¢ bei Autoren des 19. Jahrhunderts wie J. von Liebig und
C. Bernard als Frucht des Zufalls, der Phantasie und Einbildungskraft
des Einzelnen und entzieht sich grundsitzlich einer Methodenreflexion
und Logik. Seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert’ bestimmt diese
These vom rein intuitiven oder primir intuitiven Ursprung wissen-

Gegenstand, iiber den argumentiert wird. Vgl. Topik I 1, 100 a 18-20. 27-30. Der
philosophische « Durchgang» durch die « Endoxa» zielt auf Ahnlichkeiten, die zu erken-
nen, den treffsicheren Philosophen verrit (Rhet. IITI 11, 1412 2 11-13 mit I 1, 1355 a
14-18; Topik 117, 108 a 6—17; vgl. S. Otto, a.a.0., 502).

* Es wiirde den Rahmen eines Artikels sprengen, diesen Konsens im einzelnen zu
belegen. Wenn im folgenden einige Autoren ausdriicklich zitiert werden, so stehen ihre
Namen fiir viele andere. Kritische Anfragen an diesen Konsens finden sich bei
N. R. HAnson, Is There a Logic of Discovery?, in: H. FEicL and G. MAXwEeLL (ed.),
Current Issues in the Philosophy of Science (Proceedings of Section L of the American
Association for the Advancement of Science, 1959), New York 1961, 20-35; vgl. DENs.,
More on «The Logic of Discovery», The Journal of Philosophy 57(1960) 182—-188, und
DENS., The Idea of a Logic of Discovery, Dialogue 4(1965) 48—61, dessen «Patterns of
Discovery», Cambridge 1958, als wichtiger Beitrag erwihnt sein sollte. Vgl. auch
T. KisieL, Zu einer Hermeneutik naturwissenschaftlicher Entdeckung, Zeitschrift fir
allgemeine Wissenschaftstheorie 2(1971) 196f., dessen Darstellung jedoch aus Hansons
Logic of Discovery eine Logic of the Finished Research macht.

¢ Vgl. R. WaARNING, Art. Genie, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hrsg.
von ]. Ritter (1) und K. Griinder, III, Darmstadt 1974, Sp. 279ff.

" Als Autoren koénnte man z B. P. Souriau, E. Naville, T. Ribot, E. Le Roy, H.
Whewell, ferner E. Claparede, ]. Picard, L. Couturat, L. Brunschwicg, H. Poincaré, J. Ha-
damard nennen.



394 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

schaftlicher Hypothesen und Theorien ® praktisch unangefochten die
wissenschaftstheoretische Diskussion. Wenn es um die Findung und
nicht um die kritische Rechtfertigung bzw. Anerkenntnis von Theorien
geht, stehen sich K. Popper? und T. S. Kuhn % nicht allzu fern. Die
Invention neuer theoretischer Standpunkte scheint so «einer logischen
Analyse weder fihig noch bediirftig zu sein» !!; sie erzeugt kein Wissen.
Und so ist K. Poppers Behauptung, Wissenschaft kénne «weder Wahr-
heit noch Wahrscheinlichkeit» erreichen, da wir nicht wissen, sondern
raten '%, nur die letzte Konsequenz eines Konsens, die Innovation sei im
wesentlichen Intuition. Fiir Methode und Logik bleibt als Ort im For-
schungsgeschehen nur mehr die Kritik als etwas Nachtrigliches, die
Nachpriifung, welche auf Falsifikation bzw. vorliufige Bewihrung der
Einfille oder Intuitionen hinzielt '3,

Vermag eine an der Semantik und Pragmatik der Sprache und
Sprachen orientierte Topik angesichts der Frage nach der Rationalitit
wissenschaftlicher Forschung bzw. angesichts ihrer Bestreitung einen
Weg zu weisen, welcher wissenschaftlicher Theoriebildung gerecht
wird, und diese prinzipiell als etwas Logisches und Methodisches anzu-
setzen, ohne der Erfahrung und historischen Befunden zu widerstrei-
ten? Ob die vergessene Tradition topischer Findungskunst, sofern sie
nicht schlicht vor- und unkritisch bleibt !4, dies vermag, kann nur eine
Sichtung und kritische Rekonstruktion derselben erweisen.

8 Wenn einzelne Autoren auch das methodische Bemiihen des Forschers betonen, so
bleibt dennoch auch fiir sie die eigentliche Hypothesenbildung jenseits von Methode und
Logik. Sie ist in dieser Sicht primir etwas Intuitives. Die produktive Einbildungskraft
wird in ihrem kreativen Vollzug von der Rationalitit und sprachlichen Vernunft
getrennt. Zur geistesgeschichtlichen Einordnung vgl. S. Orro, Imagination und Geome-
trie: Die Idee kreativer Synthesis. Giambattista Vico zwischen Leibniz und Kant, Archiv
tiir Geschichte der Philosophie 63(1981) 305324, bes. 321f.

? Logik der Forschung, Tibingen 21972

10 Dije Struktur der wissenschaftlichen Revolutionen (stw 25), Frankfurt a. Main
1979.

11 So K. PoPPER, 2.2.0., 6.

'2Ebd., 223.

13 Ebd., 3. 22.

!4 Hier sei daran erinnert, daf3 Ciceros Wort vom natiirlichen Vorrang der topischen
inuentio vor dem iudicium (Topica II, 6) des 6fteren zu einem schwerwiegenden MiB3ver-
stindnis gefithrt hat, dem z.B. K.O. Apel und aus dessen Sicht «alle an der Rhetorik
orientierten Humanisten» erlegen sind: die Topik leiste nur eine «praereflexive Auf-
schlieBung» der Weltsituation des Menschen, genauer die «bewuBte «Wiederholung> der
praereflexiven AufschlieBung einer Weltsituation aus menschlichen Gesichtspunkten,



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 395

Einer der bedeutenderen Entwiirfe einer Topik, welcher eine
inventive Logik fiir jede Wissenschaft intendiert, stellt die Schrift De
inuentione dialectica des Rudolf Agricola (1444—1485) dar '°. Vordergriin-
dig betrachtet, scheint dieses Werk ein Bildungsprogramm fiir Teen-
ager, eine Einfiihrung in den Unterrichtsstoff der Artistenfakultit zu
bieten. Doch erweist es sich, wenn man es in systematischer Absicht
liest, d. h. den Zusammenhang, welcher die einzelnen Momente der
Darstellung verbindet, befragt, als ein philosophisches Programm, wel-
ches die Welt als sprachlich vermitteltes «System der Kohdrenz» wis-
senschaftlichem Zugriff zu erschlieBen und damit den Weg der Wis-
senschaften zu Neuem, zu bisher nicht gekannten und anerkannten
Sachverhalten und Kategorien bzw. Theorien zu begriinden und zu
rechtfertigen sucht. Da R. Agricola seine inventive Dialektik selbst in
kritischer Abhebung gegen vorgegebene Entwiirfe entwickelt und dar-
stellt, einerseits nimlich gegen die «klassischen», normativ wirkenden
Entwiirfe der autores (vgl. 1, 3, S. 14, 1-2. 18, 17-19), anderseits gegen
jene, welche die wissenschaftliche Praxis des 15. Jahrhunderts bestimm-
ten, scheint es mir angebracht, zunichst seine Kritik nachzuvollziehen
und in einem zweiten Teil auf dieser Folie seinen positiven Beitrag zur
Begriindung einer Topik als Forschungslogik im Hinblick auf einige
Thesen, welche Voraussetzungen eines solchen Unternehmens zur
Sprache bringen, darzustellen.

wie die Sprache sie immer schon fiir den Menschen geleistet hat». Sie habe deshalb einen
«natiirlichen Vorrang ... vor der logischen Beurteilung der Rede», sofern sie «aus dem
praereflexiven Sprachgebrauch» schépfe (Die Idee der Sprache in der Tradition des
Humanismus von Dante bis Vico, Archiv fiir Begriffsgeschichte 8(1963) 143-145).

15 Nach W. J. Ong, Ramus and Talon Inventory, Cambridge, Mass. 1958, 354 wurde
der Text in zwei Uberlieferungen gedruckt, welche offenbar auf verschiedene Hand-
schriften (perhaps ... Agricola’s own autographs) zuriickgehen. Im folgenden lege ich den
Nachdruck jener Ausgabe, die 1539 in Kéln mit Phrissemius’ Kommentar (Erstausgabe:
Inventory n. II) erschien (Inventory n. XXIX), zugrunde, der in der Reihe « Monumenta
Humanistica Belgica» (II, Nieuwkoop 1967) herausgegeben wurde. Erginzungen zur
Geschichte der Drucklegung finden sich bei W. Rissg, Die Logik der Neuzeit, Band I,
Stuttgart — Bad Cannstatt 1964, 21.



396 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

I. EIN ERSTER ZUGANG ZU R. AGRICOLAS INVENTIVER DIALEKTIK:
SEINE KRITIK VORGEGEBENER ENTWURFE

1. R. Agricolas Kritik an der aristotelischen Topik

Ein Zweifaches kennzeichnet die Auseinandersetzung R. Agricolas
mit dem topischen Programm des Aristoteles: einerseits eine grund-
sitzliche Wertschitzung fir das Denken dieses Philosophen, anderseits
das BewuBtsein, Aristoteles wie jeden axfor in Frage stellen zu diirfen, ja
zu missen. Letzteres deshalb, weil die Berufung auf seine Autoritit oft
nur einen bestimmten Text ins Spiel bringt und nicht wahrhaben will,
dal nicht selten die gemeinte Sache den expliziten Aussagen des Sta-
giriten widerstreite. So wehrt sich R. Agricola im Namen der von Ari-
stoteles gesehenen Sache und Philosophie gegen eine Exegese des Cor-
pus Aristotelicum, welche sich «stur und hartnickigr am Wortlaut
«festbeiBBt» (I, 3, S. 15, 19-21) und obendrein die iberlieferungsge-
schichtlich bedingte Gestalt des Corpus tbersieht (Z. 8—14).

R. Agricola argumentiert in seiner Kritik an des Stagiriten Topik
mit dieser gegen diese, d. h. mit ihrer philosophischen Intention gegen
einzelne Aussagen derselben und vor allem gegen eine bestimmte Eng-
fihrung dieser Topik als Forschungsinstrument (I, 3, S. 15, 35. 17,
9-10), welche in der Beschrinkung topischer Erérterung und damit
wissenschaftlichen Fragens auf die vier Pridikabilien zum Tragen
komme (I, 3, S. 16, 2-3; vgl. Arist., Topik I 4.5, 101 b 17-25. 37).
Aristoteles suchte in der Topik eine Methode, die einen wissenschaft-
lichen Diskurs iiber jedes Problem erméglicht (I 1, 100 a 18-20); genau
diese Intention werde aber, wie R. Agricola zu begriinden sucht, in der
konkreten Durchfiihrung bei Aristoteles verfehlt. Als inventive For-
schungslogik hat die Topik oder Dialektik einen «universalen», je
bestimmten und doch unendlich offenen, erweiterungsfihigen Gegen-
standsbereich (I, 2, S. 9, 13ff.; vgl. unten S. 410; 412); denn dieser deckt
sich mit «allem, tiber was auch immer begriindet und methodisch ein
Diskurs gefiihrt werden kann» (I, 3, S. 17, 12-14) !¢, Nun will R. Agri-

16 Uber etwas argumentieren wir, indem wir erstens aus dem Sachverhalt selbst
begriinden (I, 1, S. 2, 6-8; 1, 2,S. 8, 8-12; 1, 12, S. 72, 24) und zweitens aus bestimmten
Gesichtspunkten, den /oci, argumentieren (I, 27, S. 164, 1ff.; 11, 1, S. 181, 7-9. 182, 12; 11,
17,S. 263, 30-33; 11, 23, S. 302, 24-25). Mit Aristoteles Topik (vgl. Anm. 4) unterschei-
det R. Agricola so Forschungsproblem und Losungsgrundsitze.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 397

cola nicht bestreiten, daf3 «alles, was auch immer sich fiir uns in bezug
auf einen bestimmten Sachverhalt als problematisch erweist, in den
Bereich einer dieser Fragen» falle, welche durch die Pridikabilien oder
vier Weisen, wie etwas in einem Aussagesatz vom Subjekt desselben
behauptet oder verneint werden kénne, festgelegt sind. « Denn es gibt
nichts dariiber hinaus, was #ber einen Sachverhalt ausgesagt werden
kann» (I, 3, S. 16, 5-7). Und doch geniige der aristotelische Ansatz bei
den Pridikabilien als den méglichen Aussageweisen, die einen wissen-
schaftlichen Satz charakterisieren, nicht einer Forschungslogik, «die auf
keinen bestimmten Gegenstandsbereich festgelegt ist» (I, 3, S. 17, 14—
15) 7. Denn dieser Ansatz setze die Wesensdefinition der Sachverhalte
als das eigentliche Forschungsziel an und verkenne damit die reale
Forschungssituation, in der es, wie R. Agricola formuliert, darum geht,
daB eine bestimmte Antwort, welche ein Problem bisher gefunden hat,
auf Grund eines neuen Standpunkts in Zweifel gezogen werden kann
(11, 9, S. 227, 15-18).

Mag die Definition eines Sachverhalts auch der grundlegende Jocus
sein — R. Agricola méchte dies nicht bestreiten —, doch ein Gesichts-
punkt, von dem aus sich Fragestellungen fiir die Forschung erschlieBen,
wird sie erst, sofern sie als das Ergebnis dieses oder jenes Standpunkts
kritischem Zweifel ausgesetzt wird. Dabei reduziert sich das Problem
der Definition eines Sachverhalts fiir R. Agricola auf andere Fragestel-
lungen, die ihm vorausliegen: auf die Frage nach der Existenz dieses
Sachverhalts (an si2: 11, 9, S. 227,21-228,2. 18-21) und nach der Recht-
fertigung seiner Benennung (an sit illud: 11, 9, S. 228, 2ff.), die offenbar
beide standpunkt- und damit theorieabhingig sind; erst wenn diese
Fragen beantwortet sind, lasse sich die aristotelische Frage nach der
Weise, wie etwas ausgesagt werden kénne (guomodo sit illud : 11,9, S. 228,
6-7. 229, 19-20), insbesondere jene nach der Definition stellen. Warum
heif3t z. B. ein bestimmtes Geschehen eine Sonnenfinsternis? Weil sich
der Mond zwischen die Erde und die Sonne schiebt. In dieser Benen-
nung zeige sich die dem heutigen Wissen der Menschheit, dem scienti-
arum progressus (11, 6, S. 207, 30) entsprechende Definition an; denn fiir
uns erkldrt sich die Sonnenfinsternis dadurch, dall der Mond uns den
Blick auf die Sonne raubt. Doch «es gab auch Menschen, die glaubten,

17 Zu certum ist anzumerken, daf3 dieser Terminus bei R. Agricola neben der wortge-
schichtlich jiingeren Bedeutung von «gewil3» meist noch die iltere von «bestimmt»
besitzt: sine certa materia heiBt «ohne bestimmten Inhalt» (S. 17, 14), certi definitique loci
«bestimmte topische Gesichtspunkte» (S. 17, 28).



398 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

die Sonnenfinsternis sei etwas anderes» (I, 3, S. 16, 10-13). Denn sie
nahmen auf Grund einer anderen Sicht der Welt eine andere Ursache
fir diese Gegebenheit an (II, 9, S. 227, 12-15. 228, 4-0). Es ist klar, dal
R. Agricola, ohne es zu sagen, hier auf die Wissenschaftstheorie der
Analytica Posteriora Bezug nimmt (II 8, 93 a 1-b 20) und mit dieser
gegen das in der Topik formulierte Programm argumentiert; wenn
Aristoteles dort mit seinem Ansatz bei den vier Pridikabilien der Wis-
senschaft das Ziel setzt, mittels der Definition die Substanz der Dinge
und Sachverhalte (s#bstantia rerum) zu bestimmen und diese gegen die
nicht-wesenhaften Eigenschaften, seien diese nun jeweils mit der Sub-
stanz notwendig mitgesetzt, seien diese fiir die Substanz selbst belanglos,
abzugrenzen, dann tbersehe er, dal3 sich die Problematik der Defini-
tion, d. h. jener sprachlichen Kurzformel, in welcher erklirt wird, was
der Sachverhalt ist (I, 5, S. 26, 5-6. 28, 26), fiir die Forschung auf eine
andere Fragestellung, nimlich auf jene nach den Ursachen und damit
einer ursidchlichen Erklirung fiir den Sachverhalt reduziere.

In der Reflexion darauf, daf3 sich das Problem einer Definition auf
andere Fragestellungen reduziert, und zwar auf die Frage nach der
kritisch am Sachverhalt selbst zu rechtfertigenden Benennung und
damit auf die Frage der Ursachen, transformiert R. Agricola den ari-
stotelischen Substanzbegriff. So wie die Definition der Sonnenfinsternis
nichts anderes als der Ausdruck eines bestimmten Wissensstandes, einer
im Lauf der menschlichen Geschichte tiberholbaren Uberzeugung ist,
die dennoch, solange sie nicht durch eine neue Kenntnis der Zusam-
menhinge, d. h. Ursachen, iiberholt wird, fiir den Sachverhalt gilt und
diesen in dem zeigt, was er 757, so verhilt es sich auch in allen anderen
Fillen. Denn wahre Differenzen, die einen Sachverhalt «seiner Sub-
stanz nach» von allen anderen Sachverhalten unterscheiden und eine
Wesensdefinition erméglichen, erkennt der Mensch nicht (I, 5, S. 26,
16ff. mit I, 4, S. 22, 15-19) '8, Statt solcher wahrer Unterscheidungen,

8 So grundsitzlich, wie ich hier formuliere, kénnte man einwenden, scheint
R. Agricola seine These nicht verstanden zu haben. Er behauptet zunichst nur, daB der
Mensch hinsichtlich einer Erkenntnis wahrer oder wesenhafter Unterscheidungen Man-
gel leidet (S. 26, 17-18; vgl. 1, 6, S. 356, 6—7). Dann formuliert er eine radikale These:
«Einige meinen sogar, dall von uns keines einzigen Sachverhalts eigentiimliche und
wahre Differenz (die ihn allen anderen Sachverhalten gegeniiber in seinem Wesen ein-
deutig bestimmt) erkannt wird» (S. 26, 18—19). So wie er nun fortfihrt, iibernimmt er die
These, ohne aber ausdriicklich zu sagen, dal3 er sie vertritt. In Z. 27-28 hilt er schlieBlich
mit der Floskel «sunt qui putent, sunt qui negent» seine eigene Stellungnahme in einer
unentschiedenen Schwebe, sofern er sich keiner Gruppe zuschligt. Vgl. auch I, 8, S. 50,
13-22.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 399

auf die es Aristoteles in seiner Topik abgesehen habe, sucht die For-
schung jene, «welche der wahren Unterscheidung am nichsten zu
kommen scheint» (I, 5, S. 26, 19-21). Eine solche Differenz sieht
R. Agricola in der Rationalitidt oder Sprach- und Vernunftbestimmt-
heit, welche in der Definition des Menschen als eines animal rationale
gegeben ist. Denn «der Mensch scheint eigentlich auf Grund dessen,
daB er zum Vernunftgebrauch fihig ist, Mensch zu sein» (I, 5, S. 26-27);
die entscheidende Begriindung (maxime ... eo) fur das, was den Men-
schen gegeniiber anderen Seienden auszeichnet, liegt im Vernunftge-
brauch bzw. Sprachvermoégen (I, 1,S. 1, 11-13; 11, 11, S. 237, 18: tamque
late ... quam oratio, hoc est, quam bumana ipsa natura; vgl. 11, 27, S. 365,
14-20). Eine wahre Differenz, d.h. eine solche, die den Menschen in
dem, was er seiner Substanz nach ist, kennzeichnet und dabei unter
Substanz etwas vom menschlichen Standpunkt Unabhingiges, d. h. als
dieses, was es ist, Subsistierendes versteht, liegt hier nicht vor, wohl aber
eine wahr-idhnliche (#ers-similis). Obendrein, so meint R. Agricola, sehe
man von diesem «rationale und duBerst wenigen anderen» Unterschei-
dungen ab, dann habe bisher «kaum jemand» im Hinblick auf die
menschliche Begriffsbildung behauptet, es handle sich hierbei um die
Erfassung wesenhafter, wahrer Differenzen (I, 5, S. 26, 28-30; I, 7,
S. 43, 20-23). Denn dies leiste die menschliche Begriffsbildung nicht.
Deshalb haben an der «Sache» orientierte Denker — so mul} man
R. Agricola, dem man die Kenntnis der Uberlieferung nicht bestreiten
kann, erginzen — auch nicht mehr behauptet bzw. behaupten wol-
len.

Daf3 die menschliche Begriffsbildung keine wesenhaften, wahren
Differenzen erfaft, sondern nur wahr-dhnliche, liegt nach R. Agricola
daran, daB3 sie beim Sprachgebrauch ansetzt, der ein jedes Ding und
einen jeden Sachverhalt durch bestimmte Momente, welche an einem
Wort oder Sprachzeichen festgemacht werden, kennzeichnet und durch
die Summe derselben eindeutig, nimlich dichotomisch, ausgrenzt!?

19 Als Beispiel wihlt R. Agricola das Wort «Esel», welches eine res mittels der
Merkmale « Einhufer» (solidibus pedibus), « langohrig» und «fortpflanzungsfihign» in einem
dichotomischen Verfahren, d. h. mittels des Grundsatzes vom ausgeschlossenen Dritten,
«in den Grenzen seiner Natur darstellt» (S. 27, 9-10), sofern das erste Merkmal, welches
nicht nur den Esel, sondern auch das Pferd und das Maultier kennzeichnet, eine Abgren-
zung zu allen Tieren, welche nicht Einhufer sind, setzt, das zweite zu allen nicht-
langohrigen Einhufern (Pferd), das dritte zu allen langohrigen Einhufern, die zu keiner
Fortpflanzung fihig sind (I, 5, S. 26,33-27,5). '



400 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

oder definiert 2°. «Wir bilden gewissermaBen durch Umschweife und
auf dem Umweg des Sprechens etwas heraus, was (die gesuchte Diffe-
renz) vertritt, und wir verkniipfen miteinander oft vieles (multague
persaepe colligimus), was jedes fir sich einen weiteren Umfang besitzt als
das, was definiert wird: doch das, was wir (in der Definition) mitein-
ander verbinden, ist gleich dem Umfang (des Definiendum) und bildet
etwas, was dieses in seiner Eigenheit kennzeichnet» (I, 5, S. 26, 30—
33) 2!, Dieses schrittweise 22, dichotomische Verfahren, mit dem die
Sprache und darum die wissenschaftliche Forschung Welt erschlief3t
und Sachverhalte definiert, geht von einem Gemeinsamen aus, in dem
das Definiendum mit verschiedenen Sachverhalten «von idhnlicher
Natur» iibereinkommt, und schlie3t durch je prizisere Bestimmung des
complexus definitionis, d.h. der definierenden Terme, aus, was «im
Namen des Definierten nicht enthalten», nicht gesagt ist (I, 5, S. 27,18-
28,23). Solche Definitionen ordnen die unermefliche, unendliche Viel-
heit der Natur, die Welt der res immensae (1, 2, S. 9, 13ff.; vgl. unten
S. 407f.). Da sie nicht nur am Sprachgebrauch und seiner Weise, Gegen-
stinde zu definieren, ansetzen, sondern diesen auch nicht auf etwas
wesentlich Anderes hin iiberschreiten, bieten sie nie wahre, wesenhafte
Differenzen, welche die Substanz im Sinn des Aristoteles kennzeichnen
kénnten; doch geben sie dem menschlichen Subjekt jeweils ein
bestimmtes sprachliches Zeichen, an dem es seine Gedanken festma-
chen kann (1, 5, S. 28,33-29,1; vgl. I, 1, S. 1, 14. 2, 14). Nur in diesem
Sinn kennzeichnen fiir R. Agricola Definitionen das, was Dinge und
Sachverhalte sind, niamlich die substantia re;. Damit hat aber der Sub-
stanzbegriff, sofern er ihn selbst verwendet, einen neuen Sinn bekom-
men bzw., wie er meint, nur jenen Sinn, den an der «Sache» orientierte
Denker schon immer mit ihm verbunden haben.

? Das in Anm. 19 beschriebene Verfahren der Sprache, «gleichsam schrittweise»
(uelut gradibus quibusdam) durch den Kontext zu bestimmen, nennt R. Agricola ausdriick-
lich Definitionsverfahren (I, 5, S. 27, 5-12).

2t Das Wort « colligere » begegnet bei R. Agricola auffillig oft; es meint « wissenschaft-
liches Erkennen und Begriinden», «begriindetes SchlieBen» (I, 1, S. 3, 1-4; 11, 20, S. 283,
5-7). Es kennzeichnet die artes bzw. scientiae (11, 2, S. 191, 14-19; 11, 7, S. 210, 26. 211, 6)
als collectiones, als systematische Konstrukte des menschlichen Geistes (I, 11, S. 63, 5-7;
vgl. 11, 18, S. 266, 1-2. 8ff.). Zum Systembegriff Zenons, welcher in der Definition von
Wissenschaft als collectio (= GOGTNWQL) multarum de una re comprebensionum (S. 191, 14—15;
Quintilian, Inst. orat., II, 17) zum Tragen kommt, vgl. W. Rissg, Logik (= Anm. 15),
17.

22 Vgl. Anm. 20.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 401

Die Topik des Aristoteles hat in der Sicht des R. Agricola diesen
Ansatz bei den nomina und der sprachlichen WelterschlieBung, d. h. bei
dem, was angesprochen wird und sich mit dem universalen Bereich
moglichen Diskurses deckt (I, 3,S. 17, 12-14 mit I1, 11, S. 237, 17-18),
immer schon iibersprungen und deshalb die Frage nach «der Substanz

der Welt» in einer Weise gestellt, die eine menschliche Antwort nicht
zuliBt (1, 3, S. 16, 244f.).

2. Kritik der Inventionslebre Ciceros und Quintilians

Gegen die Inventionslehre der klassischen Rhetorik, d. h. Ciceros
und Quintilians, macht R. Agricola geltend, daB3 sie sich allzusehr an der
rhetorischen Praxis und am Bereich des Forensischen orientiert habe (I,
3,S.17, 27-35; 11, 1, S. 181, 13-16). Quintilian, so hebt er anderseits
lobend hervor, habe als einziger, obwohl er die Bedeutung der /o ftr
eine Rhetorik eigentlich nicht herauszuarbeiten wuBte (1, 3, S. 18, 1-5),
zu kldren versucht, wie die 7zuxentio aus den Topoi heraus operiert (IT, 1,
S. 181, 7-9; vgl. Anm. 4). Ohne diese These zu begriinden, erklirt
R. Agricola, dal3 ansonsten auch nach Cicero und Quintilian in der
rhetorischen Inventionslehre keine kreativen neuen Ansitze festzustel-
len seien, auch nicht bei Themistios und Boethius (I, 3, S. 18,5-11;11, 1,
S. 181, 2—4). Doch eine Uberzeugung, welche all diesen Autoren trotz
threr Ausrichtung an der Praxis gemeinsam sei, verdiene weiterhin
Beachtung: «Ich glaube, sie meinten, ein tieferer Begriff der /ocz sei nur
aus einer griindlicheren Philosophie zu gewinnen. Dies ist zwar gewil3
wahr, doch eine langwierige Geschichte; und nicht jedermann hat dafir
Zeit» (I, 3, S. 18, 11-13).

Jene Tradition, welche mit Berufung auf das mif3verstindliche Wort
Ciceros von der naturhaften Prioritit der ars inueniend: oder Topik vor
der ars iudicandi oder Kritik (Topica II, 6) die topische Findung von der
Rechtfertigungs- und Geltungsproblematik trennt und in der reflexiven
GewiBlheit nichts anderes als den Vollzug nachtriglicher Kritik sieht,
welche das Ergebnis der Invention in Frage zu stellen sucht (vgl.
Anm. 14), findet in R. Agricola keinen Zeugen: ludicandi ... partem, hoc
ipso quod faciendae fidei apta inuenire debere praescribo, comprebensam in prae-
senti uelim (11, 3, S. 197, 10-12; vgl. 11, 1, S. 178, 17-23). Deshalb, weil
die snuentio in dem, was sie leistet, immer schon kritisch ist, beschreibt
R. Agricola des o6fteren die Funktion der Dialektik als die Vermittlung



402 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

von inuentio und iudicium in einer urspriinglichen Einheit (z. B. 1I, 2,
S. 191, 17-19), so daB sie sich auf Grund der topischen Urteilskraft als
instrumentum wueri falsique discernendi erweist (11, 7, S. 210, 4. 8ff.; vgl. I, 2,
S. 8,25-9,9). Anderseits betont er, da3 die Kritik in einer bestimmten
Hinsicht, d. h. sofern sie «die Form des Argumentierens, nimlich eine
bestimmte Regel, das Argument zu priifen, lehrt» (II, 1, S. 178, 19-21),
gegeniiber dem Finden des Arguments gewil3 etwas Nachtrigliches und
deshalb etwas Sekundires ist (II, 1, S. 179, 3ff.; vgl. unten S. 403f.).
Doch vermittelt der rein formale calculus keine Geltung; dieses vermag
nur die an der «Sache» orientierte inventive Topik. Sofern niamlich die
topischen Gesichtspunkte, a#s denen, sofern sie begriinden und ver-
mitteln, inventiv operiert wird, Kohirenz anzielen und argumentativ
einbringen, d. h. begriinden, reflektieren sie den Geltungsanspruch (re-
lativ zum «System der Kohirenz»): das serum bzw. uerisimile wird nicht
erst in einer formalen Prifung von Konsequenzen, sondern im rite
colligere als Akt der topischen Urteilskraft zuginglich, d. h. im Einbinden
eines Sachverhalts in einen Zusammenhang systematischer Art, collectio
genannt (II, 20, S. 283,5-284,25; vgl. unten S. 410ff.).

Hier bedarf es jener «griindlicheren Philosophie, die eine langwie-
rige Geschichte ist», um zu zeigen, inwiefern und warum die Welt oder
Natur das sprachlich konstituierte kohirente System der Dinge und
Sachverhalte (7es) ist. Diese Philosophie, welche «die dullere Sprach-
form als Triger der Logizitit» verstehen lehrt 3, sofern diese gerade
nicht etwas nur Sprachliches, den Dingen und Sachverhalten Aufleres
ist, kénnte die topischen Grundbegriffe bereitstellen, welche die For-
schungslogik, will sie fiir die einzelnen Wissenschaften ein ihnen zuhan-
denes Organon zur Findung des jeweils Wahren (vgl. IL, 7, S. 210, 8-15)
oder Wahrihnlichen sein, im Hinblick auf die ra#io inueniend: bedenken
wird 2. M.a.W. die von der Topik intendierte Methode der Forschung

23 W. Rissg, Logik (= Anm. 15), 16, der diese These aber dahingehend einschrinkt,
daf3 die an der 4uBeren Sprachform orientierte Dialektik von R. Agricola nur die duflere
Formulierung, nicht aber die innere Begriindung logischer Beziehungen leiste. Vgl. dazu
jedoch S. 414-422. Ferner meint W. Risse, a.2.0., daB R. Agricola, sofern er «die Logik
theoretisch der Sprachform gleichsetzt», diese der Rhetorik unterordne. Diese These
widerspricht den Aussagen von R. Agricola (vgl. S. 405f.; 416ff.).

24 Hier wiire zu bedenken, welche Funktion fiir sein topisches Programm R. Agricola
einer «neuen Metaphysik» zuspricht, wenn er sagt, die topischen Grundbegriffe borge
sich die Dialektik bei der Metaphysik (II, 7, S. 209, 33-210, 3). Vgl. auch Anm. 25.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 403

setzt eine «neue Metaphysik des Geistes» voraus 2°. Wer nur die rhe-
torische Praxis im Auge hat, wird diesem Gedanken keinen Beifall
zollen.

3. Kritik der zeitgendssischen scholastischen Dialektik

Mit den Aristotelikern seiner Zeit geht R. Agricola hart ins Gericht;
sie trifft sein ganzer Unmut, sein Unbehagen am Lehrbetrieb der Arti-
stenfakultit des 15. Jahrhunderts. Einzig ihr Geschift achten sie fiir
Philosophie (I, 3, S. 17, 19-22). Man rithmt ihnen die Beherrschung der
ars dialectica nach; sie vermogen iber jedes Thema (res proposita) und
damit tber jede Aussage (propositio), wie sie meinen, «fir und wider,
Griinde und Gegengriinde, gewandt und zur Schlagfertigkeit trainiert,
zu erortern» (I, 3, 8. 17, 22-23; vgl. 11, 1, S. 193, 13-15). « Doch» — und
hier kiindigt sich der entscheidende Einwand gegen die zeitgenéssische
Scholastik an — «dal} sie den vorgegebenen Sachverhalt (res proposita)
wirklich dartun, davon sind sie weit entfernt. Vielmehr leiern sie, um
mit Cicero zu sprechen, ihre Lehrsitze herunter und, was ihnen schon
viele Jahrhunderte in den Schulen von Hand zu Hand iiberliefert wurde,
singen sie nach» (I, 3, S. 17, 23-25).

Die scholastische Praxis habe insbesondere die Topik, welche sich
am Sachverhalt orientiert (II, 1, S. 178, 14£f.), nicht nur vernachlissigt,
sondern zugunsten einer rein formalen Logik, welche einzig die Rich-
tigkeit der sprachlichen Darstellung einer Argumentation beurteilen
kann und somit etwas Sekundires ist (Z. 18—19), aufgegeben oder dieser
formalen Logik als ein Sonderfall bestimmter Argumentationsweisen
untergeordnet. Ersteres zeige sich, wie er im Procemium quam corruptus sit
hodie omnis usus dialectices sagt, darin, dal3 die scholastische Praxis einfach
und einzig auf die formale Logik in einer bestimmten tiberlieferten
Gestalt setze, ohne darauf zu reflektieren, woher sie diese als richtig
vorausgesetzte Logik erhalten hat und begriinden kann; R. Agricola
meint hier spitz, sie huldige mit diesem Vorgehen dem Zufall, der ihr
eine effecta iam et formata ... argumentatio beschert habe (11, 1, S. 179, 1-3).

2> Eine «neue Metaphysik des Geistes» wird in II, 11 angedeutet, sofern es dort heif3t,
daf3 die mit der menschlichen Natur koextensive Sprache (S. 237, 18) und die ihr zuge-
ordneten artes rationales wie Rhetorik, Topik, Apodeiktik der ratio uel mens (quae) est in
activam et cognitivam ab Aristotele dinisa dienen (S. 237, 12-21). Zum in 111, 16, S. 454, 23-24
angesprochenen Thema von der mens als mensura rerum vgl. unten S. 407f. mit Anm. 31.



404 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

Letzteres, nimlich die Unterordnung der Topik unter die formale
Logik, zeige sich dann, wenn man sich gegen den Einwand mangelnder
Folgerichtigkeit darauf berufe, man habe «gut argumentiert», da man
doch mit einem anerkannten topischen Gesichtspunkt, z. B. mit einem
argumentum a maiori oder a simili oder sonst einem Jocus seinen Beweis
gefiithrt habe (II, 1, S. 179, 3-7). Man fal3t dabei die verschiedenen
topischen Argumente, wie R. Agricola betont, als rein formale Beweis-
strukturen auf 26 und sieht nicht, dal3 eine argumentatio, d. h. ein metho-
disches Uberzcugcn, auf Grund dessen, dal3 es formal richtig irgend-
einen Jocus einbringt, nicht «notwendig kohirent ist» und somit leistet,
was es leisten soll, nimlich einen notwendigen Zusammenhang zu
gewihrleisten (II, 1, S. 179, 7-11). Die Kohidrenz eines Diskurses griin-
det nicht im Formalen als solchem, sondern darin, daf3 «die Sachver-
halte in bezug zueinander die Bedingung erfiillen, daB sie in die Form
eines Syllogismus oder irgendeine andere Form diskursiven Argumen-
tierens, von welcher gilt, daB sie methodisches Beweisen und Uberzeu-
gen leistet, gebracht werden kénnen. Denn durch eine solche Form
wird «gefolgert>, daf3 die untereinander in einem kohirenten Zusam-
menhang stehenden Sachverhalte auch notwendig miteinander ver-
knipft sind» (II, 1, S. 179, 11-15). Eine Forschungslogik muf3 sich an
den Sachverhalten und deren Kohirenz orientieren; sie kann nicht
einfach ein Sonderfall einer formalen Logik sein, z. B. in dem Sinn, daf3
sie nicht auf die Wahrheit einer Aussage ziele, sondern nur formale
Beweisstrukturen fiir wahrscheinliche Aussagen liefere, welche aber
nur als Sonderfall der Strukturen der Apodeiktik zu begreifen seien ?7.
Im folgenden wird auf beide Gesichtspunkte zuriickzukommen sein.

26 Es geht hier um die Lehre von der consequentia, welche an der forma argumentandi
festgemacht sei (I, 20, S. 107, 6ff.; II, 18, S. 267, 7-8). Fiir R. Agricola gewinnt diese nur
in der nachtriglichen Bewihrung (confirmatio) eines Arguments Bedeutung (II, 20, S. 283,
1ff.). Die Kritik oder pars iudicandi im Unterschied zur Topik oder inuentio, die selbst nicht
prireflexiv (Anm. 14), sondern kritisch operiert (S. 401f.), ist ein Instrument, einen
Beweis nachzupriifen, und kann durch ihre formalen Regeln nichts, was nicht schon
bewiesen ist, beweisen; sie ist nicht Findungs-, sondern Darstellungslogik: (pars iudican-
di) cum inuentum est argumentum (!), formam quandam argumentandi, hoc est, certam explo-
randi argumenti tradit regulam (11, 1, S. 178, 19-21; vgl. S. 179, 3ff.).

7 Solche Deutungen begegnen z. B. bei W. Rissk, Logik (= Anm. 15), 18f.; A. Fausr,
Die Dialektik Rudolf Agricolas. Ein Beitrag zur Charakterisierung des deutschen Huma-
nismus, Archiv fiir Geschichte der Philosophie 34, N.F. 27(1922) 120 (zu Aristoteles),
119. 123 (zu R. Agricola). Letzterer vertrete eine Technik, welche der Feststellung des
Wahrscheinlichkeitsgrades problematischer Sitze mittels «Subsumption» unter die /oc/
diene (sic!).



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 405

4. Kritik an einer humanistischen Rhetorisierung der Logik

Bei dem Stichwort «#nuentio» kann sich unmittelbar das MiBBver-
stindnis einstellen, hier werde die Logik unter die Norm der Rhetorik,
d. h. der Sprachform, des Stils und der Asthetik gebracht *8. Wird nicht
bei R. Agricola oft genug das eigentliche Thema einer Logik in Rich-
tung auf rhetorische Praxis iiberschritten??? Sollte das Schlagwort
«Rhetoridialektiker», mit dem R. Agricola in heutigen Nachschlage-
werken gekennzeichnet wird *°, nicht trotz des bisher Gesagten zu
Recht gebraucht werden?

R. Agricola wehrt sich ausdriicklich gegen den Versuch humanisti-
scher Praxis seiner Zeit, die Lehre von der inuentio fiir die Rhetorik zu
vereinnahmen (II, 2, S. 192, 14-18). Er wehrt sich gegen eine solche
Deutung des mit dem Kampfruf «#erba et res» gemeinten theoretischen
Programms, welche die inventive Dialektik auf Rhetorik reduzieren
und der Topik damit ihre Funktion als Forschungslogik bestreiten will.
Das Ideal einer klaren Sprache meint nach R. Agricola einerseits zwar
die perspicuitas des sprachlichen Ausdrucks, welche bestimmt wird von
grammatikalisch geregelter « Eindeutigkeit» und von 4sthetischer Klar-
heit, welche Gegenstand einer spezifisch rhetorischen Findungskunst
ist (II, 2, S. 192, 10-13 mit II, 3, S. 196, 19-26), anderseits aber voz-
rangig die « Durchsichtigkeit» der Sachverhalte, die perspicuitas rerum,
welche als solche mittels topischer Argumente aufgewiesen wird und,
sofern sie im Sprachlichen liegt, eine Leistung der ars dialectica ist (11, 3,
S. 196, 26-35). Dies ist der Sinn der These: perspicuitaten: orationis uerbis
constare et rebus (ebd., Z. 20-21). Der Zugang zu den Sachverhalten ist
immer schon sprachlich vermittelt und als solcher Sache einer inven-

8 Das Urteil von W. Risse, Agricola ordne die Logik der Rhetorik unter (Anm. 23),
setzt dieses Miflverstindnis voraus.

# So kommt R. Agricola z. B. dort, wo er iiber die Sprache als Organon der Dialektik
(") handelt, auf die Unterscheidung von oratio continens oder perpetua und oratio concisa, also
auf Weisen rhetorischer Darbietung zu sprechen. Er wehrt sich zwar einerseits gegen die
Zuweisung der ersteren an die Rhetorik, der zweiten an die Logik (11, 15, S. 254, 1-255,
27), bringt aber anderseits ebenda einen 4sthetisch wertenden Begriff wie jenen des color
ueritatis ein (S. 255, 34-256, 17), von dem er selbst sagt, daf3 dieser «auch», sozusagen
normalerweise, Thema der Rhetorik sei. Und doch meint er, sich damit noch im Rahmen
der Fragestellung einer inventiven Dialektik zu bewegen (S. 255, 27-34; vgl. 11, 4, S. 201,
12-15).

3 A. Hocul, Art. Invention, Erfindung, Entdeckung, in: Historisches Wérterbuch
(= Anm. 6), IV, Darmstadt 1976, Sp. 553f.



406 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

tiven und dabei zugleich kritischen Topik, nicht der Rhetorik. Diese ist
vielmehr in der Sicht von R. Agricola, wenn es um den Inhalt einer
Rede und damit um die Sachverhalte geht, stets an die Dialektik und
deren inuentio verwiesen. Denn eine Rede vermag zwar dem Horer,
ohne ihn innerlich als sittliches Wesen zu bewegen (7ouere) und ohne
ihm einen dsthetischen Genul3 zu bereiten (delectare), etwas mitzuteilen
(docere), doch vermag sie nicht ihn zu ergreifen und zu erfreuen, ohne
ihm etwas mitzuteilen (I, 1, S. 1, 17-18. 26-27), genauer: ohne ihm
etwas darzustellen bzw. ohne ihn von etwas zu iiberzeugen (I, 1, S. 1,31-
2,3). Will die Rhetorik aber die «Sache» vermitteln, dann bedarf sie der
Dialektik und deren topischer Gesichtspunkte. Insbesondere bedarf sie
derselben, weil jede Rede oder sprachliche Handlung etwas bisher
Unbekanntes bzw. etwas nur mehr oder weniger Bekanntes vermitteln

will (11, 4, S. 198, 5-0).

II. R. AGRICOLAS PRAMISSEN ALS PROLEGOMENA
ZU EINER ARS INVENIENDI

In der Kritik R. Agricolas an den ihm vorgegebenen Entwiirfen
hatte sich schon jeweils ein positives Moment und damit ein bestimmtes
Programm einer inventiven Logik fiir wissenschaftliches Forschen
angekiindigt, welche bei der welterschlieBenden Funktion der Sprache
ansetzt und deren kognitive Valenz, die darin griindet, da3 Sprache
Welt als kohirentes System von Sachverhalten anspricht und, sofern sie
mit der natura humana koextensiv ist (II, 11, S. 237, 17-18), die « Welt
des Menschen» auf ihrer Zeichenebene darstellt und so dem Denken
erschlieBt, im Blick auf eine «griindlichere Philosophie» reflektiert. Im
folgenden geht es darum, gewisse grundlegende Thesen zur Sprache zu
bringen, welche bei R. Agricola als Primissen seiner inventiven For-
schungslogik fungieren, da sie sich als jene Voraussetzungen rekonstru-
ieren lassen, welche seinen Einzelaussagen als Momenten eines umfas-
senderen Ganzen erst thren vollen Sinn geben.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 407

1. Bestimmbarkeit von Welt durch Vermittlung

Wissenschaft, welche Forschung ist und sich als Forschung bewih-
ren will, zielt auf die Erkenntnis von bisher Unbekanntem, Neuem, auf
bisher nicht gegebene, nicht oder nicht hinreichend thematisierte
Gegenstinde oder Sachverhalte und zugleich auf die Erfassung all des-
sen, was Welt oder Gegenstand ist, ohne etwas auszuschlieBen. For-
schung zielt somit auf etwas hin, was fiir den Forschenden noch nicht
oder nicht hinreichend bestimmter Gegenstand seiner Sprache und
seines Denkens ist, im eigentlichen Sinn noch kein Gegenstand. Wenn
wir mit R. Agricola auf ihn reflektieren, so kénnen wir ihn, wie es
R. Agricola tut, zwar res nennen, d.h. mit dem gleichen Terminus
bezeichnen, mit dem all die Dinge und Sachverhalte, die schon
bestimmt gewulBt und damit eigentlicher Gegenstand, d. h. von der
Sprache erschlossene «Sache» sind, benannt werden. Doch sollten wir
diese res stets als das denken, was sie ist, nimlich eigentlich noch keine
von der Sprache erschlossene «Sache», m.a.W. nur « Gegenstand» und
«Sachverhalt» («res»), nicht schon etwas Vorgegebenes (7es proposita),
wenn auch als « Vorgegebenes» angesprochen. Die «Dinge» und «Sach-
verhalte», welche es zu erforschen gilt, sind in ihrer « Vorgegebenheit»
fiir den Menschen der Zahl nach unendlich viele und als solche unbe-
stimmt, ohne Mal3: /m-mensae in diesem doppelten Sinn. Deshalb ist
auch das, was sie in ihrer « Vorgegebenheit» kennzeichnet und unter-
scheidet, ein zz-mensum : was sie selbst sind und sie selbst unterscheidet,
ist unbestimmt, nicht gemessen vom Menschen (I, 2, S. 9, 13-14; 11, 7,
S. 209, 19ft.). Die res numero immensae sind selbst immensae in dem, was sie
sind, und als solche keine res oder res proposita, d. h. kein Gegenstand der
Wissenschaft, sofern diese ein Gesamt von propositiones darstellt. Der
Maf3stab, welcher etwas zur res proposita und eigentlichen Gegenstand
bestimmt, liegt nicht in einer «ersten Natur», sondern in einer «zwei-
ten», in der #atura humana, welche mit der Sprache koextensiv ist (vgl. 11,
11, S. 237, 17-18); ein einzelner Sachverhalt ist ein solcher erst als
Sachverhalt im Kontext sprachlich dargestellter und so begrifflich
bestimmter «zweiter Natur» oder « Welt des Menschen»; vorgingig
dazu ist er res zmmensa, nur «res» und «Sachverhalt» bzw. « Gegenstand».
MagR. Agricola selbst diese Unterscheidung nicht als die einer «ersten»
und «zweiten Natur» bezeichnen bzw. nicht ausdriicklich von einer
«res» und res sprechen, der Sache nach liegt diese Unterscheidung aber
seinem Ansatz zugrunde, sofern er von einer unbestimmten Vielheit



408 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

von «Dingen», den res immensae, in ihrer « Vorgegebenheit» ausgeht und
diese durch die Sprache zur bestimmten Vielheit der Dinge und Sach-
verhalte dieser Welt, zur «zweiten Natur», vermittelt.

Denn in gewissem Sinn sind die unbestimmt vielen «res» «vorgege-
ben», und doch sind sie noch keine bestimmte Vielheit bestimmter
Erkenntnisinhalte oder von res propositae. In ihnen findet sich nimlich,
sofern sie res immensae sind, kein bestimmter und fester Maf3stab, keine
mensura certa et firma (1, 2, S. 8, 20-22; vgl. auch Anm. 17). «Daher
kommt es, daf3 alles, was mit je einzelnen «<Dingen> iibereinstimmt oder
sich von solchen unterscheidet bzw. zu ihnen im Widerspruch steht, im
einzelnen und als solches Einzelnes von keiner Rede und Sprache, von
keinem Vermogen (#is = 8UvapLs) des menschlichen Geistes (mens)
begriffen werden kann» (I, 2, S. 9, 15-16) *!. Was also in diesem Sinn
«im einzelnen» iibereinkommt oder nicht, ist oder nicht ist, kann nicht
Gegenstand menschlicher Sprache und Wissenschaft sein. Wir kénnten
die Dinge der Welt nicht ansprechen, d. h. nicht begreifen, gibe es nicht
etwas, was « Vorgegebenheit» zu Vorgegebenheit vermittelt, d. h. gibe
es, so sagt R. Agricola, keinen Ansatz zum Finden eines Allgemeinen,
eines gemeinsamen Verhiltnisses (babitudo communis), welches das Ein-
zelne nicht «im einzelnen und als solches Einzelnes» betrifft, sondern
einbindet. R. Agricola bestimmt dieses Allgemeine als naturhafte Ahn-
lichkeit, als etwas allgemein Ubergreifendes, somit Relationales in der
Vielheit «vorgegebener Dinge», auf Grund dessen diese als etwas Ahn-
liches angesprochen und miteinander verglichen werden kénnen. Spra-
che als uis mentis bumanae >* bestimmt die Dinge und Sachverhalte auf
Grund einer solchen Relation (communis quaedam habitudo) und Ahn-
lichkeit (similitudo), welche diesen eignet und «gewissermaflen ihre
Substanz ist» (I, 2, S. 9, 16-19) 33, d. h. unter Gesichtspunkten, welche
die vielen Dinge und Sachverhalte je als etwas Ahnliches ansprechen.

3 Der Terminus «oratio» wird hier mit zwei Begriffen wiedergegeben. Denn oft
meint er zwar bei R. Agricola nur die zu erstellende Rede des Rhetors, ferner die
sprachliche Handlung, welche eine solche Rede darstellt, bzw. Sprachhandlung iiberhaupt
(I, 1, S. 1, 6-10), weitet sich aber schlieBlich zum Begriff von Sprache (II, 11, S. 237,
16-18; vgl. I, 1, S. 1, 14-15). Zum Thema der mens als mensura rerum vgl. Nikolaus von
Kues, Liber de mente, hrsg. von E. CAssIRER, Individuum und Kosmos in der Philosophie
der Renaissance, Darmstadt 1977, bes. 208, 22-25. Die uis mentis bumanae, sagt R. Agri-
cola, ist zmmensa und kreativ (III, 16, S, 454, 23-24). Vgl. Anm. 25.

32 In dem gerade zitierten Text 1, 2, S. 9, 15-16 ist, so wie R. Agricola formuliert, die
Sprache (oratio) diese #is des menschlichen Geistes.

3 An dieser Stelle, an welcher die Funktion der /i fiir die sprachliche Welterschlie-
Bung eingefiihrt wird, spricht R. Agricola schon in Frontstellung gegen eine aristotelische



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 409

Solche Gesichtspunkte geben eine mensura certa et firma fir die Bestim-
mung der Vielheit zu einer bestimmten Vielheit, d. h. sie konstituieren
im eigentlichen Sinn erst die 7es propositae und vermitteln deren Zusam-
menhang zur Welt des Menschen. Sie vermogen dies, weil sie gleichsam
ein Parameter sind, nimlich ein tertium aliguod, mit dem man zwei
GroBen vergleichen kann, um im Ausgang von etwas Bekanntem und
Festgelegtem Neues zu bestimmen; R. Agricola figt ausdriicklich hin-
zu, daf3 der Hinweis auf die Funktion eines Parameters nur ein grobes,
wenn auch klares Beispiel sein soll (I, 2, S. 7, 22-35).

Der Aufbau der Welt des Menschen, die bestimmte Erkenntnis der
«zweiten Natur», vollzieht sich als Forschung, als Suchen und Finden
allgemeiner Verhiltnisse (babitudines communes), welche einen Ver-
gleich der unendlich vielen, in ihrem individuellen Bestand inkom-
mensurablen «Dinge» insofern zulassen, als sie die Dinge gar nicht als
einzelne in ihrer Einzelheit und Einzigkeit meinen, sondern an sich
selbst wie an einem Parameter messen und so die res propos:tae festlegen
und erstellen. Dabei erméglicht der Parameter die Transitivitit, das
Weitergehen im Vergleichen und WelterschlieBen (I, 2, S. 7,35-
8,14).

Der Nachweis der Konsistenz oder Widerspruchsfreiheit zweier
Sachverhalte (7es) miteinander gentigt fiir ein solches Vorgehen nicht,
obwohl ihre Bedeutung nicht bestritten wird. Sie ist, wie R. Agricola
sagt, nicht hinreichende Bedingung, um die Wahrheit und Geltung von
Aussagen zu begriinden: « Obwohl es sich bei Aristoteles findet, dal3 ein
jedes Wahres mit (anderem) Wahren iibereinstimmt, und obwohl meh-
reres, was wahr ist, nicht unvertriglich sein kann, so gilt dennoch, dal3
die Konsistenz oder Widerspruchsfreiheit nicht identisch ist mit der
konstruktiven Begriindung einer Zustimmung (a/iud tamen est consentire
ipsa, aliud fidem astruere)» (1, 2, S. 7, 16—18). Es bedarf also einer kon-
struktiven Vermittlung durch ein fertium oder argumentum, welches
zeigt, daf sich etwas von etwas aussagen 1ifit, da3 das eine mit dem

anderen in einem bestimmten Verhiltnis kongruiert oder zusammen-
stimmt (ebd., Z. 18ff.).

«Welt der Substanzen» die similitudo als Leittopos (vgl. S. 413t.) an. Sie meint primir eine
Ahnlichkeitsrelation, die « Vieles» (mu/ta) verbindet ; doch sofern sie als similitudo naturae
bestimmt wird, welche jede Sache (res), sie sei Ding oder Sachverhalt, als vom Menschen
erkannte und benannte «anstrebt» (cuncta ad naturae tendunt similitudinem), deutet dieser
Terminus auf den Versuch hin, hier ein traditionelles Sprachmodell, nimlich jenes aus der
Einleitung zu Perihermeneias (1, 16a 3-8), einzubinden (vgl. S. 419f.).



410 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

Die vermittelnde Instanz 148t sich topisch finden, d. h. im Ausgang
von jener Ahnlichkeitsrelation, in der die mensura certa et firma fiir die
Bestimmung der Vielheit zu einer bestimmten Vielheit liegt. Damit ist
die Aufgabe der Topik dahingehend festgelegt, jene Gesichtspunkte fiir
einen argumentativen Diskurs zur Verfiigung zu stellen bzw. zu erhe-
ben, welche die «Sache» (7es) auf Grund dessen bietet, daf3 sie durch
Ahnlichkeitsrelationen als Ding und Sachverhalt, als bestimmter Ge-
genstand konstituiert ist (I, 2, S. 8,25-9,9. 26-31).

2. Die « Topos-Tafel» als potentiell offenes kategoriales Raster
(«System der Kobirenz»)

Forschung, welche ein noch unbekanntes oder nicht hinreichend
bekanntes Verhiltnis zu bestimmen sucht, d. h. nicht oder nicht hin-
reichend Gegebenes zum Thema machen will, bedarf des Schon-
Bekannten als vermittelnder Instanz, d. h. sie bedarf der als hinreichend
bestimmt akzeptierten Verhiltnisse, um ihren jeweiligen neuen Gegen-
stand zu bestimmen. Diese Verhiltnisse (babitudines commmunes), auf
Grund derer Vergleiche méglich, Zusammenhinge gesehen werden,
liefern fiir eine konkrete Forschungssituation Gesichtspunkte, wie Pro-
bleme gelost werden kénnen. Welche Gesichtspunkte bzw. babitudines
communes oder Relationen dabei zur Geltung gebracht werden, hingt fiir
R. Agricola auch von der freien Wahl des Forschers ab, ist nicht durch
die «Sache» (7es) selbst in jeder Hinsicht festgelegt. So wurden, meint er,
in der Wirkungsgeschichte der aristotelischen Topik die Gesichts-
punkte der Substanz sowie der Ursache und Wirkung bevorzugt, «aus-
gewihlt»: Ingeniosissimi itaque uirorum ... communia ista capita ... excerpsere
1,2,8.9,20-23;vgl. 1, 11, S. 63, 5-7;1, 25,S. 145, 19-20). M.a.W. man
hitte auch einen anders akzentuierten oder iiberhaupt einen anderen
Entwurf einer Topik, der andere Standpunkte bezieht, und damit eine
andere Forschungsrichtung zur Geltung bringen koénnen. Wenn
R. Agricola in seiner « Topos-Tafel» ein Raster zur Bestimmung seiner
Welt vorlegt, welches von den Entwiirfen seiner Vorginger bewult
abweicht (1, 4, S. 22,1-24,20; 1, 28, S. 170,1-172,34), so glaubt er nicht,
damit ein fiir alle Zeiten und Forscher giiltiges Programm gefunden, an
der Relation von Sprache und «Sache» gewonnen zu haben. Er wollte
damit keinen universal giiltigen, wenn auch einen in seiner Sicht giil-
tigen Standpunkt beziehen. Denn er betont ausdriicklich, dal3, wolle



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 411

jemand einer anderen «Topos-Tafel» folgen und nicht der seinen, er
nichts dagegen einzuwenden habe, vorausgesetzt, man habe wie er
selbst die /oc7 exakt und klar dargestellt und erklirt, d. h. die der Sprache
und den «Sachen» eigene perspzcurtas, von der schon gesprochen wurde
(S. 405), zur Geltung gebracht, was fiir ihn so viel heil3it wie, dafl man
«der Natur und Ordnung der (immer schon von der Sprache bestimm-
ten) Dinge und Sachverhalte» oder den res propositae gefolgt ist (I, 4,
S. 24, 20-25).

Inwiefern ist R. Agricolas « Topos-Tafel» jene in der Natur und
Ordnung der res propoesitae begriindete Auswahl, welche apertissime et
distinctissime die Topoi als jene allgemeinen relationalen Gesichtspunkte
erklirt und darstellt, die als vermittelnde Instanz Forschung, nimlich
einen methodisch argumentierenden Diskurs und somit eine rational
begriindete Welterkenntnis erméglichen? R. Agricola wiirde wahr-
scheinlich mit dem Hinweis darauf antworten, dal} seine Joc/ mit den
aufzuweisenden Sachverhalten in Zusammenhang stehen (I, 2, S. 7,
18-22), d. h. in einer Kohirenz mit diesen (I, 4, S. 22, 2-5), und alle an
einem bestimmten geschichtlichen Ort der Forschung (11, 6, S. 207, 6ff.,
bes. 30) méglichen, d. h. als erkannt und anerkannt wirksamen (I, 3,
S. 16, 10-13) allgemeinen Beziehungen erfassen, welche die betreffen-
den Sachverhalte oder res propesitae fir eine Kommunikationsgemein-
schaft von Forschenden in ein kohirentes System einbinden 4. Insofern
folge er mit seiner « Topos-Tafel» der Natur und Ordung der Sachver-
halte, ihrem «System der Kohirenz». Insofern beansprucht seine Tafel
zugleich auch, vollstindig zu sein und universal, d. h. offen fiir alle
vorgegebenen Sachverhalte, die als vorgegebene (propositae) immer
schon sprachlich bestimmte, nimlich benannte sind und nicht, wie es
oben hieB3, 7m-mensae. Da seine Tafel gegeniiber neuen Fragestellungen
offen sein soll (I, 2, S. 9,20-23; I, 25, S. 145, 19-20, ferner I, 1, S. 63,
1-14; 1, 13, 8. 75, 31ff.; 11, 4, S. 198, 5-6), muB sie als ein erweite-
rungsfihiges Raster angesetzt werden, das im Fortgang der Forschung

34 Wissenschaft ist im Sinn R. Agricolas ein systematisches Unterfangen (I, 2, S. 191,
14-16; vgl. Anm. 21). Dabei meint System (collectzo) nicht nur die Widerspruchslosigkeit
beliebiger, sozusagen akkumulierter Aussagen iiber einen Sachverhalt (vgl. S. 409), son-
dern einen durch einen theoretischen Standpunkt, auf Grund dessen eine bestimmte
Auswahl festgelegt ist (ebd.), vermittelten Zusammenhang, welcher als Synthese die
vielen comprebensiones de una re und propositiones als Momente eines Umfassenderen begreift
und so eine bestimmte res proposita auf Grund ihrer Kohirenz mit anderen (cobaerere rebus)
ortet (I, 4, S. 22, 2-5).



412 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

verindert und umorientiert werden kann. Insofern bestimmt sich fiir
R. Agricola das «System der Kohirenz» im Fortschreiten (pro-gressus)
menschlichen Wissens (II, 6, S. 207, 30) je neu.

Die «Topos-Tafel» von R. Agricola ist dichotomisch aufgebaut,
d. h. logisch nach dem Prinzip vom ausgeschlossenen Dritten struktu-
riert, und insofern vollstindig?*. Thre Auswahl von Topoi, die es als
allgemeine Bestimmungen eines Sachverhalts gestatten, das im jeweili-
gen Sachverhalt Zustimmungsfihige oder probabile aufzufinden (I, 2,
S.9, 30-31; vgl. unten S. 415£.), bildet und stiftet ein vollstindiges und
eindeutiges Raster, welches den jeweiligen Gegenstand der Forschung
(res proposita) in einem System (collectio) so ortet, dal3 er mit allen
anderen Sachverhalten in einem Verhiltnis der Kohirenz steht; dieses
«System der Kohirenz» erfa3t «die universelle Breite dessen, was in
ihm eingeteilt wird» (I, 7, S. 44, 1-2). Es ist in allen Endpunkten seiner
Dichotomien erweiterungsfihig, sofern neue differenzierende Ge-
sichtspunkte eingebracht werden kénnen. Es ist anderseits, blickt man
auf seine erste fundamentale Dichotomie im Kontext dessen, was
R. Agricola zur aristotelischen « Welt der Substanzen» sagt, selbst schon
dabei, sich als Ganzes zu verindern und der Forschung ein reduziertes
kategoriales Raster anzubieten, welches zugleich eine Neuorientierung
des Weltbildes oder «Systems der Kohirenz» einschlief3t.

Denn die fundamentale Dichotomie zwischen den sog. loci intern:
und Joci externi, d. h. zwischen allgemeinen Gesichtspunkten, die einen
Sachverhalt in das System einbinden, sofern sie «etwas 7# den Sachver-
halten selbst» sind oder dies nicht sind (1, 4, S. 22, 4-6.12—-14; vgl. 1, 2,
S. 9, 16-18), bedingt dadurch, daB3 alles, was /7 den Sachverhalten ist, als
Substanz interpretiert wird (I, 4, S. 22, 14-16. 23, 7-8), im formalen
Aufbau der «Topos-Tafel» eine Konzentration auf den Begriff der
«Substanzx». Nun steht aber eben dieser Begriff bei R. Agricola in einer
Klammer, in der sich die Streichung desselben und damit die Reduktion
der «Tafel» auf die sog. dulleren Topoi ankiindigt oder, was sachlich
dasselbe ist, eine neue, semantische Interpretation des Substanzbegriffs

3% Der Beweis, daB dies das Strukturprinzip der « Topos-Tafel »ist, kann im folgenden
nur mit einigen Hinweisen gebracht werden. Er iiberschreitet angesichts des Umfangs der
«Topos-Tafel» das MaB, welches einem Aufsatz gesetzt ist. Zum dichotomischen Ver-
fahren der Sprache vgl. oben S. 399 mit Anm. 19. Offenbar anderer Auffassung ist
A. Faust, Dialektik (= Anm. 27), 125, wenn er meint, R. Agricola habe mit seiner
«Topos-Tafel» «ein zwar véllig prinzipienlos aufgebautes, aber fiir Unterrichts- und
Disputationszwecke doch duBerst praktisches Ficherwerk geschaffen».



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 413

eroffnet, welche diesen als die Bedeutung einer Benennung fafit und
dabei auf ein Ursachenwissen der Sprachgemeinschaft reduziert, wel-
ches sich in der Definition festhalten lasse (oben S. 397f.), und zugleich
diesen Term benutzt, um die in jeder Erkenntnis und Forschung vor-
ausgesetzte Einheit des Gegenstandes oder Sachverhalts zu markieren.
Diese «Substanz», welche R. Agricola in der Definition des Sachver-
halts als Forschungsziel anstrebt (I, 4, S. 22, 16—17), wird durch Ahn-
lichkeitsbeziehungen bestimmt; und auch das vermittelnde zertzum,
welches neue Aussagen iiber die Welt erméglicht, ist stets ein sizile (1, 2,
S.8,8-14. 9, 16-18; 1, 5, S. 27, 18-20; II, 28-29, S. 362-372).

Damit wird der locus ex similibus zam grundlegenden Gesichtspunkt
oder Leittopos (I, 4, S. 24, 6-8; 1, 25, S. 143, 14-18). Nun betont aber
R. Agricola: «Was verglichen wird, ist gewil3 aulerhalb des Sachver-
halts ... und auch die Riicksicht, unter der etwas verglichen wird, ist
aullerhalb desselben» (1, 25, S. 143, 12—-14). M.a.W. im locus ex similibus
sieht er einen Jocus externus. Dieses AuBlen bestimmt das Innen eines
Sachverhalts, ist die Weise, wie die Sprache etwas bestimmt, in das
«System der Kohirenz» einbringt.

Sprechen und Denken zielt auf Ahnlichkeitsrelationen. Dies kommt
in aller Deutlichkeit in R. Agricolas Abhandlung zur Universalienfrage
zur Geltung, welche Phrissemius seiner Ausgabe von De inuentione dia-
lectica hinzugefiigt hat; es findet sich in unserer Ausgabe auf S. 37-41.
Das simile wird hier als jenes commune, welches Wissenschaft erméglicht,
bestimmt, damit ganz allgemein als das, was die Topik ausfindig zu
machen sucht. Als dieses Allgemeine oder commune ist es genau das, was
in der Sprache mitgeteilt werden kann (communicabile multis) und
zugleich das eigentliche #niuersale, genauer die Begriindung desselben,
sofern dieses «etwas ist, was in der «Substanz> oder im «Wesen> von
etwas existiert, dessen szzile im «Wesen» eines anderen gleichfalls gefun-
den werden kann» (S. 37,10-38,5). Deshalb ist das Universale fiir
R. Agricola nichts anderes als eine «das «Wesen» betreffende Ahnlich-
keit in vielen» (essentialis quaedam in multis, ut ita dicam, similitudo: S. 38,
10-12). Das Einzelne jedoch ist fiir ihn Einzelnes auf Grund einer
incommunicabilis proprietas, d. h. auf Grund einer Inhaltlichkeit, die sich
nicht vermitteln und so in einem Diskurs mitteilen 143t, da man nichts,
was ihr dhnlich ist, finden kann: e/ (proprietati) nulla alia possit similis
inuenire (S. 38,12-39,2), eine Position, die sich mit dem deckt, was
R. Agricola iiber die res immensae, die unvermittelte und unvermittelbare
Vielheit des Einzelnen im einzelnen, d. h. der «ersten Natur», gesagt



414 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

hat. Deshalb kann, so betont er, nur das Universale als simile communi-
cabile, welches als solches «selbstverstindlich die <Sache» selbst, nimlich
extra animam, ist» *¢, Gegenstand des Wissens und der Forschung sein,
und nicht «die individuelle Differenz, wie die Skotisten sagen» (S. 41,
9-10) *’. Das von R. Agricola in seiner « Topos-Tafel» angezielte «Sy-
stem der Kohirenz aller Sachverhalte», um welches sich die Forschung
im Aufbau ihrer Welt bemiiht, ist nichts anderes als das Gesamt der
similia communicabilia.

3. Die vermittelnde Instanz des kohdirent Ausgesagten oder « Plausiblen »

Die ars inueniendi des R. Agricola ist eine Methodenlehre, wie man
vom gesicherten, bekannten und anerkannten Wissensstand aus in einer
Kommunikationsgemeinschaft von Forschenden, in welcher die Sach-
verhalte (7es) und nicht die Autorititen zihlen (I, 3, S. 18, 17-19),
Probleme l6sen und zu einem neuen Wissensstand gelangen kann.
Keine Forschung beginnt bei Null; und es gibt kaum ein Wissen, das
nicht erweiterungsfihig und neu bestimmbar, somit aber auch bezwei-
felbar ist und faktisch bestritten wird (I, 1, S. 2, 18-21; 1II, 6, S. 207,
9-14). Die wissenschaftliche Klirung eines Problems verlangt nach
R. Agricola den Riickgriff auf etwas, was bekannter und mehr erforscht
ist als das, was in Zweifel gezogen wird (I, 1, S. 2, 6-8; 1, 2, S. 6, 5-6. 8,
8-12), und damit auf ein simile communicabile. Dieses Universale im Sinn
R. Agricolas ist das, was im Hinblick auf einen Sachverhalt und damit

36 «Dal3 es ein Universale extra animam, so wie wir es oben definiert haben, gibt,
scheint mir nur ein MiuBigginger zu fragen und ein Blinder zu verneinen» (S. 39, 24—
25).

37 Die Aussageabsicht dieses Kapitels ist m. W. bisher in der Forschung nicht erfal3t
worden. Nach A. Faust, Dialektik (= Anm. 27), 124. 127 sucht R. Agricola hier eine
Antwort auf die Universalienfrage im Sinn der Via antiqua; seine Lésung sei ein Kom-
promif3 zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus. Nach A. Hyma, Renaissance to
Reformation, Grand Rapids, Mich. 1951, 163, ging es auf einer weder realistischen, noch
nominalistischen Basis darum, den Thomismus gegen skotistische Angriffe zu verteidi-
gen. Wie die Darstellung zeigen will, geht es m. E. hier um eine topische Konstitution der
Universalien und damit des Gegenstands menschlicher Erkenntnis (7es proposita), d. h.
nicht um «die Naturen, welche die Sachverhalte je fiir sich besitzen», sondern um «die
Beziehung, welche die res erhalten (!), wenn sie untereinander verglichen werden» (I, 27,
S. 162, 35-163, 2), m.a.W. um eine similitudo communicata. Inwiefern R. Agricola hier ein
neues Paradigma der Erkenntnistheorie einfiihrt, zeigt deutlich das Kapitel « Das Wesen
der similitudo» bei E. HOCHSTETTER, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wil-
helms von Ockham, Berlin und Leipzig 1927, 103—108.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 415

im Hinblick auf das «System der Kohirenz aller Sachverhalte» die
Zustimmung des Forschenden finden kann; insofern ist es ein probabile,
etwas «Plausibles», zu dessen methodischer Findung die topischen
Gesichtspunkte dienen sollen (I, 1, S. 2, 12-16; I, 2, S. 9,30-31).
Das probabile als «das, woriiber man «<plausibel> (probabiliter) einen
wissenschaftlichen Diskurs fiihren, d. h. argumentieren kann» (II, 7,
S. 212, 30; vgl. I1, 2, S. 192, 19), ist nicht das Wahrscheinliche, das mehr
oder weniger Gewisse und Gesicherte, fiir das man Griinde und Gegen-
grinde zugleich angeben kann und deshalb tber eine Meinung (opsnio)
nicht hinauskommt (I, 6, S. 207, 16—-20); dies betont R. Agricola gegen
die Beurteilung der Topik bei den zeitgenéssischen Scholastikern (vgl.
oben S. 403). Es ist auch nicht das Nur-Plausible, welches als faktisch in
einer Gesellschaft Geltendes nicht um den Grund seiner Plausibilitit
und iberzeugenden Wirkung weil3 (vgl. Anm. 14 sowie S. 401f.). Viel-
mehr ist das probabile einerseits ganz in Anlehnung an das « Endoxon»
der Topik des Aristoteles das, woriiber «entweder unter allen Menschen
oder unter den meisten oder den Weisen, seien es bestimmte oder alle
oder die meisten oder die als bewihrt geschitzten (spectatis probatis-
que)», eine hinreichend begriindete gemeinsame Ansicht oder Uber-
zeugung gegeben ist (I, 2, S. 192, 20-28; vgl. Topik I 1, 100b 21-23).
Anderseits, « wird doch vieles gesagt, was nicht geschehen kann», bedarf
diese Ortung des probabile als des Bewihrten einer grundlegenden Pri-
zision, welche die Autorititen selbst bindet und mif3t, sofern diese als
solche im wissenschaftlichen Diskurs bei der Suche nach Axiomen,
Theorien, Argumenten, welche die Terme von propositiones zu ver-
mitteln und somit Thesen zu begriinden vermdégen, nicht zihlen sollen.
Insofern definiert R. Agricola das probabile als «das, was angemessen
und kohirent, «<stimmig) iiber einen vorgegebenen Sachverhalt gesagt
wird» (II, 2, S. 192, 28-33) und deshalb Zustimmung finden und einen
Konsens begriinden kann. Denn das Ziel des «plausiblen» Argumen-
tierens (probabiliter disserere) ist die konstruktive Vermittlung einer
Zustimmung, ein fidem astruere bzw. ein fidem facere, wobei das probabile
das gesuchte vermittelnde Argument (I, 1, S. 2, 9-10) darstellt, welches
die Topik mittels einer systematischen Zusammenstellung aller welter-
schlieBender Gesichtspunkte als wedium inueniendum (1, 2, S. 8, 18-19;
I1, 1, S. 178, 17-18), als angesichts eines bestimmten Problems gesuchte
Vermittlung, finden will. Das probabile ist also nicht, wie W. Risse

38 Logik (= Anm. 15), 17f.



416 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

meint 38, das Beweisbare, sondern das, was den Beweis des in den Wis-
senschaften Beweisbaren vermittelt (II, 7, S. 263, 32-35), und somit,
sofern es eine bestimmte Problemlésung erstmalig erméglicht, das Fort-
schreiten von Wissenschaft, den progressus scientiarum, trigt. Weil die
Suche nach dem probabile als dem, was kohirent (apte consentaneeque)
von der «Sache» ausgesagt werden kann und wird, vom iiberlieferungs-
geschichtlich und sachlich Bewihrten ausgeht und dieses im Blick auf
Ahnliches und Unihnliches in Frage stellt, steht dieses «Plausible
selbst in einem Prozel3 der Bewihrung oder Forschung, Als kohirent
Auszusagendem geniigt ihm im Prozel3 dieser Bewihrung nicht der
Nachweis von Widerspruchsfreiheit (II, 6, S. 207, 16-18; vgl. S. 409;
422f.). Denn dieser zeigt nur, daf3 eine bestimmte Synthesis méglicher-
weise giiltig ist, nicht aber, ob sie die im Fortschreiten der Wissenschaf-
ten hier und jetzt geltende Synthesis ist, d. h. die «Sache, sofern sie von
einem bestimmten Standpunkt aus angesprochen wird» (pro conditione
rei propositae: 11, 2, S. 193, 11-13; vgl. 11, 6, S. 206, 23-26, ferner II, 3,
S. 197, 7-10).

4. Die sprachliche Vermittiung

Im Proémium seines Werks beginnt R. Agricola unmittelbar mit
einer Reflexion auf die Struktur von «Rede» oder Sprachhandlung und
damit von Sprache: Oratio quaccunqgue de re quague instituitur (1, 1, S. 1,
6-7). Jede sprachliche Handlung bezieht sich stets auf einen bestimmten
Sachverhalt und thematisiert diesen: «Sie lehrt jenem, der sie hort,
etwas», nimlich was der Sprecher iiber den Sachverhalt denkt (I, 1, S. 1,
7-10; II, 2, S. 192, 4-6). Sprachliche Handlung ist fir R. Agricola
wesentlich Ausdruck und Gestaltung des Denkens sowie Kommunika-
tion mit anderen Subjekten. In seinem Sprachmodell betont er dessen
Dreipoligkeit: Sprecher — Horer — Thema oder Sachverhalt werden in
einer Sprachhandlung miteinander vermittelt (I1, 2, S. 192, 6-7). Dabei
liegt die Betonung auf der Vermittlung der Sprecher-Horer-Relation
durch ihre jeweilige Bezogenheit auf den Sachverhalt, iiber den gespro-
chen wird, geht es hier doch primir um die Sprache der Wissenschaft
und Forschung, d. h. um die Struktur einer bestimmten Sprachhand-
lung. Diese sagt stets etwas iiber eine Sache bzw. einen Sachverhalt (7es)
aus. «Sachbezogen » ist nicht nur der Sprecher, sondern auch die Zustim-
mung des Horers, welche, abgesehen von dem Fall, daB3 der Sprecher
nur das Verstindnis des Hérers sucht, sofern er etwas erklirt (expositio),



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 417

und nicht einen Konsens anstrebt, wie dies bei einer eigentlichen argu-
mentatio der Fall ist, stets das Ziel des Sprechenden darstellt (1, 1, S. 1,31—
2,65 11, 4, S. 198, 5-06).

Sofern die sprachliche Handlung Ausdruck von Gedanken des Spre-
chers, seiner Sicht der Sachverhalte ist, hat sie Zeichencharakter.
«Wenn die Sprachhandlung Zeichen fiir jene <Sache> ist, die der Spre-
chende in seinem «Gemiit> begriffen hat, dann ist es klar, dal3 es ihre,
nur von ihr zu leistende Aufgabe ist, das zu zeigen und erklirend zu
entfalten, zu dessen Bestimmung sie bestimmt ist» (I, 1, S. 1, 14-16;
vgl. I, 10,S. 58, 14-15;1,22,8S. 117, 3-4; 11, 5, S. 205, 11-12). Die Sache
bzw. der Sachverhalt (res) kann m.a. W. in einer Gemeinschaft nur
durch Sprache vermittelt werden. Warum, wie und in welchen Grenzen
vermag eine Sprachhandlung eine «Sache» zu vermitteln?

Der Sprechende sucht die Zustimmung des Horenden, indem er
vom Bekannten und Anerkannten ausgeht (I, 1, S. 2, 6-8). Er wird
selbst zu durchschauen (perspicere) suchen, «was im jeweiligen Sachver-
halt gegeben ist und «systematisch» zusammenstellen, was in Kohirenz
steht, was sich widerspricht, wohin ein jedes in seinen Konsequenzen
fithrt und was dabei herauskommt» (I, 1, S. 3,2—4; vgl. I, 2, S. 8,8-14).
Er wird sein Verstindnis des jeweils Angesprochenen nicht nur dar-
zulegen, sondern so, daf} es die Zustimmung des Hérenden findet, zu
begriinden suchen (II, 16, S. 258, 6-14; 11, 17, S. 261, 2-9. 263,32-264,
1; 11, 18-23, S. 265-306). Beides, expositio und argumentatio, geschieht
durch eine sprachliche Handlung, welche als Zeichen fl_{ngiert. Beides
erstellt die «Durchsichtigkeit», perspicuitas orationis et rerum; doch, so
betont R. Agricola, Klarheit in der «Sache» hingt nicht nur von expositio
und argumentatio, d. h. nicht nur vom Sprachlichen, ab, sondern auch
von der « Natur der Dinge und Sachverhalte»: illud non erit ignorandum
nobis perspicuitatem orationis uerbis constare et rebus ... Rerum autem per-
Spicuitas partim in natura illarum, partim in tractatu (scil. expositione et
argumentatione) consistit (11, 3, S. 196, 20-21. 26-28). Denn die perspi-
cuitas rerum hinge von etwas ab, «was nichts mit der Ebene sprachlicher
Mitteilung (ratio dicendi) zu tun hat, wird sie doch mit den Dingen und
Sachverhalten selbst in die Rede, wie beschaffen diese auch immer sein
mag, eingebracht» (II, 3, S. 196, 29-31). «Von Natur aus» kénnen
Dinge und Sachverhalte mehr oder weniger klar und deutlich sein, sagt
R. Agricola, so daB} sie vom Menschen nur in diesem Mehr oder Weni-
ger erkannt und angesprochen werden kénnen; insofern bestehe die
perspicuitas rerum auch bzw. «teilweise» in der «Natur der Dinge und



418 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

Sachverhalte» (ebd., Z. 28-29). Was bedeutet diese Behauptung: a/ize
res natura obscuriores, aliae apertiores?

Im Hinblick auf die These von der «rein sprachlichen Orientierung
der Logik bei Agricola» 37 stellt sich die Frage, ob fiir R. Agricola ein
Sachverhalt in dem, was er ist, bzw. ein Ding rein sprachlich konstituiert
ist oder nicht. Diese Frage 148t sich prizisieren. Denn im Hinblick auf
die oben eingefiihrte Unterscheidung einer «ersten» und einer «zweiten
Natur», d. h. einer solchen der res zmmensae oder des unbestimmt vielen
Einzelnen in seiner Einzelheit und Einzigkeit und einer solchen der
similia communicabilia, die mit der menschlichen Sprache koextensiv ist,
stellt sich die Frage, ob die «erste Natur» als vor- und auBBersprachliche
die «zweite» oder natura humana in ihren Gehalten, den similia commu-
nicabilia, bestimmt und festlegt, so daB3 letztere irgendwie als Abbildung
der natura prima begriffen werden kann. In dieser Frage kommt das
bisher subkutan vorhandene Problem zur Sprache, was R. Agricola
unter dem von ihm vertretenen Realismus der Universalien, d. h. was er
darunter versteht, daB diese als Ahnlichkeitsrelationen «selbstverstind-
lich extra animam » sind. Impliziert dieses extra animam sowie das Mehr
oder Weniger «natiirlicher Evidenz» von Dingen und Sachverhalten
eine Deutung der Korrespondenz von Sprache und «Sache» im Sinne
einer Abbildtheorie, wie sie R. Agricola an zwei Stellen (I, 13, S. 75,
25-76,2; 1, 25, S. 142, 6-7) fir die menschliche Wahrnehmung und
Erkenntnis vertritt?

Sollte die «Sache» in irgendeiner Weise schon vor ihrer sprachli-
chen Bestimmung und ErschlieBung selbst schon eine bestimmte sein,
die als solche sich in der Sprache als Zeichensystem widerspiegelt,
wobei aber die Sprachzeichen etwas Nachtrigliches, nimlich bloBe
Zeichen fiir Gedanken sind? Sollte R. Agricola einen Universalienre-
alismus und einen nominalistischen Konzeptualismus zugleich, einfach
nebeneinander behaupten, also die kognitive Valenz der Sprache, in der
in urspriinglicher Weise die «Sache» gegeben ist, gerade nicht denken?
Sollte die bis hierher vorgelegte Interpretation hier am entscheidenden
Punkt scheitern?

Es gibt eine Stelle in De inuentione dialectica, welche dem im «Ko-
hirenzmodell» implizierten Sprachdenken zuwiderzulaufen und den
gerade geduBerten Verdacht zu bestitigen scheint, nimlich das Kapitel

39 A. Faust, Dialektik (= Anm. 27), 133f.; vgl. W. Rissg, Logik (= Anm. 15), 16f.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 419

«De nomine rei» (I, 22, S. 117, 1-119, 25) . Eine der Grundlagen
sprachlicher Zeichensysteme, die Namengebung oder Benennung, be-
ruht auf einem Konsens rein konventioneller Art (I, 22, S. 117, 3-4).
Insofern gilt fiir den Aufbau eines Lexikons einer Sprache: Die «Sub-
stanz» der «Sache» ist bei allen Vélkern dieselbe, die Namen aber sind
verschieden; deshalb, so meint R. Agricola, kénne er nicht einsehen,
warum man die Benennung als topischen Gesichtspunkt unter die Joc/
interni, welche das kennzeichnen, was ## der substantia rei sei, rechnen
wolle (I, 22, S. 118, 11-13). Seiner Meinung zeige dieser Gesichtspunkt
nur etwas der «Sache» Aufleres an und bringe, sofern die Benennung
von Sprache zu Sprache differiere, nur etwas Akzidentelles zur Geltung.
Was ist hier mit der «Substanz» der Dinge und Sachverhalte gemeint,
die fiir alle Sprachgemeinschaften identisch ist? Eine vorsprachliche,
vielleicht sogar eine vorbegriffliche Welt bestimmter Inhalte, fiir die
alle einzelnen Sprachen nur als Zeichen fungieren?

Im Hintergrund von R. Agricolas Aussage steht jenes Sprachmodell,
welches Aristoteles in seiner Einleitung zu Perihermeneias anspricht (1,
16a 3-8). Somit wire zu fragen, ob die nomina diuersa als Zeichen auf die’
«bei allen identischen <Eindriicke> der Seele», von denen Aristoteles
dort spricht, verweisen, und, wenn dies zu bejahen ist, ob sie nur auf
diese oder auch auf das verweisen, was die genannten «Eindriicke»
nachbilden, d. h. auf die deshalb, weil sie mit «den bei allen identischen
«Eindriicken> der Seele» dhnlich sind, «bei allen identischen Tpayuato,
oder Sachverhalte». Sofern Aristoteles das Verhiltnis beider in allen
Sprachgemeinschaften identischen Ebenen zueinander, jene der «Ein-
driicke» und jene der Sachverhalte, als Ahnlichkeit charakterisiert, mag
sich eine Abbildtheorie nahelegen, welche in den «Eindriicken» der
Seele, d. h. in der menschlichen Erkenntnis, nichts anderes als eine
Wiedergabe vorgegebener Inhalte, des ontisch Wahren (uerun quod est),
wie Thomas von Aquin mit einem Wort Augustins gesagt hat, sieht 4!
Die Moglichkeit der Ubersetzung von einer Sprache in die andere
griindet nach diesem Modell im Verweisen auf eine alien Sprachge-
meinschaften gemeinsame, als identisch vorgestellte « Welt der Sach-

40 Eine weitere Stelle (I, 23, S. 127, 31-128, 15), an welcher die These « posse rem sine
oratione et orationem sine re esse» begriindet wird und dies in Bezug auf Gestus bzw. Mythos
gezeigt wird, geht auf das hier anstehende Problem einer vor- und auBersprachlichen
«Welt der Dinge» nicht ein.

1 Summa theologica I, q. 16, a. 1; In De Interpretatione, I, lect. 3, 6 (28). — Augu-
stinus, Soliloquia, 5.



420 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

verhalte», der eine allen Sprachgemeinschaften gemeinsame « Welt der
Eindricke und Gedanken» eindeutig zugeordnet ist (De int. 1, 16 a
9-18). Ist fiir letztere als von der menschlichen Vernunft begriffene die
Sprache nichts Konstitutives, ist die Sprache fiir das Begreifen und
Denken nur etwas Nachtrigliches, ausschlielich in der Ubereinkunft
einer Gemeinschaft begriindete Willkiir («signe arbitraire»), dann
kommt dieser Sprache als Zeichensystem in seiner (synchronen und
diachronen) Kohirenz von sich aus keine kognitive Valenz zu, sondern
nur eine abgeleitete Funktion fiir das Erkennen, eine in der Kohirenz
eines vorsprachlichen Denkens und Begreifens begriindete blo3e Zei-
chenfunktion. Sprache erschliefit, nur so gesehen und nicht mit der
Ebene der «Eindriicke» der Seele so zuinnerst vermittelt, da3 der
Erkenntnisvollzug des Menschen immer schon «innere Sprache» oder
Sprachform ist, niemals Welt, sondern gibt so, nur als konventionelles
System gesehen, einzig etwas schon vorgingig Erschlossenes wieder.
Dal sie als Zeichensystem funktioniert, ist ihr in diesem Fall etwas
AuBeres, nicht in ihr begriindet, sondern in etwas anderem, sei dies die
Kohirenz der gedachten Welt, sei dies die Kohidrenz dessen, was ist, des
ontisch Wahren bzw. iiberhaupt eine wie auch immer begriindete vor-
sprachliche Kohidrenz als «erster Natur».

Eine solche Interpretation der Zeichenfunktion von Sprache wird
dem Kontext bei R. Agricola nicht gerecht. Zugleich wird auch eine
Deutung, welche die res als etwas ausschlieBlich durch Sprache, Sprach-
handlung und ihre Form Bestimmtes und Bestimmbares ansetzt und in
der substantia ref etwas Nur-Sprachliches sieht, d. h. etwas, was nur von
der Lautgestalt des «signe arbitraire» und seines (synchron und dia-
chron) kohirenten Systems bestimmt wird, nicht der Aussage gerecht,
daB3 diese «Substanz» etwas in allen Sprachgemeinschaften Identisches
ist. Die res oder res significata ist, sofern sie bezeichnet wird, nicht mit
dem Bezeichnenden identisch, auch wenn sie durch die bestimmte
Lautform des Zeichens im Kontext einer Sprache stets eindeutig fest-
gelegt ist, wie R. Agricola selbst es zumindest im Hinblick auf das
dichotomisch strukturierte Benennungsverfahren der Sprache aufge-
wiesen hat. Diese res significata wahrt ihre Differenz zur Benennung und
sprachlichen Darstellung gerade, sofern sie sich in Sprache darstellt und
so fiir die Sprachgemeinschaft Gestalt gewinnt. Differenz heif3t nicht
Trennung. Sprachzeichen und bezeichnete «Sache» (res) sind untrenn-
bar aufeinander bezogen, verflochten, um ein Wort des Sophistes zu
gebrauchen. Wenn R. Agricola im Hinblick auf die am Vorbild sprach-



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 421

licher WelterschlieBung orientierten Definitionen (I, 5, S. 27,34-28,2)
sagt, diese wiirden der Erkenntnis der Sachverhalte deshalb dienen,
weil sie dem « Gemiit» ein bestimmtes sprachliches Zeichen vorgeben,
an dem sich die Gedanken festmachen lassen (I, 5, S. 28,33-29,1; vgl.
oben S.400), dann hat er an dieser Stelle die in aller Verflechtung
bleibende Differenz mit-gesagt. Die Welt des Menschen ist fiir R. Agri-
cola nicht die zu den verschiedenen sprachlichen Zeichensystemen
nachtrigliche Erfiillung und Sinngebung derselben, wie dies ein reiner
Konzeptualismus oder ein Nominalismus vertritt; doch auch die Spra-
che ist nicht nur etwas im Hinblick auf die «Sache» Nachtrigliches,
Widerspiegelung einer von ihr unabhingigen Welt. Sofern Sprache auf
Grund der Verflechtung von Sprachzeichen und Sachverhalt bzw. Ding
welterschlieende Funktion und kognitive Valenz besitzt (IT, 11, S. 237,
15), sind die erkenntnistheoretischen Standpunkte des Realismus und
des reinen Konzeptualismus aufgehoben, im Sinn des eigentlichen
Anliegens des Sprachhumanismus miteinander vermittelt 42 Ein Ding
oder Sachverhalt, beides mit «Sache» (res) gemeint, ist immer schon eine
sprachlich bestimmte, d. h. benannte oder ausgesagte res; sie geht aber
nicht einfach in der Sprache auf, wie dies bei Lorenzo Valla (1405-
1457) der Fall ist, fiir den die Sache nichts anderes als die Worte, mit
denen die Sache benannt wird, ist und voll in diese aufgeht, sofern sie
nichts anderes als die Bedeutung der betreffenden Worte ist 3. Denn die
benannte res besitzt eine «bei allen Vélkern identische «Substanzy», die
man, wie R. Agricola meint, am leichtesten in seiner Muttersprache
«durchschaue» 4, Wort und Sache, Bezeichnendes und Bezeichnetes,
beides ist zusammengesehen, wenn von der menschlichen Natur, die
mit Sprache koextensiv ist, die Rede ist; diese «zweite Natur» ist aber,
sofern sie Intention auf Welt ist, stets auf ein anderes ihrer selbst, die res
immensae als ontisches Substrat von Welt, bezogen und doch nicht mit
diesem Anderen isomorph oder Abbild einer «ersten Natur», sofern

42 DaB dies das eigentliche Anliegen des Sprachhumanismus ist, zeigt S. Otto in
seinem in Anm. 2 zitierten Aufsatz.

43 Dialecticae disputationes, I, 14. Im Ausgang von diesem Text wird S. Ottos Frage
(a.2.0., 513) verstindlich: «Ist Sprache nicht immer schon iiber die Differenz von Wort
und Begriff hinaus, hat sie nicht auch, indem sie Sachen benennt, die Unterscheidung des
begrifflichen Denkens zwischen «Wort» und <Sache> immer schon hintergangen?»

44 So schreibt er im Jahre 1484 an J. Barbirianus (J. MOLLER, Quellenschriften und
Geschichte des deutschsprachlichen Unterrichtes bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts,
Gotha 1882).



422 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

diese in ihrer unendlichen Vereinzelung als res immensae im Hinblick auf
ein bestimmtes Mal3 noch unbestimmt, wenn auch bestimmbar ist und
somit etwas Form- und Gestaltloses, wenn auch in sprachlicher Form
oder Reprisentation Darstellbares. Das Sprachmodell aus der Einlei-
tung von Perihermeneias bleibt fiir das Denken von R. Agricola letzt-
lich bestimmend. Mag er auch die Sprachbedingtheit des Denkens
gesehen haben, er dachte sie im Rahmen dieses Modells. Von einer
These, welche in der Denkform nichts anderes als die letztlich im
System des «signe arbitraire» und seiner Lautform begriindete Sprach-
form sieht, ist er weit entfernt. Dal3 die sprachliche Handlung als signum
reruzz ihr Ziel erreicht, sieht R. Agricola in Gottes Schépfermacht
garantiert. Gott hat sowohl die «Sachen» als auch den Menschen als
Sprachwesen geschaffen, und so muf3 der Briickenschlag zwischen Welt
und Sprache auch gelingen (I, 1, S. 1, 6-16).

5. Kobdrenz, Methode und Wabrbest

Im vorhergehenden sind wir einer zwei- bzw. dreifachen Kohirenz-
aussage begegnet. Es wurde gefragt, unter welchen Bedingungen ein
Diskurs kohirent ist (II, 1, S. 179, 7—15). Von den Sachverhalten und
Dingen wurde gesagt, dal3 sie untereinander in Kohirenz stehen (I, 1,
S. 179, 14) %, SchlieBlich wurde von den /e gefordert, daf3 sie Kohi-
renz begriinden bzw. ein probabile als kohirent Ausgesagtes finden lassen
1, 4, S. 22, 2-5; 1, 28, S. 172, 20-206), so dal3 jene «allgemeinen Ver-
hiltnisse» oder Ahnlichkeitsbeziechungen, welche das «System der
Kohirenz aller Sachverhalte» oder deren Natur und Ordnung bestim-
men, sich als die Weisen des cobaerere rebus bestimmen lassen (1, 4, S. 22,
5-6. 23, 16-18. 29-30).

Entscheidend ist, daf3 sich im Kontext der Begriff der Kohirenz
nicht auf Konsistenz bzw. formale Widerspruchsfreiheit reduzieren
1aBt. Letztere ist fiir die « Topos-Tafel» notwendige, keinesfalls aber
hinreichende Bedingung. Denn die Widerspruchsfreiheit ist, wie
R. Agricola sagt, etwas anderes als die konstruktive Begriindung eines
Konsens und seines Geltungsanspruchs (I, 2, S. 7, 16-18). Sofern die

# Dieser Text zeigt, «dall Dingkohirenz und Sprachkohirenz in einem Entspre-
chungsverhiltnis stehen», welches «durch die Sprachkohirenz selber bedingt» ist
(S. Otto, a.2.0., 507).



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 423

Dialektik die Funktion des probabile fir den wissenschaftlichen Diskurs
und die Forschung zu bestimmen sucht, bringt sie sachorientiert die
Kohirenz als Kriterium ins Spiel (vgl. S. 415) und schafft so «ein Orga-
non zur Unterscheidung von Wahrem und Falschem» (II, 7, S. 210,
8-15; 11, 9, S. 227, 4-06).

Wahrheit —und Forschung impliziert ein « Verhiltnis zur Wahrheit»
(11, 7, S. 212, 5-6; 11, 17, S. 262, 22ff.) — 146t sich in der hier entwor-
fenen Forschungslogik nicht als Korrespondenz zwischen einer Aussage
und einer inhaltlich bestimmten aufer- und vorsprachlichen Wirklich-
keit, einem «Referenten», denken, sondern nur als Entsprechung zwi-
schen einer Aussage und dem, was diese im «System der Kohirenz aller
Sachverhalte», d. h. in der durch die Verflechtung von sprachlicher
Darstellung und «Sache» (res), sei es Ding oder Sachverhalt, konstitu-
ierten Welt des Menschen bzw. einer bestimmten Kommunikationsge-
meinschaft ansprechen will. M. a. W. Wahrheit meint hier jene Korre-
spondenz, welche sich im Bedenken der Relation von Sprache und
«Sache» konkretisiert, nicht einfachhin eine naive, in welcher die Spra-
che und die «Sache» nicht in ihrer Verflechtung gedacht werden. Wahr
heilt eine Aussage genau dann, so kénnte R. Agricola sagen, wenn sie
mit dem von ihr im «System der Kohidrenz» intendierten Sachverhalt
iibereinstimmt. Letzterer ist aber stets nur ein Moment des in der
Sprache zur Darstellung kommenden Zusammenhangs; insofern kann
man auf die Frage «sitne id uerum an non» (11, 8, S. 222, 2ff.) nur ant-
worten, indem man auf diesen, d. h. auf die cobaerentia und collectio,
abhebt. Ein wahres bzw. ein wahr-dhnliches Urteil ¢ 148t sich nur im
Blick auf diesen Zusammenhang finden, d. h. in seinem Geltungsan-
spruch argumentativ mittels einer Topik vermitteln, die jenes katego-
riale Raster erfaf3t, welches den Zusammenhang oder die Kohirenz des
Systems begriindet.

6 So meint R. Agricola z. B., seine Sicht der Universalien als similia communicabilia sei

uerisimilimum. Ferner vgl. 11, 17, S. 262, 19ff.; 11, 20, S. 285, 15ff. sowie oben S. 398f.; zu
Aristoteles vgl. Anm. 4.






	Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik anhand von Rudolf Agricolas Dialektik

