
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik anhand von
Rudolf Agricolas Dialektik

Autor: Uthemann, Karl-Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl-Heinz Uthemann

Prolegomena zu einer Topik als
inventiver Forschungslogik anhand

von Rudolf Agricolas Dialektik

Seit der Kritik von R. Descartes und F. Bacon an der inventiven
topischen Logik ist diese praktisch ohne Wirkungsgeschichte geblieben ;

in neuzeitlichen Beiträgen zur Logik wissenschaftlicher Forschung
sucht man vergebens das Stichwort «Topik» im Sinn des aristotelischen

Organons bzw. eine Reflexion auf das, was die topische Tradition
bedachte1, nämlich auf die — in Überzeugungen und «plausiblen»,
unmittelbar Zustimmung findenden Ansichten einer Gemeinschaft zur
Geltung kommende — Relation von Sprache und Sein oder Sprache und
«Sache», auf Grund welcher die Topik als Dialektik oder Gegenzug zu
einer «Philosophie sprachlicher Darstellungskraft»2 jene Gesichts-

1 Daß die Tradition der Topik in anderen Bereichen, wenn auch nicht in ihrem
ureigensten, heute wieder fruchtbare Anregungen zu geben vermag, zeigt recht eindrucksvoll

L. Bornscheuer, Topik. Zur Struktur der gesellschaftlichen Einbildungskraft,
Frankfurt a. Main 1976. Vgl. auch W. Veit und B. Emrich in: Max L. Baeumer (Hrsg.),
Toposforschung (Wege der Forschung, CCCXCV), Darmstadt 1973, ferner die bei
L. Bornscheuer nicht bedachte Argumentationstheorie der «Nouvelle rhétorique» von
C. Perelman (Einführung bei W. A. Stoeckli, Topic and Argumentation, Archiv für
Rechts- und Sozialphilosophie 54[ 1968] 581-591). Zu G. Vico's «Ineinsnahme... von
topischer Wirklichkeitsorientierung und erkenntnisbegründender Methodizität der
Vernunft» vgl. S. Otto, Materialien zur Theorie der Geistesgeschichte, München 1979,
191-194, sowie H. Viechtbauer, Transzendentale Einsicht und Theorie der Geschichte.
Überlegungen zu G. Vico's «Liber metaphysicus», München 1977, 65—69.

2 Damit beziehe ich mich auf den programmatischen Aufsatz von Stephan Otto,
Rhetorische Techne oder Philosophie sprachlicher Darstellungskraft? Zur Rekonstruktion

des Sprachhumanismus der Renaissance, Zeitschrift für philosophische Forschung
37(1983) 497-514. S. Otto rekonstruiert die Sprachidee der rhetorischen Überlieferung
u. a. im Rückgriff auf R. Agricola sowie die topische Tradition, wobei das «Interessen-



392 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

punkte oder Topoi zu ermitteln sucht, die zur Diskussion stehende

Behauptungen so mit dem gesamten Diskurs der betreffenden Gemeinschaft

vermitteln, daß sie Zustimmung finden können, und damit den

Weg zu Problemlösungen vorzeichnen. Aristoteles sah in ihr im letzten
ein philosophisches Geschäft3, sofern dieses auf «die ersten wahren
Sätze» aus ist, welche eine jede Beweisführung letztlich voraussetzt;
diese sind aber als Prinzipien nur auf Grund ihrer selbst wahr, finden
nicht auf Grund von etwas anderem Zustimmung, sonst wären sie nicht
erste Sätze oder Axiome, sondern nur bewiesene oder zu beweisende
Sätze. Will man auf diese Prämissen «einer jeden Wissenschaft»
argumentativ zu sprechen kommen, dann kann man dies nicht in einem
unmittelbaren Ansetzen bei diesen Prinzipien selbst ; denn, so begründet

Aristoteles, es ist unmöglich, über diese auf Grund ihrer selbst etwas

argumentativ zu sagen, «da sie die ersten Prinzipien von allem sind».
Soll der wissenschaftliche Diskurs über die jeweils entscheidenden

Grundsatzfragen hier nicht mit dem Hinweis, Axiome lassen sich nicht
beweisen, sondern sind im Blick auf eine durch ihre Ableitungen zu
erweisende Nichtwidersprüchlichkeit zu wählen und d. h. zunächst

intuitiv zu erfassen, abbrechen, will man also nicht-deduzierbare
Prämissen mit Argumenten erörtern, dann muß man, meint Aristoteles,
«durch die Endoxa hindurchgehen», d. h. das, was es an Uberzeugungen
in einer Gemeinschaft gibt, die in dem betreffenden Fall eine Zustimmung

finden und begründen können, durch-gehen, nämlich vergleichen,

Ähnlichkeiten suchen, Zusammenhänge oder Kohärenzen
entdecken. Dies ist der Weg, wenn man die Prämissen klären will ; er führt
vom Wahrähnlichen zum Wahren. In diesem Sinn ist Topik ein inventives,

Wissenschaft ermöglichendes Unternehmen, welches «den Weg
zu den Prinzipien aller <Methoden> oder Wissenschaften eröffnet» 4,

defizit » für dieses Thema « gerade aus philosophischen Gründen verständlich » wird (49 7).
Den Ausgangspunkt bildet Aristoteles Sprachphilosophie, wie sie in der Topik und
Rhetorik zum Tragen kommt und mit jener aus der Einleitung zu Perihermeneias (vgl.
unten) konkurriert. Im Bedenken der sprachlichen Erschließung der Welt oder kognitiven

Valenz der Sprache fungiert die Rhetorik, wie Aristoteles sagt, als Gegenstrophe der
Dialektik (Rhet. 1, 1354 a 1); inwiefern die Topik oder Dialektik in ihrer Sachgerich-
tetheit Gegenzug zur philosophischen Rhetorik ist, wird sich im folgenden zeigen.

3 Diese These und ihre Begründung kann sich auf Aristoteles, Topik II, 100 a
30—b 21 zusammen mit Topik I 2, 101 a 27—28. 36—b 4 berufen; das folgende stützt sich
auf diese Texte.

4 Zur Interpretation von Topik I 2, 100 a 36—b 4 ist die Unterscheidung von èK und
7tepi zu beachten; ersteres meint die Begründung einer Argumentation, zweites den



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 393

also ein Instrument der Forschung für den Fall, daß die Prämissen in
Frage stehen, d. h., modern gesprochen, für die Wissenschaften in ihren
kritischen und zugleich innovativen Phasen. Sofern die Topik bei den

«Endoxa» ansetzt, wendet sie sich der «Sache» vom sprachlich Fixierten
her zu und sucht klärende Gesichtspunkte, sofern sie die «Sache» immer
schon in ihrer Relation zum Sprachlichen bzw. die Sprache in einem

ursprünglichen, konstitutiven Bezug zur «Sache» sieht, Sprache also

nicht als ein unabhängig von der «Sache» geschaffenes, nur nachträglich

auf diese bezogenes Zeichensystem auffaßt. Es geht um die sprachliche

Erschließung von Welt und um Wissenschaft als ein Moment
derselben, sofern dabei Neues gesagt bzw. gefunden und mit dem
Bisherigen vermittelt wird.

Im Verzicht auf eine inventive Funktion manifestiert sich ein
praktischer Konsens moderner Werke zur Forschungslogik 5, dessen

geschichtliche Herkunft dort nicht befragt wird. Die Findung von Neuem,
eines produktiven Gedankens, einer Hypothese, Theorie oder
experimentellen Methode gilt im Gefolge des im 17. Jahrhundert einsetzenden

Geniekults 6 bei Autorendes 19. Jahrhunderts wiej. von Liebig und
C. Bernard als Frucht des Zufalls, der Phantasie und Einbildungskraft
des Einzelnen und entzieht sich grundsätzlich einer Methodenreflexion
und Logik. Seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert7 bestimmt diese

These vom rein intuitiven oder primär intuitiven Ursprung wissen-

Gegenstand, über den argumentiert wird. Vgl. Topik I 1, 100 a 18—20. 27—30. Der
philosophische «Durchgang» durch die «Endoxa» zielt auf Ähnlichkeiten, die zu erkennen,

den treffsicheren Philosophen verrät (Rhet. III 11, 1412 a 11—13 mit I 1, 1355 a

14-18; Topik I 17, 108 a 6-17; vgl. S. Otto, a.a.O., 502).
Es würde den Rahmen eines Artikels sprengen, diesen Konsens im einzelnen zu

belegen. Wenn im folgenden einige Autoren ausdrücklich zitiert werden, so stehen ihre
Namen für viele andere. Kritische Anfragen an diesen Konsens finden sich bei
N. R. Hanson, Is There a Logic of Discovery?, in: H. Feigl and G. Maxwell (ed.),
Current Issues in the Philosophy of Science (Proceedings of Section L of the American
Association for the Advancement of Science, 1959), New York 1961, 20—35; vgl. dens.,
More on «The Logic of Discovery », The Journal of Philosophy 57(1960) 182—188, und
dens., The Idea of a Logic of Discovery, Dialogue 4(1965) 48—61, dessen «Patterns of
Discovery», Cambridge 1958, als wichtiger Beitrag erwähnt sein sollte. Vgl. auch
T. Kisiel, Zu einer Hermeneutik naturwissenschaftlicher Entdeckung, Zeitschrift für
allgemeine Wissenschaftstheorie 2(1971) 196f., dessen Darstellung jedoch aus Hansons
Logic of Discovery eine Logic of the Finished Research macht.

6 Vgl. R. Warning, Art. Genie, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg.
von J. Ritter (f) und K. Gründer, III, Darmstadt 1974, Sp. 279ff.

7 Als Autoren könnte man z. B. P. Souriau, E. Naville, T. Ribot, E. Le Roy, H.
Whewell, ferner E. Claparède,J. Picard, L. Couturat, L. Brunschwieg, H. Poincaré.J. Ha-
damard nennen.



394 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

schaftlicher Hypothesen und Theorien8 praktisch unangefochten die
wissenschaftstheoretische Diskussion. Wenn es um die Findung und
nicht um die kritische Rechtfertigung bzw. Anerkenntnis von Theorien
geht, stehen sich K. Popper9 und T. S. Kuhn 10 nicht allzu fern. Die
Invention neuer theoretischer Standpunkte scheint so «einer logischen
Analyse weder fähig noch bedürftig zu sein »11 ; sie erzeugt kein Wissen.
Und so ist K. Poppers Behauptung, Wissenschaft könne «weder Wahrheit

noch Wahrscheinlichkeit» erreichen, da wir nicht wissen, sondern

raten 12, nur die letzte Konsequenz eines Konsens, die Innovation sei im
wesentlichen Intuition. Für Methode und Logik bleibt als Ort im
Forschungsgeschehen nur mehr die Kritik als etwas Nachträgliches, die

Nachprüfung, welche auf Falsifikation bzw. vorläufige Bewährung der
Einfälle oder Intuitionen hinzielt13.

Vermag eine an der Semantik und Pragmatik der Sprache und

Sprachen orientierte Topik angesichts der Frage nach der Rationalität
wissenschaftlicher Forschung bzw. angesichts ihrer Bestreitung einen

Weg zu weisen, welcher wissenschaftlicher Theoriebildung gerecht
wird, und diese prinzipiell als etwas Logisches und Methodisches
anzusetzen, ohne der Erfahrung und historischen Befunden zu widerstreiten?

Ob die vergessene Tradition topischer Findungskunst, sofern sie

nicht schlicht vor- und unkritisch bleibt14, dies vermag, kann nur eine

Sichtung und kritische Rekonstruktion derselben erweisen.

8 Wenn einzelne Autoren auch das methodische Bemühen des Forschers betonen, so
bleibt dennoch auch für sie die eigentliche Hypothesenbildung jenseits von Methode und
Logik. Sie ist in dieser Sicht primär etwas Intuitives. Die produktive Einbildungskraft
wird in ihrem kreativen Vollzug von der Rationalität und sprachlichen Vernunft
getrennt. Zur geistesgeschichtlichen Einordnung vgl. S. Otto, Imagination und Geometrie

: Die Idee kreativer Synthesis. Giambattista Vico zwischen Leibniz und Kant, Archiv
für Geschichte der Philosophie 63(1981) 305-324, bes. 321f.

9 Logik der Forschung, Tübingen 21972.
10 Die Struktur der wissenschaftlichen Revolutionen (stw 25), Frankfurt a. Main

41979.
11 So K. Popper, a.a.O., 6.
12 Ebd., 223.
13 Ebd., 3. 22.
14 Hier sei daran erinnert, daß Ciceros Wort vom natürlichen Vorrang der topischen

inuentio vor dem iudicium (Topica II, 6) des öfteren zu einem schwerwiegenden Mißverständnis

geführt hat, dem z.B. K.O. Apel und aus dessen Sicht «alle an der Rhetorik
orientierten Humanisten» erlegen sind: die Topik leiste nur eine «praereflexive
Aufschließung» der Weltsituation des Menschen, genauer die «bewußte <Wiederholung) der
praereflexiven Aufschließung einer Weltsituation aus menschlichen Gesichtspunkten,



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 395

Einer der bedeutenderen Entwürfe einer Topik, welcher eine
inventive Logik für jede Wissenschaft intendiert, stellt die Schrift De
inuentione dialectica des RudolfAgricola (1444—1485) dar 15. Vordergründig

betrachtet, scheint dieses Werk ein Bildungsprogramm für Teenager,

eine Einführung in den Unterrichtsstoff der Artistenfakultät zu
bieten. Doch erweist es sich, wenn man es in systematischer Absicht
liest, d. h. den Zusammenhang, welcher die einzelnen Momente der

Darstellung verbindet, befragt, als ein philosophisches Programm, welches

die Welt als sprachlich vermitteltes «System der Kohärenz»
wissenschaftlichem Zugriff zu erschließen und damit den Weg der
Wissenschaften zu Neuem, zu bisher nicht gekannten und anerkannten
Sachverhalten und Kategorien bzw. Theorien zu begründen und zu

rechtfertigen sucht. Da R. Agricola seine inventive Dialektik selbst in
kritischer Abhebung gegen vorgegebene Entwürfe entwickelt und
darstellt, einerseits nämlich gegen die «klassischen», normativ wirkenden
Entwürfe der autores (vgl. I, 3, S. 14, 1—2. 18, 17—19), anderseits gegen
jene, welche die wissenschaftliche Praxis des 15. Jahrhunderts bestimmten,

scheint es mir angebracht, zunächst seine Kritik nachzuvollziehen
und in einem zweiten Teil auf dieser Folie seinen positiven Beitrag zur
Begründung einer Topik als Forschungslogik im Hinblick auf einige
Thesen, welche Voraussetzungen eines solchen Unternehmens zur
Sprache bringen, darzustellen.

wie die Sprache sie immer schon für den Menschen geleistet hat». Sie habe deshalb einen
«natürlichen Vorrang vor der logischen Beurteilung der Rede», sofern sie «aus dem
praereflexiven Sprachgebrauch» schöpfe (Die Idee der Sprache in der Tradition des

Humanismus von Dante bis Vico, Archiv für Begriffsgeschichte 8(1963) 143—145).
15 Nach W. J. Ong, Ramus and Talon Inventory, Cambridge, Mass. 1958, 354 wurde

der Text in zwei Überlieferungen gedruckt, welche offenbar auf verschiedene
Handschriften (perhaps Agricola's own autographs) zurückgehen. Im folgenden lege ich den
Nachdruck jener Ausgabe, die 1539 in Köln mit Phrissemius' Kommentar (Erstausgabe:
Inventory n. II) erschien (Inventory n. XXIX), zugrunde, der in der Reihe «Monumenta
Humanistica Belgica» (II, Nieuwkoop 1967) herausgegeben wurde. Ergänzungen zur
Geschichte der Drucklegung finden sich bei W. Risse, Die Logik der Neuzeit, Band I,
Stuttgart - Bad Cannstatt 1964, 21.



396 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

I. Ein erster Zugang zu R. Agricolas inventiver Dialektik:
Seine Kritik vorgegebener Entwürfe

1. R. Agricolas Kritik an der aristotelischen Topik

Ein Zweifaches kennzeichnet die Auseinandersetzung R. Agricolas
mit dem topischen Programm des Aristoteles: einerseits eine
grundsätzliche Wertschätzung für das Denken dieses Philosophen, anderseits
das Bewußtsein, Aristoteles wie jeden autor in Frage stellen zu dürfen, ja

zu müssen. Letzteres deshalb, weil die Berufung auf seine Autorität oft
nur einen bestimmten Text ins Spiel bringt und nicht wahrhaben will,
daß nicht selten die gemeinte Sache den expliziten Aussagen des Sta-

giriten widerstreite. So wehrt sich R. Agricola im Namen der von
Aristoteles gesehenen Sache und Philosophie gegen eine Exegese des Corpus

Aristotelicum, welche sich «stur und hartnäckig» am Wortlaut
«festbeißt» (I, 3, S. 15, 19—21) und obendrein die überlieferungsgeschichtlich

bedingte Gestalt des Corpus übersieht (Z. 8—14).

R. Agricola argumentiert in seiner Kritik an des Stagiriten Topik
mit dieser gegen diese, d. h. mit ihrer philosophischen Intention gegen
einzelne Aussagen derselben und vor allem gegen eine bestimmte
Engführung dieser Topik als Forschungsinstrument (I, 3, S. 15, 35. 17,

9—10), welche in der Beschränkung topischer Erörterung und damit
wissenschaftlichen Fragens auf die vier Prädikabilien zum Tragen
komme (I, 3, S. 16, 2—3; vgl. Arist., Topik I 4.5, 101 b 17—25. 37).
Aristoteles suchte in der Topik eine Methode, die einen wissenschaftlichen

Diskurs über jedes Problem ermöglicht (I 1, 100 a 18—20); genau
diese Intention werde aber, wie R. Agricola zu begründen sucht, in der
konkreten Durchführung bei Aristoteles verfehlt. Als inventive
Forschungslogik hat die Topik oder Dialektik einen «universalen», je

bestimmten und doch unendlich offenen, erweiterungsfähigen
Gegenstandsbereich (I, 2, S. 9, 13ff. ; vgl. unten S. 410; 412); denn dieser deckt
sich mit «allem, über was auch immer begründet und methodisch ein
Diskurs geführt werden kann» (I, 3, S. 17, 12—14)l6. Nun will R. Agri-

16 Über etwas argumentieren wir, indem wir erstens aus dem Sachverhalt selbst

begründen (I, 1, S. 2, 6—8; I, 2, S. 8, 8—12; I, 12, S. 72, 24) und zweitens aus bestimmten
Gesichtspunkten, den loci} argumentieren (I, 27, S. 164, Iff. ; II, 1, S. 181, 7—9. 182, 12; II,
17, S. 263, 30-33; II, 23, S. 302, 24—25). Mit Aristoteles Topik (vgl. Anm. 4) unterscheidet

R. Agricola so Forschungsproblem und Lösungsgrundsätze.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 397

cola nicht bestreiten, daß «alles, was auch immer sich für uns in bezug
auf einen bestimmten Sachverhalt als problematisch erweist, in den
Bereich einer dieser Fragen» falle, welche durch die Prädikabilien oder
vier Weisen, wie etwas in einem Aussagesatz vom Subjekt desselben

behauptet oder verneint werden könne, festgelegt sind. «Denn es gibt
nichts darüber hinaus, was über einen Sachverhalt ausgesagt werden
kann» (I, 3, S. 16, 5—7). Und doch genüge der aristotelische Ansatz bei
den Prädikabilien als den möglichen Aussageweisen, die einen
wissenschaftlichen Satz charakterisieren, nicht einer Forschungslogik, «die auf
keinen bestimmten Gegenstandsbereich festgelegt ist» (I, 3, S. 17, 14—

15)17. Denn dieser Ansatz setze die Wesensdefinition der Sachverhalte
als das eigentliche Forschungsziel an und verkenne damit die reale

Forschungssituation, in der es, wie R. Agricola formuliert, darum geht,
daß eine bestimmte Antwort, welche ein Problem bisher gefunden hat,
auf Grund eines neuen Standpunkts in Zweifel gezogen werden kann

(II, 9, S. 227, 15-18).
Mag die Definition eines Sachverhalts auch der grundlegende locus

sein — R. Agricola möchte dies nicht bestreiten —, doch ein Gesichtspunkt,

von dem aus sich Fragestellungen für die Forschung erschließen,
wird sie erst, sofern sie als das Ergebnis dieses oder jenes Standpunkts
kritischem Zweifel ausgesetzt wird. Dabei reduziert sich das Problem
der Definition eines Sachverhalts für R. Agricola auf andere Fragestellungen,

die ihm vorausliegen: auf die Frage nach der Existenz dieses

Sachverhalts (an sit: II, 9, S. 227,21—228,2. 18—21) und nach der
Rechtfertigung seiner Benennung (an sit illud: II, 9, S. 228, 2ff.), die offenbar
beide Standpunkt- und damit theorieabhängig sind; erst wenn diese

Fragen beantwortet sind, lasse sich die aristotelische Frage nach der
Weise, wie etwas ausgesagt werden könne (quomodo sit illud : II, 9, S. 228,
6-7. 229,19—20), insbesondere jene nach der Definition stellen. Warum
heißt z. B. ein bestimmtes Geschehen eine Sonnenfinsternis? Weil sich
der Mond zwischen die Erde und die Sonne schiebt. In dieser Benennung

zeige sich die dem heutigen Wissen der Menschheit, dem scienti-

arumprogressus (II, 6, S. 207, 30) entsprechende Definition an; denn für
uns erklärt sich die Sonnenfinsternis dadurch, daß der Mond uns den
Blick auf die Sonne raubt. Doch «es gab auch Menschen, die glaubten,

17 Zu certum ist anzumerken, daß dieser Terminus bei R. Agricola neben der
wortgeschichtlich jüngeren Bedeutung von «gewiß» meist noch die ältere von «bestimmt»
besitzt: sine certa materia heißt «ohne bestimmten Inhalt» (S. 17, 14), certi definitique loci

«bestimmte topische Gesichtspunkte» (S. 17, 28).



398 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

die Sonnenfinsternis sei etwas anderes» (I, 3, S. 16, 10—13). Denn sie

nahmen auf Grund einer anderen Sicht der Welt eine andere Ursache
für diese Gegebenheit an (II, 9, S. 227, 12—15. 228, 4—6). Es ist klar, daß
R. Agricola, ohne es zu sagen, hier auf die Wissenschaftstheorie der

Analytica Posteriora Bezug nimmt (II 8, 93 a 1—b 20) und mit dieser

gegen das in der Topik formulierte Programm argumentiert; wenn
Aristoteles dort mit seinem Ansatz bei den vier Prädikabilien der
Wissenschaft das Ziel setzt, mittels der Definition die Substanz der Dinge
und Sachverhalte (substantia rerum) zu bestimmen und diese gegen die
nicht-wesenhaften Eigenschaften, seien diese nun jeweils mit der
Substanz notwendig mitgesetzt, seien diese für die Substanz selbst belanglos,
abzugrenzen, dann übersehe er, daß sich die Problematik der Definition,

d. h. jener sprachlichen Kurzformel, in welcher erklärt wird, was
der Sachverhalt ist (I, 5, S. 26, 5—6. 28, 26), für die Forschung auf eine
andere Fragestellung, nämlich auf jene nach den Ursachen und damit
einer ursächlichen Erklärung für den Sachverhalt reduziere.

In der Reflexion darauf, daß sich das Problem einer Definition auf
andere Fragestellungen reduziert, und zwar auf die Frage nach der
kritisch am Sachverhalt selbst zu rechtfertigenden Benennung und
damit auf die Frage der Ursachen, transformiert R. Agricola den
aristotelischen Substanzbegriff. So wie die Definition der Sonnenfinsternis
nichts anderes als der Ausdruck eines bestimmten Wissensstandes, einer
im Lauf der menschlichen Geschichte überholbaren Überzeugung ist,
die dennoch, solange sie nicht durch eine neue Kenntnis der
Zusammenhänge, d. h. Ursachen, überholt wird, für den Sachverhalt gilt und
diesen in dem zeigt, was er ist, so verhält es sich auch in allen anderen
Fällen. Denn wahre Differenzen, die einen Sachverhalt «seiner
Substanz nach» von allen anderen Sachverhalten unterscheiden und eine
Wesensdefinition ermöglichen, erkennt der Mensch nicht (I, 5, S. 26,
16ff. mit I, 4, S. 22, 15—19)18. Statt solcher wahrer Unterscheidungen,

"So grundsätzlich, wie ich hier formuliere, könnte man einwenden, scheint
R. Agricola seine These nicht verstanden zu haben. Er behauptet zunächst nur, daß der
Mensch hinsichtlich einer Erkenntnis wahrer oder wesenhafter Unterscheidungen Mangel

leidet (S. 26, 17-18; vgl. I, 6, S. 356, 6-7). Dann formuliert er eine radikale These:
«Einige meinen sogar, daß von uns keines einzigen Sachverhalts eigentümliche und
wahre Differenz (die ihn allen anderen Sachverhalten gegenüber in seinem Wesen
eindeutig bestimmt) erkannt wird» (S. 26, 18-19). So wie er nun fortfährt, übernimmt er die
These, ohne aber ausdrücklich zu sagen, daß er sie vertritt. In Z. 27-28 hält er schließlich
mit der Floskel «sunt qui putent, sunt qui negent» seine eigene Stellungnahme in einer
unentschiedenen Schwebe, sofern er sich keiner Gruppe zuschlägt. Vgl. auch I, 8, S. 50,
13-22.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 399

auf die es Aristoteles in seiner Topik abgesehen habe, sucht die
Forschung jene, «welche der wahren Unterscheidung am nächsten zu
kommen scheint» (I, 5, S. 26, 19—21). Eine solche Differenz sieht
R. Agricola in der Rationalität oder Sprach- und Vernunftbestimmtheit,

welche in der Definition des Menschen als eines animal rationale

gegeben ist. Denn «der Mensch scheint eigentlich auf Grund dessen,

daß er zum Vernunftgebrauch fähig ist, Mensch zu sein» (I, 5, S. 26—27) ;

die entscheidende Begründung (maxime eo) für das, was den
Menschen gegenüber anderen Seienden auszeichnet, liegt im Vernunftgebrauchbzw.

Sprachvermögen (I, 1, S. 1,11—13; II, 11, S. 237,18: tamque
late quam oratio, hoc est, quam humana ipsa natura; vgl. II, 27, S. 365,
14—20). Eine wahre Differenz, d.h. eine solche, die den Menschen in
dem, was er seiner Substanz nach ist, kennzeichnet und dabei unter
Substanz etwas vom menschlichen Standpunkt Unabhängiges, d. h. als

dieses, was es ist, Subsistierendes versteht, liegt hier nicht vor, wohl aber
eine wahr-ähnliche (ueri-similis). Obendrein, so meint R. Agricola, sehe

man von diesem «rationale und äußerst wenigen anderen» Unterscheidungen

ab, dann habe bisher «kaum jemand» im Hinblick auf die
menschliche Begriffsbildung behauptet, es handle sich hierbei um die

Erfassung wesenhafter, wahrer Differenzen (I, 5, S. 26, 28—30; I, 7,

S. 43, 20—23). Denn dies leiste die menschliche Begriffsbildung nicht.
Deshalb haben an der «Sache» orientierte Denker - so muß man
R. Agricola, dem man die Kenntnis der Überlieferung nicht bestreiten
kann, ergänzen — auch nicht mehr behauptet bzw. behaupten wollen.

Daß die menschliche Begriffsbildung keine wesenhaften, wahren
Differenzen erfaßt, sondern nur wahr-ähnliche, liegt nach R. Agricola
daran, daß sie beim Sprachgebrauch ansetzt, der ein jedes Ding und
einen jeden Sachverhalt durch bestimmte Momente, welche an einem
Wort oder Sprachzeichen festgemacht werden, kennzeichnet und durch
die Summe derselben eindeutig, nämlich dichotomisch, ausgrenzt19

19 Als Beispiel wählt R. Agricola das Wort «Esel», welches eine res mittels der
Merkmale « Einhufer» (solidibuspedibus), « langohrig» und «fortpflanzungsfähig» in einem
dichotomischen Verfahren, d. h. mittels des Grundsatzes vom ausgeschlossenen Dritten,
«in den Grenzen seiner Natur darstellt» (S. 27, 9—10), sofern das erste Merkmal, welches
nicht nur den Esel, sondern auch das Pferd und das Maultier kennzeichnet, eine Abgrenzung

zu allen Tieren, welche nicht Einhufer sind, setzt, das zweite zu allen nicht-
langohrigen Einhufern (Pferd), das dritte zu allen langohrigen Einhufern, die zu keiner
Fortpflanzung fähig sind (I, 5, S. 26,33—27,5).



400 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

oder definiert20. «Wir bilden gewissermaßen durch Umschweife und
auf dem Umweg des Sprechens etwas heraus, was (die gesuchte Differenz)

vertritt, und wir verknüpfen miteinander oft vieles (multaque

persaepe colligimus), was jedes für sich einen weiteren Umfang besitzt als

das, was definiert wird: doch das, was wir (in der Definition) miteinander

verbinden, ist gleich dem Umfang (des Definiendum) und bildet
etwas, was dieses in seiner Eigenheit kennzeichnet» (I, 5, S. 26, 30—

33)21. Dieses schrittweise22, dichotomische Verfahren, mit dem die

Sprache und darum die wissenschaftliche Forschung Welt erschließt
und Sachverhalte definiert, geht von einem Gemeinsamen aus, in dem
das Definiendum mit verschiedenen Sachverhalten «von ähnlicher
Natur» übereinkommt, und schließt durch je präzisere Bestimmung des

complexus definitionis, d. h. der definierenden Terme, aus, was «im
Namen des Definierten nicht enthalten», nicht gesagt ist (I, 5, S. 27,18-
28,23). Solche Definitionen ordnen die unermeßliche, unendliche Vielheit

der Natur, die Welt der res immensae (I, 2, S. 9, 13ff. ; vgl. unten
S. 407f.). Da sie nicht nur am Sprachgebrauch und seiner Weise, Gegenstände

zu definieren, ansetzen, sondern diesen auch nicht auf etwas
wesentlich Anderes hin überschreiten, bieten sie nie wahre, wesenhafte

Differenzen, welche die Substanz im Sinn des Aristoteles kennzeichnen

könnten; doch geben sie dem menschlichen Subjekt jeweils ein
bestimmtes sprachliches Zeichen, an dem es seine Gedanken festmachen

kann (I, 5, S. 28,33—29,1 ; vgl. I, 1, S. 1, 14. 2, 14). Nur in diesem

Sinn kennzeichnen für R. Agricola Definitionen das, was Dinge und
Sachverhalte sind, nämlich die substantia rei. Damit hat aber der
Substanzbegriff, sofern er ihn selbst verwendet, einen neuen Sinn bekommen

bzw., wie er meint, nur jenen Sinn, den an der «Sache» orientierte
Denker schon immer mit ihm verbunden haben.

20 Das in Anm. 19 beschriebene Verfahren der Sprache, «gleichsam schrittweise»
(uelut gradibus quibusdam) durch den Kontext zu bestimmen, nennt R. Agricola ausdrücklich

Definitionsverfahren (I, 5, S. 27, 5-12).
21 Das Wort «colligere» begegnet bei R. Agricola auffällig oft ; es meint «wissenschaftliches

Erkennen und Begründen », « begründetes Schließen » (I, 1, S. 3, 1-4 ; II, 20, S. 283,
5-7). Es kennzeichnet die artes bzw. scientiae (II, 2, S. 191, 14—19 ; II, 7, S. 210, 26. 211, 6)
als collectiones, als systematische Konstrukte des menschlichen Geistes (I, 11, S. 63, 5—7;

vgl. II, 18, S. 266, 1-2. 8ff.). Zum Systembegriff Zenons, welcher in der Definition von
Wissenschaft als collectif) CR)aTT]pa) multarum de una re comprehensionum (S. 191, 14—15;

Quintilian, Inst, orat., II, 17) zum Tragen kommt, vgl. W. Risse, Logik Anm. 15),
17.

22 Vgl. Anm. 20.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 401

Die Topik des Aristoteles hat in der Sicht des R. Agricola diesen
Ansatz bei den nomina und der sprachlichen Welterschließung, d. h. bei
dem, was angesprochen wird und sich mit dem universalen Bereich
möglichen Diskurses deckt (I, 3, S. 17, 12-14 mit II, 11, S. 237, 17—18),
immer schon übersprungen und deshalb die Frage nach «der Substanz
der Welt» in einer Weise gestellt, die eine menschliche Antwort nicht
zuläßt (I, 3, S. 16, 24f£).

2. Kritik der Inventionslehre Ciceros und Quintilians

Gegen die Inventionslehre der klassischen Rhetorik, d. h. Ciceros
und Quintilians, macht R. Agricola geltend, daß sie sich allzusehr an der
rhetorischen Praxis und am Bereich des Forensischen orientiert habe (I,
3, S. 17, 27—35; II, 1, S. 181, 13—16). Quintilian, so hebt er anderseits
lobend hervor, habe als einziger, obwohl er die Bedeutung der loci für
eine Rhetorik eigentlich nicht herauszuarbeiten wußte (I, 3, S. 18, 1—5),

zu klären versucht, wie die inuentio aus den Topoi heraus operiert (II, 1,

S. 181, 7—9; vgl. Anm. 4). Ohne diese These zu begründen, erklärt
R. Agricola, daß ansonsten auch nach Cicero und Quintilian in der
rhetorischen Inventionslehre keine kreativen neuen Ansätze festzustellen

seien, auch nicht bei Themistios und Boethius (I, 3, S. 18,5—11 ; II, 1,

S. 181, 2—4). Doch eine Überzeugung, welche all diesen Autoren trotz
ihrer Ausrichtung an der Praxis gemeinsam sei, verdiene weiterhin
Beachtung: «Ich glaube, sie meinten, ein tieferer Begriff der loci sei nur
aus einer gründlicheren Philosophie zu gewinnen. Dies ist zwar gewiß
wahr, doch eine langwierige Geschichte ; und nicht jedermann hat dafür
Zeit» (I, 3, S. 18, 11-13).

Jene Tradition, welche mit Berufung auf das mißverständliche Wort
Ciceros von der naturhaften Priorität der ars inueniendi oder Topik vor
der ars iudicandi oder Kritik (Topica II, 6) die topische Findung von der

Rechtfertigungs- und Geltungsproblematik trennt und in der reflexiven
Gewißheit nichts anderes als den Vollzug nachträglicher Kritik sieht,
welche das Ergebnis der Invention in Frage zu stellen sucht (vgl.
Anm. 14), findet in R. Agricola keinen Zeugen: Iudicandi ...partem, hoc

ipso quod faciendae ftdei apta inuenire dehere praescribo, comprehensam in prae-
senti uelim (II, 3, S. 197, 10—12; vgl. II, 1, S. 178, 17—23). Deshalb, weil
die inuentio in dem, was sie leistet, immer schon kritisch ist, beschreibt
R. Agricola des öfteren die Funktion der Dialektik als die Vermittlung



402 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

von inuentio und iudicium in einer ursprünglichen Einheit (z. B. II, 2,

S. 191, 17—19), so daß sie sich auf Grund der topischen Urteilskraft als

instrumentam uerifalsique discernendi erweist (II, 7, S. 210, 4. 8ff. ; vgl. I, 2,
S. 8,25—9,9). Anderseits betont er, daß die Kritik in einer bestimmten
Hinsicht, d. h. sofern sie «die Form des Argumentierens, nämlich eine
bestimmte Regel, das Argument zu prüfen, lehrt» (II, 1, S. 178, 19—21),

gegenüber dem Finden des Arguments gewiß etwas Nachträgliches und
deshalb etwas Sekundäres ist (II, 1, S. 179, 3ff. ; vgl. unten S. 403f.).
Doch vermittelt der rein formale calculus keine Geltung; dieses vermag
nur die an der «Sache» orientierte inventive Topik. Sofern nämlich die

topischen Gesichtspunkte, aus denen, sofern sie begründen und
vermitteln, inventiv operiert wird, Kohärenz anzielen und argumentativ
einbringen, d. h. begründen, reflektieren sie den Geltungsanspruch
(relativ zum «System der Kohärenz»): das uerum bzw. uerisimile wird nicht
erst in einer formalen Prüfung von Konsequenzen, sondern im rite

colligere als Akt der topischen Urteilskraft zugänglich, d. h. im Einbinden
eines Sachverhalts in einen Zusammenhang systematischer Art, collectio

genannt (II, 20, S. 283,5—284,25; vgl. unten S. 410f£).
Hier bedarf es jener «gründlicheren Philosophie, die eine langwierige

Geschichte ist», um zu zeigen, inwiefern und warum die Welt oder
Natur das sprachlich konstituierte kohärente System der Dinge und
Sachverhalte (res) ist. Diese Philosophie, welche «die äußere Sprachform

als Träger der Logizität» verstehen lehrt23, sofern diese gerade
nicht etwas nur Sprachliches, den Dingen und Sachverhalten Äußeres

ist, könnte die topischen Grundbegriffe bereitstellen, welche die
Forschungslogik, will sie für die einzelnen Wissenschaften ein ihnen zuhan-
denes Organon zur Findung des jeweils Wahren (vgl. II, 7, S. 210, 8—15)

oder Wahrähnlichen sein, im Hinblick auf die ratio inueniendi bedenken
wird 24. M.a.W. die von der Topik intendierte Methode der Forschung

23 W. Risse, Logik Anm. 15), 16, der diese These aber dahingehend einschränkt,
daß die an der äußeren Sprachform orientierte Dialektik von R. Agricola nur die äußere

Formulierung, nicht aber die innere Begründung logischer Beziehungen leiste. Vgl. dazu

jedoch S. 414—422. Ferner meint W. Risse, a.a.O., daß R. Agricola, sofern er «die Logik
theoretisch der Sprachform gleichsetzt», diese der Rhetorik unterordne. Diese These

widerspricht den Aussagen von R. Agricola (vgl. S. 405f. ; 416ff.).
24 Hier wäre zu bedenken, welche Funktion für sein topisches Programm R. Agricola

einer «neuen Metaphysik» zuspricht, wenn er sagt, die topischen Grundbegriffe borge
sich die Dialektik bei der Metaphysik (II, 7, S. 209, 33—210, 3). Vgl. auch Anm. 25.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 403

setzt eine «neue Metaphysik des Geistes» voraus 25. Wer nur die
rhetorische Praxis im Auge hat, wird diesem Gedanken keinen Beifall
zollen.

3. Kritik der zeitgenössischen scholastischen Dialektik

Mit den Aristotelikern seiner Zeit geht R. Agricola hart ins Gericht;
sie trifft sein ganzer Unmut, sein Unbehagen am Lehrbetrieb der
Artistenfakultät des 15. Jahrhunderts. Einzig ihr Geschäft achten sie für
Philosophie (I, 3, S. 17, 19—22). Man rühmt ihnen die Beherrschung der
ars dialectica nach; sie vermögen über jedes Thema (resproposita) und
damit über jede Aussage (propositio), wie sie meinen, «für und wider,
Gründe und Gegengründe, gewandt und zur Schlagfertigkeit trainiert,
zu erörtern» (I, 3, S. 17, 22—23; vgl. II, 1, S. 193, 13—15). «Doch» —und
hier kündigt sich der entscheidende Einwand gegen die zeitgenössische
Scholastik an — «daß sie den vorgegebenen Sachverhalt (res proposita)
wirklich dartun, davon sind sie weit entfernt. Vielmehr leiern sie, um
mit Cicero zu sprechen, ihre Lehrsätze herunter und, was ihnen schon
vieleJahrhunderte in den Schulen von Hand zu Hand überliefert wurde,
singen sie nach» (I, 3, S. 17, 23—25).

Die scholastische Praxis habe insbesondere die Topik, welche sich

am Sachverhalt orientiert (II, 1, S. 178, 14ff.), nicht nur vernachlässigt,
sondern zugunsten einer rein formalen Logik, welche einzig die
Richtigkeit der sprachlichen Darstellung einer Argumentation beurteilen
kann und somit etwas Sekundäres ist (Z. 18—19), aufgegeben oder dieser
formalen Logik als ein Sonderfall bestimmter Argumentationsweisen
untergeordnet. Ersteres zeige sich, wie er im Prooemium quam corruptus sit
hodie omnis usus dialectices sagt, darin, daß die scholastische Praxis einfach
und einzig auf die formale Logik in einer bestimmten überlieferten
Gestalt setze, ohne darauf zu reflektieren, woher sie diese als richtig
vorausgesetzte Logik erhalten hat und begründen kann; R. Agricola
meint hier spitz, sie huldige mit diesem Vorgehen dem Zufall, der ihr
eine effecta iam etformata... argumentatio beschert habe (II, 1, S. 179, 1—3).

25 Eine «neue Metaphysik des Geistes» wird in II, 11 angedeutet, sofern es dort heißt,
daß die mit der menschlichen Natur koextensive Sprache (S. 237, 18) und die ihr
zugeordneten artes rationales wie Rhetorik, Topik, Apodeiktik der ratio uel mens {quae) est in
actiuam et cognitiuam ab Aristotele diuisa dienen (S. 237,12—21). Zum in III, 16, S. 454, 23—24

angesprochenen Thema von der mens als mensura rerum vgl. unten S. 407f. mit Anm. 31.



404 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

Letzteres, nämlich die Unterordnung der Topik unter die formale

Logik, zeige sich dann, wenn man sich gegen den Einwand mangelnder
Folgerichtigkeit darauf berufe, man habe «gut argumentiert», da man
doch mit einem anerkannten topischen Gesichtspunkt, z. B. mit einem

argumentum a maiori oder a simili oder sonst einem locus seinen Beweis

geführt habe (II, 1, S. 179, 3—7). Man faßt dabei die verschiedenen

topischen Argumente, wie R. Agricola betont, als rein formale
Beweisstrukturen auf26 und sieht nicht, daß eine argumentatio, d. h. ein methodisches

Überzeugen, auf Grund dessen, daß es formal richtig irgendeinen

locus einbringt, nicht «notwendig kohärent ist» und somit leistet,
was es leisten soll, nämlich einen notwendigen Zusammenhang zu

gewährleisten (II, 1, S. 179, 7—11). Die Kohärenz eines Diskurses gründet

nicht im Formalen als solchem, sondern darin, daß «die Sachverhalte

in bezug zueinander die Bedingung erfüllen, daß sie in die Form
eines Syllogismus oder irgendeine andere Form diskursiven Argumentierens,

von welcher gilt, daß sie methodisches Beweisen und Überzeugen

leistet, gebracht werden können. Denn durch eine solche Form
wird <gefolgert>, daß die untereinander in einem kohärenten
Zusammenhang stehenden Sachverhalte auch notwendig miteinander
verknüpft sind» (II, 1, S. 179, 11—15). Eine Forschungslogik muß sich an
den Sachverhalten und deren Kohärenz orientieren; sie kann nicht
einfach ein Sonderfall einer formalen Logik sein, z. B. in dem Sinn, daß

sie nicht auf die Wahrheit einer Aussage ziele, sondern nur formale
Beweisstrukturen für wahrscheinliche Aussagen liefere, welche aber

nur als Sonderfall der Strukturen der Apodeiktik zu begreifen seien 27.

Im folgenden wird auf beide Gesichtspunkte zurückzukommen sein.

26 Es geht hier um die Lehre von der consequentia, welche an der forma argumentandi
festgemacht sei (I, 20, S. 107, 6ff. ; II, 18, S. 267, 7—8). Für R. Agricola gewinnt diese nur
in der nachträglichen Bewährung fconfirmatio) eines Arguments Bedeutung (II, 20, S. 283,
Iff.). Die Kritik oderpars iudicandi im Unterschied zur Topik oder inuentio, die selbst nicht
präreflexiv (Anm. 14), sondern kritisch operiert (S. 401f.), ist ein Instrument, einen
Beweis nachzuprüfen, und kann durch ihre formalen Regeln nichts, was nicht schon
bewiesen ist, beweisen; sie ist nicht Findungs-, sondern Darstellungslogik: (pars iudicandi)

cum inuentum est argumentum formam quandam argumentandi, hoc est, certam explo-
randi argumenti tradit regulam (II, 1, S. 178, 19-21 ; vgl. S. 179, 3ff.).

27 Solche Deutungen begegnen z. B. bei W. Risse, Logik Anm. 15), 18f. ; A. Faust,
Die Dialektik Rudolf Agricolas. Ein Beitrag zur Charakterisierung des deutschen
Humanismus, Archiv für Geschichte der Philosophie 34, N.F. 27(1922) 120 (zu Aristoteles),
119. 123 (zu R. Agricola). Letzterer vertrete eine Technik, welche der Feststellung des

Wahrscheinlichkeitsgrades problematischer Sätze mittels «Subsumption» unter die loci
diene (sie!).



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik

4. Kritik an einer humanistischen Rhetorisierung der Logik

405

Bei dem Stichwort «inuentio» kann sich unmittelbar das
Mißverständnis einstellen, hier werde die Logik unter die Norm der Rhetorik,
d. h. der Sprachform, des Stils und der Ästhetik gebracht28. Wird nicht
bei R. Agricola oft genug das eigentliche Thema einer Logik in Richtung

auf rhetorische Praxis überschritten ?29 Sollte das Schlagwort
«Rhetoridialektiker», mit dem R. Agricola in heutigen Nachschlagewerken

gekennzeichnet wird 30, nicht trotz des bisher Gesagten zu
Recht gebraucht werden?

R. Agricola wehrt sich ausdrücklich gegen den Versuch humanistischer

Praxis seiner Zeit, die Lehre von der inuentio für die Rhetorik zu
vereinnahmen (II, 2, S. 192, 14—18). Er wehrt sich gegen eine solche

Deutung des mit dem Kampfruf «uerba et res» gemeinten theoretischen
Programms, welche die inventive Dialektik auf Rhetorik reduzieren
und der Topik damit ihre Funktion als Forschungslogik bestreiten will.
Das Ideal einer klaren Sprache meint nach R. Agricola einerseits zwar
die perspicuitas des sprachlichen Ausdrucks, welche bestimmt wird von
grammatikalisch geregelter «Eindeutigkeit» und von ästhetischer Klarheit,

welche Gegenstand einer spezifisch rhetorischen Findungskunst
ist (II, 2, S. 192, 10—13 mit II, 3, S. 196, 19—26), anderseits aber

vorrangig die «Durchsichtigkeit» der Sachverhalte, die perspicuitas rerum,
welche als solche mittels topischer Argumente aufgewiesen wird und,
sofern sie im Sprachlichen liegt, eine Leistung der ars dialectica ist (II, 3,
S. 196, 26—35). Dies ist der Sinn der These:perspicuitatem orationis uerbis

constare et rebus (ebd., Z. 20—21). Der Zugang zu den Sachverhalten ist
immer schon sprachlich vermittelt und als solcher Sache einer inven-

28 Das Urteil von W. Risse, Agricola ordne die Logik der Rhetorik unter (Anm. 23),
set2t dieses Mißverständnis voraus.

29 So kommt R. Agricola z. B. dort, wo er über die Sprache als Organon der Dialektik
handelt, auf die Unterscheidung von oratio continens oderperpétua und oratio concisa, also

aufweisen rhetorischer Darbietung zu sprechen. Er wehrt sich zwar einerseits gegen die
Zuweisung der ersteren an die Rhetorik, der zweiten an die Logik (II, 15, S. 254, 1—255,

27), bringt aber anderseits ebenda einen ästhetisch wertenden Begriff wie jenen des color
ueritatis ein (S. 255, 34—256, 17), von dem er selbst sagt, daß dieser «auch», sozusagen
normalerweise, Thema der Rhetorik sei. Und doch meint er, sich damit noch im Rahmen
der Fragestellung einer inventiven Dialektik zu bewegen (S. 255, 27-34; vgl. II, 4, S. 201,
12-15).

30 A. Hügli, Art. Invention, Erfindung, Entdeckung, in : Historisches Wörterbuch
Anm. 6), IV, Darmstadt 1976, Sp. 553f.



406 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

tiven und dabei zugleich kritischen Topik, nicht der Rhetorik. Diese ist

vielmehr in der Sicht von R. Agricola, wenn es um den Inhalt einer
Rede und damit um die Sachverhalte geht, stets an die Dialektik und
deren inuentio verwiesen. Denn eine Rede vermag zwar dem Hörer,
ohne ihn innerlich als sittliches Wesen zu bewegen (mouere) und ohne
ihm einen ästhetischen Genuß zu bereiten (delectare), etwas mitzuteilen
(docere), doch vermag sie nicht ihn zu ergreifen und zu erfreuen, ohne
ihm etwas mitzuteilen (I, 1, S. 1, 17—18. 26—27), genauer: ohne ihm
etwas darzustellen bzw. ohne ihn von etwas zu überzeugen (1,1, S. 1,31—

2,3). Will die Rhetorik aber die «Sache» vermitteln, dann bedarf sie der

Dialektik und deren topischer Gesichtspunkte. Insbesondere bedarf sie

derselben, weil jede Rede oder sprachliche Handlung etwas bisher
Unbekanntes bzw. etwas nur mehr oder weniger Bekanntes vermitteln
will (II, 4, S. 198, 5-6).

II. R. AGRICOLAS PRÄMISSEN ALS PROLEGOMENA

ZU EINER ARS INVENIENDI

In der Kritik R. Agricolas an den ihm vorgegebenen Entwürfen
hatte sich schon jeweils ein positives Moment und damit ein bestimmtes

Programm einer inventiven Logik für wissenschaftliches Forschen
angekündigt, welche bei der welterschließenden Funktion der Sprache
ansetzt und deren kognitive Valenz, die darin gründet, daß Sprache
Welt als kohärentes System von Sachverhalten anspricht und, sofern sie

mit der natura humana koextensiv ist (II, 11, S. 237, 17—18), die «Welt
des Menschen» auf ihrer Zeichenebene darstellt und so dem Denken
erschließt, im Blick auf eine «gründlichere Philosophie» reflektiert. Im
folgenden geht es darum, gewisse grundlegende Thesen zur Sprache zu
bringen, welche bei R. Agricola als Prämissen seiner inventiven
Forschungslogik fungieren, da sie sich als jene Voraussetzungen rekonstruieren

lassen, welche seinen Einzelaussagen als Momenten eines
umfassenderen Ganzen erst ihren vollen Sinn geben.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 407

I. Bestimmbarkeit von Welt durch Vermittlung

Wissenschaft, welche Forschung ist und sich als Forschung bewähren

will, zielt auf die Erkenntnis von bisher Unbekanntem, Neuem, auf
bisher nicht gegebene, nicht oder nicht hinreichend thematisierte
Gegenstände oder Sachverhalte und zugleich auf die Erfassung all dessen,

was Welt oder Gegenstand ist, ohne etwas auszuschließen.

Forschung zielt somit auf etwas hin, was für den Forschenden noch nicht
oder nicht hinreichend bestimmter Gegenstand seiner Sprache und
seines Denkens ist, im eigentlichen Sinn noch kein Gegenstand. Wenn
wir mit R. Agricola auf ihn reflektieren, so können wir ihn, wie es

R. Agricola tut, zwar res nennen, d. h. mit dem gleichen Terminus
bezeichnen, mit dem all die Dinge und Sachverhalte, die schon
bestimmt gewußt und damit eigentlicher Gegenstand, d. h. von der

Sprache erschlossene «Sache» sind, benannt werden. Doch sollten wir
diese res stets als das denken, was sie ist, nämlich eigentlich noch keine

von der Sprache erschlossene «Sache», m.a.W. nur «Gegenstand» und
«Sachverhalt» («res»), nicht schon etwas Vorgegebenes (resproposita),

wenn auch als «Vorgegebenes» angesprochen. Die «Dinge» und
«Sachverhalte», welche es zu erforschen gilt, sind in ihrer «Vorgegebenheit»
für den Menschen der Zahl nach unendlich viele und als solche
unbestimmt, ohne Maß: im-mensae in diesem doppelten Sinn. Deshalb ist
auch das, was sie in ihrer «Vorgegebenheit» kennzeichnet und
unterscheidet, ein im-mensum: was sie selbst sind und sie selbst unterscheidet,
ist unbestimmt, nicht gemessen vom Menschen (I, 2, S. 9, 13—14; II, 7,
S. 209, 19f£). Die res numéro immensae sind selbst immensae in dem, was sie

sind, und als solche keine res oder resproposita, d. h. kein Gegenstand der
Wissenschaft, sofern diese ein Gesamt von propositiones darstellt. Der
Maßstab, welcher etwas zur res proposita und eigentlichen Gegenstand
bestimmt, liegt nicht in einer «ersten Natur», sondern in einer «zweiten

», in der natura humana, welche mit der Sprache koextensiv ist (vgl. II,
II, S. 237, 17—18); ein einzelner Sachverhalt ist ein solcher erst als

Sachverhalt im Kontext sprachlich dargestellter und so begrifflich
bestimmter «zweiter Natur» oder «Welt des Menschen»; vorgängig
dazu ist er res immensa, nur «res» und «Sachverhalt» bzw. «Gegenstand».
Mag R. Agricola selbst diese Unterscheidung nicht als die einer « ersten »

und «zweiten Natur» bezeichnen bzw. nicht ausdrücklich von einer
«res» und res sprechen, der Sache nach liegt diese Unterscheidung aber
seinem Ansatz zugrunde, sofern er von einer unbestimmten Vielheit



408 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

von «Dingen», den res immensae, in ihrer «Vorgegebenheit» ausgeht und
diese durch die Sprache zur bestimmten Vielheit der Dinge und
Sachverhalte dieser Welt, zur «zweiten Natur», vermittelt.

Denn in gewissem Sinn sind die unbestimmt vielen «res» «vorgegeben»,

und doch sind sie noch keine bestimmte Vielheit bestimmter
Erkenntnisinhalte oder von respropositae. In ihnen findet sich nämlich,
sofern sie res immensae sind, kein bestimmter und fester Maßstab, keine
mensura certa et firma (I, 2, S. 8, 20—22; vgl. auch Anm. 17). «Daher
kommt es, daß alles, was mit je einzelnen <Dingen> übereinstimmt oder
sich von solchen unterscheidet bzw. zu ihnen im Widerspruch steht, im
einzelnen und als solches Einzelnes von keiner Rede und Sprache, von
keinem Vermögen (uis ôovapiç) des menschlichen Geistes (mens)

begriffen werden kann» (I, 2, S. 9, 15—16)31. Was also in diesem Sinn
«im einzelnen» übereinkommt oder nicht, ist oder nicht ist, kann nicht
Gegenstand menschlicher Sprache und Wissenschaft sein. Wir könnten
die Dinge der Welt nicht ansprechen, d. h. nicht begreifen, gäbe es nicht
etwas, was «Vorgegebenheit» zu Vorgegebenheit vermittelt, d. h. gäbe

es, so sagt R. Agricola, keinen Ansatz zum Finden eines Allgemeinen,
eines gemeinsamen Verhältnisses (habitudo communis), welches das

Einzelne nicht «im einzelnen und als solches Einzelnes» betrifft, sondern
einbindet. R. Agricola bestimmt dieses Allgemeine als naturhafte
Ähnlichkeit, als etwas allgemein Übergreifendes, somit Relationales in der
Vielheit «vorgegebener Dinge», auf Grund dessen diese als etwas
Ähnliches angesprochen und miteinander verglichen werden können. Sprache

als uis mentis humanae32 bestimmt die Dinge und Sachverhalte auf
Grund einer solchen Relation (communis quaedam habitudo) und
Ähnlichkeit (similitudo), welche diesen eignet und «gewissermaßen ihre
Substanz ist» (I, 2, S. 9, 16—19)33, d. h. unter Gesichtspunkten, welche
die vielen Dinge und Sachverhalte je als etwas Ähnliches ansprechen.

31 Der Terminus «oratio» wird hier mit zwei Begriffen wiedergegeben. Denn oft
meint er zwar bei R. Agricola nur die zu erstellende Rede des Rhetors, ferner die
sprachliche Handlung, welche eine solche Rede darstellt, bzw. Sprachhandlung überhaupt
(I, 1, S. 1, 6-10), weitet sich aber schließlich zum Begriff von Sprache (II, 11, S. 237,
16-18; vgl. I, 1, S. 1, 14—15). Zum Thema der mens als mensura rerum vgl. Nikolaus von
Kues, Liber de mente, hrsg. von E. Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie
der Renaissance, Darmstadt 1977, bes. 208, 22—25. Die uis mentis humanae, sagt R. Agricola,

ist immensa und kreativ (III, 16, S. 454, 23—24). Vgl. Anm. 25.
32 In dem gerade zitierten Text I, 2, S. 9, 15-16 ist, so wie R. Agricola formuliert, die

Sprache (oratio) diese uis des menschlichen Geistes.
33 An dieser Stelle, an welcher die Funktion der loci für die sprachliche Welterschließung

eingeführt wird, spricht R. Agricola schon in Frontstellung gegen eine aristotelische



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 409

Solche Gesichtspunkte geben eine mensura certa et firtna für die Bestimmung

der Vielheit zu einer bestimmten Vielheit, d. h. sie konstituieren
im eigentlichen Sinn erst die respropositae und vermitteln deren
Zusammenhang zur Welt des Menschen. Sie vermögen dies, weil sie gleichsam
ein Parameter sind, nämlich ein tertium aliquod, mit dem man zwei
Größen vergleichen kann, um im Ausgang von etwas Bekanntem und

Festgelegtem Neues zu bestimmen; R. Agricola fügt ausdrücklich hinzu,

daß der Hinweis auf die Funktion eines Parameters nur ein grobes,

wenn auch klares Beispiel sein soll (I, 2, S. 7, 22—35).

Der Aufbau der Welt des Menschen, die bestimmte Erkenntnis der
«zweiten Natur», vollzieht sich als Forschung, als Suchen und Finden
allgemeiner Verhältnisse (habitudines communes), welche einen
Vergleich der unendlich vielen, in ihrem individuellen Bestand
inkommensurablen «Dinge» insofern zulassen, als sie die Dinge gar nicht als

einzelne in ihrer Einzelheit und Einzigkeit meinen, sondern an sich
selbst wie an einem Parameter messen und so die respropositae festlegen
und erstellen. Dabei ermöglicht der Parameter die Transitivität, das

Weitergehen im Vergleichen und Welterschließen (I, 2, S. 7,35—

8,14).
Der Nachweis der Konsistenz oder Widerspruchsfreiheit zweier

Sachverhalte (res) miteinander genügt für ein solches Vorgehen nicht,
obwohl ihre Bedeutung nicht bestritten wird. Sie ist, wie R. Agricola
sagt, nicht hinreichende Bedingung, um die Wahrheit und Geltung von
Aussagen zu begründen : «Obwohl es sich bei Aristoteles findet, daß ein
jedes Wahres mit (anderem) Wahren übereinstimmt, und obwohl meh-

reres, was wahr ist, nicht unverträglich sein kann, so gilt dennoch, daß
die Konsistenz oder Widerspruchsfreiheit nicht identisch ist mit der
konstruktiven Begründung einer Zustimmung (aliud tarnen est consentire

ipsa, aliud fidem astruere) » (I, 2, S. 7, 16—18). Es bedarf also einer
konstruktiven Vermittlung durch ein tertium oder argumentum, welches

zeigt, daß sich etwas von etwas aussagen läßt, daß das eine mit dem
anderen in einem bestimmten Verhältnis kongruiert oder zusammenstimmt

(ebd., Z. 18f£).

«Welt der Substanzen» dizsimilitudo als Leittopos (vgl. S. 413f.) an. Sie meint primär eine
Ähnlichkeitsrelation, die «Vieles» (multa) verbindet; doch sofern sie als similitudo naturae
bestimmt wird, welche jede Sache (res), sie sei Ding oder Sachverhalt, als vom Menschen
erkannte und benannte «anstrebt» (cuncta ad naturae tendunt similitudinem), deutet dieser
Terminus aufden Versuch hin, hier ein traditionelles Sprachmodell, nämlich jenes aus der
Einleitung zu Perihermeneias (1, 16 a 3—8), einzubinden (vgl. S. 419f.).



410 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

Die vermittelnde Instanz läßt sich topisch finden, d. h. im Ausgang
von jener Ähnlichkeitsrelation, in der die mensura certa et firma für die

Bestimmung der Vielheit zu einer bestimmten Vielheit liegt. Damit ist
die Aufgabe der Topik dahingehend festgelegt, jene Gesichtspunkte für
einen argumentativen Diskurs zur Verfügung zu stellen bzw. zu erheben,

welche die «Sache» (res) auf Grund dessen bietet, daß sie durch
Ähnlichkeitsrelationen als Ding und Sachverhalt, als bestimmter
Gegenstand konstituiert ist (I, 2, S. 8,25—9,9. 26—31).

2. Die « Topos- Tafel» als potentiell offenes kategoriales Raster

(«System der Kohärenz»)

Forschung, welche ein noch unbekanntes oder nicht hinreichend
bekanntes Verhältnis zu bestimmen sucht, d. h. nicht oder nicht
hinreichend Gegebenes zum Thema machen will, bedarf des Schon-
Bekannten als vermittelnder Instanz, d. h. sie bedarf der als hinreichend
bestimmt akzeptierten Verhältnisse, um ihren jeweiligen neuen Gegenstand

zu bestimmen. Diese Verhältnisse (hahitudines communes), auf
Grund derer Vergleiche möglich, Zusammenhänge gesehen werden,
liefern für eine konkrete Forschungssituation Gesichtspunkte, wie
Probleme gelöst werden können. Welche Gesichtspunkte bzw. hahitudines

communes oder Relationen dabei zur Geltung gebracht werden, hängt für
R. Agricola auch von der freien Wahl des Forschers ab, ist nicht durch
die «Sache» (res) selbst in jeder Hinsicht festgelegt. So wurden, meint er,
in der Wirkungsgeschichte der aristotelischen Topik die Gesichtspunkte

der Substanz sowie der Ursache und Wirkung bevorzugt,
«ausgewählt»: Ingeniosissimi itaque uirorum communia ista capita excerpsere

(1,2, S. 9,20-23; vgl. 1,11, S. 63, 5-7; 1,25, S. 145,19-20). M.a.W. man
hätte auch einen anders akzentuierten oder überhaupt einen anderen
Entwurf einer Topik, der andere Standpunkte bezieht, und damit eine
andere Forschungsrichtung zur Geltung bringen können. Wenn
R. Agricola in seiner «Topos-Tafel» ein Raster zur Bestimmung seiner
Welt vorlegt, welches von den Entwürfen seiner Vorgänger bewußt
abweicht (I, 4, S. 22,1—24,20; I, 28, S. 170,1—172,34), so glaubt er nicht,
damit ein für alle Zeiten und Forscher gültiges Programm gefunden, an
der Relation von Sprache und «Sache» gewonnen zu haben. Er wollte
damit keinen universal gültigen, wenn auch einen in seiner Sicht
gültigen Standpunkt beziehen. Denn er betont ausdrücklich, daß, wolle



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 411

jemand einer anderen «Topos-Tafel» folgen und nicht der seinen, er
nichts dagegen einzuwenden habe, vorausgesetzt, man habe wie er
selbst die loci exakt und klar dargestellt und erklärt, d. h. die der Sprache
und den «Sachen» eigeneperspicuitas, von der schon gesprochen wurde
(S. 405), zur Geltung gebracht, was für ihn so viel heißt wie, daß man
«der Natur und Ordnung der (immer schon von der Sprache bestimmten)

Dinge und Sachverhalte» oder den respropositae gefolgt ist (I, 4,
S. 24, 20-25).

Inwiefern ist R. Agricolas «Topos-Tafel» jene in der Natur und
Ordnung der res propositae begründete Auswahl, welche apertissime et

distinctissime die Topoi als jene allgemeinen relationalen Gesichtspunkte
erklärt und darstellt, die als vermittelnde Instanz Forschung, nämlich
einen methodisch argumentierenden Diskurs und somit eine rational
begründete Welterkenntnis ermöglichen? R. Agricola würde
wahrscheinlich mit dem Hinweis darauf antworten, daß seine loci mit den
aufzuweisenden Sachverhalten in Zusammenhang stehen (I, 2, S. 7,

18—22), d. h. in einer Kohärenz mit diesen (I, 4, S. 22, 2—5), und alle an
einem bestimmten geschichtlichen Ort der Forschung (II, 6, S. 207, 6ff.,
bes. 30) möglichen, d. h. als erkannt und anerkannt wirksamen (I, 3,

S. 16, 10—13) allgemeinen Beziehungen erfassen, welche die betreffenden

Sachverhalte oder res propositae für eine Kommunikationsgemeinschaft

von Forschenden in ein kohärentes System einbinden 34. Insofern
folge er mit seiner «Topos-Tafel» der Natur und Ordung der Sachverhalte,

ihrem «System der Kohärenz». Insofern beansprucht seine Tafel

zugleich auch, vollständig zu sein und universal, d. h. offen für alle

vorgegebenen Sachverhalte, die als vorgegebene (propositae) immer
schon sprachlich bestimmte, nämlich benannte sind und nicht, wie es

oben hieß, im-mensae. Da seine Tafel gegenüber neuen Fragestellungen
offen sein soll (I, 2, S. 9,20—23; I, 25, S. 145, 19—20, ferner I, 1, S. 63,

1-14; I, 13, S. 75, 31 ff.; II, 4, S. 198, 5—6), muß sie als ein
erweiterungsfähiges Raster angesetzt werden, das im Fortgang der Forschung

34 Wissenschaft ist im Sinn R. Agricolas ein systematisches Unterfangen (II, 2, S. 191,
14—16; vgl. Anm. 21). Dabei meint System (collectio) nicht nur die Widerspruchslosigkeit
beliebiger, sozusagen akkumulierter Aussagen über einen Sachverhalt (vgl. S. 409),
sondern einen durch einen theoretischen Standpunkt, auf Grund dessen eine bestimmte
Auswahl festgelegt ist (ebd.), vermittelten Zusammenhang, welcher als Synthese die
vielen comprehensiones de una re undpropositiones als Momente eines Umfassenderen begreift
und so eine bestimmte resproposila auf Grund ihrer Kohärenz mit anderen (cohaerere rebus)

ortet (I, 4, S. 22, 2-5).



412 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

verändert und umorientiert werden kann. Insofern bestimmt sich für
R. Agricola das «System der Kohärenz» im Fortschreiten (pro-gressus)

menschlichen Wissens (II, 6, S. 207, 30) je neu.
Die «Topos-Tafel» von R. Agricola ist dichotomisch aufgebaut,

d. h. logisch nach dem Prinzip vom ausgeschlossenen Dritten strukturiert,

und insofern vollständig35. Ihre Auswahl von Topoi, die es als

allgemeine Bestimmungen eines Sachverhalts gestatten, das im jeweiligen

Sachverhalt Zustimmungsfähige oder probabile aufzufinden (I, 2,
S. 9, 30—31 ; vgl. unten S. 415£), bildet und stiftet ein vollständiges und
eindeutiges Raster, welches den jeweiligen Gegenstand der Forschung
(res proposita) in einem System (collectio) so ortet, daß er mit allen
anderen Sachverhalten in einem Verhältnis der Kohärenz steht; dieses

«System der Kohärenz» erfaßt «die universelle Breite dessen, was in
ihm eingeteilt wird» (I, 7, S. 44,1-2). Es ist in allen Endpunkten seiner
Dichotomien erweiterungsfähig, sofern neue differenzierende
Gesichtspunkte eingebracht werden können. Es ist anderseits, blickt man
auf seine erste fundamentale Dichotomie im Kontext dessen, was
R. Agricola zur aristotelischen «Welt der Substanzen» sagt, selbst schon

dabei, sich als Ganzes zu verändern und der Forschung ein reduziertes

kategoriales Raster anzubieten, welches zugleich eine Neuorientierung
des Weltbildes oder «Systems der Kohärenz» einschließt.

Denn die fundamentale Dichotomie zwischen den sog. loci interni
und loci externi, d. h. zwischen allgemeinen Gesichtspunkten, die einen
Sachverhalt in das System einbinden, sofern sie «etwas in den Sachverhalten

selbst» sind oder dies nicht sind (I, 4, S. 22, 4—6.12—14; vgl. I, 2,
S. 9, 16—18), bedingt dadurch, daß alles, was in den Sachverhalten ist, als

Substanz interpretiert wird (I, 4, S. 22, 14—16. 23, 7—8), im formalen
Aufbau der «Topos-Tafel» eine Konzentration auf den Begriff der
«Substanz». Nun steht aber eben dieser Begriff bei R. Agricola in einer
Klammer, in der sich die Streichung desselben und damit die Reduktion
der «Tafel» auf die sog. äußeren Topoi ankündigt oder, was sachlich
dasselbe ist, eine neue, semantische Interpretation des Substanzbegriffs

55 Der Beweis, daß dies das Strukturprinzip der «Topos-Tafel »ist, kann im folgenden
nur mit einigen Hinweisen gebracht werden. Er überschreitet angesichts des Umfangs der
«Topos-Tafel» das Maß, welches einem Aufsatz gesetzt ist. Zum dichotomischen
Verfahren der Sprache vgl. oben S. 399 mit Anm. 19. Offenbar anderer Auffassung ist
A. Faust, Dialektik Anm. 27), 125, wenn er meint, R. Agricola habe mit seiner
«Topos-Tafel» «ein zwar völlig prinzipienlos aufgebautes, aber für Unterrichts- und
Disputationszwecke doch äußerst praktisches Fächerwerk geschaffen».



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 413

eröffnet, welche diesen als die Bedeutung einer Benennung faßt und
dabei auf ein Ursachenwissen der Sprachgemeinschaft reduziert, welches

sich in der Definition festhalten lasse (oben S. 397£), und zugleich
diesen Term benutzt, um die in jeder Erkenntnis und Forschung
vorausgesetzte Einheit des Gegenstandes oder Sachverhalts zu markieren.
Diese «Substanz», welche R. Agricola in der Definition des Sachverhalts

als Forschungsziel anstrebt (I, 4, S. 22, 16—17), wird durch
Ähnlichkeitsbeziehungen bestimmt; und auch das vermittelnde tertium,
welches neue Aussagen über die Welt ermöglicht, ist stets ein simile (1,2,
S. 8, 8-14. 9, 16-18; I, 5, S. 27, 18-20; II, 28-29, S. 362-372).

Damit wird der locus ex similibus zum grundlegenden Gesichtspunkt
oder Leittopos (I, 4, S. 24, 6—8; I, 25, S. 143, 14—18). Nun betont aber
R. Agricola: «Was verglichen wird, ist gewiß außerhalb des Sachverhalts

und auch die Rücksicht, unter der etwas verglichen wird, ist
außerhalb desselben» (I, 25, S. 143, 12—14). M.a.W. im locus ex similibus

sieht er einen locus externus. Dieses Außen bestimmt das Innen eines

Sachverhalts, ist die Weise, wie die Sprache etwas bestimmt, in das

«System der Kohärenz» einbringt.
Sprechen und Denken zielt aufAhnlichkeitsrelationen. Dies kommt

in aller Deutlichkeit in R. Agricolas Abhandlung zur Universalienfrage
zur Geltung, welche Phrissemius seiner Ausgabe von De inuentione dia-
lectica hinzugefügt hat; es findet sich in unserer Ausgabe auf S. 37—41.

Das simile wird hier als jenes commune, welches Wissenschaft ermöglicht,
bestimmt, damit ganz allgemein als das, was die Topik ausfindig zu
machen sucht. Als dieses Allgemeine oder commune ist es genau das, was
in der Sprache mitgeteilt werden kann (communicabile multis) und
zugleich das eigentliche uniuersale, genauer die Begründung desselben,
sofern dieses «etwas ist, was in der <Substanz> oder im <Wesen> von
etwas existiert, dessen simile im <Wesen> eines anderen gleichfalls gefunden

werden kann» (S. 37,10—38,5). Deshalb ist das Universale für
R. Agricola nichts anderes als eine «das <Wesen> betreffende Ähnlichkeit

in vielen» (essentialis quaedam in multis, ut ita dicam, similitudo: S. 38,

10—12). Das Einzelne jedoch ist für ihn Einzelnes auf Grund einer
incommunicabilis proprietas, d. h. auf Grund einer Inhaltlichkeit, die sich

nicht vermitteln und so in einem Diskurs mitteilen läßt, da man nichts,
was ihr ähnlich ist, finden kann: ei (proprietati) nulla alia possit similis
inuenire (S. 38,12—39,2), eine Position, die sich mit dem deckt, was
R. Agricola über die res immensae, die unvermittelte und unvermittelbare
Vielheit des Einzelnen im einzelnen, d. h. der «ersten Natur», gesagt



414 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

hat. Deshalb kann, so betont er, nur das Universale als simile communi-

cabile, welches als solches «selbstverständlich die <Sache> selbst, nämlich
extra animam, ist» 36, Gegenstand des Wissens und der Forschung sein,
und nicht «die individuelle Differenz, wie die Skotisten sagen» (S. 41,

9—10)37. Das von R. Agricola in seiner «Topos-Tafel» angezielte
«System der Kohärenz aller Sachverhalte», um welches sich die Forschung
im Aufbau ihrer Welt bemüht, ist nichts anderes als das Gesamt der
similia communicabilia.

3. Die vermittelnde Instanz des kohärent Ausgesagten oder «Plausiblen»

Die ars inueniendi des R. Agricola ist eine Methodenlehre, wie man
vom gesicherten, bekannten und anerkannten Wissensstand aus in einer
Kommunikationsgemeinschaft von Forschenden, in welcher die
Sachverhalte (res) und nicht die Autoritäten zählen (I, 3, S. 18, 17—19),

Probleme lösen und zu einem neuen Wissensstand gelangen kann.
Keine Forschung beginnt bei Null; und es gibt kaum ein Wissen, das

nicht erweiterungsfähig und neu bestimmbar, somit aber auch bezweifelbar

ist und faktisch bestritten wird (I, 1, S. 2, 18—21; II, 6, S. 207,
9—14). Die wissenschaftliche Klärung eines Problems verlangt nach
R. Agricola den Rückgriff auf etwas, was bekannter und mehr erforscht
ist als das, was in Zweifel gezogen wird (I, 1, S. 2, 6—8; I, 2, S. 6, 5—6. 8,

8-12), und damit auf ein simile communicabile. Dieses Universale im Sinn
R. Agricolas ist das, was im Hinblick auf einen Sachverhalt und damit

16 «Daß es ein Universale extra animam, so wie wir es oben definiert haben, gibt,
scheint mir nur ein Müßiggänger zu fragen und ein Blinder zu verneinen» (S. 39, 24—

25).
37 Die Aussageabsicht dieses Kapitels ist m. W. bisher in der Forschung nicht erfaßt

worden. Nach A. Faust, Dialektik Anm. 27), 124. 127 sucht R. Agricola hier eine
Antwort auf die Universalienfrage im Sinn der Via antiqua; seine Lösung sei ein
Kompromiß zwischen Thomas von Aquin und Duns Scotus. Nach A. Hyma, Renaissance to
Reformation, Grand Rapids, Mich. 1951, 163, ging es auf einer weder realistischen, noch
nominalistischen Basis darum, den Thomismus gegen skotistische Angriffe zu verteidigen.

Wie die Darstellung zeigen will, geht es m. E. hier um eine topische Konstitution der
Universalien und damit des Gegenstands menschlicher Erkenntnis (res proposita), d. h.

nicht um «die Naturen, welche die Sachverhalte je für sich besitzen», sondern um «die
Beziehung, welche die res erhalten wenn sie untereinander verglichen werden» (I, 27,
S. 162, 35—163, 2), m.a.W. um eine similitudo communicata. Inwiefern R. Agricola hier ein
neues Paradigma der Erkenntnistheorie einführt, zeigt deutlich das Kapitel «Das Wesen
der similitudo» bei E. Hochstetter, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre
Wilhelms von Ockham, Berlin und Leipzig 1927, 103—108.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 415

im Hinblick auf das «System der Kohärenz aller Sachverhalte» die

Zustimmung des Forschenden finden kann ; insofern ist es einprobabile,
etwas «Plausibles», zu dessen methodischer Findung die topischen
Gesichtspunkte dienen sollen (I, 1, S. 2, 12—16; I, 2, S. 9,30—31).

Das probabile als «das, worüber man <plausibel> (probabiliter) einen
wissenschaftlichen Diskurs führen, d. h. argumentieren kann» (II, 7,
S. 212, 30; vgl. II, 2, S. 192,19), ist nicht das Wahrscheinliche, das mehr
oder weniger Gewisse und Gesicherte, für das man Gründe und Gegengründe

zugleich angeben kann und deshalb über eine Meinung (opinio)
nicht hinauskommt (II, 6, S. 207, 16—20); dies betont R. Agricola gegen
die Beurteilung der Topik bei den zeitgenössischen Scholastikern (vgl.
oben S. 403). Es ist auch nicht das Nur-Plausible, welches als faktisch in
einer Gesellschaft Geltendes nicht um den Grund seiner Plausibilität
und überzeugenden Wirkung weiß (vgl. Anm. 14 sowie S. 401£).
Vielmehr ist das probabile einerseits ganz in Anlehnung an das «Endoxon»
der Topik des Aristoteles das, worüber «entweder unter allen Menschen
oder unter den meisten oder den Weisen, seien es bestimmte oder alle
oder die meisten oder die als bewährt geschätzten (spectatis probatis-
que)y>, eine hinreichend begründete gemeinsame Ansicht oder

Uberzeugung gegeben ist (II, 2, S. 192, 20—28; vgl. Topik I 1, 100b 21—23).

Anderseits, «wird doch vieles gesagt, was nicht geschehen kann», bedarf
diese Ortung des probabile als des Bewährten einer grundlegenden
Präzision, welche die Autoritäten selbst bindet und mißt, sofern diese als

solche im wissenschaftlichen Diskurs bei der Suche nach Axiomen,
Theorien, Argumenten, welche die Terme von propositiones zu
vermitteln und somit Thesen zu begründen vermögen, nicht zählen sollen.
Insofern definiert R. Agricola das probabile als «das, was angemessen
und kohärent, <stimmig> über einen vorgegebenen Sachverhalt gesagt
wird» (II, 2, S. 192, 28—33) und deshalb Zustimmung finden und einen
Konsens begründen kann. Denn das Ziel des «plausiblen» Argumentierens

(probabiliter disserere) ist die konstruktive Vermittlung einer
Zustimmung, einfidem astruere bzw. einfidemfacere, wobei dasprobabile
das gesuchte vermittelnde Argument (I, 1, S. 2, 9—10) darstellt, welches
die Topik mittels einer systematischen Zusammenstellung aller
welterschließender Gesichtspunkte als medium inueniendum (I, 2, S. 8, 18—19;

II, 1, S. 178,17—18), als angesichts eines bestimmten Problems gesuchte
Vermittlung, finden will. Das probabile ist also nicht, wie W. Risse

38 Logik Anm. 15), 17f.



416 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

meint38, das Beweisbare, sondern das, was den Beweis des in den
Wissenschaften Beweisbaren vermittelt (II, 7, S. 263, 32—35), und somit,
sofern es eine bestimmte Problemlösung erstmalig ermöglicht, das
Fortschreiten von Wissenschaft, den progressus scientiarum, trägt. Weil die
Suche nach dem probabile als dem, was kohärent (apte consentaneeque)

von der «Sache» ausgesagt werden kann und wird, vom überlieferungsgeschichtlich

und sachlich Bewährten ausgeht und dieses im Blick auf
Ähnliches und Unähnliches in Frage stellt, steht dieses «Plausible»
selbst in einem Prozeß der Bewährung oder Forschung. Als kohärent
Auszusagendem genügt ihm im Prozeß dieser Bewährung nicht der
Nachweis von Widerspruchsfreiheit (II, 6, S. 207, 16—18; vgl. S. 409;
422f.). Denn dieser zeigt nur, daß eine bestimmte Synthesis möglicherweise

gültig ist, nicht aber, ob sie die im Fortschreiten der Wissenschaften

hier und jetzt geltende Synthesis ist, d. h. die «Sache, sofern sie von
einem bestimmten Standpunkt aus angesprochen wird» (pro conditione

reipropositae: II, 2, S. 193, 11—13; vgl. II, 6, S. 206, 23—26, ferner II, 3,
S. 197, 7-10).

4. Die sprachliche Vermittlung

Im Proömium seines Werks beginnt R. Agricola unmittelbar mit
einer Reflexion auf die Struktur von «Rede» oder Sprachhandlung und
damit von Sprache: Oratio quaecunque de re quaque instituitur (I, 1, S. 1,

6—7). Jede sprachliche Handlung bezieht sich stets auf einen bestimmten
Sachverhalt und thematisiert diesen: «Sie lehrt jenem, der sie hört,
etwas», nämlich was der Sprecher über den Sachverhalt denkt (I, 1, S. 1,

7—10; II, 2, S. 192, 4—6). Sprachliche Handlung ist für R. Agricola
wesentlich Ausdruck und Gestaltung des Denkens sowie Kommunikation

mit anderen Subjekten. In seinem Sprachmodell betont er dessen

Dreipoligkeit : Sprecher - Hörer - Thema oder Sachverhalt werden in
einer Sprachhandlung miteinander vermittelt (II, 2, S. 192, 6—7). Dabei

liegt die Betonung auf der Vermittlung der Sprecher-Hörer-Relation
durch ihre jeweilige Bezogenheit auf den Sachverhalt, über den gesprochen

wird, geht es hier doch primär um die Sprache der Wissenschaft
und Forschung, d. h. um die Struktur einer bestimmten Sprachhandlung.

Diese sagt stets etwas über eine Sache bzw. einen Sachverhalt (res)

aus. «Sachbezogen» ist nicht nur der Sprecher, sondern auch die Zustimmung

des Hörers, welche, abgesehen von dem Fall, daß der Sprecher

nur das Verständnis des Hörers sucht, sofern er etwas erklärt (expositio),



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 417

und nicht einen Konsens anstrebt, wie dies bei einer eigentlichen argu-
mentatio der Fall ist, stets das Ziel des Sprechenden darstellt (1,1, S. 1,31—

2,6; II, 4, S. 198, 5-6).
Sofern die sprachliche Handlung Ausdruck von Gedanken des

Sprechers, seiner Sicht der Sachverhalte ist, hat sie Zeichencharakter.
«Wenn die Sprachhandlung Zeichen für jene <Sache> ist, die der
Sprechende in seinem <Gemüt> begriffen hat, dann ist es klar, daß es ihre,
nur von ihr zu leistende Aufgabe ist, das zu zeigen und erklärend zu

entfalten, zu dessen Bestimmung sie bestimmt ist» (I, 1, S. 1, 14—16;

vgl. I,10,S. 58,14-15; 1,22, S. 117, 3-4; II, 5, S. 205,11-12). Die Sache

bzw. der Sachverhalt (res) kann m. a. W. in einer Gemeinschaft nur
durch Sprache vermittelt werden. Warum, wie und in welchen Grenzen

vermag eine Sprachhandlung eine «Sache» zu vermitteln?
Der Sprechende sucht die Zustimmung des Hörenden, indem er

vom Bekannten und Anerkannten ausgeht (I, 1, S. 2, 6—8). Er wird
selbst zu durchschauen (perspicere) suchen, «was im jeweiligen Sachverhalt

gegeben ist und <systematisch> zusammenstellen, was in Kohärenz
steht, was sich widerspricht, wohin ein jedes in seinen Konsequenzen
führt und was dabei herauskommt» (I, 1, S. 3,2—4; vgl. I, 2, S. 8,8—14).

Er wird sein Verständnis des jeweils Angesprochenen nicht nur
darzulegen, sondern so, daß es die Zustimmung des Hörenden findet, zu

begründen suchen (II, 16, S. 258, 6—14; II, 17, S. 261, 2—9. 263,32—264,

1; II, 18—23, S. 265—306). Beides, expositio und argumentatio, geschieht
durch eine sprachliche Handlung, welche als Zeichen fungiert. Beides

erstellt die «Durchsichtigkeit», perspicuitas orationis et rerum; doch, so

betont R. Agricola, Klarheit in der «Sache» hängt nicht nur von expositio
und argumentatio, d. h. nicht nur vom Sprachlichen, ab, sondern auch

von der «Natur der Dinge und Sachverhalte»; illud non erit ignorandum
nobis perspicuitatem orationis uerbis constare et rebus Rerum autem

perspicuitas partim in natura illarum, partim in tractatu (seil, expositione et

argumentatione) consistit (II, 3, S. 196, 20—21. 26—28). Denn die perspicuitas

rerum hänge von etwas ab, «was nichts mit der Ebene sprachlicher
Mitteilung (ratio dicendi) zu tun hat, wird sie doch mit den Dingen und
Sachverhalten selbst in die Rede, wie beschaffen diese auch immer sein

mag, eingebracht» (II, 3, S. 196, 29—31). «Von Natur aus» können

Dinge und Sachverhalte mehr oder weniger klar und deutlich sein, sagt
R. Agricola, so daß sie vom Menschen nur in diesem Mehr oder Weniger

erkannt und angesprochen werden können; insofern bestehe die
perspicuitas rerum auch bzw. «teilweise» in der «Natur der Dinge und



418 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

Sachverhalte» (ebd., Z. 28—29). Was bedeutet diese Behauptung: aliae

res natura obscuriores, aliae apertiores
Im Hinblick auf die These von der «rein sprachlichen Orientierung

der Logik bei Agricola» 39 stellt sich die Frage, ob für R. Agricola ein
Sachverhalt in dem, was er ist, bzw. ein Ding rein sprachlich konstituiert
ist oder nicht. Diese Frage läßt sich präzisieren. Denn im Hinblick auf
die oben eingeführte Unterscheidung einer «ersten» und einer «zweiten
Natur», d. h. einer solchen der res immensae oder des unbestimmt vielen
Einzelnen in seiner Einzelheit und Einzigkeit und einer solchen der
similia communicabilia, die mit der menschlichen Sprache koextensiv ist,
stellt sich die Frage, ob die «erste Natur» als vor- und außersprachliche
die «zweite» oder natura humana in ihren Gehalten, den similia
communicabilia, bestimmt und festlegt, so daß letztere irgendwie als Abbildung
der natura prima begriffen werden kann. In dieser Frage kommt das

bisher subkutan vorhandene Problem zur Sprache, was R. Agricola
unter dem von ihm vertretenen Realismus der Universalien, d. h. was er
darunter versteht, daß diese als Ähnlichkeitsrelationen «selbstverständlich

extra animam» sind. Impliziert dieses extra animam sowie das Mehr
oder Weniger «natürlicher Evidenz» von Dingen und Sachverhalten
eine Deutung der Korrespondenz von Sprache und «Sache» im Sinne
einer Abbildtheorie, wie sie R. Agricola an zwei Stellen (I, 13, S. 75,

25—76,2; I, 25, S. 142, 6—7) für die menschliche Wahrnehmung und
Erkenntnis vertritt?

Sollte die «Sache» in irgendeiner Weise schon vor ihrer sprachlichen

Bestimmung und Erschließung selbst schon eine bestimmte sein,
die als solche sich in der Sprache als Zeichensystem widerspiegelt,
wobei aber die Sprachzeichen etwas Nachträgliches, nämlich bloße
Zeichen für Gedanken sind? Sollte R. Agricola einen Universalienre-
alismus und einen nominalistischen Konzeptualismus zugleich, einfach
nebeneinander behaupten, also die kognitive Valenz der Sprache, in der
in ursprünglicher Weise die «Sache» gegeben ist, gerade nicht denken?
Sollte die bis hierher vorgelegte Interpretation hier am entscheidenden
Punkt scheitern?

Es gibt eine Stelle in De inuentione dialectica, welche dem im
«Kohärenzmodell» implizierten Sprachdenken zuwiderzulaufen und den

gerade geäußerten Verdacht zu bestätigen scheint, nämlich das Kapitel

39 A. Faust, Dialektik Anm. 27), 133f. ; vgl. W. Risse, Logik Anm. 15), 16f.



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 419

«De nomine rei» (I, 22, S. 117, 1—119, 25) 40. Eine der Grundlagen
sprachlicher Zeichensysteme, die Namengebung oder Benennung,
beruht auf einem Konsens rein konventioneller Art (I, 22, S. 117, 3—4).

Insofern gilt für den Aufbau eines Lexikons einer Sprache: Die
«Substanz» der «Sache» ist bei allen Völkern dieselbe, die Namen aber sind
verschieden; deshalb, so meint R. Agricola, könne er nicht einsehen,

warum man die Benennung als topischen Gesichtspunkt unter die loci

interni, welche das kennzeichnen, was in der substantia rei sei, rechnen
wolle (I, 22, S. 118,11—13). Seiner Meinung zeige dieser Gesichtspunkt
nur etwas der «Sache» Äußeres an und bringe, sofern die Benennung
von Sprache zu Sprache differiere, nur etwas Akzidentelles zur Geltung.
Was ist hier mit der «Substanz» der Dinge und Sachverhalte gemeint,
die für alle Sprachgemeinschaften identisch ist? Eine vorsprachliche,
vielleicht sogar eine vorbegriffliche Welt bestimmter Inhalte, für die
alle einzelnen Sprachen nur als Zeichen fungieren?

Im Hintergrund von R. Agricolas Aussage steht jenes Sprachmodell,
welches Aristoteles in seiner Einleitung zu Perihermeneias anspricht (1,
16a 3—8). Somit wäre zu fragen, ob die nomina diuersa als Zeichen auf die
«bei allen identischen <Eindrücke> der Seele», von denen Aristoteles
dort spricht, verweisen, und, wenn dies zu bejahen ist, ob sie nur auf
diese oder auch auf das verweisen, was die genannten «Eindrücke»
nachbilden, d. h. auf die deshalb, weil sie mit «den bei allen identischen
<Eindrücken> der Seele» ähnlich sind, «bei allen identischen Ttpdypaxa
oder Sachverhalte». Sofern Aristoteles das Verhältnis beider in allen

Sprachgemeinschaften identischen Ebenen zueinander, jene der
«Eindrücke» und jene der Sachverhalte, als Ähnlichkeit charakterisiert, mag
sich eine Abbildtheorie nahelegen, welche in den «Eindrücken» der
Seele, d. h. in der menschlichen Erkenntnis, nichts anderes als eine

Wiedergabe vorgegebener Inhalte, des ontisch Wahren (uerum quod est),

wie Thomas von Aquin mit einem Wort Augustins gesagt hat, sieht41.

Die Möglichkeit der Ubersetzung von einer Sprache in die andere

gründet nach diesem Modell im Verweisen auf eine allen
Sprachgemeinschaften gemeinsame, als identisch vorgestellte «Welt der Sach-

40 Eine weitere Stelle (I, 23, S. 127, 31-128, 15), an welcher die These «posse rem sine

oratione et orationem sine re esse» begründet wird und dies in Bezug auf Gestus bzw. Mythos
gezeigt wird, geht auf das hier anstehende Problem einer vor- und außersprachlichen
«Welt der Dinge» nicht ein.

41 Summa theologica I, q. 16, a. 1 ; In De Interpretatione, I, lect. 3, 6 (28). —

Augustinus, Soliloquia, 5.



420 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

verhalte», der eine allen Sprachgemeinschaften gemeinsame «Welt der
Eindrücke und Gedanken» eindeutig zugeordnet ist (De int. 1, 16 a

9—18). Ist für letztere als von der menschlichen Vernunft begriffene die

Sprache nichts Konstitutives, ist die Sprache für das Begreifen und
Denken nur etwas Nachträgliches, ausschließlich in der Übereinkunft
einer Gemeinschaft begründete Willkür («signe arbitraire»), dann
kommt dieser Sprache als Zeichensystem in seiner (synchronen und
diachronen) Kohärenz von sich aus keine kognitive Valenz zu, sondern

nur eine abgeleitete Funktion für das Erkennen, eine in der Kohärenz
eines vorsprachlichen Denkens und Begreifens begründete bloße
Zeichenfunktion. Sprache erschließt, nur so gesehen und nicht mit der
Ebene der «Eindrücke» der Seele so zuinnerst vermittelt, daß der

Erkenntnisvollzug des Menschen immer schon «innere Sprache» oder

Sprachform ist, niemals Welt, sondern gibt so, nur als konventionelles
System gesehen, einzig etwas schon vorgängig Erschlossenes wieder.
Daß sie als Zeichensystem funktioniert, ist ihr in diesem Fall etwas
Äußeres, nicht in ihr begründet, sondern in etwas anderem, sei dies die
Kohärenz der gedachten Welt, sei dies die Kohärenz dessen, was ist, des

ontisch Wahren bzw. überhaupt eine wie auch immer begründete
vorsprachliche Kohärenz als «erster Natur».

Eine solche Interpretation der Zeichenfunktion von Sprache wird
dem Kontext bei R. Agricola nicht gerecht. Zugleich wird auch eine

Deutung, welche die res als etwas ausschließlich durch Sprache,
Sprachhandlung und ihre Form Bestimmtes und Bestimmbares ansetzt und in
der substantia rei etwas Nur-Sprachliches sieht, d. h. etwas, was nur von
der Lautgestalt des «signe arbitraire» und seines (synchron und dia-

chron) kohärenten Systems bestimmt wird, nicht der Aussage gerecht,
daß diese «Substanz» etwas in allen Sprachgemeinschaften Identisches
ist. Die res oder res significata ist, sofern sie bezeichnet wird, nicht mit
dem Bezeichnenden identisch, auch wenn sie durch die bestimmte
Lautform des Zeichens im Kontext einer Sprache stets eindeutig
festgelegt ist, wie R. Agricola selbst es zumindest im Hinblick auf das

dichotomisch strukturierte Benennungsverfahren der Sprache
aufgewiesen hat. Diese res significata wahrt ihre Differenz zur Benennung und

sprachlichen Darstellung gerade, sofern sie sich in Sprache darstellt und
so für die Sprachgemeinschaft Gestalt gewinnt. Differenz heißt nicht
Trennung. Sprachzeichen und bezeichnete «Sache» (res) sind untrennbar

aufeinander bezogen, verflochten, um ein Wort des Sophistes zu

gebrauchen. Wenn R. Agricola im Hinblick auf die am Vorbild sprach-



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 421

licher Welterschließung orientierten Definitionen (I, 5, S. 27,34—28,2)

sagt, diese würden der Erkenntnis der Sachverhalte deshalb dienen,
weil sie dem «Gemüt» ein bestimmtes sprachliches Zeichen vorgeben,
an dem sich die Gedanken festmachen lassen (I, 5, S. 28,33—29,1; vgl.
oben S. 400), dann hat er an dieser Stelle die in aller Verflechtung
bleibende Differenz mit-gesagt. Die Welt des Menschen ist für R. Agri-
cola nicht die zu den verschiedenen sprachlichen Zeichensystemen
nachträgliche Erfüllung und Sinngebung derselben, wie dies ein reiner
Konzeptualismus oder ein Nominalismus vertritt ; doch auch die Sprache

ist nicht nur etwas im Hinblick auf die «Sache» Nachträgliches,
Widerspiegelung einer von ihr unabhängigen Welt. Sofern Sprache auf
Grund der Verflechtung von Sprachzeichen und Sachverhalt bzw. Ding
welterschließende Funktion und kognitive Valenz besitzt (II, 11, S. 237,

15), sind die erkenntnistheoretischen Standpunkte des Realismus und
des reinen Konzeptualismus aufgehoben, im Sinn des eigentlichen
Anliegens des Sprachhumanismus miteinander vermittelt42. Ein Ding
oder Sachverhalt, beides mit «Sache» (res) gemeint, ist immer schon eine

sprachlich bestimmte, d. h. benannte oder ausgesagte res; sie geht aber

nicht einfach in der Sprache auf, wie dies bei Lorenzo Valla (1405—

1457) der Fall ist, für den die Sache nichts anderes als die Worte, mit
denen die Sache benannt wird, ist und voll in diese aufgeht, sofern sie

nichts anderes als die Bedeutung der betreffenden Worte ist43. Denn die

benannte res besitzt eine «bei allen Völkern identische <Substanz>», die

man, wie R. Agricola meint, am leichtesten in seiner Muttersprache
«durchschaue»44. Wort und Sache, Bezeichnendes und Bezeichnetes,
beides ist zusammengesehen, wenn von der menschlichen Natur, die
mit Sprache koextensiv ist, die Rede ist; diese «zweite Natur» ist aber,
sofern sie Intention auf Welt ist, stets auf ein anderes ihrer selbst, die res

immensae als ontisches Substrat von Welt, bezogen und doch nicht mit
diesem Anderen isomorph oder Abbild einer «ersten Natur», sofern

42 Daß dies das eigentliche Anliegen des Sprachhumanismus ist, zeigt S. Otto in
seinem in Anm. 2 zitierten Aufsatz.

43 Dialecticae disputationes, I, 14. Im Ausgang von diesem Text wird S. Ottos Frage
(a.a.O., 513) verständlich: «Ist Sprache nicht immer schon über die Differenz von Wort
und Begriff hinaus, hat sie nicht auch, indem sie Sachen benennt, die Unterscheidung des

begrifflichen Denkens zwischen <Wort> und <Sache> immer schon hintergangen?»
44 So schreibt er im Jahre 1484 an J. Barbirianus (J. Müller, Quellenschriften und

Geschichte des deutschsprachlichen Unterrichtes bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts,
Gotha 1882).



422 Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik

diese in ihrer unendlichen Vereitelung als res immensae im Hinblick auf
ein bestimmtes Maß noch unbestimmt, wenn auch bestimmbar ist und
somit etwas Form- und Gestaltloses, wenn auch in sprachlicher Form
oder Repräsentation Darstellbares. Das Sprachmodell aus der Einleitung

von Perihermeneias bleibt für das Denken von R. Agricola letztlich

bestimmend. Mag er auch die Sprachbedingtheit des Denkens
gesehen haben, er dachte sie im Rahmen dieses Modells. Von einer
These, welche in der Denkform nichts anderes als die letztlich im
System des «signe arbitraire» und seiner Lautform begründete Sprachform

sieht, ist er weit entfernt. Daß die sprachliche Handlung als Signum

rerum ihr Ziel erreicht, sieht R. Agricola in Gottes Schöpfermacht
garantiert. Gott hat sowohl die «Sachen» als auch den Menschen als

Sprachwesen geschaffen, und so muß der Brückenschlag zwischen Welt
und Sprache auch gelingen (I, 1, S. 1, 6—16).

5. Kohärenz, Methode und Wahrheit

Im vorhergehenden sind wir einer zwei- bzw. dreifachen Kohärenzaussage

begegnet. Es wurde gefragt, unter welchen Bedingungen ein
Diskurs kohärent ist (II, 1, S. 179, 7—15). Von den Sachverhalten und

Dingen wurde gesagt, daß sie untereinander in Kohärenz stehen (II, 1,

S. 179, 14) 4\ Schließlich wurde von den loci gefordert, daß sie Kohärenz

begründen bzw. einprohabile als kohärent Ausgesagtes finden lassen

(I, 4, S. 22, 2—5; I, 28, S. 172, 20—26), so daß jene «allgemeinen
Verhältnisse» oder Ähnlichkeitsbeziehungen, welche das «System der
Kohärenz aller Sachverhalte» oder deren Natur und Ordnung bestimmen,

sich als die Weisen des cohaerere rebus bestimmen lassen (I, 4, S. 22,
5-6. 23, 16-18. 29-30).

Entscheidend ist, daß sich im Kontext der Begriff der Kohärenz
nicht auf Konsistenz bzw. formale Widerspruchsfreiheit reduzieren
läßt. Letztere ist für die «Topos-Tafel» notwendige, keinesfalls aber

hinreichende Bedingung. Denn die Widerspruchsfreiheit ist, wie
R. Agricola sagt, etwas anderes als die konstruktive Begründung eines

Konsens und seines Geltungsanspruchs (I, 2, S. 7, 16—18). Sofern die

45 Dieser Text zeigt, «daß Dingkohärenz und Sprachkohärenz in einem
Entsprechungsverhältnis stehen», welches «durch die Sprachkohärenz selber bedingt» ist

(S. Otto, a.a.O., 507).



anhand von Rudolf Agricolas Dialektik 423

Dialektik die Funktion des probabile für den wissenschaftlichen Diskurs
und die Forschung zu bestimmen sucht, bringt sie sachorientiert die

Kohärenz als Kriterium ins Spiel (vgl. S. 415) und schafft so «ein Orga-
non zur Unterscheidung von Wahrem und Falschem» (II, 7, S. 210,

8-15; II, 9, S. 227, 4-6).
Wahrheit — und Forschung impliziert ein « Verhältnis zur Wahrheit »

(II, 7, S. 212, 5—6; II, 17, S. 262, 22ff.) — läßt sich in der hier entworfenen

Forschungslogik nicht als Korrespondenz zwischen einer Aussage
und einer inhaltlich bestimmten außer- und vorsprachlichen Wirklichkeit,

einem «Referenten», denken, sondern nur als Entsprechung
zwischen einer Aussage und dem, was diese im «System der Kohärenz aller
Sachverhalte», d. h. in der durch die Verflechtung von sprachlicher
Darstellung und «Sache» (res), sei es Ding oder Sachverhalt, konstituierten

Welt des Menschen bzw. einer bestimmten Kommunikationsgemeinschaft

ansprechen will. M. a. W. Wahrheit meint hier jene
Korrespondenz, welche sich im Bedenken der Relation von Sprache und
«Sache» konkretisiert, nicht einfachhin eine naive, in welcher die Sprache

und die «Sache» nicht in ihrer Verflechtung gedacht werden. Wahr
heißt eine Aussage genau dann, so könnte R. Agricola sagen, wenn sie

mit dem von ihr im «System der Kohärenz» intendierten Sachverhalt
übereinstimmt. Letzterer ist aber stets nur ein Moment des in der
Sprache zur Darstellung kommenden Zusammenhangs; insofern kann
man auf die Frage «sitne id uerum an non» (II, 8, S. 222, 2ff.) nur
antworten, indem man auf diesen, d. h. auf die cohaerentia und collectio,

abhebt. Ein wahres bzw. ein wahr-ähnliches Urteil46 läßt sich nur im
Blick auf diesen Zusammenhang finden, d. h. in seinem Geltungsanspruch

argumentativ mittels einer Topik vermitteln, die jenes katego-
riale Raster erfaßt, welches den Zusammenhang oder die Kohärenz des

Systems begründet.

46 So meint R. Agricola z. B., seine Sicht der Universalien als similia communicabilia sei
uerisimilimum. Ferner vgl. II, 17, S. 262, 19ff. ; II, 20, S. 285, 15ff. sowie oben S. 398f. ; zu
Aristoteles vgl. Anm. 4.




	Prolegomena zu einer Topik als inventiver Forschungslogik anhand von Rudolf Agricolas Dialektik

