Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Die sprachliche Richtigkeit bei Thomas von Aquin
Autor: Liske, Michael-Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MicHAEL-THOMAS LIiSKE

Die sprachliche Richtigkeit bei
Thomas von Aquin

Am Beispiel der Symmetrie bzw. Asymmtrie von Relationen (Ahnlich-
keit, relatio realis — relatio rationis) im Kontext der Trinititslehre!

1. Die Bedeutung der Sprachanalyse fiir die Offenbarungstheologie

Sehr viele philosophische und auch theologische Probleme sind
zunichst einmal Probleme des richtigen Sprechens (wenn auch nicht
ausschlief3lich und vielleicht auch nicht wesentlich, so doch zunichst
einmal). Den Terminus des richtigen Sprechens oder der Orthologie hat
Platon geprigt (Sophistes 239b). In seiner Auseinandersetzung mit den
Sophisten wurde ihm ndmlich klar, wie dringlich das Bemithen um den

! Die generelle Intention der vorliegenden Arbeit ist, zum Verhiltnis von Theologie
und Sprachanalyse bei Thomas einen klirenden Beitrag zu leisten. Da dies im Rahmen
eines Aufsatzes mit Gewinn nur exemplarisch geschehen kann, finden sich folgende
bewuBte Beschrinkungen: 1. Theologie verstehen wir hier als Offenbarungstheologie
und fragen, inwiefern es auch bei der theologia revelata partikulire Koinzidenzen zu der
natiirlichen Vernunft, wie sie sich in der Sprache manifestiert, gibt. 2. Im Zusammenhang
mit dem ausgewihlten theologischen Thema, dem Trinititsdogma, haben wir uns auch
auf eine begrenzte Textgrundlage festgelegt: die entsprechenden quaestiones aus dem
1. Teil der Summa theologiae (q. 27—q.44). 3. Innerhalb dieser Texte erschien uns die
Frage der Symmetrieeigenschaften von Relationen philosophisch bedenkenswert.

Einen generellen Uberblick iiber die Frage « Thomas von Aquin und die Analytische
Philosophie» gibt Gabriel Jussen in seinem so betitelten Aufsatz, der in dem von W.
KLuxeN edierten Jubiliumsband « Thomas von Aquin im philosophischen Gesprich»,
Freiburg/Miinchen 1975, S. 132-164, erschienen ist. Der Leser vorliegender Arbeit sei
besonders auf S. 147f. hingewiesen, wo es um Geach geht. Ferner sei der Aufsatz « Zur
Rolle der Pridikation in der Theologie des Thomas von Aquin: Am Beispiel der Trini-
titslehre» von F. INCIARTE erwihnt, der in den Miscellanea Mediaevalia, Band 13/1,
S. 256-269, abgedruckt ist. Dieser Aufsatz enthilt neben einer Behandlung sprachanaly-
tisch bemerkenswerter Stellen der q.39 auch eine generelle Uberlegung zur Bedeutung der
Sprache bei Thomas.



374 Die sprachliche Richtigkeit

richtigen sprachlichen Ausdruck ist, weil er es miterleben mufite, wel-
che verheerenden Wirkungen die verantwortungslose Handhabung der
sprachlichen Mittel seitens der Sophisten hatte, die damit schlief3lich
sogar ihre Zoglinge moralisch verdarben. Eine dhnliche Erfahrung
formuliert auch Thomas, wenn er mit Hieronymus feststellt: Ex verbis
inordinate prolatis incurritur haeresis (S. th. I q. 31 a. 2 cor.). Unsorg-
faltige, milverstindliche sprachliche Formulierungen fiihren dazu, dal
man wesentliche Glaubenswahrheiten mifiversteht und damit sein See-
lenheil gefihrdet.

Ein Aspekt des Richtigsprechens bei Thomas ist somit, dal3 er sich
um fortgesetzte sprachliche Prizisierungen und Differenzierungen be-
miiht als ein AMiztel, schwierige Offenbarungswahrheiten angemessen
und unmifBverstindlich erfassen zu kénnen. In anderer Hinsicht ist das
Richtigsprechen sogar Beweisz/e/; d. h. die Ausfiihrungen der S. th.
zielen darauf ab nachzuweisen, da3 man auch im Sinne der Logik richtig
tiber Offenbarungswahrheiten reden kann, ohne die logischen Struktu-
ren der Sprache dabei zu vergewaltigen. Theologische und metaphysi-
sche Aussagen brauchen also nicht zu einer sprachlichen Verwirrung
(linguistic muddle) zu fithren, und erst recht gilt nicht, dal3 sie nur auf
dem Boden solcher Verwechslungen in der logischen Syntax unserer
Sprache erwachsen kénnen, wie der noch radikalere Vorwurf der posi-
tivistischen Metaphysikkritik lautet.

Ein solcher Aufweis der immanenten logisch-sprachlichen Stim-
migkeit ist das einzige, was die menschliche Vernunft bei solchen
Offenbarungswahrheiten wie der Trinitit zu leisten vermag. In S. th. I
q- 32 a.1 (besonders ad 2um) heil3t es, hier gebe es kein rationales
Argument (ratio), das hinreiche, die Grundannahme (radix) (in unse-
rem Fall, daf3 es einen dreieinen Gott gibt) zu bestitigen, vielmehr
kénne man nur zeigen, dal3 sich bei dieser Grundannahme keine
unstimmigen Konsequenzen ergeben (radici iam positae congruere
consequentes effectus). Damit kann, wie es das astronomische Beispiel
im Text zeigt, gemeint sein, dal3 die sinnlichen Phinomene gewahrt
werden (salvari apparentia sensibilia). In der heutigen wissenschafts-
theoretischen Terminologie hief3e das, da3 die Grundannahme keine
empirisch falsifizierten Konsequenzen hat. Im Kontext der Trinitits-
lehre wird mit «congruere» indes eher die logische Stimmigkeit gemeint
sein. Wenn man diese logische Stimmigkeit in einem sehr engen Sinne
versteht, dann miillte man wohl an solche Deduktionsketten denken,
mit denen Anselm in « Cur Deus homo» nachzuweisen sucht, daf3 all die



bei Thomas von Aquin 375

Glaubensaussagen, die sich auf die Menschwerdung Gottes und seine
Erlosungstat beziehen, in logischer Notwendigkeit miteinander ver-
kniipft sind und auseinander folgen. Bei Thomas ist es indes wohl weiter
zu verstehen im Sinne der Logik, wie sie unserem alltiglichen Sprach-
gebrauch zugrundeliegt. Es ist ein wichtiger Zug des aristotelischen
Philosophierens, eine Philosophie des gesunden Menschenverstandes
zu sein. Denn es war eine Grundiiberzeugung des Aristoteles, da3 in
dem normalen Denken, wie es in der Alltagssprache seinen Nieder-
schlag gefunden hat, viel verborgene Wahrheit enthalten ist; diese gelte
es explizit zu machen, indem man auf die sprachlichen Strukturen
reflektiere, und die implizite Wahrheit so durch Sprachanalyse explizit
auf Begriffe bringe . Dieser Grundzug findet sich auch bei dem Ari-
stoteliker Thomas. Das soll nun nicht heien, dal3 die Erorterung des
mysterium trinitatis auf das Niveau einer «ordinary-language »-Philoso-
phie herabgezerrt werden sollte. Es heillt aber doch so viel, dal3 die
logischen Regeln, die der durchschnittliche Sprecher, ohne sie explizit
zu kennen, in seiner Sprachpraxis trotzdem meist korrekt anwendet, bei
der Erorterung von Glaubenswahrheiten nicht einfach ihre Kraft ver-
lieren und durch neue Gesetze etwa einer Widerspruchslogik ersetzt
werden miiBten. Vielmehr versucht Thomas, nachdem er einige Zusatz-
annahmen gemacht hat, die den Horizont des normalen menschlichen
Denkens notwendig transzendieren (wie z. B. daB3 es bei Gott subsi-
stente Relationen gibt), im iibrigen die normalen logischen Gesetze
soweit wie nur méglich zu wahren.

Diese grundsitzlichen einleitenden Betrachtungen wollen wir nun
an der Erorterung eines Einzelproblems verfolgen. Im Zusammenhang
mit der Trinitdtslehre legt sich die Frage der Relationen als philoso-
phisch fruchtbar nahe; genauer wollen wir uns auf die Frage der
Umkehrbarkeit von Relationen konzentrieren: Ist die konverse Rela-
tion dieselbe (Symmetrie) oder eine verschiedene (Asymmetrie)? Es
wird sich dabei als methodisch vorteilhaft erweisen, die innertrinitari-
schen Relationen mit der Relation Gottes zu den Geschopfen zu kon-
frontieren und beide sich so wechselseitig erhellen zu lassen. Wir wollen

* Zu Aristoteles vergleiche man W. WieLANDs Buch « Die aristotelische Physik », wo
die These vorgetragen wird, Aristoteles bringe das vorreflexive Weltbild — wie sich dem
Menschen seine Lebenswelt vor einer theoretischen Durchdringung durch die Wissen-
schaft darstelle — auf philosophische Begriffe (siche vor allem § 10 Sprache und
Sein).



376 Die sprachliche Richtigkeit

uns zunichst dem weniger verwickelten Fall, der Ahnlichkeits- und
Gleichheitsrelation zuwenden. Bevor wir dazu einen sehr bemerkens-
werten kurzen Thomastext betrachten, wollen wir die Frage, ob diese
Relationen symmetrisch sind oder nicht, kurz vom Standpunkt unseres
natiirlichen Sprachempfindens aus betrachten.

2. Die bedingte Symmetrie der Abnlichkeitsrelation

Auf der einen Seite scheint es uns, diese Relation miifite symme-
trisch sein. Denn damit wir zwischen zwei Relaten diese Relation
annehmen koénnen, damit wir also etwa von zwei Individuen sagen
kénnen, sie seien einander dhnlich, miissen beide in etwas iibereinstim-
men, d. h. etwas gemeinsam haben. Wenn nun aber A mit B etwas
gemeinsam hat, dann mul3 genauso B mit A eben diese Eigentiimlich-
keit gemeinsam haben. DaB wir die Ahnlichkeitsrelation trotzdem nicht
einschrinkungslos als symmetrisch auffassen, méchte ich an einer phi-
losophisch sehr beachtenswerten Bemerkung aus einem alltiglichen
Gesprich aufzeigen. Ein Vater kannte bisher nur den Freund seines
Sohnes. Als er nun zum ersten Mal die Mutter gesehen hatte, stellte er
fest: «Die sieht aber ihrem Sohn #hnlich», korrigierte sich dann aber
sofort: «Oder vielmehr, er sieht ihr dhnlich». Erklirlich wird diese
Auﬁcrung daraus, dal3 wir nur das Sekundire dem Primiren dhnlich
empfinden, aber nicht umgekehrt. Weil der Freund seines Sohnes fiir
ihn der Bekanntere, Nihere und damit Primire war, machte der Vater
spontan zunichst diesen zum Bezugspunkt. Dann aber besann er sich,
daf3 an sich die Verhiltnisse doch umgekehrt seien, und bezog darum
ihn auf seine Mutter 3.

Zu eben dieser Frage, inwiefern man die Ahnlichkeitsrelation als
symmetrisch, aber doch auch wieder nicht in jeder Hinsicht als sym-
metrisch zu betrachten hat, findet sich in S. th. I q.42 a.1 ad 3um eine
Erorterung, aus der man die Elemente herauspriparieren kann, mit
deren Hilfe man diese scheinbare Ungereimtheit befriedigend 16sen
kann.

3 Hier sehen wir iibrigens, daB3 Aristoteles’ Unterscheidung des fir uns Fritheren
(Bekannteren) und des an sich Friiheren (Bekannteren) eine Denkfigur ist, die vielfach
umgangssprachlichen Auflerungen zugrundeliegt.



bei Thomas von Aquin 377

Ad tertium dicendum quod aequalitas vel similitudo dupliciter potest signi-
ficari in divinis; scilicet per nomina, et per verba. Secundum quidem quod
significatur per nomina, mutua aequalitas dicitur in divinis personis, et
similitudo. Filius enim est aequalis et similis Patri, et e converso. Et hoc
ideo, quia essentia divina non magis est Patris quam Filii. Unde sicut Filius
habet magnitudinem Patris, quod est esse eum aequalem Patri, ita Pater
habet magnitudinem Filii, quod est esse eum aequalem Filio. Sed quantum
ad creaturas, ut Dionysius dicit, «non recipitur conversio aequalitatis et
similitudinis». Dicuntur enim causata similia causis, inquantum habent
formam causarum; sed non e converso, quia forma principaliter est in causa,
et secundario in causato. — Sed verba significant aequalitatem cum motu. Et
licet motus non sit in divinis, est tamen ibi ‘accipere’. Quia igitur Filius
accipit a Patre, unde est aequalis ei, et non e converso, propter hoc dicimus
quod Filius coaequatur Patri, et non e converso.

Der springende Punkt, der im Text freilich nicht explizit gemacht
ist, ist folgender: Bei den umgangssprachlichen Termini schwingen oft
noch neben der Hauptbedeutung eine Reihe von Nebenbedeutungen
(Kon-notationen) mit, vergleichbar den Oberténen. Die von «gleich»
und «ihnlich» hauptsichlich und primir bezeichnete Relation ist nun
zwar symmetrisch. Das ergibt sich klar aus ihrer Definition, wie sie sich
in diesem Artikel 1 der q.42 findet: Gleichheit (aequalitas) ist quanti-
tative Einheit (unum in quantitate), Ahnlichkeit (similitudo) Gemein-
samkeit der Form (communicare in una forma). Daneben aber sind auch
noch asymmetrische Relationen mitbezeichnet, die sich, wie es aus dem
Text sehr klar hervorgeht, in verschiedenen Kontexten und auch bei
verschiedenen Wortformen (nominal — verbal) unterschiedlich be-
merkbar machen. Die in «dhnlich» implizierte asymmetrische Relation
bezeichnet Thomas als accipere. «k Empfangen» bedeutet hier, daf3 etwas
seine Form, d. h. seine Prigung und Bestimmtheit, von einer Ursache
her empfangen hat. Daher kann nur das Abbild, das seinem Urbild
nachgebildet worden ist und so von diesem die spezifische Form des
Seins empfangen hat, als seinem Vorbilde dhnlich bezeichnet werden,
aber nicht umgekehrt. Nur der Sohn als der Verursachte kann seinem
Vater ihnlich gelten, aber nicht eigentlich umgekehrt. Auf diese
Zusammenhinge waren wir bereits bei unserem umgangssprachlichen
Beispiel gestoBen 4. Thomas differenziert nun noch, daf3 diese impli-

“ Bemerkenswert ist, daB es in einer Version des Arguments vom dritten Menschen,
die Platon selber in seinem Dialog Parmenides 132d-133a vortrigt, um genau dieses



378 ’ Die sprachliche Richtigkeit

zierte asymmetrische Relation bei den verschiedenen Wortformen ein
verschieden starkes Gewicht hat: Verben bezeichnen Handlungen,
Bewegungen, Prozesse usw. All diese Vorginge haben aber eine ganz
bestimmte unumkehrbare Richtung. Daraus wird verstindlich, warum
bei den verbalen Formen «anihnlichen» und «angleichen» die asym-
metrische, nur in eine Richtung gehende Komponente besonders aus-
geprigt ist. Auch im Verhiltnis von Gottvater und Gottsohn kénnen
wir daher, obgleich sie sogar der Zahl nach ein und dasselbe Wesen
haben, nur in der einen Richtung sagen, der Sohn sei dem Vater ange-
glichen (coaequari). Bei der nominalen Form fillt diese Konnotation
zwar nicht ganz weg, sie ist aber hier so schwach, dal man auch in
umgekehrter Richtung sagen kann, Gottvater sei dem Sohne gleich
(dhnlich). Dies ist deshalb berechtigt, weil unter dem Gesichtspunkt des
Wesens beide aus sich heraus und damit gleich urspriinglich sind; nur
unter dem Aspekt der Personalitit ist der Vater Prinzip. Anders als bei
den innertrinitarischen Relationen ist es in der Beziehung Gott—
Geschopf. Hier ist das Geschopf in jeder Hinsicht nur das Gott als
seinem Urbild und Prinzip Nachgebildete, so daB jede Eigenschaft (ob
wesentlich oder akzidentell) beim Geschopf als dem Verursachten nur
sekundir vorkommt. Somit ist hier auch in der nominalen Form die
Konnotation des Ahnlichen als eines Nachgemachten (Gleichheit
kommt sowieso nicht in Betracht) stark genug, um nur die eine Rich-
tung der Relation zu gestatten, das Geschopf sei Gott dhnlich, nicht
aber, Gott sei dem Geschopf dhnlich.

Problem geht. Dort wird so argumentiert: Um die Ahnlichkeit der Einzelphinomene
untereinander zu erklaren, nimmt man die eine Idee an als die Urgestalt, der all diese
Einzelnen nachgebildet und dhnlich sind. Damit muf3 aber umgekehrt auch die Idee, das
Vorbild, dem ihm Nachgebildeten dhnlich sein. Und so muf3 man entsprechend eine Idee
2. Stufe annehmen, um wiederum diese Ahnlichkeit der Idee 1. Stufe und der Einzel-
dinge zusammengenommen zu erkliren usw. in infinitum. Die Giiltigkeit dieses Argu-
ments hingt, wie man leicht sieht, daran, daB3 einschrinkungslos eine Symmetrie und
Transitivitit der Ahnlichkeit angenommen wird. Da Platon sich von diesem ihm bekann-
ten Einwand nicht in der Ideenlehre beirren lief (Timaios), darf man vermuten, dal3 er
die Argumentation nicht als schliissig betrachtete, weil er spiirte, daB in die Ahnlichkeit
dadurch eine asymmetrische Komponente hineinkommt, dafl « ihnlich» die Konnotation
hat: das einem Vorbild dhnlich Nachgebildete. Vgl. hierzu: R. MARTEN, Platons Theorie
der Idee, Freiburg/Miinchen 1975, S. 112-116.



bei Thomas von Aquin 379

3. Die relatio realis als die Umbkebrrelation einer relatio rationis?

Dal3 Thomas zwischen Gott und den Geschépfen keine symmetri-
sche Relation annehmen kann, hat klar eine theologische Motivation:
Es wiirde die nie iiberbriickbare Distanz zwischen Schépfer und
Geschopf nivellieren, wenn zwischen Gott und Kreatur auch nur in
einer Hinsicht dieselbe Beziehung bestehen kénnte wie zwischen Krea-
tur und Gott. Dann gilte nicht mehr, dall zwischen beiden kein Ver-
hiltnis (nulla proportio) besteht. Im Fall der Ahnlichkeitsrelation kann
diese Asymmetrie auch philosophisch plausibel gemacht werden.
Schwieriger scheint es bei der bekannten Theorie zu sein, Gott stehe
zum Geschopf nur in einer relatio rationis, wihrend das Geschopf zu
ihm eine reale Beziehung hat. Hiergegen striubt sich doch unser nor-
males sprachlich-logisches Empfinden. Denn hier handelt es sich ja
nicht wie bei der Ahnlichkeit um einzelne Arten von Relationen, die
grundsitzlich entweder symmetrisch oder asymmetrisch sein kénnen,
sondern hier wird die Gattung (Kategorie) der Relation selber in zwei
Hauptteile zergliedert: Entweder ist eine Relation eine reale Beziehung,
wenn zwei Dinge in ihrer Natur aufeinander bezogen sind (secundum
suam naturam ordinatae sunt, S. th. 1 q.28 a.1 cor.). Das kann bedeuten,
daf sie in ihrem Sein voneinander abhingen, oder aber, da@3 sie irgend-
welche naturwissenschaftlich konstatierbaren Einwirkungen aufeinan-
der ausiiben (etwa in dem von Thomas aufgefiihrten Falle der Gravi-
tation). Oder im anderen Falle besteht die Beziehung gar nicht zwischen
den Sachen selbst, sondern sie ergibt sich nur aus den Begriffen, unter
denen unser Verstand seine Objekte betrachtet. Es scheint nun gera-
dezu evident zu sein, daf3, wenn die Relation von A zu B ein in der
realen Welt bestehendes Verhiltnis ist, das Verhiltnis von B zu A zwar
nicht zwangsldufig dieselbe Relation zu sein braucht, es aber auf jeden
Fall auch vom Typ einer realen Beziehung ist. Ebenso, wenn das Ver-
hiltnis von A zu B eine bloB3 begriffliche Beziehung ist.



380 Die sprachliche Richtigkeit

3.1. Eine pridikative Deutung der Relation

Ich glaube, man spiirt, daf hier erst einmal ein angemessener Begriff
notig ist, was denn eine reale Relation ist. Hier hilft uns Geach einen
Schritt weiter, der in seinem Aufsatz « God’s Relation to the World» ?
zeigen kann, daB3 die Asymmetrie von realer und rationaler Relation
tatsdchlich unserem natiirlichen Sprachgefiihl gar nicht so zuwider ist.
Voraussetzung dafiir, hier sinnvoll eine Asymmetrie annehmen zu kon-
nen, ist, dal3 man die Relation als Sonderform der Pridikation versteht.
Man mul also annehmen, dal3 sich ein zweistelliger Relationsausdruck
(z.B. beneidet, ist groBer als) mit einem der Namen verbinden kann
(beneidet B, ist groBer als B), um so ein Pridikat zu bilden, das von dem
anderen Namen A als dem Subjekt ausgesagt wird. Bei dieser Deutung
148t sich sinnvoll sagen, dem Satz « A beneidet B» entspreche in héhe-
rem Mal3e eine Realitdt bei A als dem logisch dquivalenten Satz mit der
konversen Relation «B wird von A beneidet» eine Realitit in B ent-
spreche: Im neidischen Menschen A ist ein realer Affekt, der beneidete
Mensch B jedoch wird in dem durchaus méglichen Fall, daB3 er gar nicht
weil3, daB3 A ithn beneidet, von diesem Beneidetwerden iiberhaupt nicht
real betroffen, sondern lediglich kann von ihm «wird beneidet» wahz-
heitsgemilB pridiziert werden. Wenn man jedoch wie manche von
Geach kritisierte moderne Logiker glaubt, ein Relationsausdruck diirfe
immer nur zugleich durch ein geordnetes Paar von Namen erginzt
werden, dann kann man nur sagen, zwischen zwei Individuen bestehe
eine Beziehung, die mithin beide in gleicher Weise betrifft; es ist jedoch
nicht méglich zu sagen, daB3 in dquivalenten Sitzen beim einen Subjekt
das Pridikat in héherem Male eine Realitidt anspreche als beim ande-
ren. Die pridikative Auffassung des Relationsausdrucks, die Geach
systematisch rechtfertigt, entspricht der von Thomas. In S. th. I q. 28
a. 2 cor. heil3t es, dem Relativen komme, sofern es eine der 9 akziden-
tellen Kategorien bilde, das gemeinsame esse accidentale zu, dal3 es
einem Subjekt inhiriere, also Eigenschaft eines Subjekts sei: Ad cujus
evidentiam considerandum est quia in quolibet novem generum acci-
dentis est duo considerare. Quorum unum est esse, quod competit
unicuique eorum, secundum quod est accidens; et hoc communiter in
omnibus est inesse subjecto: accidentis enim esse est inesse.

$ Zuerst erschienen in Sophia vol. 8, no.2 (1969), nachgedruckt in: P. T. GeacH,
Logic Matters, Oxford 1972, S. 318-327.



bei Thomas von Aquin 381

3.2. Der reale Wandel als Bedingung fiir eine reale Relation?

Geach bringt den Unterschied von rationaler und realer Relation
zusammen mit einer analogen Unterscheidung beim Begriff des Wan-
dels. Man kann bereits dann von einem Wandel sprechen, wenn auf ein
Individuum nacheinander kontradiktorische Pridikate zutreffen, z. B.
nicht beneidet — beneidet. Wenn nach diesem logischen Minimalkrite-
rium ¢ ein Wandel vorliegt, impliziert das noch nicht, daf} sich in dem
betreffenden Individuum irgendein realer Wandel vollzogen haben
miiflte, wie es aus dem Beispiel des Beneidetwerdens ersichtlich wird
oder aber auch daraus, dal3 von Sokrates, ohne dal3 er sich verindert hat,
nacheinander die Pridikate «grofler» und «kleiner als Theaitetos» wahr
sein konnen, weil dieser inzwischen gewachsen ist. Demnach kann man
die Bedingung formulieren, dal3 bei einem Subjekt dann eine reale
Relation vorliegt, wenn das Eintreten des von dieser Relation bezeich-
neten Zustands bei ihm einen realen Wandel impliziert. Es legt sich nun
nahe, so wie Geach es tut, auch die negative Schlu3folgerung zu ziehen,
eine Relation wie die Gottes zu seinen Geschopfen sei deshalb nicht
real, weil sie keinen realen Wandel bei dem betreffenden Subjekt nach
sich ziehe und wegen der géttlichen Unwandelbarkeit grundsitzlich gar
nicht nach sich ziehen kénne’.

Hier erweist es sich nun als wichtig, wie wir es uns vorgenommen
haben, die Relation Gott-Kreatur mit den innertrinitarischen Relatio-
nen zu konfrontieren: Obgleich die Relationen zwischen den géttlichen
Personen fiir Thomas real sind, kénnen auch sie keinen Wandel ein-
schlieBen; denn das essentiale Pridikat der Unwandelbarkeit gilt auch
fiir die einzelnen Personen. Es kann im thomistischen Sinne daher nur

6 Geach spricht hier von « Cambridge change», weil die bedeutenden, in Cambridge
entstandenen philosophischen Werke wie Russell’s « Principia Mathematica» und Mac
Taggart’s « Nature of Existence» den Wandel so definierten. Vgl. hierzu auch: P. GEAcH,
God and the Soul, London/Henley 1969, S. 72 und 99.

7 In eben diesem Lichte ist Aristoteles” Theorie vom unbewegten Beweger zu sehen.
Unter Unbewegtheit ist hier nimlich die Unwandelbarkeit zu verstehen, da Aristoteles
unter Bewegung (KIvnol¢) nicht, wie es heute geliufig ist, allein die Ortsbewegung
begreift, sondern jede Form des Wandels. Von Gott sagt Aristoteles, er bewege wie
Geliebtes (&G épdpevov, Met. A7, 1072b 3). Das bedeutet: Davon, daB er geliebt, d. h. in
seiner Vollkommenheit erstrebt und nachgeahmt wird (wodurch er alles bewegt), wird
Gott ebensowenig real betroffen und gewandelt wie in unserem Beispiel der, der beneidet
wird, ohne davon zu wissen. Gegeniiber seiner nicht realen Relation zu dem von ihm
Bewegten ist dieses natiirlich real von ihm abhingig,



382 Die sprachliche Richtigkeit

eine hinreichende, aber keine notwendige Bedingung fiir eine reale
Relation sein, daf3 das Eintreten des von der Relation bezeichneten
Zustands einen realen Wandel impliziert. Damit ist aber die Umkehr
des Schlusses und, was damit logisch dquivalent ist, der negative Schlu3
nicht statthaft. Dal} Gott keine reale Relation zu den Kreaturen haben
kann, folgt nicht aus seiner Unwandelbarkeit, sondern muf3 anders
bewiesen werden.

Ja wir kénnten sogar weitergehend in Frage stellen, ob ein realer
Wandel tiberhaupt als Bedingung fiir eine reale Relation anzusehen ist.
Eine wichtige Frage in der heutigen Identititsdiskussion ist: Was garan-
tiert es, daf3 es sich bei allem Wandel im Laufe seiner Lebensgeschichte
doch um dasselbe Individuum handelt? ® Hierin ist impliziert, dal3 man
die Frage der Identitit eines Individuums zu zwei verschiedenen Zeit-
punkten t und t; seiner Lebensgeschichte gerade auf dem Hintergrund
eines sich in der Zwischenzeit vollzogenen realen Wandels stellt. Trotz-
dem sagt Thomas, die Identitit sei nur eine rationale Relation, sofern es
sich um Identitdt schlechthin handele: ... relatio quae importatur per
hoc nomen «idem», est relatio rationis tantum, si accipiatur simpliciter
idem (8. th. I q. 28 a. 1 ad 2um). Dasselbe kann nimlich nicht in einer
realen Relation auf sich selber bezogen werden: Idem ad seipsum non
refertur aliqua relatione reali (S. th. q. 42 a. 1 ad 4um). Hier ist klar eine
Erkenntnis der modernen sprachanalytischen Philosophie vorwegge-
nommen. Man vergleiche Wittgenstein, Tractatus 5.5301: «Dal3 die
Identitat keine Realitit zwischen Gegenstinden ist, leuchtet ein.»
5.5303: « Von zwei Dingen zu sagen, sie seien identisch, ist ein Unsinn,
und von Einem zu sagen, es sei identisch mit sich selbst, sagt gar nichts.»
Ein sinnvoller Identitdtsbegriff kann also nicht darin bestehen, dafl man
einen sachlichen Bezug zwischen den Gegenstinden selbst (relatio rea-
lis) annimmt, sondern nur darin, dal3 man zwei Begriffe verschiedenen
Sinnes aufeinander bezieht und das von ihnen Bezeichnete als identisch
erklirt. Diese Erkenntnis, die Frege in seinem berihmten Aufsatz
«Uber Sinn und Bedeutung» vorgetragen hat, findet sich bei Thomas
S. th. I q. 28 a. 1 ad 2um bereits angedeutet. Die Identititsrelation kann
nur in einer Beziehung bestehen, die der Verstand antrifft bei einer
Sache gegeniiber sich selber, sofern er sie unter zwei verschiedenen
Aspekten betrachtet: Hujusmodi relatio non potest consistere nisi in

8 Zur heutigen Diskussion des Identititsproblems vergleiche man etwa: D. WicGIns,
Sameness and Substance, Oxford 1980.



bei Thomas von Aquin 383

quodam ordine quem ratio adinvenit alicujus ad seipsum, secundum
aliquas ejus duas considerationes. Die verschiedenen considerationes,
die unsere ratio aufeinander bezieht, entsprechen dabei den Begriffen
verschiedenen Sinnes, aber gleicher Referenz bei Frege.

3.3. Kriterium fiir die reale Relation

Es legt sich hieraus nahe, den Unterschied der beiden Typen von
Relation so zu definieren: Bei der realen Relation werden zwei Sachen
(res), zumindest zwei in einer Sache existierende Eigenschaften zuein-
ander in Bezichung gesetzt, bei der rationalen Relation dagegen werden
nur zwei Begriffe aufeinander bezogen (beispielsweise identisch er-
klart). Aber mit dieser Fassung des Unterschiedes, die sich wohl zu stark
an der Identitit als einem Sonderfall der Relation orientiert 2, sind wir
wieder zu unserer anfinglichen Fassung zuriickgekehrt. Deren Unge-
niigen haben wir damals schon gespiirt und kénnen wir jetzt prizisieren:
Das zweistellige relationale Pridikat verbindet sich gleichermal3en bei
beiden Typen unmittelbar selbstverstindlich nur mit je zwei Namen
(Beschreibungen) fiir eine Sache. In dem uns interessierenden Falle
konverser Relationen sind dies dieselben Namen bei Relation und
Umkehrrelation. Da nun aber von konversen Relationen, wie es uns die
Erérterungen von Geach plausibel gemacht haben, die eine eine reale,
die andere eine rationale sein kann, kann der Unterschied in der Sach-

? Bei der Identitdt ist die Formulierung berechtigt, daf3 diese rationale Relation
zwischen zwei Begriffen bestehe. Da diese Relation von vornherein auf Symmetrie fest-
gelegt ist, ist hier die pridikative Deutung: der Relationsausdruck, zusammengenommen
mit einem Namen, werde vom anderen Namen pridiziert, nicht so angemessen, weil eine
asymmetrische Ponderierung enthalten ist. Die Formulierung: die Identititsbeziehung
bestehe zwischen den beiden Relaten, ist hier angemessener, weil sie die beiden aus-
tauschbaren Relate genau auf dieselbe Ebene stellt.

Auch in der Frage eines realen Wandelns miissen wir die Identitit wohl als Son-
derfall von dem sonst fiir Relationen Geltenden ausnehmen. Wenn man ein Individuum
indem Zustand @ mit diesem Individuum in dem real verschiedenen Zustand y (also nach
einem wirklichen Wandel) identisch erklirt, so mul3 es sich auf Grund der besonderen
Struktur dieser Relation doch um eine Identischsetzung von Begriffen handeln. Die eben
gegebene Formulierung legt es zwar nahe anzunehmen, das reale Individuum werde als
identisch erklirt. Aber daf} dies auf Grund der Eigenart der Identitit gar nicht sinnvoll
denkbar ist, wird einsichtig, wenn ganz prizise angegeben werden soll, welches denn das
als identisch erklirte Individuum, sei. Ist es das Individuum, sofern es sich erst im Zustand
¢ und dann im verschiedenen Zustand  befindet ? Aber in det Hinsicht, daB es um etwas
sich in seinen Eigenschaften Wandelndes geht, kann man ja gerade nicht von Identitit



384 Die sprachliche Richtigkeit

haltigkeit (Realitdtsbezogenheit) zwischen diesen beiden nicht primir
an den Namen der bezogenen Gegenstinde liegen, sondern mubB,
unmittelbar zumindest, im relationalen Pridikat gesucht werden. Tho-
mas selbst hat es bereits als eine Eigentiimlichkeit der Relationsaus-
driicke erkannt, daf3 bei ihnen (und bei ihnen allein) ein Unterschied in
der Sachhaltigkeit gemacht werden muf3 (S. th. I q. 28 a. 1 cor. u. a. 2
cor.):

. solum in his quae dicuntur ad aliquid, inveniuntur aliqua secundum

rationem tantum et non secundum rem, non autem in aliis generibus, quia
alia genera, ut qualitas, quantitas, secundum propriam rationem significant
aliquid alicui inhaerens; ea vera quae dicuntur ad aliquid, secundum pro-
priam rationem significant solum respectum ad aliud (q. 28 a. 1 cor.).
Si igitur consideremus, etiam in rebus creatis, relationes secundum id quod
relationes sunt, sic inveniuntur esse assistentes, non intrinsecus affixae,
quasi significantes respectum quodammodo contingentem ipsam rem rela-
tam, prout ab ea tendit in alterum (q. 28 a. 2 cor.).

All die anderen Pridikate bezeichnen eo ipso etwas Reales, und
zwar nicht nur die substantiellen, wo es unmittelbar einleuchtet; auch
die iibrigen akzidentellen Pradikate bezeichnen gemil3 dem Begriff, der
der jeweiligen Kategorie eigentiimlich ist (propria ratio uniuscujusque
illorum generum), etwas dem jeweiligen Subjekt Inhidrierendes und
damit etwas, was in diesem Subjekt ein akzidentelles Sein hat (inhaerens
subjecto = habens esse accidentale in ipso). M.a.W.: Wir haben es hier
mit einer real in der jeweiligen Sache vorkommenden Eigenschaft zu

sprechen. Also ist es wohl das Individuum als das sich identisch Durchhaltende? Aber es
wire eine ganz tberfliissige Trivialaussage, wenn man das so verstandene Individuum
ausdriicklich noch einmal als identisch erkliren wollte. Also ist es das Individuum, sofern
es durch verschiedene Beschreibungen identifiziert wird. Das bedeutet aber nichts ande-
res, als daf3 Begriffe (Beschreibungen) identisch gesetzt werden: Es wird erklirt, daB die
eine Beschreibung, die ein Individuum in einem Zustand ¢ identifiziert, und eine andere
Beschreibung, die ein Individuum als das sich im Zustand W Befindliche identifiziert,
dieselbe individuelle Substanz bezeichnen. Bei dieser Fragestellung, die bei der Beson-
derheit der Identititsrelation die einzig sinnvolle ist, ob zwei verschiedene Begriffe
dieselbe Referenz haben, ist es aber irrelevant, ob der Unterschied in den Beschreibungen
auf einem realen Wandel beim Subjekt beruht oder nicht, sondern etwa nur aus zwei
verschiedenen Perspektiven des Beobachters resultiert. Damit ist nicht gesagt, daf3 beiden
anders strukturierten iibrigen Relationen ein realer Wandel beim Subjekt nicht eine
hinreichende Bedingung fiir die Realitit der Relation sein kénnte. Dies gilt zumindest fiir
wohl alle nichtreflexiven Relationen, die zwischen zwei verschiedenen Gegenstinden
bestehen, aber auch fiir wenigstens einige reflexive Relationen, die nicht notwendig
reflexiv und symmetrisch sind, wie z. B.: A liebt sich selber. Das bediirfte jedoch einer
eingehenden Untersuchung.



bei Thomas von Aquin 385

tun und damit mit etwas im Inneren der Sache selbst Gegriindetem
(intrinsecus affixus). Bei der Relation als Relation gesehen dagegen
handelt es sich nur um ein von aullen Hinzutretendes (assistens), die
bezogene Sache nur duBlerlich Berithrendes (contingens), weil es hier
nur um einen Bezug zu einem anderen (respectum ad aliud), um eine
Richtung oder Tendenz auf anderes hin geht (tendit in alterum). Diese
Zusammenhinge werden m. E. klarer, wenn man die Bezugsrichtung
hier umkehrt und sagt: Bei den relationalen Pridikaten wird eine Sache
nicht betrachtet, wie sie in sich selbst ist, sondern wir identifizieren sie
von einem dulleren Bezugspunkt aus. So kénnen wir eine Person A
beispielsweise von einer anderen Person B als dem Bezugspunkt aus
identifizieren als den von B Beneideten oder als Knecht von B. Zwi-
schen diesen beiden relationalen Ausdriicken besteht ein Unterschied
in der Sachhaltigkeit. Zwar kénnen beide nicht unmittelbar eine Rea-
litdit in dem betreffenden Subjekt bezeichnen im Gegensatz zu all den
tibrigen Arten von Pridikaten (wesentlich wie akzidentell); denn eine
solche wirkliche Eigenschaft in dem jeweiligen Individuum miiB3te
etwas Absolutes sein. Somit mufl der Unterschied darin liegen, ob aus
dem relationalen Pridikat (mittelbar) eine Wirklichkeit folgt, die in
dem Subjekt selbst besteht unabhingig von der identifizierenden Per-
spektive von einem bestimmten Standpunkt aus. Aus dem Knechtsein
folgt sie: Daf3 A ein Knecht von B ist, schlieBt ein, da3 A nicht frei ist zu
tun, was er will, sondern daf3 er in ganz bestimmter Weise dienend titig
ist. Das Beneidetwerden, ohne daBl man selber es weil}, impliziert
dagegen keinerlei Realitit in dem Subjekt selbst.

Wir sind nunmehr in der Lage, unsere Formulierung zu revidieren,
die reale Relation bestehe zwischen zwei Sachen, die rationale zwischen
zwel Begriffen. Diese Revision betrifft zwei Punkte: 1. Aus der schon
frither besprochenen Notwendigkeit, die Relation pridikativ zu deuten,
ergibt sich, dal3 wir den Unterschied von Sachbezug und Bezug blof3 auf
den Namen, auf das Subjekt beschrinken miissen und nicht auf beide
Relate beziehen diirfen. 2. Ferner legt die Formulierung die Fehldeu-
tung nahe, eine Relation konne etwas unmittelbar in der Realitit
Gegebenes sein. Die Relation als solche entsteht aber immer nur, indem
das Erkennen ein Subjekt innerhalb eines von ihm selbst zu konstru-
ierenden Beziehungsgefiiges betrachtet. Wie wir soeben gesehen haben,
kann der Realititsbezug einer Relation daher immer nur indirekt sein in
dem Sinne, dal3 man aus der Pridizierbarkeit eines Relationsausdrucks
von einem Subjekt folgern kann, daf3 in der bezeichneten Sache eine



386 Die sprachliche Richtigkeit

Wirklichkeit bestehen muB, die die Voraussetzung dafiir ist, daf3 der
Relationsausdruck wahrheitsgemil3 ausgesagt werden kann. Indem wir
diese beiden Anderungen beriicksichtigen, kénnen wir nunmehr sagen:
Die reale Relation betrifft (und zwar mittelbar) die vom Subjektterm
bezeichnete Sache selbst (= impliziert etwas Reales in ihr), die rationale
Relation dagegen nur die Namen oder die Pridikate der Sache, insofern
das Bestehen einer solchen Relation lediglich impliziert, daf3 auf diese
Sache bestimmte Pridikate zutreffen, wie z. B. wenn von B «wird
beneidet» wahr ist.

Wir miissen aber noch eine weitere Prizisierung vornehmen; es ist
noch keine hinreichende Bedingung dafiir, daf} eine Relation real ist,
wenn sie nur irgendeine Realitit beziiglich ihres Subjekts impliziert.
Machen wir uns das klar an folgenden Beispielen mit Komparativbe-
griffen: Sokrates ist grofBer als Kallias. A ist 1980 der Weltrekordler im
Hundertmeterlauf (= ist schneller als alle Hundertmeterliufer der Welt
bis einschlielich 1980). Das letzte Beispiel macht deutlich, daB3 Ver-
gleiche nur vom Verstand konstatierte Beziehungen sind, zu denen sich
im Bereich der Sachen selbst nicht die genau entsprechenden Verkniip-
fungen vorweisen lassen. (Thomas sagt dazu: respectus significatus per
ea quae dicuntur ad aliquid est tantum in ipsa apprehensione rationis
conferentis unum alteri [S.th. q. 28 a.1 cor.].) Wie soll A in realem
Kontakt stehen zu allen bisherigen Hundertmeterldufern? Und eben
deshalb, weil GréBenvergleiche keinen realen Kontakt der Bezogenen
voraussetzen, ist es moglich, daf3 Sokrates erst grofler und dann kleiner
ist als ein wachsender Knabe, ohne sich selber zu indern. Dennoch
implizieren die Komparativausdriicke in unseren beiden Beispielen
auch eine absolute Realitit beziiglich ihres Subjekts, namlich daf3 Sokra-
tes eine GroBe, d. h. eine mef3bare Quantitidt im Raum hat, bzw. dafl A
einen Hundertmeterlauf gemacht hat. Aber es ist sofort ersichtlich, daf3
die hier implizierte absolute Realitit nicht hinreicht, die Wahrheit des
relationalen Pridikatsausdrucks zu garantieren: Wenn A 100 Meter
gelaufen ist, braucht er darum noch nicht Weltrekordler zu sein, son-
dern erst, wenn er schneller als alle anderen gelaufen ist; aber diesem
«schneller als alle anderen» entspricht keine reale Eigenschaft bei die-
sem Individuum. Anders bei «A schligt B». Hier macht A’s reale
Titigkeit dieser ganz bestimmten Art es aus, dal3 auf A der Pridika-
tionsausdruck «schliagt B» zutrifft. Entsprechend garantiert bei « B wird
von A geschlagen» das reale physische Erleiden von B die wahrheits-
gemille Aussagbarkeit des Pridikats «wird von A geschlagen». Ebenso



bei Thomas von Aquin 387

ist eine bestimmte Art dienender T4tigkeit eines Individuums A hin-
reichend dafiir, dal von ihm wahrheitsgemil3 gilt «ist Knecht von B.
Damit kénnen wir allgemein die Bedingung formulieren: Eine Rela-
tion ist dann real, wenn die von ihr bei dem Subjekt vorausgesetzte
objektive Realitit hinreichend garantiert, daf3 dieser Relationsausdruck
wahr aussagbar ist.

3.4. Anwendung des Kriterinms auf Trinitit und Kreation

Wir wollen nunmehr sehen, ob dieses Kriterium, das wir aus Beob-
achtungen an der Alltagssprache gewonnen haben, dazu tauglich ist, die
theologische Aussage verstehbar zu machen, daf3 die Relationen der
gottlichen Personen untereinander real sind im Unterschied zu der blof3
rationalen Beziehung Gottes zu den Kreaturen. Dieser Unterschied
liegt fiir Thomas darin begriindet, daf3 die ersteren Relationen sich aus
einem Hervorbringen aus der Notwendigkeit der Natur ergeben, letz-
tere jedoch aus einem willentlichen Hervorbringen (S.th. 1 q.28 a.1 ad
3um). Diese Unterscheidung wird in S.th. T q.41 a.2 cor. niher ausge-
fiihrt.

Et hujus ratio est: quia voluntas et natura secundum hoc differunt in cau-
sando, quod natura determinata est ad unum; sed voluntas non est deter-
minata ad unum. Cujus ratio est: quia effectus assimilatur formae agentis per
quam agit. Manifestum est autem quod unius rei non est nisi una forma
naturalis per quam res habet esse. Unde quale ipsum est, tale facit. Sed forma
per quam voluntas agit, non est una tantum, sed sunt plures, secundum quod
sunt plures rationes intellectae. Unde quod voluntate agitur, non est tale
quale est agens, sed quale vult, et illud intelligit esse agens. Eorum igitur
voluntas principium est, quae possunt sic vel aliter esse: eorum autem quae
non possunt nisi sic esse, principium natura est.

Bei einem natiirlichen Hervorbringen wie der Zeugung ist das
Prinzip dieser Zeugung die eine Form, die dem Zeugenden und dem
Gezeugten gemeinsam ist (vgl. auch q. 41a.5). Der Zeugende wirkt hier
durch die eine natiirliche Form, durch die er auch selber sein Sein hat
(una forma naturalis, per quam res habet esse) und schafft damit not-
wendig etwas ihm in der Natur Ahnliches. Innerhalb der Trinitit liegt
ein solches natiirliches Hervorbringen nicht nur bei der Zeugung des
Sohnes, sondern auch beim Hervorgang des Geistes vor. Weil eine



388 Die sprachliche Richtigkeit

gottliche Person damit in ihrer Natur, also demjenigen, was ihr Sein
ausmacht, auf eine andere bezogen ist, bestehen hier reale Relationen,
und das bedingt auch eine reale Unterschiedenheit (distinctio realis
S.th. 1q.28 a.3 cor.). Wo dagegen der Wille Prinzip des Hervorbringens
ist, teilt der Hervorbringende nicht dem Hervorgebrachten mit Not-
wendigkeit die eine Natur mit, die auch sein eigenes Sein ausmacht,
sondern hier hat er die freie Wahl, ihm die Form zu geben, fiir die er sich
unter anderen moglichen, in seinem Intellekt konzipierten Formen (als
die beste) entschieden hat.

Soweit die deutende Darstellung der Thomistischen Theorie, ohne
daB wir bereits das von uns erarbeitete Kriterium angewandt haben.
Dagegen, da3 man bei dem willentlichen Hervorbringenden nur von
einer rationalen Relation sprechen kann, ist nun folgender Einwand
moglich: Das willentliche Hervorbringen setzt bei dem Subjekt sehr
wohl auch eine Realitdt voraus, zwar ist dies nicht die Wirksamkeit der
Wesensform, die das Sein des Subjekts ausmacht, wohl aber die Wirk-
samkeit des Willens. Das gottliche Wollen ist aber sehr wohl eine
wirkliche Eigenschaft Gottes, ja es ist nach Thomas wie alle gottlichen
Eigenschaften sogar mit dem gottlichen Wesen identisch. Wenn man
trotz dieses zweifellos richtigen Arguments die These von Thomas
aufrechterhalten will, nur auf Grund eines natiirlichen, nicht aber eines
willentlichen Hervorbringens konne man von einer realen Relation
sprechen, so kann man das m.E. nur, wenn man unser weiteres Krite-
rium einfiihrt, also fragt, ob diese vorausgesetzte Realitit hinreichend
ist, um das relationale Pridikat «ist Erzeuger des Sohnes» bzw. «ist
Schopfer der Kreaturen» zu rechtfertigen.

Bei der Wirksamkeit der Wesensform ist unter den thomistischen
Voraussetzungen eindeutig, daB3 diese nichts anderes hervorbringen
kann als eine andere Person dieser selben Wesensform. Und da die
relationalen Ausdriicke nicht nur eine Wirksamkeit der Wesensform
tiberhaupt, sondern jeweils eine ganz bestimmte Art voraussetzen, die
verschieden ist beim Hervorgehen auf die Weise des Intellekts und auf
die des Willens, ist die vorausgesetzte Wirklichkeit hinreichend, den
jeweils bestimmten Relationsausdruck wie «Erzeuger des Sohnes» zu
begriinden.

Anders ist es bei dem vorausgesetzten Willen. Diese Wirklichkeit ist
nicht bereits hinreichend, das Priddikat «Schopfer der Kreatur» zu
erklidren; das setzte voraus, daf3 Gott nicht anders hitte wollen kénnen,
als diese kreatiirliche Welt zu schaffen. Daher kann man auf Grund des



bei Thomas von Aquin 389

willentlichen Hervorbringens Gottes nur von einer rationalen Relation
sprechen. Bei einem Menschen muf3 man freilich auch beim willentli-
chen Schaffen von einer realen Relation sprechen; denn bei ihm tritt
neben den willentlichen Entschlul3, ein Produkt zu realisieren, als
nichster Schritt das eigentliche Hervorbringen. Dieses stellt sich dar als
das Einwirken eines raumzeitlichen Objekts (des Handwerkers) auf ein
anderes (das zu bearbeitende Material), was bei Gott nicht in dieser
Weise gegeben ist. Dal3 sich aus einem solchen Bearbeiten eines Mate-
rials eine reale Relation zwischen Hersteller und Produkt ergibt, ist
unmittelbar einleuchtend, resultiert aber auch aus unserem Kriterium:
Die von dem relationalen Pridikatsausdruck (z. B. «zimmert einen
Tisch») im Subjekt, dem Handwerker, vorausgesetzte Wirklichkeit ist
eine Titigkeit, bzw. allgemeiner ein Vorgang in Raum und Zeit. Selbst
wenn dieser grundsitzlich anders hitte verlaufen kénnen, so verlduft er
tatsichlich immer nur auf eine ganz bestimmte Weise, und diese ganz
bestimmte Titigkeit des Handwerkers ist hinreichend, das relationale
Pridikat zu erkliren !°. Anders wenn diese vorausgesetzte Realitit ein
Wollen ist. Hier sind zwei entgegengesetzte Moglichkeiten beide
zumindest sinnvoll denkbar. Wenn man wie Thomas die Voraus-
setzungen bejaht, daB3 der Wille ein freies Sichentscheiden zwischen
Alternativen ist, dann kann allein mit der Tatsache eines Wollens die
schlieBlich als Resultat bestehende Beziehung noch nicht vorgegeben
sein. Allein daraus, daf3 die Wirklichkeit des Willens vorhanden ist,
folgt noch nicht diese bestimmte Relation. Anders ist es, wenn man den
Willen als immer schon auf einen bestimmten Entschlul3 festgelegt
betrachtet. Wenn man in dieser Weise auch von Gottes Willen
annimmt, daB mit ihm notwendig die Erschaffung der Kreaturen mit-
gegeben ist, so wiirde daraus zusammen mit der weiteren von Thomas
akzeptierten Voraussetzung, dafl der gottliche Wille mit seinem Wesen
identisch ist, folgen, dal3 Gott nicht hitte Gott sein kénnen, wenn er
nicht diese Welt geschaffen hiitte.

Daf} die Geschopfe umgekehrt in einer realen Relation auf Gott
bezogen sind, steht fiir Thomas fest. Wie es in S.th. I q.28 a.1 ad 3um
heiB3t, liegt es in ihrer Natur, also dem Prinzip, das ihr Sein ausmacht,

19 Deshalb, weil ein realer Wandel ein solcher jeweils in ganz bestimmter Weise
verlaufender Vorgang in Raum und Zeit ist, der ausreicht zu begriinden, daBl ein
bestimmter Relationsausdruck wahrheitsgemil3 pridizierbar ist, kann man einen realen
Wandel beim Subjekt wie Geach als hinreichende Bedingung fiir die Realitit der Relation
bewerten.



390 Die sprachliche Richtigkeit bei Thomas von Aquin

dal3 sie von Gott abhingig sind und Teile der gottlichen Ordnung sind:
Sed in creaturis est realis relatio ad Deum: quia creaturae continentur
sub ordine divino, et in earum natura est, ut dependeant a Deo. M.a.W.:
Aus dem Sein der belebten Individuen wie der unbelebten Gegenstinde
dieser Welt folgt bereits, da sie nicht aus sich sein kénnen, thre Relation
zu Gott, daf3 sie von ihm abhingen und von ihm geschaffen sind; hier ist
also die Wirklichkeit hinreichende Bedingung fiir die Relation. Die
konverse Relation von Gott zum Geschaffenen als real anzunehmen,
hitte hingegen die oben dargestellten Konsequenzen, die vom Stand-
punkte einer thomistischen Theologie inakzeptabel sind; diese nimmt
vielmehr an, daf3 ein in sich bereits vollkommener Gott aus frezer Liebe
die Welt geschaffen hat. Die Auffassung, dal3 Gott die Welt braucht, um
Gott zu sein oder vielmehr zu werden, konnte nur auf dem Boden einer
vollig anderen philosophischen Grundkonzeption, nimlich der Hegel-
schen Dialektik, entstehen: Fiir sie trigt die anfingliche nur positive
Einfachheit wegen ihrer Beschrinktheit (auf das Positive) bereits die
eigene Negation in sich; so mul3 Gott sich in der Welt als dem Anderen
setzen, um dann in diesem Anderen mit sich selbst zusammenzugehen,
d. h. durch Aufheben der Andersheit erst wahrhaft er selbst zu wer-
den.

Man sollte das Bemiihen um die richtige sprachlich-logische Fas-
sung des Gedankens nicht als Haarspalterei verurteilen, wenn solche
zunichst logischen Schwierigkeiten wie die, ob eine reale Relation eine
rationale als konverse Relation haben kann, in ihren Konsequenzen mit
solchen Differenzen in den theologischen und philosophischen Grund-
auffassungen verbunden sind.



	Die sprachliche Richtigkeit bei Thomas von Aquin

