
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Die sprachliche Richtigkeit bei Thomas von Aquin

Autor: Liske, Michael-Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael-Thomas Liske

Die sprachliche Richtigkeit bei
Thomas von Aquin

Am Beispiel der Symmetrie bzw. Asymmtrie von Relationen (Ähnlichkeit,

relatio realis — relatio rationis) im Kontext der Trinitätslehre 1

1. Die Bedeutung der Sprachanalyse für die Offenbarungstheologie

Sehr viele philosophische und auch theologische Probleme sind
zunächst einmal Probleme des richtigen Sprechens (wenn auch nicht
ausschließlich und vielleicht auch nicht wesentlich, so doch zunächst

einmal). Den Terminus des richtigen Sprechens oder der Orthologie hat
Piaton geprägt (Sophistes 239b). In seiner Auseinandersetzung mit den

Sophisten wurde ihm nämlich klar, wie dringlich das Bemühen um den

1 Die generelle Intention der vorliegenden Arbeit ist, zum Verhältnis von Theologie
und Sprachanalyse bei Thomas einen klärenden Beitrag zu leisten. Da dies im Rahmen
eines Aufsatzes mit Gewinn nur exemplarisch geschehen kann, finden sich folgende
bewußte Beschränkungen: 1. Theologie verstehen wir hier als Offenbarungstheologie
und fragen, inwiefern es auch bei der theologia revelata partikuläre Koinzidenzen zu der
natürlichen Vernunft, wie sie sich in der Sprache manifestiert, gibt. 2. Im Zusammenhang
mit dem ausgewählten theologischen Thema, dem Trinitätsdogma, haben wir uns auch
auf eine begrenzte Textgrundlage festgelegt: die entsprechenden quaestiones aus dem
1. Teil der Summa theologiae (q. 27-q.44). 3. Innerhalb dieser Texte erschien uns die
Frage der Symmetrieeigenschaften von Relationen philosophisch bedenkenswert.

Einen generellen Überblick über die Frage «Thomas von Aquin und die Analytische
Philosophie» gibt Gabriel Jüssen in seinem so betitelten Aufsatz, der in dem von W.
Kluxen edierten Jubiläumsband «Thomas von Aquin im philosophischen Gespräch»,
Freiburg/München 1975, S. 132—164, erschienen ist. Der Leser vorliegender Arbeit sei

besonders auf S. 147f. hingewiesen, wo es um Geach geht. Ferner sei der Aufsatz «Zur
Rolle der Prädikation in der Theologie des Thomas von Aquin: Am Beispiel der
Trinitätslehre» von F. Inciarte erwähnt, der in den Miscellanea Mediaevalia, Band 13/1,
S. 256-269, abgedruckt ist. Dieser Aufsatz enthält neben einer Behandlung sprachanalytisch

bemerkenswerter Stellen der q. 39 auch eine generelle Überlegung zur Bedeutung der
Sprache bei Thomas.



374 Die sprachliche Richtigkeit

richtigen sprachlichen Ausdruck ist, weil er es miterleben mußte, welche

verheerenden Wirkungen die verantwortungslose Handhabung der

sprachlichen Mittel seitens der Sophisten hatte, die damit schließlich

sogar ihre Zöglinge moralisch verdarben. Eine ähnliche Erfahrung
formuliert auch Thomas, wenn er mit Hieronymus feststellt: Ex verbis
inordinate prolatis incurritur haeresis (S. th. I q. 31 a. 2 cor.). Unsorgfältige,

mißverständliche sprachliche Formulierungen führen dazu, daß

man wesentliche Glaubenswahrheiten mißversteht und damit sein
Seelenheil gefährdet.

Ein Aspekt des Richtigsprechens bei Thomas ist somit, daß er sich

um fortgesetzte sprachliche Präzisierungen und Differenzierungen
bemüht als ein Mittel, schwierige Offenbarungswahrheiten angemessen
und unmißverständlich erfassen zu können. In anderer Hinsicht ist das

Richtigsprechen sogar Beweist/; d. h. die Ausführungen der S. th.
zielen darauf ab nachzuweisen, daß man auch im Sinne der Logik richtig
über Offenbarungswahrheiten reden kann, ohne die logischen Strukturen

der Sprache dabei zu vergewaltigen. Theologische und metaphysische

Aussagen brauchen also nicht zu einer sprachlichen Verwirrung
(linguistic muddle) zu führen, und erst recht gilt nicht, daß sie nur auf
dem Boden solcher Verwechslungen in der logischen Syntax unserer
Sprache erwachsen können, wie der noch radikalere Vorwurf der
positivistischen Metaphysikkritik lautet.

Ein solcher Aufweis der immanenten logisch-sprachlichen
Stimmigkeit ist das einzige, was die menschliche Vernunft bei solchen

Offenbarungswahrheiten wie der Trinität zu leisten vermag. In S. th. I
q. 32 a.l (besonders ad 2um) heißt es, hier gebe es kein rationales

Argument (ratio), das hinreiche, die Grundannahme (radix) (in unserem

Fall, daß es einen dreieinen Gott gibt) zu bestätigen, vielmehr
könne man nur zeigen, daß sich bei dieser Grundannahme keine

unstimmigen Konsequenzen ergeben (radici iam positae congruere
conséquentes effectus). Damit kann, wie es das astronomische Beispiel
im Text zeigt, gemeint sein, daß die sinnlichen Phänomene gewahrt
werden (salvari apparentia sensibilia). In der heutigen wissenschaftstheoretischen

Terminologie hieße das, daß die Grundannahme keine

empirisch falsifizierten Konsequenzen hat. Im Kontext der Trinitäts-
le'nre wird mit «congruere» indes eher die logische Stimmigkeit gemeint
sein. Wenn man diese logische Stimmigkeit in einem sehr engen Sinne

versteht, dann müßte man wohl an solche Deduktionsketten denken,
mit denen Anselm in «Cur Deus homo» nachzuweisen sucht, daß all die



bei Thomas von Aquin 375

Glaubensaussagen, die sich auf die Menschwerdung Gottes und seine

Erlösungstat beziehen, in logischer Notwendigkeit miteinander
verknüpft sind und auseinander folgen. Bei Thomas ist es indes wohl weiter
zu verstehen im Sinne der Logik, wie sie unserem alltäglichen
Sprachgebrauch zugrundeliegt. Es ist ein wichtiger Zug des aristotelischen
Philosophierens, eine Philosophie des gesunden Menschenverstandes

zu sein. Denn es war eine Grundüberzeugung des Aristoteles, daß in
dem normalen Denken, wie es in der Alltagssprache seinen
Niederschlaggefunden hat, viel verborgene Wahrheit enthalten ist; diese gelte
es explizit zu machen, indem man auf die sprachlichen Strukturen
reflektiere, und die implizite Wahrheit so durch Sprachanalyse explizit
auf Begriffe bringe 2. Dieser Grundzug findet sich auch bei dem Ari-
stoteliker Thomas. Das soll nun nicht heißen, daß die Erörterung des

mysterium trinitatis auf das Niveau einer «ordinary-language »-Philosophie

herabgezerrt werden sollte. Es heißt aber doch so viel, daß die

logischen Regeln, die der durchschnittliche Sprecher, ohne sie explizit
zu kennen, in seiner Sprachpraxis trotzdem meist korrekt anwendet, bei
der Erörterung von Glaubenswahrheiten nicht einfach ihre Kraft
verlieren und durch neue Gesetze etwa einer Widerspruchslogik ersetzt
werden müßten. Vielmehr versucht Thomas, nachdem er einige
Zusatzannahmen gemacht hat, die den Horizont des normalen menschlichen
Denkens notwendig transzendieren (wie z. B. daß es bei Gott subsi-

stente Relationen gibt), im übrigen die normalen logischen Gesetze

soweit wie nur möglich zu wahren.
Diese grundsätzlichen einleitenden Betrachtungen wollen wir nun

an der Erörterung eines Einzelproblems verfolgen. Im Zusammenhang
mit der Trinitätslehre legt sich die Frage der Relationen als philosophisch

fruchtbar nahe; genauer wollen wir uns auf die Frage der
Umkehrbarkeit von Relationen konzentrieren: Ist die konverse Relation

dieselbe (Symmetrie) oder eine verschiedene (Asymmetrie)? Es

wird sich dabei als methodisch vorteilhaft erweisen, die innertrinitari-
schen Relationen mit der Relation Gottes zu den Geschöpfen zu
konfrontieren und beide sich so wechselseitig erhellen zu lassen. Wir wollen

2 Zu Aristoteles vergleiche man W. Wielands Buch «Die aristotelische Physik», wo
die These vorgetragen wird, Aristoteles bringe das vorreflexive Weltbild - wie sich dem
Menschen seine Lebenswelt vor einer theoretischen Durchdringung durch die Wissenschaft

darstelle - auf philosophische Begriffe (siehe vor allem § 10 Sprache und
Sein).



376 Die sprachliche Richtigkeit

uns zunächst dem weniger verwickelten Fall, der Ähnlichkeits- und
Gleichheitsrelation zuwenden. Bevor wir dazu einen sehr bemerkenswerten

kurzen Thomastext betrachten, wollen wir die Frage, ob diese

Relationen symmetrisch sind oder nicht, kurz vom Standpunkt unseres
natürlichen Sprachempfindens aus betrachten.

2. Die bedingte Symmetrie der Ahnlichkeitsrelation

Auf der einen Seite scheint es uns, diese Relation müßte symmetrisch

sein. Denn damit wir zwischen zwei Relaten diese Relation
annehmen können, damit wir also etwa von zwei Individuen sagen
können, sie seien einander ähnlich, müssen beide in etwas übereinstimmen,

d. h. etwas gemeinsam haben. Wenn nun aber A mit B etwas

gemeinsam hat, dann muß genauso B mit A eben diese Eigentümlichkeit

gemeinsam haben. Daß wir die Ähnlichkeitsrelation trotzdem nicht
einschränkungslos als symmetrisch auffassen, möchte ich an einer
philosophisch sehr beachtenswerten Bemerkung aus einem alltäglichen
Gespräch aufzeigen. Ein Vater kannte bisher nur den Freund seines

Sohnes. Als er nun zum ersten Mal die Mutter gesehen hatte, stellte er
fest: «Die sieht aber ihrem Sohn ähnlich», korrigierte sich dann aber

sofort: «Oder vielmehr, er sieht ihr ähnlich». Erklärlich wird diese

Äußerung daraus, daß wir nur das Sekundäre dem Primären ähnlich
empfinden, aber nicht umgekehrt. Weil der Freund seines Sohnes für
ihn der Bekanntere, Nähere und damit Primäre war, machte der Vater

spontan zunächst diesen zum Bezugspunkt. Dann aber besann er sich,
daß an sich die Verhältnisse doch umgekehrt seien, und bezog darum
ihn auf seine Mutter 3.

Zu eben dieser Frage, inwiefern man die Ähnlichkeitsrelation als

symmetrisch, aber doch auch wieder nicht in jeder Hinsicht als

symmetrisch zu betrachten hat, findet sich in S. th. I q.42 a.l ad 3um eine

Erörterung, aus der man die Elemente herauspräparieren kann, mit
deren Hilfe man diese scheinbare Ungereimtheit befriedigend lösen
kann.

3 Hier sehen wir übrigens, daß Aristoteles' Unterscheidung des für uns Früheren
(Bekannteren) und des an sich Früheren (Bekannteren) eine Denkfigur ist, die vielfach
umgangssprachlichen Äußerungen zugrundeiiegt.



bei Thomas von Aquin 377

Ad tertium dicendum quod aequalitas vel similitudo dupliciter potest signi-
ficari in divinis ; scilicet per nomina, et per verba. Secundum quidem quod
significatur per nomina, mutua aequalitas dicitur in divinis personis, et
similitudo. Filius enim est aequalis et similis Patri, et e converso. Et hoc

ideo, quia essentia divina non magis est Patris quam Filii. Unde sicut Filius
habet magnitudinem Patris, quod est esse eum aequalem Patri, ita Pater
habet magnitudinem Filii, quod est esse eum aequalem Filio. Sed quantum
ad creaturas, ut Dionysius dicit, «non recipitur conversio aequalitatis et
similitudinis». Dicuntur enim causata similia causis, inquantum habent
formam causarum ; sed non e converso, quia forma principaliter est in causa,

et secundario in causato. — Sed verba significant aequalitatem cum motu. Et
licet motus non sit in divinis, est tarnen ibi 'accipere'. Quia igitur Filius
accipit a Patre, unde est aequalis ei, et non e converso, propter hoc dicimus

quod Filius coaequatur Patri, et non e converso.

Der springende Punkt, der im Text freilich nicht explizit gemacht
ist, ist folgender: Bei den umgangssprachlichen Termini schwingen oft
noch neben der Hauptbedeutung eine Reihe von Nebenbedeutungen
(Kon-notationen) mit, vergleichbar den Obertönen. Die von «gleich»
und «ähnlich» hauptsächlich und primär bezeichnete Relation ist nun
zwar symmetrisch. Das ergibt sich klar aus ihrer Definition, wie sie sich

in diesem Artikel 1 der q.42 findet: Gleichheit (aequalitas) ist quantitative

Einheit (unum in quantitate), Ähnlichkeit (similitudo) Gemeinsamkeit

der Form (communicare in una forma). Daneben aber sind auch
noch asymmetrische Relationen mitbezeichnet, die sich, wie es aus dem
Text sehr klar hervorgeht, in verschiedenen Kontexten und auch bei
verschiedenen Wortformen (nominal — verbal) unterschiedlich
bemerkbar machen. Die in «ähnlich» implizierte asymmetrische Relation
bezeichnet Thomas als accipere. «Empfangen» bedeutet hier, daß etwas
seine Form, d. h. seine Prägung und Bestimmtheit, von einer Ursache
her empfangen hat. Daher kann nur das Abbild, das seinem Urbild
nachgebildet worden ist und so von diesem die spezifische Form des

Seins empfangen hat, als seinem Vorbilde ähnlich bezeichnet werden,
aber nicht umgekehrt. Nur der Sohn als der Verursachte kann seinem
Vater ähnlich gelten, aber nicht eigentlich umgekehrt. Auf diese

Zusammenhänge waren wir bereits bei unserem umgangssprachlichen
Beispiel gestoßen 4. Thomas differenziert nun noch, daß diese impli-

4 Bemerkenswert ist, daß es in einer Version des Arguments vom dritten Menschen,
die Piaton selber in seinem Dialog Parmenides 132d-133a vorträgt, um genau dieses



378 Die sprachliche Richtigkeit

zierte asymmetrische Relation bei den verschiedenen Wortformen ein
verschieden starkes Gewicht hat: Verben bezeichnen Handlungen,
Bewegungen, Prozesse usw. All diese Vorgänge haben aber eine ganz
bestimmte unumkehrbare Richtung. Daraus wird verständlich, warum
bei den verbalen Formen «anähnlichen» und «angleichen» die
asymmetrische, nur in eine Richtung gehende Komponente besonders

ausgeprägt ist. Auch im Verhältnis von Gottvater und Gottsohn können
wir daher, obgleich sie sogar der Zahl nach ein und dasselbe Wesen
haben, nur in der einen Richtung sagen, der Sohn sei dem Vater
angeglichen (coaequari). Bei der nominalen Form fällt diese Konnotation
zwar nicht ganz weg, sie ist aber hier so schwach, daß man auch in
umgekehrter Richtung sagen kann, Gottvater sei dem Sohne gleich
(ähnlich). Dies ist deshalb berechtigt, weil unter dem Gesichtspunkt des

Wesens beide aus sich heraus und damit gleich ursprünglich sind; nur
unter dem Aspekt der Personalität ist der Vater Prinzip. Anders als bei
den innertrinitarischen Relationen ist es in der Beziehung Gott-
Geschöpf. Hier ist das Geschöpf in jeder Hinsicht nur das Gott als

seinem Urbild und Prinzip Nachgebildete, so daß jede Eigenschaft (ob
wesentlich oder akzidentell) beim Geschöpf als dem Verursachten nur
sekundär vorkommt. Somit ist hier auch in der nominalen Form die
Konnotation des Ähnlichen als eines Nachgemachten (Gleichheit
kommt sowieso nicht in Betracht) stark genug, um nur die eine Richtung

der Relation zu gestatten, das Geschöpf sei Gott ähnlich, nicht
aber, Gott sei dem Geschöpf ähnlich.

Problem geht. Dort wird so argumentiert: Um die Ähnlichkeit der Einzelphänomene
untereinander zu erklären, nimmt man die eine Idee an als die Urgestalt, der all diese
Einzelnen nachgebildet und ähnlich sind. Damit muß aber umgekehrt auch die Idee, das

Vorbild, dem ihm Nachgebildeten ähnlich sein. Und so muß man entsprechend eine Idee
2. Stufe annehmen, um wiederum diese Ähnlichkeit der Idee 1. Stufe und der Einzeldinge

zusammengenommen zu erklären usw. in infinitum. Die Gültigkeit dieses
Arguments hängt, wie man leicht sieht, daran, daß einschränkungslos eine Symmetrie und
Transitivität der Ähnlichkeit angenommen wird. Da Piaton sich von diesem ihm bekannten

Einwand nicht in der Ideenlehre beirren ließ (Timaios), darf man vermuten, daß er
die Argumentation nicht als schlüssig betrachtete, weil er spürte, daß in die Ähnlichkeit
dadurch eine asymmetrische Komponente hineinkommt, daß « ähnlich » die Konnotation
hat: das einem Vorbild ähnlich Nachgebildete. Vgl. hierzu: R. Marten, Piatons Theorie
der Idee, Freiburg/München 1975, S. 112—116.



bei Thomas von Aquin 379

3. Die relatio realis als die Umkehrrelation einer relatio rationis

Daß Thomas zwischen Gott und den Geschöpfen keine symmetrische

Relation annehmen kann, hat klar eine theologische Motivation :

Es würde die nie überbrückbare Distanz zwischen Schöpfer und

Geschöpf nivellieren, wenn zwischen Gott und Kreatur auch nur in
einer Hinsicht dieselbe Beziehung bestehen könnte wie zwischen Kreatur

und Gott. Dann gälte nicht mehr, daß zwischen beiden kein
Verhältnis (nulla proportio) besteht. Im Fall der Ähnlichkeitsrelation kann
diese Asymmetrie auch philosophisch plausibel gemacht werden.

Schwieriger scheint es bei der bekannten Theorie zu sein, Gott stehe

zum Geschöpf nur in einer relatio rationis, während das Geschöpf zu
ihm eine reale Beziehung hat. Hiergegen sträubt sich doch unser
normales sprachlich-logisches Empfinden. Denn hier handelt es sich ja

nicht wie bei der Ähnlichkeit um einzelne Arten von Relationen, die

grundsätzlich entweder symmetrisch oder asymmetrisch sein können,
sondern hier wird die Gattung (Kategorie) der Relation selber in zwei

Hauptteile zergliedert : Entweder ist eine Relation eine reale Beziehung,
wenn zwei Dinge in ihrer Natur aufeinander bezogen sind (secundum
suam naturam ordinatae sunt, S. th. I q.28 a.l cor.). Das kann bedeuten,
daß sie in ihrem Sein voneinander abhängen, oder aber, daß sie irgendwelche

naturwissenschaftlich konstatierbaren Einwirkungen aufeinander

ausüben (etwa in dem von Thomas aufgeführten Falle der
Gravitation). Oder im anderen Falle besteht die Beziehung gar nicht zwischen
den Sachen selbst, sondern sie ergibt sich nur aus den Begriffen, unter
denen unser Verstand seine Objekte betrachtet. Es scheint nun geradezu

evident zu sein, daß, wenn die Relation von A zu B ein in der
realen Welt bestehendes Verhältnis ist, das Verhältnis von B zu A zwar
nicht zwangsläufig dieselbe Relation zu sein braucht, es aber auf jeden
Fall auch vom Typ einer realen Beziehung ist. Ebenso, wenn das

Verhältnis von A zu B eine bloß begriffliche Beziehung ist.



380 Die sprachliche Richtigkeit

3.1. Eine prädikative Deutung der Relation

Ich glaube, man spürt, daß hier erst einmal ein angemessener Begriff
nötig ist, was denn eine reale Relation ist. Hier hilft uns Geach einen
Schritt weiter, der in seinem Aufsatz « God's Relation to the World» 5

zeigen kann, daß die Asymmetrie von realer und rationaler Relation
tatsächlich unserem natürlichen Sprachgefühl gar nicht so zuwider ist.

Voraussetzung dafür, hier sinnvoll eine Asymmetrie annehmen zu können,

ist, daß man die Relation als Sonderform der Prädikation versteht.
Man muß also annehmen, daß sich ein zweistelliger Relationsausdruck

(z.B. beneidet, ist größer als) mit einem der Namen verbinden kann

(beneidet B, ist größer als B), um so ein Prädikat zu bilden, das von dem
anderen Namen A als dem Subjekt ausgesagt wird. Bei dieser Deutung
läßt sich sinnvoll sagen, dem Satz «A beneidet B» entspreche in höherem

Maße eine Realität bei A als dem logisch äquivalenten Satz mit der
konversen Relation «B wird von A beneidet» eine Realität in B

entspreche: Im neidischen Menschen A ist ein realer Affekt, der beneidete
Mensch B jedoch wird in dem durchaus möglichen Fall, daß er gar nicht
weiß, daß A ihn beneidet, von diesem Beneidetwerden überhaupt nicht
real betroffen, sondern lediglich kann von ihm «wird beneidet»
wahrheitsgemäß prädiziert werden. Wenn man jedoch wie manche von
Geach kritisierte moderne Logiker glaubt, ein Relationsausdruck dürfe
immer nur zugleich durch ein geordnetes Paar von Namen ergänzt
werden, dann kann man nur sagen, zwischen zwei Individuen bestehe

eine Beziehung, die mithin beide in gleicher Weise betrifft; es ist jedoch
nicht möglich zu sagen, daß in äquivalenten Sätzen beim einen Subjekt
das Prädikat in höherem Maße eine Realität anspreche als beim anderen.

Die prädikative Auffassung des Relationsausdrucks, die Geach

systematisch rechtfertigt, entspricht der von Thomas. In S. th. I q. 28

a. 2 cor. heißt es, dem Relativen komme, sofern es eine der 9 akzidentellen

Kategorien bilde, das gemeinsame esse accidentale zu, daß es

einem Subjekt inhäriere, also Eigenschaft eines Subjekts sei: Ad cujus
evidentiam considerandum est quia in quolibet novem generum acci-
dentis est duo considerare. Quorum unum est esse, quod competit
unicuique eorum, secundum quod est accidens; et hoc communiter in
omnibus est inesse subjecto: accidentis enim esse est inesse.

5 Zuerst erschienen in Sophia vol. 8, no.2 (1969), nachgedruckt in: P. T. Geach,
Logic Matters, Oxford 1972, S. 318—327.



bei Thomas von Aquin 381

3.2. Der reale Wandel als Bedingung für eine reale Relation

Geach bringt den Unterschied von rationaler und realer Relation
zusammen mit einer analogen Unterscheidung beim Begriff des Wandels.

Man kann bereits dann von einem Wandel sprechen, wenn auf ein
Individuum nacheinander kontradiktorische Prädikate zutreffen, z. B.

nicht beneidet — beneidet. Wenn nach diesem logischen Minimalkriterium
6 ein Wandel vorliegt, impliziert das noch nicht, daß sich in dem

betreffenden Individuum irgendein realer Wandel vollzogen haben

müßte, wie es aus dem Beispiel des Beneidetwerdens ersichtlich wird
oder aber auch daraus, daß von Sokrates, ohne daß er sich verändert hat,
nacheinander die Prädikate «größer» und «kleiner als Theaitetos» wahr
sein können, weil dieser inzwischen gewachsen ist. Demnach kann man
die Bedingung formulieren, daß bei einem Subjekt dann eine reale
Relation vorliegt, wenn das Eintreten des von dieser Relation bezeichneten

Zustands bei ihm einen realen Wandel impliziert. Es legt sich nun
nahe, so wie Geach es tut, auch die negative Schlußfolgerung zu ziehen,
eine Relation wie die Gottes zu seinen Geschöpfen sei deshalb nicht
real, weil sie keinen realen Wandel bei dem betreffenden Subjekt nach
sich ziehe und wegen der göttlichen Unwandelbarkeit grundsätzlich gar
nicht nach sich ziehen könne 7.

Hier erweist es sich nun als wichtig, wie wir es uns vorgenommen
haben, die Relation Gott-Kreatur mit den innertrinitarischen Relationen

zu konfrontieren : Obgleich die Relationen zwischen den göttlichen
Personen für Thomas real sind, können auch sie keinen Wandel
einschließen; denn das essentiale Prädikat der Unwandelbarkeit gilt auch

für die einzelnen Personen. Es kann im thomistischen Sinne daher nur

6 Geach spricht hier von « Cambridge change », weil die bedeutenden, in Cambridge
entstandenen philosophischen Werke wie Russell's «Principia Mathematica» und Mac
Taggart's «Nature of Existence» den Wandel so definierten. Vgl. hierzu auch: P. Geach,
God and the Soul, London/Henley 1969, S. 72 und 99.

7 In eben diesem Lichte ist Aristoteles' Theorie vom unbewegten Beweger zu sehen.
Unter Unbewegtheit ist hier nämlich die Unwandelbarkeit zu verstehen, da Aristoteles
unter Bewegung (KÎVT|(TIÇ) nicht, wie es heute geläufig ist, allein die Ortsbewegung
begreift, sondern jede Form des Wandels. Von Gott sagt Aristoteles, er bewege wie
Geliebtes (COÇ gpcogEVOV, Met. A7,1072b 3). Das bedeutet : Davon, daß er geliebt, d. h. in
seiner Vollkommenheit erstrebt und nachgeahmt wird (wodurch er alles bewegt), wird
Gott ebensowenig real betroffen und gewandelt wie in unserem Beispiel der, der beneidet
wird, ohne davon zu wissen. Gegenüber seiner nicht realen Relation zu dem von ihm
Bewegten ist dieses natürlich real von ihm abhängig.



382 Die sprachliche Richtigkeit

eine hinreichende, aber keine notwendige Bedingung für eine reale
Relation sein, daß das Eintreten des von der Relation bezeichneten
Zustands einen realen Wandel impliziert. Damit ist aber die Umkehr
des Schlusses und, was damit logisch äquivalent ist, der negative Schluß
nicht statthaft. Daß Gott keine reale Relation zu den Kreaturen haben

kann, folgt nicht aus seiner Unwandelbarkeit, sondern muß anders
bewiesen werden.

Ja wir könnten sogar weitergehend in Frage stellen, ob ein realer
Wandel überhaupt als Bedingung für eine reale Relation anzusehen ist.

Eine wichtige Frage in der heutigen Identitätsdiskussion ist: Was garantiert

es, daß es sich bei allem Wandel im Laufe seiner Lebensgeschichte
doch um dasselbe Individuum handelt? 8 Hierin ist impliziert, daß man
die Frage der Identität eines Individuums zu zwei verschiedenen
Zeitpunkten 11 und 12 seiner Lebensgeschichte gerade auf dem Hintergrund
eines sich in der Zwischenzeit vollzogenen realen Wandels stellt. Trotzdem

sagt Thomas, die Identität sei nur eine rationale Relation, sofern es

sich um Identität schlechthin handele: relatio quae importatur per
hoc nomen «idem», est relatio rationis tantum, si accipiatur simpliciter
idem (S. th. I q. 28 a. 1 ad 2um). Dasselbe kann nämlich nicht in einer
realen Relation auf sich selber bezogen werden: Idem ad seipsum non
refertur aliqua relatione reali (S. th. q. 42 a. 1 ad 4um). Hier ist klar eine
Erkenntnis der modernen sprachanalytischen Philosophie vorweggenommen.

Man vergleiche Wittgenstein, Tractatus 5.5301: «Daß die
Identität keine Realität zwischen Gegenständen ist, leuchtet ein.»
5.5303: «Von zwei Dingen zu sagen, sie seien identisch, ist ein Unsinn,
und von Einem zu sagen, es sei identisch mit sich selbst, sagt gar nichts. »

Ein sinnvoller Identitätsbegriff kann also nicht darin bestehen, daß man
einen sachlichen Bezug zwischen den Gegenständen selbst (relatio rea-
lis) annimmt, sondern nur darin, daß man zwei Begriffe verschiedenen
Sinnes aufeinander bezieht und das von ihnen Bezeichnete als identisch
erklärt. Diese Erkenntnis, die Frege in seinem berühmten Aufsatz
«Über Sinn und Bedeutung» vorgetragen hat, findet sich bei Thomas
S. th. I q. 28 a. 1 ad 2um bereits angedeutet. Die Identitätsrelation kann

nur in einer Beziehung bestehen, die der Verstand antrifft bei einer
Sache gegenüber sich selber, sofern er sie unter zwei verschiedenen

Aspekten betrachtet: Hujusmodi relatio non potest consistere nisi in

* Zur heutigen Diskussion des Identitätsproblems vergleiche man etwa: D. Wiggins,
Sameness and Substance, Oxford 1980.



bei Thomas von Aquin 383

quodam ordine quem ratio adinvenit alicujus ad seipsum, secundum

aliquas ejus duas considerationes. Die verschiedenen considerationes,
die unsere ratio aufeinander bezieht, entsprechen dabei den Begriffen
verschiedenen Sinnes, aber gleicher Referenz bei Frege.

3.3. Kriterium für die reale Relation

Es legt sich hieraus nahe, den Unterschied der beiden Typen von
Relation so zu definieren: Bei der realen Relation werden zwei Sachen

(res), zumindest zwei in einer Sache existierende Eigenschaften zueinander

in Beziehung gesetzt, bei der rationalen Relation dagegen werden

nur zwei Begriffe aufeinander bezogen (beispielsweise identisch
erklärt). Aber mit dieser Fassung des Unterschiedes, die sich wohl zu stark

an der Identität als einem Sonderfall der Relation orientiert9, sind wir
wieder zu unserer anfänglichen Fassung zurückgekehrt. Deren Unge-
nügen haben wir damals schon gespürt und können wir jetzt präzisieren :

Das zweistellige relationale Prädikat verbindet sich gleichermaßen bei
beiden Typen unmittelbar selbstverständlich nur mit je zwei Namen
(Beschreibungen) für eine Sache. In dem uns interessierenden Falle
konverser Relationen sind dies dieselben Namen bei Relation und
Umkehrrelation. Da nun aber von konversen Relationen, wie es uns die
Erörterungen von Geach plausibel gemacht haben, die eine eine reale,
die andere eine rationale sein kann, kann der Unterschied in der Sach-

9 Bei der Identität ist die Formulierung berechtigt, daß diese rationale Relation
zwischen zwei Begriffen bestehe. Da diese Relation von vornherein auf Symmetrie
festgelegt ist, ist hier die prädikative Deutung: der Relationsausdruck, zusammengenommen
mit einem Namen, werde vom anderen Namen prädiziert, nicht so angemessen, weil eine
asymmetrische Ponderierung enthalten ist. Die Formulierung: die Identitätsbeziehung
bestehe zwischen den beiden Rekten, ist hier angemessener, weil sie die beiden
austauschbaren Relate genau auf dieselbe Ebene stellt.

Auch in der Frage eines realen Wandeins müssen wir die Identität wohl als

Sonderfall von dem sonst für Relationen Geltenden ausnehmen. Wenn man ein Individuum
in dem Zustand <p mit diesem Individuum in dem real verschiedenen Zustand \|/ (also nach
einem wirklichen Wandel) identisch erklärt, so muß es sich auf Grund der besonderen
Struktur dieser Relation doch um eine Identischsetzung von Begriffen handeln. Die eben

gegebene Formulierung legt es zwar nahe anzunehmen, das reale Individuum werde als

identisch erklärt. Aber daß dies auf Grund der Eigenart der Identität gar nicht sinnvoll
denkbar ist, wird einsichtig, wenn ganz präzise angegeben werden soll, welches denn das

als identisch erklärte Individuum, sei. Ist es das Individuum, sofern es sich erst im Zustand
(p und dann im verschiedenen Zustand \j/ befindet Aber in der Hinsicht, daß es um etwas
sich in seinen Eigenschaften Wandelndes geht, kann man ja gerade nicht von Identität



384 Die sprachliche Richtigkeit

haltigkeit (Realitätsbezogenheit) zwischen diesen beiden nicht primär
an den Namen der bezogenen Gegenstände liegen, sondern muß,
unmittelbar zumindest, im relationalen Prädikat gesucht werden. Thomas

selbst hat es bereits als eine Eigentümlichkeit der Relationsausdrücke

erkannt, daß bei ihnen (und bei ihnen allein) ein Unterschied in
der Sachhaltigkeit gemacht werden muß (S. th. I q. 28 a. 1 cor. u. a. 2

cor.):

solum in his quae dicuntur ad aliquid, inveniuntur aliqua secundum

rationem tantum et non secundum rem, non autem in aliis generibus, quia
alia genera, ut qualitas, quantitas, secundum propriam rationem significant
aliquid alicui inhaerens ; ea vera quae dicuntur ad aliquid, secundum
propriam rationem significant solum respectum ad aliud (q. 28 a. 1 cor.).
Si igitur consideremus, etiam in rebus creatis, relationes secundum id quod
relationes sunt, sic inveniuntur esse assistentes, non intrinsecus affixae,

quasi significantes respectum quodammodo contingentem ipsam rem relatant,

prout ab ea tendit in alteram (q. 28 a. 2 cor.).

All die anderen Prädikate bezeichnen eo ipso etwas Reales, und

zwar nicht nur die substantiellen, wo es unmittelbar einleuchtet; auch
die übrigen akzidentellen Prädikate bezeichnen gemäß dem Begriff, der
der jeweiligen Kategorie eigentümlich ist (propria ratio uniuscujusque
illorum generum), etwas dem jeweiligen Subjekt Inhärierendes und
damit etwas, was in diesem Subjekt ein akzidentelles Sein hat (inhaerens
subjecto habens esse accidentale in ipso). M.a.W. : Wir haben es hier
mit einer real in der jeweiligen Sache vorkommenden Eigenschaft zu

sprechen. Also ist es wohl das Individuum als das sich identisch Durchhaltende? Aber es

wäre eine ganz überflüssige Trivialaussage, wenn man das so verstandene Individuum
ausdrücklich noch einmal als identisch erklären wollte. Also ist es das Individuum, sofern
es durch verschiedene Beschreibungen identifiziert wird. Das bedeutet aber nichts anderes,

als daß Begriffe (Beschreibungen) identisch gesetzt werden : Es wird erklärt, daß die
eine Beschreibung, die ein Individuum in einem Zustand (p identifiziert, und eine andere
Beschreibung, die ein Individuum als das sich im Zustand \|/ Befindliche identifiziert,
dieselbe individuelle Substanz bezeichnen. Bei dieser Fragestellung, die bei der
Besonderheit der Identitätsrelation die einzig sinnvolle ist, ob zwei verschiedene Begriffe
dieselbe Referenz haben, ist es aber irrelevant, ob der Unterschied in den Beschreibungen
auf einem realen Wandel beim Subjekt beruht oder nicht, sondern etwa nur aus zwei
verschiedenen Perspektiven des Beobachters resultiert. Damit ist nicht gesagt, daß bei den
anders strukturierten übrigen Relationen ein realer Wandel beim Subjekt nicht eine
hinreichende Bedingung für die Realität der Relation sein könnte. Dies gilt zumindest für
wohl alle nichtreflexiven Relationen, die zwischen zwei verschiedenen Gegenständen
bestehen, aber auch für wenigstens einige reflexive Relationen, die nicht notwendig
reflexiv und symmetrisch sind, wie z. B. : A liebt sich selber. Das bedürfte jedoch einer
eingehenden Untersuchung.



bei Thomas von Aquin 385

tun und damit mit etwas im Inneren der Sache selbst Gegründetem
(intrinsecus affixus). Bei der Relation als Relation gesehen dagegen
handelt es sich nur um ein von außen Hinzutretendes (assistens), die

bezogene Sache nur äußerlich Berührendes (contingens), weil es hier
nur um einen Bezug zu einem anderen (respectum ad aliud), um eine

Richtung oder Tendenz auf anderes hin geht (tendit in alterum). Diese

Zusammenhänge werden m. E. klarer, wenn man die Bezugsrichtung
hier umkehrt und sagt: Bei den relationalen Prädikaten wird eine Sache

nicht betrachtet, wie sie in sich selbst ist, sondern wir identifizieren sie

von einem äußeren Bezugspunkt aus. So können wir eine Person A
beispielsweise von einer anderen Person B als dem Bezugspunkt aus

identifizieren als den von B Beneideten oder als Knecht von B.
Zwischen diesen beiden relationalen Ausdrücken besteht ein Unterschied
in der Sachhaltigkeit. Zwar können beide nicht unmittelbar eine Realität

in dem betreffenden Subjekt bezeichnen im Gegensatz zu all den

übrigen Arten von Prädikaten (wesentlich wie akzidentell) ; denn eine
solche wirkliche Eigenschaft in dem jeweiligen Individuum müßte
etwas Absolutes sein. Somit muß der Unterschied darin liegen, ob aus

dem relationalen Prädikat (mittelbar) eine Wirklichkeit folgt, die in
dem Subjekt selbst besteht unabhängig von der identifizierenden
Perspektive von einem bestimmten Standpunkt aus. Aus dem Knechtsein
folgt sie : Daß A ein Knecht von B ist, schließt ein, daß A nicht frei ist zu

tun, was er will, sondern daß er in ganz bestimmter Weise dienend tätig
ist. Das Beneidetwerden, ohne daß man selber es weiß, impliziert
dagegen keinerlei Realität in dem Subjekt selbst.

Wir sind nunmehr in der Lage, unsere Formulierung zu revidieren,
die reale Relation bestehe zwischen zwei Sachen, die rationale zwischen
zwei Begriffen. Diese Revision betrifft zwei Punkte: 1. Aus der schon
früher besprochenen Notwendigkeit, die Relation prädikativ zu deuten,

ergibt sich, daß wir den Unterschied von Sachbezug und Bezug bloß auf
den Namen, auf das Subjekt beschränken müssen und nicht auf beide
Relate beziehen dürfen. 2. Ferner legt die Formulierung die Fehldeutung

nahe, eine Relation könne etwas unmittelbar in der Realität
Gegebenes sein. Die Relation als solche entsteht aber immer nur, indem
das Erkennen ein Subjekt innerhalb eines von ihm selbst zu
konstruierenden Beziehungsgefüges betrachtet. Wie wir soeben gesehen haben,
kann der Realitätsbezug einer Relation daher immer nur indirekt sein in
dem Sinne, daß man aus der Prädizierbarkeit eines Relationsausdrucks

von einem Subjekt folgern kann, daß in der bezeichneten Sache eine



386 Die sprachliche Richtigkeit

Wirklichkeit bestehen muß, die die Voraussetzung dafür ist, daß der
Relationsausdruck wahrheitsgemäß ausgesagt werden kann. Indem wir
diese beiden Änderungen berücksichtigen, können wir nunmehr sagen :

Die reale Relation betrifft (und zwar mittelbar) die vom Subjektterm
bezeichnete Sache selbst impliziert etwas Reales in ihr), die rationale
Relation dagegen nur die Namen oder die Prädikate der Sache, insofern
das Bestehen einer solchen Relation lediglich impliziert, daß auf diese
Sache bestimmte Prädikate zutreffen, wie z. B. wenn von B «wird
beneidet» wahr ist.

Wir müssen aber noch eine weitere Präzisierung vornehmen; es ist
noch keine hinreichende Bedingung dafür, daß eine Relation real ist,
wenn sie nur irgendeine Realität bezüglich ihres Subjekts impliziert.
Machen wir uns das klar an folgenden Beispielen mit Komparativbegriffen:

Sokrates ist größer als Kallias. A ist 1980 der Weltrekordler im
Hundertmeterlauf ist schneller als alle Hundertmeterläufer der Welt
bis einschließlich 1980). Das letzte Beispiel macht deutlich, daß

Vergleiche nur vom Verstand konstatierte Beziehungen sind, zu denen sich
im Bereich der Sachen selbst nicht die genau entsprechenden Verknüpfungen

vorweisen lassen. (Thomas sagt dazu: respectus significatus per
ea quae dicuntur ad aliquid est tantum in ipsa apprehensione rationis
conferentis unum alteri [S.th. q. 28 a. 1 cor.].) Wie soll A in realem
Kontakt stehen zu allen bisherigen Hundertmeterläufern? Und eben
deshalb, weil Größenvergleiche keinen realen Kontakt der Bezogenen
voraussetzen, ist es möglich, daß Sokrates erst größer und dann kleiner
ist als ein wachsender Knabe, ohne sich selber zu ändern. Dennoch
implizieren die Komparativausdrücke in unseren beiden Beispielen
auch eine absolute Realität bezüglich ihres Subjekts, nämlich daß Sokrates

eine Größe, d. h. eine meßbare Quantität im Raum hat, bzw. daß A
einen Hundertmeterlauf gemacht hat. Aber es ist sofort ersichtlich, daß

die hier implizierte absolute Realität nicht hinreicht, die Wahrheit des

relationalen Prädikatsausdrucks zu garantieren: Wenn A 100 Meter
gelaufen ist, braucht er darum noch nicht Weltrekordler zu sein,
sondern erst, wenn er schneller als alle anderen gelaufen ist; aber diesem
«schneller als alle anderen» entspricht keine reale Eigenschaft bei
diesem Individuum. Anders bei «A schlägt B». Hier macht A's reale

Tätigkeit dieser ganz bestimmten Art es aus, daß auf A der
Prädikationsausdruck «schlägt B» zutrifft. Entsprechend garantiert bei «B wird
von A geschlagen» das reale physische Erleiden von B die wahrheitsgemäße

Aussagbarkeit des Prädikats «wird von A geschlagen». Ebenso



bei Thomas von Aquin 387

ist eine bestimmte Art dienender Tätigkeit eines Individuums A
hinreichend dafür, daß von ihm wahrheitsgemäß gilt «ist Knecht von B».

Damit können wir allgemein die Bedingung formulieren : Eine Relation

ist dann real, wenn die von ihr bei dem Subjekt vorausgesetzte
objektive Realität hinreichend garantiert, daß dieser Relationsausdruck
wahr aussagbar ist.

3.4. Anwendung des Kriteriums auf Trinität und Kreation

Wir wollen nunmehr sehen, ob dieses Kriterium, das wir aus

Beobachtungen an der Alltagssprache gewonnen haben, dazu tauglich ist, die

theologische Aussage verstehbar zu machen, daß die Relationen der

göttlichen Personen untereinander real sind im Unterschied zu der bloß
rationalen Beziehung Gottes zu den Kreaturen. Dieser Unterschied

liegt für Thomas darin begründet, daß die ersteren Relationen sich aus

einem Hervorbringen aus der Notwendigkeit der Natur ergeben, letztere

jedoch aus einem willentlichen Hervorbringen (S.th. I q.28 a. 1 ad

3um). Diese Unterscheidung wird in S.th. I q.41 a.2 cor. näher ausgeführt.

Et hujus ratio est : quia voluntas et natura secundum hoc differunt in cau-
sando, quod natura determinata est ad unum; sed voluntas non est deter-
minata ad unum. Cujus ratio est : quia effectus assimilatur formae agentis per
quam agit. Manifestum est autem quod unius rei non est nisi una forma
naturalis per quam res habet esse. Unde quale ipsum est, tale facit. Sed forma

per quam voluntas agit, non est una tantum, sed sunt plures, secundum quod
sunt plures rationes intellectae. Unde quod voluntate agitur, non est tale

quale est agens, sed quale vult, et illud intelligit esse agens. Eorum igitur
voluntas principium est, quae possunt sic vel aliter esse : eorum autem quae
non possunt nisi sic esse, principium natura est.

Bei einem natürlichen Hervorbringen wie der Zeugung ist das

Prinzip dieser Zeugung die eine Form, die dem Zeugenden und dem

Gezeugten gemeinsam ist (vgl. auch q. 41 a.5). Der Zeugende wirkt hier
durch die eine natürliche Form, durch die er auch selber sein Sein hat

(una forma naturalis, per quam res habet esse) und schafft damit
notwendig etwas ihm in der Natur Ähnliches. Innerhalb der Trinität liegt
ein solches natürliches Hervorbringen nicht nur bei der Zeugung des

Sohnes, sondern auch beim Hervorgang des Geistes vor. Weil eine



388 Die sprachliche Richtigkeit

göttliche Person damit in ihrer Natur, also demjenigen, was ihr Sein

ausmacht, auf eine andere bezogen ist, bestehen hier reale Relationen,
und das bedingt auch eine reale Unterschiedenheit (distinctio realis
S.th. I q.28 a.3 cor.). Wo dagegen der Wille Prinzip des Hervorbringens
ist, teilt der Hervorbringende nicht dem Hervorgebrachten mit
Notwendigkeit die eine Natur mit, die auch sein eigenes Sein ausmacht,
sondern hier hat er die freie Wahl, ihm die Form zu geben, für die er sich

unter anderen möglichen, in seinem Intellekt konzipierten Formen (als
die beste) entschieden hat.

Soweit die deutende Darstellung der Thomistischen Theorie, ohne
daß wir bereits das von uns erarbeitete Kriterium angewandt haben.

Dagegen, daß man bei dem willentlichen Hervorbringenden nur von
einer rationalen Relation sprechen kann, ist nun folgender Einwand
möglich: Das willentliche Hervorbringen setzt bei dem Subjekt sehr

wohl auch eine Realität voraus, zwar ist dies nicht die Wirksamkeit der
Wesensform, die das Sein des Subjekts ausmacht, wohl aber die
Wirksamkeit des Willens. Das göttliche Wollen ist aber sehr wohl eine
wirkliche Eigenschaft Gottes, ja es ist nach Thomas wie alle göttlichen
Eigenschaften sogar mit dem göttlichen Wesen identisch. Wenn man
trotz dieses zweifellos richtigen Arguments die These von Thomas
aufrechterhalten will, nur auf Grund eines natürlichen, nicht aber eines

willentlichen Hervorbringens könne man von einer realen Relation
sprechen, so kann man das m.E. nur, wenn man unser weiteres Kriterium

einführt, also fragt, ob diese vorausgesetzte Realität hinreichend
ist, um das relationale Prädikat «ist Erzeuger des Sohnes» bzw. «ist
Schöpfer der Kreaturen» zu rechtfertigen.

Bei der Wirksamkeit der Wesensform ist unter den thomistischen
Voraussetzungen eindeutig, daß diese nichts anderes hervorbringen
kann als eine andere Person dieser selben Wesensform. Und da die
relationalen Ausdrücke nicht nur eine Wirksamkeit der Wesensform

überhaupt, sondern jeweils eine ganz bestimmte Art voraussetzen, die
verschieden ist beim Hervorgehen auf die Weise des Intellekts und auf
die des Willens, ist die vorausgesetzte Wirklichkeit hinreichend, den

jeweils bestimmten Relationsausdruck wie «Erzeuger des Sohnes» zu

begründen.
Anders ist es bei dem vorausgesetzten Willen. Diese Wirklichkeit ist

nicht bereits hinreichend, das Prädikat «Schöpfer der Kreatur» zu
erklären; das setzte voraus, daß Gott nicht anders hätte wollen können,
als diese kreatürliche Welt zu schaffen. Daher kann man auf Grund des



bei Thomas von Aquin 389

willentlichen Hervorbringens Gottes nur von einer rationalen Relation
sprechen. Bei einem Menschen muß man freilich auch beim willentlichen

Schaffen von einer realen Relation sprechen ; denn bei ihm tritt
neben den willentlichen Entschluß, ein Produkt zu realisieren, als

nächster Schritt das eigentliche Hervorbringen. Dieses stellt sich dar als

das Einwirken eines raumzeitlichen Objekts (des Handwerkers) auf ein
anderes (das zu bearbeitende Material), was bei Gott nicht in dieser
Weise gegeben ist. Daß sich aus einem solchen Bearbeiten eines Materials

eine reale Relation zwischen Hersteller und Produkt ergibt, ist
unmittelbar einleuchtend, resultiert aber auch aus unserem Kriterium:
Die von dem relationalen Prädikatsausdruck (z. B. «zimmert einen
Tisch») im Subjekt, dem Handwerker, vorausgesetzte Wirklichkeit ist
eine Tätigkeit, bzw. allgemeiner ein Vorgang in Raum und Zeit. Selbst

wenn dieser grundsätzlich anders hätte verlaufen können, so verläuft er
tatsächlich immer nur auf eine ganz bestimmte Weise, und diese ganz
bestimmte Tätigkeit des Handwerkers ist hinreichend, das relationale
Prädikat zu erklären 10. Anders wenn diese vorausgesetzte Realität ein
Wollen ist. Hier sind zwei entgegengesetzte Möglichkeiten beide
zumindest sinnvoll denkbar. Wenn man wie Thomas die

Voraussetzungen bejaht, daß der Wille ein freies Sichentscheiden zwischen
Alternativen ist, dann kann allein mit der Tatsache eines Wollens die
schließlich als Resultat bestehende Beziehung noch nicht vorgegeben
sein. Allein daraus, daß die Wirklichkeit des Willens vorhanden ist,

folgt noch nicht diese bestimmte Relation. Anders ist es, wenn man den

Willen als immer schon auf einen bestimmten Entschluß festgelegt
betrachtet. Wenn man in dieser Weise auch von Gottes Willen
annimmt, daß mit ihm notwendig die Erschaffung der Kreaturen
mitgegeben ist, so würde daraus zusammen mit der weiteren von Thomas

akzeptierten Voraussetzung, daß der göttliche Wille mit seinem Wesen
identisch ist, folgen, daß Gott nicht hätte Gott sein können, wenn er
nicht diese Welt geschaffen hätte.

Daß die Geschöpfe umgekehrt in einer realen Relation auf Gott
bezogen sind, steht für Thomas fest. Wie es in S.th. I q.28 a. 1 ad 3um
heißt, liegt es in ihrer Natur, also dem Prinzip, das ihr Sein ausmacht,

10 Deshalb, weil ein realer Wandel ein solcher jeweils in ganz bestimmter Weise
verlaufender Vorgang in Raum und Zeit ist, der ausreicht zu begründen, daß ein
bestimmter Relationsausdruck wahrheitsgemäß prädizierbar ist, kann man einen realen
Wandel beim Subjekt wie Geach als hinreichende Bedingung für die Realität der Relation
bewerten.



390 Die sprachliche Richtigkeit bei Thomas von Aquin

daß sie von Gott abhängig sind und Teile der göttlichen Ordnung sind:
Sed in creaturis est realis relatio ad Deum : quia creaturae continentur
sub ordine divino, et in earum natura est, ut dependeant a Deo. M.a. W. :

Aus dem Sein der belebten Individuen wie der unbelebten Gegenstände
dieser Welt folgt bereits, da sie nicht aus sich sein können, ihre Relation
zu Gott, daß sie von ihm abhängen und von ihm geschaffen sind; hier ist
also die Wirklichkeit hinreichende Bedingung für die Relation. Die
konverse Relation von Gott zum Geschaffenen als real anzunehmen,
hätte hingegen die oben dargestellten Konsequenzen, die vom
Standpunkte einer thomistischen Theologie inakzeptabel sind; diese nimmt
vielmehr an, daß ein in sich bereits vollkommener Gott aus freier Liebe
die Welt geschaffen hat. Die Auffassung, daß Gott die Welt braucht, um
Gott zu sein oder vielmehr zu werden, konnte nur auf dem Boden einer
völlig anderen philosophischen Grundkonzeption, nämlich der Hegel-
schen Dialektik, entstehen: Für sie trägt die anfängliche nur positive
Einfachheit wegen ihrer Beschränktheit (auf das Positive) bereits die

eigene Negation in sich ; so muß Gott sich in der Welt als dem Anderen
setzen, um dann in diesem Anderen mit sich selbst zusammenzugehen,
d. h. durch Aufheben der Andersheit erst wahrhaft er selbst zu werden.

Man sollte das Bemühen um die richtige sprachlich-logische
Fassung des Gedankens nicht als Haarspalterei verurteilen, wenn solche
zunächst logischen Schwierigkeiten wie die, ob eine reale Relation eine
rationale als konverse Relation haben kann, in ihren Konsequenzen mit
solchen Differenzen in den theologischen und philosophischen
Grundauffassungen verbunden sind.


	Die sprachliche Richtigkeit bei Thomas von Aquin

