Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Gott - Menschensohn - Davidsson : eine Untersuchung zur
Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f.

Autor: Bittner, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WoLFGANG BITTNER

Gott — Menschensohn — Davidssohn

Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte
von Daniel 7,13f.*

Die theologische Forschung steht beim Problem des Menschensoh-
nes in Daniel 7,13ff. vor verschiedenen Fragen, die bis heute nicht
befriedigend gel6st sind. Hervorzuheben sind dabei vor allem a) die
Frage nach der religionsgeschichtlichen Herkunft der Vorsteilung eines
«Menschensohnes » und b) die Frage, wer unter dem Menschensohn zu
verstehen sei: der Kénig, das Volk, Gott selbst? Dazu tritt angesichts
der bedeutenden Wirkungsgeschichte des Abschnittes fiir die Erfor-
schung des Frithjudentums und die Beziehungen zum Neuen Testament
c) die Frage nach dem Alter der messianischen Interpretation dieser
Figur. In diesem Beitrag werden Ansitze der dlteren und neueren For-
schungsgeschichte aufgenommen und mit einem Deutungsversuch ver-
bunden, der im Blick auf alle drei Fragen eine Lésung nahelegen
kann.

1. Setzen wir ein mit der Frage nach dem A/ter der messianischen Inter-
pretation. Als ilteste uns bekannte Belege, in denen eine messianische
Interpretation vorliegt, galten bisher die bekannten Abschnitte aus den
henochischen Bilderreden (4th. Henoch 37-71) und 4. Esra 13. Die
Entstehung der Esra- Apokalypse ist zwar nicht eindeutig gel6st, wird
aber von der Mehrzahl der Forscher auf das Ende des 1. Jh. n. Chr.
datiert'. Wesentlich umstrittener ist das Alter der henochischen Bil-

* Herrn Prof. D. Otto Michel und seiner Frau in Dankbarkeit und Verehrung
gewidmet.

! Vgl. dazu CHARLESWORTH, J.H.: The Pseudepigrapha and Modern Research, Mis-
soula 21981, 111ff.284 mit umfassenden Literaturangaben.



344 Gott — Menschensohn — Davidssohn

derreden? Auch hier werden wir am ehesten mit einem Datum in der
zweiten Hilfte des 1. Jh. n. Chr. rechnen kénnen.

In seinem kiirzlich erschienenen Buch iiber den Menschensohn ? hat
der junge koreanische Neutestamentler Seyoon Kim auf weitere Belege
fiir eine mégliche messianische Interpretation aufmerksam gemacht*.
Aus Qumran stammt der leider sehr fragmentarische Text 4Q psDanA?
(= 4Q 246). Da uns der Text erst in einer vorldufigen Edition vorliegt?,
ist eine endgiiltige Beurteilung noch nicht méglich. Kim weist aber,
entgegen der Deutung des Erstherausgebers J.A. Fitzmyer, auf wichtige
Parallelen zu Daniel 7 hin, die eine Deutung des Menschensohnes als
des davidischen Messias zumindest nahelegen® Aus paldographischen
Griinden wird der Text ins letzte Drittel des 1. Jh. v. Chr. datiert. Er
wire somit der idlteste Beleg einer messianischen Interpretation des
Menschensohnes von Daniel 7.

Daneben fiihrt Kim noch zwei griechische Texte zu Daniel 7,13f.
an: den Kélner Papyrus 967 und die Lesart des Kodex 88 bzw. der
Syro-Hexapla’. Beide Texte scheinen in 7,13 nicht von zwei Figuren,

? Vgl. CHARLESWORTH a.a.0. 98ff. 278ff. mit umfassenden Literaturangaben. Die
Diskussion kam vor allem durch die Funde von Henochtexten in Qumran in ein neues
Stadium;; vgl. dazu MiLIk, ].T.: The Books of Enoch: Aramaic Fragments of Qumran
Cave 4, Oxford 1976. Milik datierte die Bildreden auf frithestens 270 n. Chr. (1) Darin ist
ihm kaum jemand gefolgt. Einen ausgewogenen Uberblick iiber die Frage nach dem Alter
der Bildreden bietet BLack, M.: The Throne-Theophany Prophetic Comission and the
<Son of Man»: A Study in Tradition-History, in: Jews, Greeks and Christians: Religious
Cultures in Late Antiquity [FS W.D. Davies], ed. HAMERTON-KELLY, und Scrocgas, R.,
57-73, Leiden 1976. S. 63ft. Speziell mit der Datierung der Bildreden setzen sich folgende
Aufsitze auseinander : GREENFIELD, J.C. und StoNE, M.E. : The Enochic Pentateuch and
the Date of the Similitudes, HThR 70 (1977), 51-65; Kniss, M.A.: The Date of the
Parables of Enoch: A Critical Review, NTS 25 (1978), 345-359 ; MeARNS, CH.L. : Dating
the Similitudes of Enoch, NTS 25 (1978), 360-369; pErs.: The Parables of Enoch —
Origin and Date, ExpT 89 (1978), 118f. Vgl. jetzt Kim, S. : « The <Son of Man»» as the Son
of God, WUNT 30, Tiibingen 1983, 19 Anm. 25.

3 Vgl. vorige Anmerkung,

4 A.a.0. 20ff. Statt 4Q 243 bei Kim sollte es 4Q 246 heil3en.

* FrrzMYER, J.A. : The Contribution of Qumran Aramaic to the Study of the NT, NTS
20 (1973/74), 382407, 393. Der Artikel ist nachgedruckt in: pErs.: A Wandering
Aramean, 1979, 84-113; vgl. auch den Abdruck des Textes in DERs,: The Aramaic
Language and the Study of the New Testament, JBL 99 (1980), 5-21, S. 14.

¢ «While (according to Fitzmyer) ].R. Milik interprets the text in a historical sense
and sees the titles <the Son of God> and <Son of the Most High) as referring to the Seleucid
king Alexander Balas, Fitzmyer interprets the text apocalyptically and sees the titles as
referring <to the son of some enthroned king, possibly an heir to the throne of David» who
is expected to come». A.a.0. 21; das Zitat aus Frrzmyer, J.A.: 2.2.0, 393,

T AaO; 221,



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 345

dem Alten der Tage und dem Menschensohn, sondern nur von einer
Figur zu sprechen, die «<wie> ein Menschensohn und «wie» der Alte der
Tage sei. Der Papyrus 967 (Kélner Papyrus) liest in Vers 13: ... npxeto
@G VI0G OVOPMOTOL KAl WG TOARLOG NHEPM(V) TOPMV, KL Ol TAPECTNKOTES
npoonyayov avtw. Der auffillige Singular von qLT® wird in Vers 14
noch zweimal aufgenommen. Kodex 88 und die Syro-Hexapla haben
mit einigen Wortumstellungen sachlich denselben Text®. Das scheint
eine Identifikation des <Menschensohns» mit dem <Alten der Tage»
nahezulegen. Diese Deutung, die vor allem von J. Lust vertreten wur-
de?, wird von S. Kim einleuchtend bestritten. Kim erkennt im <Alten
der Tage» von 7,9 Gott. Die zweite Figur in 7,13, die «wie der Men-
schensohn und wie der Alte der Tage» ist, ist davon zu unterscheiden.
Sie sei am ehesten als «Sohn Gottes> zu verstehen'®. Auch weitere
Indizien scheinen nahezulegen, daf bereits diese alten Ubersetzungen
den Menschensohn als messianische Figur verstanden haben.

In seinen SchluBfolgerungen!! bleibt Kim sehr vorsichtig. Die tat-
sichliche Existenz einer messianischen Interpretation zur Zeit Jesu
scheint ihm trotzdem nicht erwiesen, wohl aber die Mdaglichkeit einer
solchen Interpretation. 4Q psDan A? zeigt zumindest die Moglichkeit
an, daB es um die Zeitenwende eine solche Interpretation gegeben hat.

® Der Text des Papyrus 967 bei Geissen, A, (Hrsg): Der Septuaginta-Text des
Buches Daniel Kap. 5-12, zusammen mit Susanna, Bel et Draco, sowie Esther Kap.
1,12-2,15 nach dem Kélner Teil des Papyrus 967, Papyrologische Texte und Abhand-
lungen Bd. 5(1968), 108, Zitat bei KiM, a.2.0., 22. Ebd. S. 23 der Text aus Kodex 88 nach:
ZIEGLER, ]. (ed.): Susanna, Daniel, Bel et Draco, [Septuaginta ... Gottingensis, vol. X VI,
2], Géttingen 1954, 169.

 Vgl. dazu Lusr, J.: Daniel 7,13 and the Septuagint, EphThL 54 (1978), 62—69. Lust
vermutet, dal LXX eine iltere Textform widerspiegelt, die sich strenger an Ezechiel 1
anlehnt und den Hochbetagten mit dem Menschensohn identifiziert hat (ebd. 68). Er
stellt fest: « In the LXX text, the ¢Ancient of Days» and the <Son of Man)> are one and the
same symbol, referring to God and his heavenly kingdom» (ebd. 67). Kim, 2.2.0. 25,
Anm. 41, findet das eine «strange conclusion».

1% So Kim, a.2.0. 24: «For a being <like the Ancient of Days> who stood (or sat)
beside the Ancient of Days himself and was surrounded by the serving angels can only be
designated as the son of the Ancient of Days, i.e. the Son of God. » Gottessohnschaft wird
von Kim ausdriicklich im Sinn eines «relational concept» verstanden. Sachlich ist dem
zuzustimmen. Da jedoch heute in der Frage der christologischen Hoheitstitel weitgehend
traditionsgeschichtlich gearbeitet wird, sollte man die Bezeichnung «Sohn Gottes» nur
dort verwenden, wo sie tatsichlich vorkommt oder sich traditionsgeschichtliche Verbin-
dungen aufzeigen lassen. Die Vorstellung einer intimen Nihe zu Gott, ja die Géttlichkeit
einer Figur, sollte man um der Klarheit der Diskussion willen besser terminologisch
davon unterscheiden.

B A0, 255



346 Gott — Menschensohn — Davidssohn

Die Bilderreden des Henoch und 4 Esra 13 machen deutlich, daB sich
diese Interpretation gegen Ende des 1. Jh. n. Chr. bereits entfaltet hat.
Fiir sehr verbreitet hilt Kim diese Deutung nicht. Er weist auf Qumran
und dhnliche Gruppen als mégliche Traditionstridger hin. Jesu Selbst-
bezeichnung als <Menschensohn» und die Art, wie er diesen <Titel»
verwendet, ist ihm ein Hinweis darauf, daB3 es sich noch nicht um einen
vetbreiteten messianischen Titel gehandelt haben kann.

Mit diesem Material, das bei Kim jetzt vorliegt, ist die Forschung im
Blick auf die Frage nach dem Alter der messianischen Interpretation des
Menschensohnes von Daniel 7 zu einem Ergebnis gekommen, das wohl
weithin Zustimmung finden kann. Wir stehen aber damit erst bei der
Frage nach der Wirkungsgeschichte von Daniel 7. Die Frage, wie der
Menschensohn von Daniel 7 zu verstehen ist, bleibt durch diese Belege
zunichst noch unberiihrt!2,

2. Setzen wir daher mit der Frage nach der religionsgeschichtlichen Her-
leitung ein. Die Versuche, den Terminus <Menschensohn» aus altorien-
talischen (mesopotamischen, persischen, kanaaniischen) Vorstellun-
gen zu erkliren, blieben immer umstritten. Daneben stand das Bemii-
hen, innerbiblische, traditionsgeschichtliche Zusammenhinge aufzu-
zeigen und fiir die Deutung fruchtbar zu machen. In jiingster Zeit hat
Matthew Black in zwei Aufsitzen iltere Forschungsansitze aufgenom-
men und weitergefithrt!?. Er geht von der Beobachtung der formge-

12 In einem weiteren Uberblick diskutiert Kim einige Texte, die Daniel 7 innerhalb
der Merkabah-Tradition jiidischer Mystik verstehen (26ff.). Diese Belege sind wichtig,
weil sie die frithe Datierung und weite Verbreitung der Merkabah-Tradition, zu der die
Judaistik in den letzten Jahren allgemein gekommen ist, fiir die Arbeit am Neuen Testa-
ment ernst nehmen. Hier liegt wohl auch ein Hinweis auf die méglichen Tradenten-
Gruppen der messianischen Interpretation des danielischen Menschensohnes. Weil wir
im Folgenden nicht nach der Wirkungsgeschichte, sondern nach dem Text selbst fragen,
bleiben in dieser Studie diese Texte weitgehend unberiicksichtigt. Die Verwurzelung von
Daniel 7und verwandter Texte in einem sehr frithen Stadium jiidischer Merkabah-Mystik
wird aber ausdriicklich anerkannt. Hier liegen wichtige Aufgaben fiir die weitere For-
schung. Vgl. auch Anm. 20.

13 Einen Uberblick iiber die wichtigsten vertretenen biblisch-traditionsgeschichtli-
chen und religionsgeschichtlichen Herleitungen findet man bei Kocs, K.: Das Buch
Daniel. EAF Band 144, Darmstadt 1980, 228-234, der feststellt: « Keine der innerisra-
elitischen Ableitungen will voll befriedigen » (ebd. 230). Informativ ist die anders geartete
Darstellung bei DEXINGER, F.: Das Buch Daniel und seine Probleme, SBS 36, Stuttgart
1969 (55-67 tiber den Menschensohn). Vgl. vor allem ebd. 55ff. das ausfiihrliche Referat
iiber die Position von F. Stier (Gott und sein Engel im Alten Testament, AA XII,2,
Miinster 1934). Matthew Brack hat sich vor allem in zwei zum Teil parallelen Aufsitzen



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 347

schichtlichen Untersuchungen aus, da3 Daniel 7,13f. in den Umbkreis
der Thron-Theophanien gehért und darum im Zusammenhang mit 1
Koénige 22,19-22; Jesaja 6,1-8 und Ezechiel 1,26-28; 2,1ff. (vgl. auch
8,1-2 und 10,1-4) zu sehen ist'%. Oft wurde die groBe Nihe von
Daniel 7 zu Ezechiel 1 beobachtet. « The throne of the Ancient of days
(Dn 7,9-10) resembles that in Ezekiel in having wheels, and in being
afire (Dn 7,9; cf. Ezk 1,4). Ezekiels’ Divine Throne-Chariot comes in
the cloud (Ezk 1,4 9152 713Y);in Dn 7,13 <one like a son of man
came with the clouds of heaven’ (X ?n® ?11Y). Another point of
similarity is the four beasts (11 *h ) Dn 7,3; cf. Ezk 1,5. There is no
resemblance in function or appearance between Ezekiel’s or Daniel’s
beasts, but in both there is the antithesis between man and beast (cf.
Ps 8). Despite the very free use of the furnishings of Ezekiel’s vision, it is
significant that in pondering the Divine government of the world, the
Chariot vision of Ezekiel suggests itself to Daniel’s mind »'*, Aber nicht
nur in der Szenerie, sondern auch im Hinblick auf die Figur des Men-
schensohnes scheint Daniel auf Ezechiel zuriickzugreifen. A. Feuillet
hat in einer umfassenden Studie !¢ gezeigt, daf auch die beiden anderen
«Menschensohn»-Stellen bei Daniel (8,15: «einer wie ein Mensch », und
10,16: «einer wie, Menschensohne ») direkt auf Ezekiel 1,26ff. zuriick-
greifen. « Die Wendung «einer wie ein Mensch aussehend> wird immer
dann gebraucht, wenn es sich um eine Theophanie Jahwes oder um eine
Engelstheophanie handelt»'’. Auch in Ezechiel 1 stehen Gott und der
<kabod JHWH> nebeneinander und werden voneinander unterschie-

mit unserem Thema auseinandergesetzt : Die Apotheose Israels: eine neue Interpretation
des danielischen « Menschensohns», in: JESUS und der Menschensohn [FS Vogtle],
92-99, Freiburg 1975, sowie: The Throne-Theophany prophetic Commission and the
<Son of Mam», [siche Anmerkung 2]. Black kniipft ausdriicklich an dltere Arbeiten an
(Procksch, Bowman, Scott, Feuillet. Zu erwihnen ist noch Balz; vgl. den Uberblick bei
Kim, a.2.0. 15ff. bzw. DERs.: The Origin of Paul’s Gospel, WUNT II,4, Tiibingen 1981,
2391t.).

14 Vgl. schon Procksch, O.: Die Berufungsvision Hesekiels, in: Marri, K. (Hrsg.):
Beitrige zur Alttestamentlichen Wissenschaft [FS K. Budde], 141-149, Giessen 1920. Die
Gattung miifite jedoch noch genauer bestimmt werden. Vgl. dazu Steck, O.H.: Bemer-
kungen zu Jesaja 6, in: DERs.: Wahrnehmungen Gottes im Alten Testament, Miinchen
1982, 149-170, bes. 153ff.

1> BowMAN, J.: The Background of the Term «Son of Man», ET 59 (1948), 285. Von
Abhingigkeit spricht auch LACOQUE, A.: Le Livre de Daniel, CAT X Vb, Neuchitel-Paris
1976, 109.

16 Le Fils de 'homme de Daniel et la tradition biblique, RB 60 (1953), 170-202.
321-3406.

7 Brack, Apotheose 97; Hervorhebung bei Black.



348 Gott — Menschensohn — Davidssohn

den. Und doch ist der <kabod JHWH) die Erscheinungsform Gottes,
also letztlich er selbst!8, «<kabod» als die «<den Menschen erkennbare
Seite des Wirkens Jahwes, in dem er selbst in seiner Macht offenbar
wird>, reprisentiert die géttliche Majestit im weiten Sinne»!?.

Ezechiel 1,26b.28b: «und auf dem was wie ein Thron aussah,
war eine Gestalt wie ein Mensch anzusehen, oben darauf...

Das war das Aussehen der Gestalt, in der

die Herrlichkest des Herrn erschien. »
NIN?=T7%25 NINnT ARON NKIN

Diese dem Menschen wahrnehmbare und ihm darum dhnliche
Erscheinungsform des unsichtbaren Gottes alsDTIX NIXRIND NInT
(vgl. Gen 1,26) erscheint nun W AX 933 (Dan 7,13). «God, when he
reveals himself, is like man. He really is Man. Or, rather, his kabod
is » 29,

Damit wird auf den Versuch, den Menschensohn von Daniel 7,13
aus Vorstellungen der Religionsgeschichte zu erkliren, verzichtet. Die

% «Alles in allem ist der k’béd jahve eine objektive Erscheinung ... Richtig aber ist,
daB der k’b6d Jahve kein Abstraktum ist, sondern eine Erscheinung andeutet, also eine
Gottesoffenbarung enthilt. » ProckscH, O.: Theologie des Alten Testaments, Giitersloh
1950, 430. Ebd., S. 425, bezeichnet Procksch die Herrlichkeit als Offenbarungsgestalt
Gottes.

19 WeINFELD, M. : Art. T12D, ThWAT IV, 1/2, 34, mit Zitat aus RENDTORFF, KuD
Beih 1, #1965, 31.

20 QuispeL, G.: Ezekiel 1:26 in Jewish Mysticism and Gnosis, VigChr 34 (1980),
1-13, 1. Zu verweisen ist auf die Dissertation von RowLAND, CH.: The Influence of the
First Chapter of Ezekiel on Judaism and Early Christianity, Unpubl. PhD Thesis, Cam-
bridge 1975, die mir leider nicht zuginglich war. KiM, Son of Man, verweist auf diese
Arbeit und gibt auf Seite 17 einen Uberblick iiber den Aufbau und das Ergebnis. « Then he
traces the development of the motif in Ezek 1.26ff. of God appearing in human form in
Ezek 8.2; Dan 7.13; 10.6; Rev 1.13ff.; Apoc Abr; Similitudes of En; Test Abr; and the
Targumic-rabbinic tradition of Gen 28.12. His conclusion is that Ezek 1 provided a quarry
for the material of Dan 7; and that the figures appearing in Ezek 8.2; Dan 7.13; 10.6 are
aspects of God’s self-revelation which are hypostatized into independent divine beings
rather like wisdom.» Vgl. dazu jetzt Rowranp, CH.: The Open Heaven. A Study of
Apocalyptic in Judaism and Early Christianity, London 1982, 94ff. Auf die Bedeutung von
Ezechiel 1,26ff. fiir die Menschensohnfrage und auch auf die Querverbindungen zur
esoterischen Tradition des Judentums hat verschiedentlich G. QuispEL hingewiesen ; vgl.
neben dem oben zitierten Artikel noch seine Aufsitze: Christliche Gnosis und Jiidische
Heterodoxie, EvTh 14 (1954), 474—484 ; Nathanael und der Menschensohn (Joh 1,51),
ZNW 47 (1956), 281-283. Dazu tritt neuerdings erginzend der wichtige Aufsatz von
FossuM, J.: Jewish-Christian Christology and Jewish Mysticism, VigChr 37 (1983), 260—
287.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 349

traditionsgeschichtliche Ableitung von Ezechiel 1 erscheint klar und
naheliegend. Daf} Israel Einzelmotive seines Glaubens aus anderen
Religionen iibernommen hat, soll damit nicht in Frage gestellt werden.
Auch beim Menschensohn kénnen solche Parallelen eine Rolle gespielt
haben. Einzelmotive werden von Israel dort ibernommen, wo analoge
Elemente in der eigenen Tradition berests voriiegen und so Ubernahmen
nicht als fremde Eintragungen erscheinen. So scheint es auch in
Daniel 7 zu sein. Der Terminus « Menschensohn» mag religionsge-
schichtlich auBerisraelitische Wurzeln haben. Die Vorstellung aber, die
sich damit verbindet, finden wir in der Thronvision bei Ezekiel 1,26ff.
vor. Das iibernommene Element hilft, das Israel Eigene auszugestal-
ten #t,

3. Unlésbar mit der Frage religions- oder traditionsgeschichtlicher Her-
leitung verkniipft ist das Problem der Deutung des Menschensobnes. Was
die oben erwihnte Lesung von Papyrus 976 und Kodex 88 zu Daniel
7,13 nahegelegt hat, ergibt sich nun als Konsequenz des Danieltextes
und seines traditionsgeschichtlichen Zusammenhanges selbst: « Le per-
sonnage mystérieux du Fils de ’homme de Daniel est une sorte de
manifestation visible de Dieu invisible »?2,

Bestitigt wird das dadurch, daB der Menschensohn «mit den
Wolken des Himmels» kommt. So werden innerhalb des Alten Testa-
mentes nur Theophanien eingeleitet. Damit ist der Menschensohn deut-
lich als Manifestation Gottes gekennzeichnet??, von den Engeln aber
unterschieden. A. Feuillet notiert ausdriicklich, daf3 von ungefihr 100
Belegen 30 das natiirliche Bild der Wolke schildern, wihrend der Rest
zu Theophanieschilderungen gehort. Wichtig ist sein Hinweis, da3 in
Engelserscheinungen Wolken nicht vorkommen?24. Jeder Versuch, im

21 Die Bezugnahme von Daniel 7 auf Ezechiel 1 stellt konkrete Riickfragen an die
Exegese beider Biicher. Leider ist das Verhiltnis zwischen Ezechiel und Daniel noch zu
wenig untersucht.

22 FeuiLLET, 2.2.0. 187; vgl. BLACk, Apotheose 97f.

2 «Die Wolke als spezielles Mittel der Offenbarung und gleichzeitig die Verhiillung
der Gegenwart Gottes begegnet in den Traditionen iiber die Mosezeit ..., in Nachklingen
auch in Aussagen iiber das Jerusalemer Heiligtum ... » JENNI, E.: Art. 1 1Y, THAT 11,351
mit Belegen und Lit; vgl. LACOQUE, a.a.0. 111, Umfassend hat das Material bis ins
Friithjudentum untersucht LUZARRAGA, J.: Las tradiciones de la nube en la biblia y en el
judaismo primitivo, AnBib 54, Rom 1973, Eine Einfithrung bietet SABourIN, L.: The
biblical Cloud. Terminology and Tradition, BTB 4 (1974), 290-311.

24 Aa.0. 1871



350 Gott — Menschensohn — Davidssohn

Menschensohn ein Engelwesen zu sehen, steht vor diesem Interpreta-
tionsproblem. Es ist merkwiirdig, daf3 die Diskussion um den Men-
schensohn dieses Indiz fiir die Géttlichkeit des Menschensohnes so
selten berticksichtigt hat?,

Noch eine Beobachtung wird nun wichtig. In verschiedenen
Schichten des Alten Testamentes kam es auf je verschiedene Weise zu
Differenzierungen zwischen Gott und seiner sichtbaren Erscheinungs-
form: dem Engel Jahwes, seiner Herrlichkeit, seinem Namen usw. Das
setzte sich auch in den Targumim fort, die zwischen Gott und seiner
wirksamen Aktionsform (der <Memra») unterscheiden. Auch wenn man
nicht von einer Zweiheit Gottes reden kann, so liegen sowohl im
Vorstellungsgehalt wie in der Sprachform Ansitze zu einer weiterge-
henden Unterscheidung. Man bedenke : Sowohl der Engel Jahwes (vgl.
z.B. Gen 18,1ff. u.v.a.) als auch die Herrlichkeit Jahwes werden mit Gott
nicht einfach gleichgesetzt. Sie sprechen, handeln und beauftragen
selbstindig und treten als von Gott unterschiedene Personen auf. Das-
selbe gilt fiir Gottes « Angesicht» und seinen «Namen» Man mul3
daher mit den biblischen Texten sachgemill zumindest von « Unter-
schieden 7z Gott » sprechen 2. Auch bei Ezechiel 1,26ff. liegt eine solche
Differenzierung zwischen Gott und seinem Kabod vor. Sie wird in
Daniel 7 insofern noch verstirkt, als hier Gott und sein <kabod» inner-
halb des Nachtgesichtes als zwei unterschiedene personhafte Figuren
erscheinen: Der Alte der Tage und der Menschensohn. Nach Black
handelt es sich dabei um «eine hoch bedeutsame Entwicklung ... zu
einer Theologie ..., die virtuell ditheistisch ist»?’. Er vermutet, sie sei
aus dem Verlangen entstanden, die anthropomorphe Sprechweise von
Ez 1,26 aus der Schilderung Gottes zu eliminieren 28,

#% Doch vgl. ScorT, R.B.: Behold he Cometh with Clouds, NTS 5 (1958,59), 128ff. ;
EMERTON, ].A.: The Origin of the Son of Man Imagery, JTS 9 (1958), 231f. GesE, H.: Der
Messias, in : DERs. : Zur biblischen Theologie, 128—151, Miinchen 1977, sieht in der Wolke
das Zeichen, das gewissermaBen den Ubergang von der wahrnehmbaren Welt zur Trans-
zendenz markiert. Dem ist zuzustimmen. Doch die Formulierung bei Daniel, daf} der
Menschensohn «7it den Wolken des Himmels» kommt, beschreibt den Menschensohn
als eine dieser Transzendenz zugehorende Figur. Davon ist die Aussage, dal3 Mose am
Sinai «#n» die Wolke geht, genau zu unterscheiden (vgl. GEsE, a.a.0. 141f.).

26 ScumipTt, W.H.: Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte, Neukirchen
11982, 288, der auf Gottes Namen, Gottes Herrlichkeit und die Engel als Mittlerwesen
hinweist.

27 Apotheose, 98 oben.

8 Die Schilderungen von Himmelsvisionen im Alten Testament und in der Judi-
schen Apokalyptik beschreiben regelmifBlig eine gottliche Figur als «einen (Sohn des)



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 351

Halten wir also fest: Durch die Formkritik kam es zur Erkenntnis,
daf3 Daniel 7 im Zusammenhang der ibrigen theophanieartigen Pro-
pheten-Berufungen zu erkliren ist. Als einer, der «mit den Wolken des
Himmels kommt », ist der Menschensohn bereits als Gott selbst gekenn-
zeichnet. Als « Mensch» ist er im Sinn von Ezechiel 1,26ff. (und den
anderen Stellen bei Ezechiel, die zusammen als Einheit zu sehen sind)
als « Manifestation » der Herrlichkeit Gottes zu verstehen. Das ist ein
Hinweis auf eine traditionsgeschichtliche Entwicklung, die die Diffe-
renzierung «in> Gott ernst nimmt und diese, zumindest innerhalb des
Visionsberichtes, nur durch die Vorstellung von zwei zu unterschei-
denden géttlichen Figuren erfaf3t. — Dal} dieses vorlidufige Ergebnis
allein noch nicht ausreicht, wird weiter unten zu zeigen sein.

4. Wenden wir uns zunichst gwes Einwéinden zu, denen diese Deutung
sofort begegnen muB.

4.1. Handelt es sich beim Menschensohn um eine Manifestation Gottes,
ist Vers 14 dann iiberthaupt noch deutbar — kann Gott sich selbst die
Herrschaft iibergeben ?2?

Diese bei Daniel als Problem empfundene Spannung zeigt sich uns
auch bei anderen alttestamentlichen Texten. Genesis 18 erscheinen drei
Minner vor Abraham. Sie werden dann im Singular angesprochen, und
die Fortsetzung des Textes macht deutlich, daf3 es sich um Gott selbst
handelt, der sich Abraham in dieser Weise kundtut. Aber noch mehr
wird deutlich. Die drei (bzw. zwei, Gen 19,1) Minner sind nicht nur
eine Manifestation Gottes, sondern stehen von Gott her in einer fest-
umrissenen Sendung. Insofern ist es sachgemiB, sie als <Engel» Gottes
zu bezeichnen. Auch hier stehen wir vor demselben Problem: Bei
diesen Minnern scheint es sich einerseits um Gott selbst zu handeln,
andererseits stehen sie unter einem bestimmten gottlichen Auftrag?.

Mensch(en)», wihrend der Mensch, der in den Himmel erhoben wird, « wie Gott oder
Sohn Gottes» genannt wird. Vgl. dazu die Belege bei Kim, S.: The Origin auf Paul’s
Gospel, 205-216.

? Vgl. Kim, Son of Man, 25 Anm. 41, gegen die Interpretation von Lusr.

30 Dasselbe Problem stellt sich Gen 16,7ff.; 21,17ff. ; 22,11ff. ; 31,11ff. ; Ex 3,2ff.; Ri
6,11ff.; 13,21f.; vgl. dazu Ficker, R.: Art. NP0, THAT 1, 906 und jetzt FREEDMAN,
D.N., und WiLLouGHBY, B.E. : Art. "|N'7n , ThWAT IV, 898f. Vgl. dazu besonders schén
Gen 48,15f.: «Der Gott, vor dem meine Viter Abraham und Isaak gewandelt, der Gor,
der mein Hirte gewesen mein Leben lang, bis auf diesen Tag, der Enge/, der mich aus aller
Not erlést hat ...» Umfassend ist die iltere Arbeit von STIER, F.: Gott und sein Engel im
Alten Testament, AA XII,2, Miinster 1934.



352 Gott = Menschensohn — Davidssohn

Die Erscheinung eines Engels Gottes steht in auffallender Paralleli-
tit zu Daniel 7,13f. Beim Engel Gottes handelt es sich um eine Mani-
festation Gottes, die dennoch von Gott selbst unterschieden wird. Auch
der Engel Gottes erscheint, wie Gottes Thronherrlichkeit in Ezechiel
1,26ff., dem Menschen als « Mensch », in menschlichen Ziigen und zeigt
so, dal3 das Menschliche das Abbild des Géttlichen ist. Wir stehen damit
vor dem bereits oben erérterten Sachverhalt. Das Alte Testament weil3
wie das Judentum um Differenzierungen «in> Gott. Sie haben dazu
gefithrt, da3 man vorstellungsmiBig und ausdrucksmifBig Gott von
seinen verschiedenen Offenbarungsgestalten wnterscheiden konnte, aber
dennoch an der Efnbeit und Einzigkeit Gottes festhielt. Den <logischen»
Spitzensatz einer Zweiheit Gottes vollzieht Israel nicht. Dasselbe gilt ja
fiir Gottes Thronherrlichkeit. Es ist Gott selbst, der in seinem 7125
anwesend ist. Aber — ist Gott selbst auch sein 71237 Diesen Satz
spricht Israel nicht. Was aus der Erfahrung und der lebendigen
Anschauung in den Texten Gestalt annahm, wird begrifflich-logisch
nicht in Richtung einer Zweiheit Gottes entfaltet. Israel hilt daran fest,
daB Gott eine, dem Menschen zugewandte und wahrnehmbare Erschei-
nungsform hat, in der er ganz da ist, die aber dennoch von ihm diffe-
renziert bleibt. Nicht in der Differenzierung «in» Gott, sondern erst in
der Bestreitung der Einzigkeit Gottes hat Israel die Schwelle zum Abfall
vom Gottesglauben gesehen.

In der Spitzeit des Alten Testamentes, vor allem im Judentum und in
der in dieser Hinsicht bedeutungsvollen Entwicklung jidischer Mystik hat
man in der Engellehre stark differenziert. Dal3 die Probleme eminent groB3
waren, zeigt sich daran, daB3 es gerade in diesem Zusammenhang zu ent-
scheidenden Konflikten kam. Elischa ben Abuya (Anf. 2. Jh. n. Chr.;
bChag 15a; vgl. 3 Henoch 16, 23), den die talmudische Tradition als «den
Anderen> bezeichnet, schlieit von Metatron, dem Mitregenten Gottes, auf
«zwei Krifte» im Himmel. Hier lag der Ubergang zur tatsichlichen Zweibeit
in Gott, den Israel nicht mehr toleriert hat. Es ist dabei von Bedeutung, daf3
man die <minim> (die Hiretiker) aufgrund der Engellehre ausgestoflen
hat3!, Dahinter stand bezeichnenderweise die Exegese von Daniel 7,16.
Bereits J. Bowman und R.B.Y. Scott haben in ihren Beitrigen darauf hin-
gewiesen, daf3 sowohl Jesaja 6,1ff. als insbesondere Ezechiel 1 Ansatzpunkt
fiir die Merkabah-Spekulationen der frithen jiidischen Mystik gewesen sind.

31 Vgl dazu Quisper, G.: Christliche Gnosis und jiidische Heterodoxie, EvTh 14
(1954), 474-484; umfassend bei SeGaL, A.F.: Two Powers in Heaven, SJLA XXV,
Leiden 1977.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 353

Auch Daniel 7 gehért in diesen Zusammenhang. Hatte man frither die
Merkabah-Mystik fiir eine relativ spite Erscheinung gehalten, so vermutete
schon Gerschom Scholem eine frithere Entstehungszeit. Nun ist ihr hohes
Alter einmal durch die frithe Datierung von 4th. Henoch 14 erwiesen.
Dieser Teil des Henochbuches (1 Hen 1-36) gehort ins 3. Jh., wenn nicht in
das 4. Jh. v. Chr. 32, Damit sind wesentliche Positionen der bisherigen Apo-
kalyptikforschung ins Wanken geraten. « Die Entdeckung, daB8 Henoch
generell 4lter ist und also spezifische Apokalypsen schon im 3. Jh. lingst vor
jeder Verfolgung entstanden sind, macht eine Neuorientierung notwendig,
deren Folgen sich noch nicht absehen lassen » 33, Sprach schon Sirach vom
Thronwagen als einer festen Lehrgré e (Sirach 49,8 ; vgl. 1 Chron 28,18), so
kennen wir nun mit den von Prof. John Strugnell 1959 vorgestellten Frag-
menten einer Liturgie himmlischer Engel (4Q S1 39 11 16-26 und 4Q SI 40
24 2-8) Texte, die das hohe Alter und die weite Entfaltung dieser Speku-
lation unterstreichen?é, Der Fund eines Fragmentes dieser Liturgie in
Massada?® konnte anzeigen, daBl die Kenntnis dieser Texte nicht auf
Qumran beschrinkt war. Uber das genaue Alter sind wir vor der endgiil-
tigen Edition auf Vermutungen angewiesen.

4.2. Als zweites Problem erweist sich die in Daniel 7,26ff. vorliegende
Deutung des Menschensohns auf das « Volk der Heiligen des Hoch-
sten» 3. Gegen die Forschungsmeinung, die aufgrund dieses Befundes

32 Zur Frage der frilhen Datierung von 1 Henoch 1-36 vgl. neben KocH [siehe
nichste Anmerkung] noch GRUENWALD, L. : Jewish Apocalyptic Literature, in: ANRW II
19/1, 89-118, Berlin u.a. 1979, S. 96, Anm. 20 und die dort angegebene Literatur. Uber
die Bedeutung dieser Datierungsfragen fiir unser Bild des friihen Judentums orientiert gut
StonE, M.E. : Scriptures, Sects and Visions. A Profile of Judaism from Ezra to the Jewish
Revolt, Philadelphia 1980.

3% KocH, K. und Scumipr, J.M. (Hrsg.): Apokalyptik, WdF 365, Darmstadt 1982,
S. 11

34 STRUGNELL, J.: The Angelic Liturgy at Qumrin — 4Q Serek Sirot *lat hassabat,
VT.Suppl. VII, Leiden 1960, 318-345. Deutsche Ubersetzung mit kurzen Notizen bei
DuronT-SoMMER, A.: Die essenischen Schriften vom Toten Meer, Tiibingen 1960,
358.362. Die neueste Untersuchung des Textes mit Kommentar bei ScHIFFMANN, L.H. :
Merkavah Speculation at Qumran: The 4Q Serekh Shirot *Olat ha-Shabbat, in: Mystics,
Philosophers, and Politicians [FS A. Altmann], 1547, Durham 1982, Die Edition
umfangreicheren Materials ist jetzt angekiindigt durch Newsom, C.: 4Q — The Qumran
Angelic Liturgy — Edition, Translation and Commentary, Doctoral Dissertation, 1982
(Yale ?). Nach dem kurzen Bericht in Biblical Archaelogy Review 10 (1984), 18, sollen
damit zwdlf Tafeln dieses wichtigen Textmaterials unter der Leitung von STRUGNELL
verodffentlicht sein. (Den Hinweis auf diese Dissertation verdanke ich Dr. Rainer Riesner,
Tibingen).

3% YADIN, A.: Massada, Hamburg 1967, 172-174.

36 Uberblick iiber die verschiedenen Deutungsversuche: Israel, Engelwesen oder
beides, bei KocH, Das Buch Daniel, 234ff,



354 Gott — Menschensohn — Davidssohn

die eigentliche « Vision » von ihrer « Deutung» unterscheiden will, weil
beide unvereinbar scheinen, geht Black einen neuen Weg: « Was Daniel
geschaut hat, war die Apotheose Israels in der Endzeit, eine «Deifika-
tion> der «Heiligen des Allerh6échstens.» Es handle sich nicht um das
irdische, sondern um das himmlische Israel ; um Israel nicht als Nation,
sondern als Rest, um die gelduterten und erlésten <Heiligen des Aller-
héchstens. « Dal3 Israel, der «<Sohn» oder <Menschensohn», der sich eines
besonderen Platzes zur Rechten Gottes erfreut hat, so zu einem gottli-
chen Status erhoben werden soll, scheint eine natiirliche Entwicklung
in einer apokalyptischen Prophetie des Platzes zu sein, der der Nation in
der géttlichen Okonomie der Menschheit herkémmlicherweise zuge-
sprochen wurde»?’. Damit hilt Black entschlossen die Einheit zwi-
schen dem Menschensohn als Einzelperson in 7,13f. und dem Men-
schensohn als Volk fest. Die Besonderheit von Blacks Interpretation
liegt darin, daB3 es Gott selbst ist, der in seiner Manifestation als Men-
schensohn das Israel der Endzeit reprisentiert.

5. Diese Deutung Blacks (und seiner Vorginger) ist festzuhalten. Nun
aber ist zu zeigen, daf3 die streng formgeschichtliche Betrachtung den
Blick auch eingeschrinkt hat. Daniel 7 enthilt charakteristische Moti-
ve, die sich sonst nicht in Theophanien bzw. theophanieartigen Beru-
fungen finden, sondern traditionsgeschichtlich anders zu erkliren sind.
Das ist bis jetzt noch nicht geniigend beachtet worden, kann aber die
bisherigen Interpretationen fortfithren und modifizieren.

5.1. Betrachten wir zunichst die formgeschichtlichen Parallelen und ihre
Einzelelemente. Die Thronvisionen versetzen in einen 7hronsaal — mit
Ausnahme von Jesaja 6, wo Gott im himmlischen Tempel vorgestellt ist.
Jedesmal handelt es sich um eine Gerichtssituation, die explizit hervor-
gehoben ist (mit Ausnahme von Ezechiel 1,26f., wo sie aber im weiteren
Kontext auftaucht). Die charakteristischen Elemente der Theophanien,
Nebel, Feuer, Wolke usw., erscheinen auch hier. Alle Parallelen aber
fithren zur Sendung bzw. Beauftragung von Propheten, die von jetzt an
das Gericht Gottes nicht nur ankiindigen, sondern geschichtlich mani-
fest machen werden: 1. Kénige 22 sind es die Falschpropheten, die
diesem Ziel auf Ratschlag des Geistes dienen; Jesaja 6 wird es die

37 BLACK, Apotheose 99.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 355

Predigt des Jesaja sein; in Ezechiel 1,26ff. ist mit der Theophanie
ebenfalls die Berufung des Propheten fiir eine Zeit verbunden, in der
das Gericht endgiiltig tiber Israel, vor allem iiber sein Heiligtum her-
einbricht.

Als weitere Parallele ist Jesaja 42,1-4 zu berticksichtigen. Obwohl
gewichtige Unterschiede zu den Thronvisionen bestehen, handelt es
sich auch hier um die Reprisentation eines Gesandten, die sich vor
einem himmlischen «Thronrat> vollzieht. Auch diesem «Knecht Gottes>
wird ein Auftrag gegeben, der als VaWN bezeichnet und damit, auch
wenn es sich um eine Heilsbotschaft bzw. ein Heilsurteil handelt, als
Gerichtsvollzug gekennzeichnet ist.

5.2. Die Besonderheit von Daniel 7 : die Differenz zwischen Daniel 7 und
den Thronvisionen ist betrichtlich. Wohl handelt es sich auch hier um
einen Gerichtshof (7,10), der aber noch »or Erscheinen des Menschen-
sohnes zusammentritt. Das «Urteil> iiber das Horn und iiber die Tiere
witd berichtet und vollzogen (7,11), aber auch das nicht in Gegenwart
des Menschensohnes, sondern vor seinem Auftreten. Der Menschensobn
wird mit diesem Gerichtsvorgang in keiner Weise verbunden. Dasselbe zeigt
sich auch in den beiden Deutungen von Daniel 7,13f. in 7,22 und 26f.
Auch dort werden Gerichtshof und Menschensohn genau voneinander
unterschieden. Der Text setzt #ach der Gerichtsschilderung (7,10-12)
durch die Wendung «Ich schaute in den Nachtgesichten» (7,13) deut-
lich neu ein. Das Auftreten des Menschensohnes ist schon dadurch von
den Prophetenberufungen unterschieden. So sehr die Form der Thron-
Theophanie diesen Text mit den Prophetenberufungen verbindet, so
erhilt dennoch der Menschensohn keinerlei prophetischen Auftrag,
Die von Black u.a. gegebene Antwort, beim Menschensohn handle es
sich um eine Erscheinungsform Gottes, mull weiter prizisiert werden,
indem wir uns dem konkreten Auftrag, den der Menschensohn erhiilt,

zuwenden. Er wird in Vers 14 ausgesprochen und in Vers 27 wieder-
holt38.

5.3. Die Beauftragung des Menschensohnes : Wir zitieren zunichst den Text.
Der Ubersichtlichkeit halber werden die beiden Verse Daniel 7,14 und

3 Auch Vers 21 scheint eine Aufnahme von Vers 14 zu sein. Wir beriicksichtigen
diesen Vers jedoch wegen der umstrittenen literarkritischen Probleme von Daniel 7,19~
22 nicht.



356 Gott — Menschensohn — Davidssohn

27 nebeneinander gestellt. Wortliche Aufnahmen im aramiischen Text
sind unterstrichen. Die inhaltlichen Parallelen, die im Text in anderer
Reihenfolge stehen, sind in eckige Klammern gesetzt.

Daniel 7,14 Daniel 7,27

a) Und ihm wurde gegeben 2N ? a) [..wird gegeben D271 7)
Macht und Ehre und Konigreich Und Kénigreich u. Macht u. GréBe
109V 157m RN122nY  Ravow

aller Reiche unter dem Himmel
[ithm wurde gegeben] wird gegeben dem Volk der Heili-
gen des Hoéchsten

b) und alle 251 ) [Und alle 231
Volker und Nationen Michte
und Sprachen
werden ibm dienen 11N2907 werden ibm dienen] TN297Y
c) Seine Macht ist eine b) Sein Konigreich NN1D9N1 ist ein
ewige 09Y Macht ewiges D2
die nicht vergeht
und sein Kénigreich NN132101 Kinigreich D129

wird nicht zerstért.

b) [und alle c) Und alle
Volker u. Nationen u. Sprachen Michte
werden ihm dienen] werden ibm dienen

In beiden Texten sind mindestens drei Motiv-Elemente (1-3) zu
unterscheiden, zu denen zwei weitere Beobachtungen (4 und 5) tre-
ten:

(1) Die Gabe von Reich, Herrschaft, Ehre bzw. Gro8e durch Gott (14a.
27a).

(2) Die Uberordnungdes Menschensohns iiber die Vélker bzw. Michte
sowie die Aussage, daf3 diese Volker bzw. Michte «(thm» dienen
werden (14b. 27¢).



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 357

(3) Die Betonung der ewigen Dauer seiner Herrschaft bzw. seines
Kénigtums (14c. 27b).

(4) Dazu tritt in beiden Texten die Betonung, dafl Gott selbst der
«Gebende> ist (passivum divinum)?.

(5) Zu beriicksichtigen ist auch, daB3 durch die vorangehende Schilde-
rung der «<Menschensohn»> als Manifestation Gottes (bzw. seines
<kabod>) gekennzeichnet ist. Damit wird zumindest die unerhérte
Nihe zu Gott, seine Géttlichkeit, hervorgehoben.

Alle diese Elemente, mit Ausnahme der Betonung, daf3 Gott allein
der Handelnde ist, sind den theophanieartigen Prophetenberufungen
fremd. Sie tauchen aber gehiuft innerhalb der davidischen Messiastra-
dition auf, wo sie gepflegt und vielfiltig ausgestaltet worden sind #°. In
jedem Text finden die Elemente ihre eigene Ausprigung, Die einzelnen
Motive sind jedoch deutlich unterscheidbat. Eine umfassende Darbie-
tung des Materials verbietet der hier zur Verfiigung stehende Raum. Als
Texte sind vor allem beriicksichtigt worden: 2 Sam 7,12-16; Am 9,11;
Jes 9,1-6[2-7]; 11,1-10; Mich 5,1-5[2-6]; Jer 23,5; Ez 34,23; 37,
21-28; dazu die Ps 2; 72; 89 und 110. Vgl. noch Ps 132 und Jes 55,
3-5.

5.3.1. DaB Gott dem kommenden Kénig Reich, Herrschaft, Macht usw.
gibt, zeigt sich in 2. Samuel 7, 12 (1nd%nn-nx vgl. V. 13:
n*a, K0I). Micha 5,1-5[2-6] nennt den Kommenden den « Herr-
scher in Israel» (58" W22 2¥1n Vers 1[2]). Jeremia 23,5 spricht
vom gerechten SproB Davids und von seinem Koénigtum
(750 7501 prIX X 7179 hnphl). Ahnlich kennt Eze-
chiel den Hirten als Fiirsten (34,23) und nennt David Kénig, Hirten

3 Vgl. dazu auch die Passiva in Daniel 7,4.6. und dazu NotH, M. : Zur Komposition
des Buches Daniel, Th.St.Kr. 1926, 144ff.

0 Vgl. dazu z.B. ZimmerwLl, W.: GrundriB der alttestamentlichen Theologie, Stutt-
gart 21975, 77ff., mit Literaturangaben. Umfassend orientiert jetzt CAzELLESs, H.: Altte-
stamentliche Christologie. Zur Geschichte der Messiasidee, Einsiedeln 1983,

Die Verbindung des Menschensohns zur davidischen Tradition hat auch H. GEsE
ausdriicklich festgestellt: Der Messias, in: DERs.: Zur biblischen Theologie, Miinchen
1977, 128-151. «Die Einsetzung eines Menschen zum kéniglichen Weltherrscher als
Reprisentanten des gottlichen Kénigtums auf Erden erinnert so grundsitzlich an die
davidische Konzeption des Zionskénigtums, dal3 wir dringend die Frage nach dem Ver-
hiltnis beider chrlieferungen stellen miissen, wenn sie in der alttestamentlichen Tra-
dition so unvermittelt nebeneinanderstehen» (a.a.0. 140). GEse spricht von einer
« Transformation der alten Messiasvorstellung» (ebd.). ‘



358 Gott — Menschensohn — Davidssohn

und Firsten (37,24f.: 120, nYy17, K?W21). Das Wortfeld von
Herrschaft, Konigtum und Macht ist in der altorientalischen Kénigs-
vorstellung, wie sie sich in der davidischen Kénigstradition widerspie-
gelt, verwurzelt#!, hat aber mit Prophetenberufungen nichts zu tun.

5.3.2. Dazu tritt nun das zweite Element aus Daniel 7,14.27: Das
Kénigtum tiber Israel wird in Gegensatz zu dem der Volker gestellt und
den Michten der Welt iibergeordnet. In den ilteren Texten der Davids-
tradition taucht das selten auf, wird aber zumindest seit der Exilszeit
hervorgehoben. Micha spricht bereits davon, da3 der kommende Kénig
groB3 sei bis an die Enden der Erde (Mich 5,3b[4b]). «Seine Herrschaft
reicht von Meer zu Meer, vom Euphrat bis an die Enden der Meere»,
sagt Sacharja (9,10; vgl. dazu Ps 72,11.17). Von einer chrordnung iiber
die Vélker weil3 auch Psalm 2, die dort ausdriicklich als «Gabe» Gottes,
als <Erbe> des Konigs bezeichnet wird 42,

5.3.3. Geradezu auffallend ist, daf3 die Betonung des ewigen Bestandes
der kéniglichen Herrschaft das stabilste Element dieser Tradition ist.
Bereits 2. Samuel 7,16 hat es die Uberlieferung stark hervorgehoben (2x
1R, 021Y TY). Bei Micha ist die Herkunft des Messias in die
«Vorzeit> verlegt (Mich 5, 1[2]). Von der «Ewigkeit> des Konigs bzw.
seiner Herrschaft aber sprechen fast alle Texte, zum Teil sogar in
betonter Weise *3. Jesaja 9,5 nennt den Kénig den «Vater in Ewigkeit»
(7y—"712R), in dessen Herrschaft «der Friede kein Ende » haben wird, ja
der das «Reich festigen wird von nun an bis in Ewigkeit». Auch die
Konigspsalmen betonen diesen Gedanken*4, der eng mit dem Konigs-
ritual verbunden ist.

5.3.4. Liest man die Texte, die traditionsgeschichtlich der davidischen
Konigstradition zuzuweisen sind, fillt auf, daB auch hier das Wissen um

41 Vgl. noch Sach 9,9ff.: Kénig, Herrschaft; Ps 2,6; 72,1; 89 passim.

2 Ps 2,8f.; vgl. auch Ps 89,28 ; Jes 55,4f.; Ps 110,2.5f. ; auch Jesaja 9,3f. weill um die
Uberwindung feindlicher Michte im Zusammenhang mit dem Kommen des Messias,
reflektiert also das Konigtum Gottes in der Auseinandersetzung konkreter politischer
Micht; vgl. auch das Verhiltnis zu Edom in Amos 9,11 bzw. zu Assur in Micha
5,4£.[5£.].

 Ezechiel 37,25: Fiirst in Ewigkeit 0212 ... N?W1J;vgl 26: ein Friedens-
bund als <ewiger Bund> ( 17717 021Y N?93 D1%Y N?72 DAY 207071 )
— wohl in Aufnahme des Ausdrucks <schalom» aus Jesaja 9,5; vgl. Jes 54,10.

44 Z.B. 72,5; hervorgehoben in Ps 89, 3.5.22.29.30.37; vgl. auch Ps 110,4.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 359

Gottes hervorragende Initiative durchgehend hervorgehoben wird. Das
geht so weit, daf3 es z.B. in Sacharja 9,9ff. schwer fillt, eine konkrete
Aufgabe des dort beschriebenen Konigs festzustellen. Sie scheint ganz
hinter das Tun Gottes zuriickzutreten. Aber auch in fritheren Texten,
2.B. Jesaja 9,15, ist das der Fall. Die eschatologische Uberwindung der
Michte, das Gericht iiber die Vélker wird nicht dem kommenden
Ko6nig zugewiesen. Auch in dieser <Aufgabenverteilung» entspricht die
Konigstradition des Alten Testamentes dem Bild, das Daniel 7 vom
Gericht und vom Erscheinen des Menschensohnes zeichnet.

5.3.5. Interessant wird nun die Frage, ob auch die unerhérte Nihe des
Menschensohns zu Gott, ja geradezu seine Géttlichkeit eine Parallele im
Koénigsverstindnis des Alten Testamentes besitzt. Das ist tatsidchlich der
Fall. Die Umschreibung des Verhiltnisses zwischen Gott und Ké6nig als
« Vater und Sohn », und zwar in exklusivem Sinn, findet sich bereits in
der Nathansweissagung®’. Dazu tritt selbstindig und wahrscheinlich
ilter Psalm 2,6: « Mein Sohn bist du. Heute habe ich dich gezeugt»*®.
Aber nicht nur durch den Sohnestitel wird uns die enge, exklusive Nihe
des Konigs zu Gott sichtbar. Die Thronnamen, die in Jesaja 9,5 dem
Messias gegeben werden, enthalten ja lauter Aussagen, die sonst Gott
allein vorbehalten sind: «Der Wunderbares plant, der starke Gott,
Vater von Ewigkeit, Friedefiirst. » Es sind gottliche Pridikate, die dem
Messias durch diese Namen beigelegt werden. Das entspricht «der
orientalischen Konzeption des Koénigtums, nach welcher der Kénig mit
denselben Pridikaten ausgezeichnet werden kann wie die Gottheit»*’.
Was bei Daniel im Nachtgesicht als <himmlisches» Ereignis geschaut
wird, driicken auf ihre Weise bereits die dem Davididen beigelegten
Namen Jesaja 9,5 aus. Sie wollen « dre Prisenz des transzendenten Gottes
mitten in der Geschichtlichkeit des bedrohten Israels bezeugen» . Auch

2. Sam 7,14; vgl. Ps 89,27f., wo diese Tradition explizit aufgenommen ist.

% Zur Herkunft aus dem vorderorientalischen Recht, Codex Hammurabi vgl.
ScuMIDT, a.2.0. 197; zur Ableitung aus dem 4dgyptischen Konigsprotokoll, das wohl hier
niher liegt, vgl. ZimMERLI, 2.2.0. 77. Vgl. dazu auch Gesg, a.a.0.: « Die Inthronisation
war die Geburt zum Gottessohn, und die davidische Kénigsherrschaft vom Zion war das
Vikariat des Konigtums Gottes. Der Davidide regierte nicht nur im Auftrag, sondern auch
in der Vollmacht Gottes, sein Thronen entsprach dem gottlichen Thronen» (130).

7 WILDBERGER, H.: Jesaja 1-12, BK X, 1, Neukirchen 21980, 382; vgl. die Auslegung
der Thronnamen ebd. 376—386.

48 WILDBERGER, a.2.0. 387.



360 Gott — Menschensohn — Davidssohn

Psalm 110, wo dem Koénig die Mitregentschaft mit Gott zugesprochen
wird, sagt dasselbe aus®.

5.3.6. Als vorldufiges Ergebnis 1if3t sich festhalten, daf} die in Daniel
7,14.27 hervorgehobenen Einzelmotive traditionsgeschichtlich der K-
nigstradition zuzuweisen sind. Mit Ausnahme des Motivs der Initiative
Gottes, das auch in anderen Traditionsschichten aufscheint, tauchen
diese Elemente nur in der Kénigstradition auf. Nur dem Kénig werden
Herrschaft, Macht und Kénigtum iibergeben. Nur der Konig wird in
seiner von Gott gegebenen Herrschaft den Volkern iibergeordnet. Nur
der koniglichen Herrschaft wird ewige Dauer verheiflen.

6. Zwei weitere Texte : Bevor wir weitere Schliisse aus diesem Ergebnis
ziehen, wollen wir zwei Texte niher betrachten. Beide stehen innerhalb
der Konigstradition des Alten Testamentes und zeigen bei niherer
Betrachtung besondere Nihe zu Daniel 7,14.27.

6.1. Zunichst Jesaja 9,1-6. Nach der Bekanntgabe der « Thronnamen »
in Vers 5 schlieB8t der Abschnitt mit einem Ausblick auf die Herrschaft
des kommenden Davids-Sprof3:

« Grof wird die Herrschaft sein nagnn_nand"

und des Friedens &ein Ende KQ:J__'_’_E D1%vo
auf dem Throne Davids 717 NDO-5Y

und tber seinem Kinigreiche. 1_11222_7-_‘— 291
da er es festigt und stiitzt ... ... NIVO9Y NOR 17005

von nun an bis in Ewigkeit. » "O21y=-T1Y1 nnyn

Die mit Daniel 7 parallelen Begriffe sind hervorgehoben. Es sind
die Ausdriicke der Gré8e und Herrschaft, die sich zum Teil genau mit
denen bei Daniel decken, sowie fiir die ewige Dauer dieses endzeitli-
chen Kénigtums. DaB3 die Herrschaft des davidischen Ko6nigs gegen die
Michte der Welt gesetzt wird, machen die Verse 3f.[4f.] deutlich
genug®®. Und wie bei Daniel 7 wird das Gericht iber diese Fremd-
michte von Gott vollzogen. Der davidische Messias steht zwar in

4 Vgl. dazu ZiMMERLL, 2.2.0. 77; zur Mitregentschaft auf einem zweiten Thron zur
Rechten Salomos vgl. konkret 1 Kénige 2,19.

50 «Denn das Joch, das auf ihm lastet, den Stab auf seiner Schulter und den Stock
seines Treibers zerbrichst du wie am Tage Midians. Denn jeder (Kriegs)Schuh, der mit
Gedréhn einherschreitet, und der Mantel, der im Blut geschleift ist...»



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 361

engem Zusammenhang mit diesem Gericht. Thm wird aber dabei eben-
sowenig eine aktive Rolle zugemessen wie dem Menschensohn bei
Daniel. Man kénnte geradezu vermuten, da3 Daniel 7 diesen oder einen
dhnlichen Text fiir seine Darstellung des Menschensohnes aufgenom-
men hat.

Von Bedeutung ist auch, daf3 Jesaja 9,1-6 von der Mehrheit der
Forscher fiir echt angesehen wird®!. Die einzelnen Traditionselemente
sind alt und tief in der Konigstradition verwurzelt. Wir kénnen so bei
Daniel 7 mit einer innerbiblischen Ubernahme und Ausgestaltung der
Konigstradition rechnen. Nur in einem Punkt scheint Daniel 7 iiber
Jesaja 9,1-6 hinauszugehen: Daniel spricht von einer transzendenten,
himmlischen Gestalt, die er offensichtlich auf dem Hintergrund von
Ezechiel 1,26ff. als den <kabod JHWHD), als Erscheinungsweise Gottes
ansieht. War diese Transzendierung der Kénigsgestalt dem Konigsden-
ken des Alten Testamentes fremd ?°2 Innerhalb des Alten Testamentes
bleibt der K6nig immer Mensch. Die Schwiche, ja auch die Schuld des
Ko6nigs hat Israel, im Gegensatz zu den iibrigen altorientalischen V6l-
kern, nicht abgestreift. Und doch erkennen wir zumindest Vorstufen,
die zu einer Transzendierung des Kénigs hinfithren. Schon der Hinweis
auf die Thronnamen bei Jesaja 9,5 zeigt, daBB die Uberginge sehr flie-
Bend sind. « Was vom Konigssohn von 9,5f. gesagt wird, steht grund-
sdtzlich nicht auf einer anderen Ebene als manche Aussagen in den
Koénigspsalmen. Wenn Gott nach Psalm 110 zum Davididen spricht:
«Setze dich zu meiner Rechten », so ist damit der Kénig von Jerusalem
als Vezir Gottes angesprochen. Und wenn Jahwe den Davididen seinen
Sobn nennen kann (s. 28am 7,14 ; Ps 2,7 u.a.), so ist es kein groBer Schritt
mehr, wenn er geradezu als Gottwesen bezeichnet wird »*?. Die 7rans-
zendierung des Konigs hat in der Konigstradition selbst ihren Anhalts-
punkt und wichtige Vorstufen.

6.2. Psalm 89 - Der Kinig und der himmlische Thronsaal: Bei Daniel aber
geht es doch noch um mehr. Die oben angefiihrten Belege sprechen

' Vgl. WILDBERGER, a.2.0. 368-371.

*? Vgl. dazu die Diskussion bei FEUILLET, a.a.0. 193f., der darin die Begriindung
sieht, daf3 es sich beim Menschensohn nicht um den davidischen Messias handeln kann.
Er verbindet den Menschensohn traditionsgeschichtlich mit der Hypostasierung der
Weisheit. Doch vgl. dazu kritisch CopPENS, |.: Wisdom in Israel and in the Ancient Near
East. VT.Suppl. III, Leiden 1955, 33-41.

53 WILDBERGER, a.2.0. 387f.



362 Gott — Menschensohn — Davidssohn

zwar von einer Transzendierung des Konigs. Das verbindet aber noch
nicht notwendig den Kénig mit dem himmlischen Thronsaal®*4. Da-
niel 7 aber zeigt in der Thronvision den Ablauf der irdischen Geschich-
te, der zum Geheimnis geworden ist. Sie erscheint hier in ihrer trans-
zendenten, dem Menschen und seinem Entscheiden véllig entzogenen
Seite. «... in der Thronvision (wird) der Bereich sichtbar, von dem aus
die Verfiigung iiber die Reiche ausgeht. Es ist der Thronsaal Jahwes, in
dem Gericht gehalten wird und in dem dann feierlich die letzte Uber-
gabe der Weltherrschaft an den <Menschen» vollzogen wird»*?. Black
hatte aufgrund des formgeschichtlichen Befundes von der Thronvision
auf Prophetenberufungen geschlossen. Wir fragen danach weiter, ob
sich, tiber die Transzendierung des irdischen Kénigs hinaus, ein mog-
licher Zusammenhang zwischen Thronvision und Kénigstradition
wahrscheinlich machen 14ft.

Wenden wir uns mit dieser Frage einem weiteren Text zu. Psalm 89
kann <inhaltlich» als Konigspsalm gelten. Im Hintergrund steht das
Ringen um Gottes Bundes-Treue angesichts des Niedergangs des davi-
dischen Kénigtums®. Es ist auffallend, wie dieser Psalm den Blick auf
die irdische Geschichte des Kénigtums mit dem Blick in die himmlische
Ratsversammlung Gottes verbindet.

Im Zusammenhang der geschichtlich motivierten Klage, bei der der
konkrete Anla3 noch durchzuschimmern scheint®’, betont er die
Unvergleichlichkeit Gottes im Hinblick auf seinen himmlischen Hof-
staat. Die Schilderung Gottes als « Wolkenreiter», umgeben von der
himmlischen « Versammlung der Heiligen » inmitten des himmlischen
«Rates», hat in der Mythologie Kanaans ihre Vorstufen. Hier aber wird
sie eng mit der Davids-Tradition verbunden. Das geschieht nicht in
allgemeinen Bezugnahmen, sondern in dem Moment, als iiber das
geschichtliche Kénigtum Gottes Gericht hereinbricht. Damit wird

5 Man kann jedoch vermuten, daB in Psalm 110 dieser Ubergang sich anbahnt oder
schon vollzogen ist. Auch wer die Sprache fiir rein metaphorisch hilt, muf3 zugeben, daf3
dahinter eine konkrete Anschauung sichtbar wird.

> voN Rap, G.: Theologie des Alten Testamentes, Band II, Miinchen 1968,
335.

¢ Kraus, H.J.: Psalmen. BK XV,2, Neukirchen *1978, 783f., weist den Psalm in
seiner Endfassung in die K&nigszeit. « Auch nicht die Spur von einer geschehenen Exi-
lierung ist wahrnehmbar. » Als aktuellen Anla3 méchte er an den Tod Josias denken ; vgl.
Vers 44 mit Sach 12,10ff. Fir einzelne Sticke nimmt er unter Berufung auf
W.F. ALriGHT hoheres Alter (bis ins 10. Jh.) an.

57 44f.: «Ja, du lieBest zuriickweichen seines Schwertes Schneide, lieB3est ihn im
Kampfe nicht aufkommen. Du hast seinem Glanz ein Ende gemacht...»



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 363

Gottes im Schwur bestitigter Bund mit dem Haus Davids (89,4f. ; vgl.
89,36) zum Ritsel. Die Fragen, die der irdische Kénig, das irdische
Kénigtum aufgeben, werden zu Fragen an den himmlischen Kénig, der
als hochster Gott inmitten seines Gerichtes thront.

Es ist bemerkenswert, da3 auch andere erwihnte Thron-Theopha-
nien direkt oder indirekt mit der Problematik des irdischen Kénigtums
verkniipft sind. Die Berufung der Falschpropheten (1 Kén 22) erfolgt in
der himmlischen Ratsversammlung als Gericht iiber den Konig. Auch
hinter der Jesajaberufung (Jes 6,1-9) steht Gottes Gericht iiber das
gegenwirtige « Haus Davids».

Kann Psalm 89 ein Hinweis darauf sein, da3 Thron-Theophanien
und Davidstradition enger miteinander verbunden sind, als man bisher
annahm ? Vielleicht kann man vorsichtig zu prizisieren versuchen: Das
Ritsel, das Israel durch das davidische Konigtum im Verlauf der
Geschichte aufgegeben wird, ist darum so schwer, weil Israel um Gottes
Treueschwur dieser Dynastie gegeniiber weiB. Die Geschichte bietet
aber in ihrem konkreten Verlauf dafiir keine Losung mehr an. Das
Ritsel wird zur Frage an Gott inmitten seiner himmlischen Ratsver-
sammlung. Damit werden das irdische Kénigtum und die konkreten
politischen Ereignisse, die Gottes Bundestreue radikal in Frage zu stel-
len scheinen, mit dem Lobpreis Gottes im Himmel mitten in seinem
himmlischen Hofstaat verbunden’®. An diesen Gott und seine Verhei-
Bungstreue gegen David wird in dieser Stunde appelliert. Der scheinbar
so abrupte Ubergang zwischen der Berufung auf den Davidsbund und
der Schilderung der Unvergleichlichkeit Gottes im Himmel (Ps 89,4f.)
findet so seine Erklirung.

Bei Daniel 7 verhilt es sich nicht viel anders. Hinter der Tiervision
steht ebenfalls die Frage nach den konkreten politischen Vorgingen, ja
mehr noch: nach dem, der all diese Vorginge in seinen Hinden hilt.
Wie steht es um Gottes Treue, die er Israel zugesagt hat? Sie wird
angesichts der konkreten politischen Ereignisse zum Problem, mulf sich
also auch in den machtpolitischen Vorgingen als Treue erweisen. Was
Psalm 89 von Gott erbittet: die Wiedereinsetzung des davidischen
Konigtums, das geschieht bei Daniel 7 durch den Gerichtsvollzug an
den «Tieren> und die eschatologische Machtiibergabe an den Menschen-

8 Das Alter von Psalm 89 zeigt, daB3 diese Verbindung schon in sehr frithe Zeit
zuriickweist. Vgl. auch den Visionsbericht in 1 Kénige 22, der ebenfalls in die Kénigszeit
gehort und dieselben Elemente enthilt: Irdisches Geschehen als Gericht iiber das
Kénigtum und Thronvision.



364 Gott — Menschensohn — Davidssohn

sohn. Auch darin sind Psalm 89 und Daniel 7 vergleichbar, daf3 der
himmlische Gerichtshof der Ort ist, der mit diesen irdischen Vorgingen
verbunden erscheint.

6.3. Fassen wir nun das Ergebnis der bisherigen Untersuchung zusam-
men, bevor wir es in einem abschlieBenden Arbeitsgang nochmals auf
seine Tragfihigkeit iiberpriifen.

Formal handelt es sich bei Daniel 7, 9-14 zweifellos um eine Thron-
Theophanie. Traditionsgeschichtlich ist der Menschensohn mit der in
Ezechiel 1,26ff. geschilderten Erscheinung der Thron-Herrlichkeit
Gottes in der « Gestalt wie ein Mensch anzusehen» zu verbinden. Im
Menschensohn sehen wir eine Offenbarungsgestalt Gottes: Gottes
wahrnehmbare Erscheinungsform seines <kabod>. Die Erscheinung
Gottes als « Menschensohn» wird bei Daniel erstmals mit der davidi-
schen Konigstradition verbunden. Gottes Thron-Herrlichkeit wird (im
Eschaton) als Menschensobn die « Rolle » des irdischen Kinigs, des davidischen
Messias jibernehmen. Damit wird er seine Treue gegeniiber seinen Ver-
heiBungen an Israel erweisen. Matthew Black hat die Géttlichkeit des
Menschensohnes betont und dann im Hinblick auf das « Volk der Hei-
ligen des Hochsten» von einer «Deifikations Israels gesprochen. Dabei
wurde aber die enge Verbindung zur Davidstradition ibersehen. In
Anlehnung an Black ist darum sachgemiBer von einer «Dezfikation> des
davidischen Messias zu sprechen. Dabei handelt es sich nicht um einen
mythischen Vorgang, sondern um eschatologische Hoffnung. Sie wird
zwar als transzendentes Geschehen geschildert, bleibt aber gerade so mit
der konkreten, irdischen Geschichte verbunden ®?.

> GESE, der a.2.0. 140 ebenfalls von der traditionsgeschichtlichen Verbindung des
Menschensohns mit der davidisch-messianischen Tradition ausgeht, kommt zu anderen
SchluBfolgerungen. Er faBt den « Menschensohn» als « Menschheitsperson » auf, in der
die «historische Einschrinkung auf die Davididen » abgestreift ist. Obwohl er feststellt,
daB «eine besondere Bindung zu dem wahren Israel, eben als seine (sc. der Menschheit)
Reprisentanz besteht », kann er sagen: « Aber der universalistische, von nationalen Bin-
dungen freie Charakter der Termini Menschensohn und Heilige des Hochsten ist deut-
lich.» Mir aber wird nicht deutlich, wie der Text in Daniel 7 solche weitreichende
Behauptungen trigt. Daniel setzt den Menschensohn (und das Volk der Heiligen des
Héchsten) in Gegensatz zu den iibrigen, durchaus politisch verstandenen Kénigreichen, ja
setzt ihn deutlich sber die politischen Michte (7, 14. 17f. 27), setzt ihn aber nicht der
Menschheit gleich. Auch Geses Entgegensetzung von «historische(m) Machtgebilde »
und «ewige(m), wahrhaft gottliche(m) Reich » wird am Danieltext selbst nicht einsehbar.
Liegt das Geheimnis von Daniel nicht gerade darin, daf3 hier zwar der Bereich der
Transzendenz geschildert wird, eben dieser himmlische Thronsaal aber eng mit konkreter,
irdischer Geschichte verbunden bleibt ?



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 365

7. Zur Priifung dieser Hypothese wird man in drei Richtungen weiter
fragen konnen: Ist diese Auslegung im Hinblick auf die uns bekannte
Davids-Tradition wahrscheinlich ? PaB3t sich diese Aussage in die Exe-
gese von Daniel 7 ein? Bestehen weitere Verbindungen, die den
Zusammenhang von Davids-Tradition und dem Text von Daniel 7
nahelegen?

Ein groBer Teil des Materials wurde bereits oben in der Entwick-
lung der Hypothese ausgebreitet. Darauf kann nun verwiesen werden.
Hier werden noch eine Reihe weiterer Indizien zusammengestellt, die
den weiteren Kontext von Daniel 7 im Auge haben.

7.1. DaB eine <Deifikation> des davidischen Messias innerhalb der
Davidstradition bereits in ihren Wurzeln angelegt ist, haben wir oben
(5.3.5.) aufgewiesen. Kann dem irdischen K6nig im Gottesorakel gesagt
werden: «Setze dich zu meiner Rechten, bis daB3 ich alle deine Feinde
zum Schemel deiner Fiile lege» (Ps 110,1), so ist die Erh6hung des
Kénigs in die himmlische Sphire schon nahegelegt oder schon vollzo-
gen %, Man denke auch an die Schilderung der iiberirdischen Herrlich-
keit der Davididen bzw. den Vergleich des Konigs mit dem Engel
Gottes (1. Sam 29,9; 2. Sam 14,17.20; 19,28). Im eschatologischen
Kontext steht Sach 12,8: « An jenem Tage wird ... das Haus [der Sohn ?]
Davids (sein) wie Gott, wie der Engel des Herrn vor ihnen»
nIN? IRYND DYAPRD 7?17 nra1 ... RIND D172-
DN ? 39%— Mit Recht konnte Otto Procksch im Hinblick auf diese
Stellen formulieren: «In der messianischen Zeit wird Davids Haus,
besser wohl der Davidide, dem Engel Jahves gleichen, also zu iberir-
discher Herrlichkeit verklirt werden »¢!. Eine «Deifikation> wird nicht
vollzogen. Die Ansatzpunkte, die zur «Deifikation» in Daniel 7,13 fiih-
ren, sind aber in der Davidstradition schon lange vorhanden.

7.2. Eine zweite Schwierigkeit, die mit der Exegese von Daniel 7
zusammenhingt, kann sich nun 16sen. Die in 7,13f. als Einzelperson
geschilderte Figur des Menschensohnes erfihrt in 7,27 eine kollektive

60 Vgl. dazu Kraus, a.a.0. 931, zu Psalm 110,1, der auch auf die Nihe zu Jeremia
30,21 verweist: « Es sollte neu gepriift werden, ob nicht auch Psalm 80,18 und Dn 7,13 in
diesem Traditionszusammenhang stehen. » Die Aussage von Psalm 110,1 kénnte auch als
forensischer terminus technicus verstanden werden oder kultisch gemeint sein (Hinweis
von Pfr. W. Gisin, Eglisau).

61 ProckscH, Theologie, 423.



366 Gott — Menschensohn — Davidssohn

Deutung als « Volk der Heiligen des Héchsten ». Mit Recht hat man die
Schwierigkeit empfunden, dal3 die Schilderung im ersten Teil des Kapi-
tels eine solche kollektive Deutung nicht erwarten 148t. Die Exegese hat
entweder den zweiten Teil des Kapitels fiir eine sekundire Erweiterung
und Neuinterpretation angesehen, oder auf die altorientalische Vorstel-
lung der «corporate personality» verwiesen®?,

Auch in der Davids-Tradition begegnen wir einem analogen Ver-
hiltnis zwischen dem Kénig als Einzelperson und dem Volk als Gan-
zem. Das Heil, das David und seinem Haus zugesprochen wird, bedeutet
Heil fiir das ganze Volk. Man beachte z.B. den eigenartigen Ubergang
vom Singular in den Plural von Amos 9,11 zu 12: «(11) An jenem Tage
will ich die zerfallene Hiitte Davids wieder aufrichten, will 7h7e (Sing.)
Risse vermauern und Zére (Sing.) Trimmer wiederherstellen, will sze
(Sing.) aufbauen wie in den Tagen der Vorzeit, (12) damit sie (Plur.) den
Rest von Edom gewinnen und alle Vélker, tiber die mein Name gerufen
wurde, spricht der Herr, der dieses tut»®3.

Am deutlichsten ist die Ubertragung der VerheiBung an David auf
das ganze Volk (als dem eschatologischen Heilsvolk) in Jesaja 55,35
ausgeprigt. In bewuBlter Ankniipfung an die Davidstradition wird hier
im Gottesorakel dem Volk gesagt : « Ich will einen ewigen Bund mit exch
schlieBen, getreu der dem David verheiflenen Gnade. Wie ich 7b# fir
Voélker zum Zeugen gemacht, zum Fiirsten und Gebieter von Nationen,
so wirst du Vélker rufen, die du nicht kennst, und Heiden, die dich nicht
kannten, werden zu dir hereilen um des Herrn, deines Gottes, um des
Heiligen Israels willen, weil er dich verherrlicht. »

Meines Erachtens konnte sich in diesem Sinn auch das oft aufge-
worfene Problem 16sen, ob es sich bei den Heiligen des Héchsten um
Israel oder um gottliche Wesen handelt. Bereits Black hat wahrschein-
lich gemacht, daB es sich hier nicht um eine strenge Alternative handeln
kann. Hier wird von Israel gesprochen, aber im Gegensatz zum irdi-
schen Volk von dem Israel, das als das gereinigte, eschatologische Volk

62 Es geht hier zunichst nur um die Frage, wie sich die Einzelperson in 7,13f. zum
Kollektiv in 7,26f. verhilt, nicht wer unter diesem Volk zu verstehen ist. Darum kann fiir
unseren Zusammenhang die Frage auf sich beruhen, ob unter dem « Volk der Heiligen des
Héchsten » Israel, Engelwesen oder beide gemeint sind.

¢ Vgl. auch Micha 5,3b[4b]. Die Exegese unterscheidet gerne eine Singular- von
einer Pluralschicht und versucht, sie literarkritisch voneinander zu scheiden. Vielleicht
liegt dem ein viel dlteres Ausdrucksmittel zugrunde, das bewuft den Kénig als Einzel-
person und das Volk als Ganzheit einander zuordnet.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 367

erscheinen wird. Wir haben, auf das Volk bezogen, denselben Gedan-
ken vor uns, der auch in der Davidstradition auftaucht, wenn der
davidische Kénig als Engel, als himmlisches Wesen erscheint. Auch
Sacharja 12,8 verbindet in eschatologischem Kontext die Erhebung der
davidischen Dynastie mit der Erhebung des Volkes.

7.3. Ein mehr indirekter Hinweis auf eine Verbindung zwischen
Davidstradition und Daniel 7 liegt darin, dal3 an beiden Stellen das
Verhiltnis zwischen dem Konigtum tiber Israel und den Fremdmichten
reflektiert wird. In beiden Fillen geht es darum, dall am Ende Israel
tiber den Weltmichten steht und «die Macht iiber alle Reiche unter dem
Himmel » erhilt %4, In der Vision bei Daniel 7 erscheinen die Michte als
Tiergestalten. Bei Ezechiel (34,23-25) wird von der eschatologischen
Einsetzung Davids als des « Hirten » gesprochen, die in Verbindung mit
dem « Friedensbund » steht, den Gott mit Israel schlieBen wird (1?92
01 %w; vgl. dazu Jes 54,10 und Ez 37,25f, wo der D12¥ N?721 als
097y 0?72 bezeichnet wird). « Friede » war ja der Inhalt der Verhei-
Bung der messianischen Zeit bei Jesaja (Jes 9,6[7] «und des Friedens
wird kein Ende sein auf dem Throne Davids...), der weiterhin als
Tierfriede beschrieben wurde (vgl. Jes 11,6ff.). Ezechiel 34,25 nennt als
Inhalt des « Friedensbundes» die Vertreibung aller « wilden Tiere aus
dem Lande». Kann man bei Jesaja 11 noch fragen, ob die Schilderung
des Tierfriedens real oder bildhaft gemeint ist, so ist bei Ezechiel 34 die
Deutung der «wilden Tiere» auf die politischen Michte eindeutig®.
Dal3 die « Tiere» der Daniel-Vision aus der messianisch-davidischen
Tradition stammen, soll nicht behauptet werden. Die Davids-Tradition
kann aber zeigen, daf3 sie um die eschatologische Auseinandersetzung
mit den politischen Michten weil3 und in diesem Zusammenhang den
Vergleich dieser Michte mit Tiergestalten kennt.

¢4 Das wird von den verschiedenen Auslegern anerkannt, auch wenn daraus dann
fir die Exegese kaum SchluBfolgerungen gezogen werden. Vgl. z.B. FEUILLET, 2.2.0. 193:
«... ce qui est de toute évidence une fonction messianique...» Vgl. auch McnaMmAra, M. :
in: FuLLER, R.C. (ed.): A New Catholic Commentary on Holy Scripture, par. 534d, rev.
ed. 1969, der meint, es handle sich hier <de facto> um das messianische Kénigreich. Daher
sei es natiirlich, diese Stelle im Licht von anderen Stellen auszulegen: Gen 49,10; Esra
9,5-6; 11,1=5; Ps 2; 110 usw.

¢ «Die Vertreibung wilder Tiere ist in der Segens- und Fluch-Tradition verankert.
Das Angefallenwerden von wilden Tieren war Fluch und kann real gemeint sein»
(Mitteilung von Pfr. W. Gisin, Eglisau). Ezechiel 34 zeigt jedoch von Anfang an, daf3 es
um bildhafte Vergleiche der realen Wirklichkeit geht.



368 Gott — Menschensohn — Davidssohn

7.4. Fragen wir endlich noch einmal nach der Herkunft der Vorstellung
des « Menschensohnes ». Zwei Beziige haben wir bereits zu zeigen ver-
sucht: Einmal, daf3 der Menschensohn in Daniel 7,13 die Vorstellung
von Gottes Thron-Hertrlichkeit, die «in der Gestalt wie das Aussehen
eines Menschen » erscheint, aus Ezechiel 1,26-28 aufnimmt. Dazu kam,
dal3 uns die Verbindung zwischen dieser gottlichen Gestalt und dem
davidischen Kénig durch die Beobachtung wahrscheinlich wurde, daf3
auch in der davidischen Tradition die Nihe zwischen Gott und dem
irdischen bzw. dem eschatologischen Kénig betont wird. Nun fragen
wir weiter: LaBt sich dariiber hinaus auch eine terminologische Ver-
bindung zwischen dem davidischen Kénig und dem « Menschensohn »
zeigen, die diese Traditions-Verbindung wahrscheinlich macht?

Ein Beleg dafiir kann Psalm 80,18 sein. Die schwierigen Textver-
hiltnisse lassen schwer eine letzte Deutung zu. Was uns aber ansichtig
wird, ist doch weitgehend klar. Ob es sich bei dem « Weinstock, den deine
Rechte gepflanzt hat, dem Sohn, den du dir gestirkt hast» (Vers 16:
12 nh¥nKk 713)umden Kénigoder um das Volk handelt, mag noch
zweifelhaft sein. Wird er aber als « Mann deiner Rechten » bezeichnet, so
wird deutlich die Sprache des Kénigsorakels aufgenommen, die iiber
Israel hinaus auf den Kénig weist. Er, und kein anderer ist der Mann zu
seiner Rechten %6, Der « Mann der Rechten » wird aber im Parallelismus
als der « Menschensohn, den du dir gestirkt hast», bezeichnet (Vers 18:
72 nN¥NXR DINR-12-9Y 73n? WIR-2Y 77?-?nn). Esist
der Kénig, der als «Sohn», als « Mann der Rechten» und als « Men-
schensohn » bezeichnet wird .

Wir stehen damit bei Psalm 8. Die heutige Exegese hilt fest, daf3 es
sich bei diesem « Menschensohn » nicht um den Kénig handelt. Es sei

¢ Vgl. Ps 110,1. Die <Unsicherheit>, ob es sich um den Kénig oder um das Volk als
Ganzes handelt, geht wohl auch hier an der Tatsache vorbei, dafs man zwischen Volk und
Kénig in vielen Texten gar nicht streng unterscheiden kann. Vgl. oben Abschnitt 7.2.

7 Die Forschung hat sich meist auf die Verbindung zwischen Psalm 80 und Psalm 8
konzentriert. Psalm 80 hat aber ebenso groB3e Beziehungen zu Psalm 110. Er scheint fiir
die spitere Tradition geradezu das Mittelstiick zwischen diesen beiden Psalmen gewesen
zu sein. Es fillt auf, welch groBBe Rolle im Neuen Testament Psalm 110 und Psalm 8
spielen. Jesus spricht in seinem Wort vor dem Hohen Rat vom « Menschensohn » der « zur
Rechten der Macht sitzen» wird (Mt 26,64; Mk 14,62). Vielfach nimmt man hier eine
Verbindung zwischen Psalm 110 und Daniel 7,13 an. DaBl der Menschensohn aber der
Mann zur Rechten Gottes ist, das zeigt Psalm 80. In 1. Korinther 15,25-27 haben wir eine
Auslegung von Psalm 110,1 und Psalm 8,7 vor uns, in der beide Texte wie ein einziger
Text behandelt werden. Die <methodische» Verbindung zwischen dem « Menschensohn »
von Psalm 8 und dem, der « zur Rechten » des Vaters erhoht ist, stellt Psalm 80, 16—18 dar,
wo beide miteinander identifiziert sind.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 369

der « Mensch schlechthin», der aufgrund seiner Stellung innerhalb der
Schépfung zum Ausgangspunkt dieses groBBartigen Lobes wird. Aber das
ist nur die eine Seite. Ebenso 1if3t sich unter Berufung auf die altorien-
talische Anthropologie sagen: «Mensch im Vollsinn ist allein der
Konig» 8. Der Text 1df3t sich ohne weiteres so lesen, da3 man unter dem
« Menschensohn» den Kénig versteht. « Du machtest ihn (nur) wenig
geringer als die Gottesséhne, mit Ehre und Hoheit kréntest du ihn. Du
setztest ihn zum Herrscher iiber das Werk deiner Hinde, alles hast du
ihm unter die Fiile gelegt. » Es soll nicht behauptet werden, dal3 dieser
Psalm vom « Menschen » als dem « Kénig» spricht. Er meint den Men-
schen schlechthin. Aber gerade dieser Mensch wird in hervorragender
Weise durch den Konig dargestellt. Es handelt sich hier nicht um einen
strengen Gegensatz. Das Geheimnis der biblischen Texte liegt nicht
zuletzt darin, dal3 jeder Abschnitt fiir den spiteren Leser nicht nur eine
Deutung zuliBt, sondern sich in seiner Deutung immer neu und tiefer
aufschlieBen kann. Der SchluB3 vom Menschensohn auf den Kénig liegt
durch die Art, wie der « Mensch » in Psalm 8 beschrieben wird, zumin-
dest nahe und bleibt durch wichtige Indizien des Textes mdglich. « Es ist
nicht zu leugnen, daf3 die hintergriindige Perspektive der Traditions-
geschichte des Ps 8 Vorstellungen altorientalischer « Kénigsideologie »
in Erscheinung treten 146t. Auch wenn das Verb «krénen» (6) nicht
unbedingt in striktem Sinn aufgenommen werden muf3, so weisen doch
die Begriffe 7125 und 717N in den Zusammenhang der Sprache am
altorientalischen Kénigshof (Ps 21,6; 110,1)»%°. Kraus verweist noch
auf weiteres religionsgeschichtliches und innerbiblisches Material, das
Psalm 8 in den Zusammenhang der Konigsvorstellung hineinstellt.
Gerade darum bleibt es unverstindlich, warum er streng zwischen der
«uns vorliegenden Textgestalt» und der «traditionsgeschichtlichen
Perspektive » zu unterscheiden kénnen meint und so « mit vollem Recht
jede Relation zur sog. <Konigsideologie»» in der Auslegung ausschaltet.
Wird solche strenge Entgegensetzung dem Text gerecht?

Man kann auch nochmals an Psalm 89 erinnern. Dort wird im
Zusammenhang der Klage tber den Niedergang bzw. den Untergang
des davidischen Kénigtums auf die Hinfilligkeit der « Menschenkin-
der» verwiesen (Vers 48). Unmittelbar darauf wird aber nach dem

8 Kraus, H.J.: Psalmen. BK XV,1, Neukirchen 51978, 213 ; vgl. das religionsgesch.
Material ebd. Auf die Verbindungen zur Kénigsideologie verweist Kraus 210.
6 KraAus, a.2.0. 210f.



370 Gott — Menschensohn — Davidssohn

davidischen Konig gefragt: « Wo lebt der Mann, der den Tod nicht
sieht, der seine Seele vor dem Totenreich rettet ? Wo sind deine frithern
Gnadenbeweise, o Herr, wie du sie David geschworen bei deiner
Treue ?» (49f.)

Als ndiz» fiir den Sprachgebrauch, der unter dem «Men-
schen(sohn)» den Kénig versteht, soll auf zwei LXX-Stellen hingewie-
sen werden. Die Bileams-Weissagung in Numeri 24 wird von LXX auf
den kommenden Heilskonig ausgelegt. Ohne Anhaltspunkt am hebri-
ischen Text sagt LXX zu Vers 7: «ein Mensch wird aus deinem Samen
aufsteigen und tber viele Volker Herr sein, seine Konigsherrschaft wird
erhoht sein tiber Gog und seine Koénigsherrschaft wird aufwachsen. »
Der eschatologische Kénig wird « Mensch» genannt. Ebenso wird der
«Stern aus Jakob» (24,17) im Parallelismus als «Mensch aus Israel»
bezeichnet7°. Die Ubersetzung der LXX zu Numeri wird von der For-
schung zeitlich noch vor der Abfassung des Daniel angesetzt"*. Dieser
Beleg kann zeigen, dal man mit dem «Menschen» schlechthin den
Konig gemeint haben kann.

Diese Hinweise kénnen nicht belegen, daB3 unter dem Menschen-
sohn der davidisch-messianische Kénig verstanden worden sein mulB3.
Sie kdnnen aber deutlich machen, dal3 eine solche Verbindung fiir den,
der sie ziehen wollte, auch terminologisch zumindest nahe gelegen
hat.

8. Wir kommen damit zum Abschlul3 unserer Untersuchung’?. Eine
religionsgeschichtliche Herleitung der Vorstellung des Menschensohnes
erscheint uns schwierig. Es kann sein, dafl Begriffe, Motive und Ein-
zelelemente aus auflerisraelitischen Vorstellungen tibernommen wor-
den sind. (Ubernahmen> sind aber nur dort wahrscheinlich, wo es

70 Der hebriische Text sagt: ein Szepter aus Israel.

" Vgl. KocH, Das Buch Daniel, Seite 230, der aber zwischen Numeri und Daniel
keine Verbindung sieht. Koch erkennt auch in Psalm 8 LXX eine Deutung auf den
kommenden Heilskénig, bedingt durch die eigenartige Lesung von Vers 5.

72 Man kann noch auf alte Auslegungen hinweisen, die, ohne christlich beeinfluf3t zu
sein, den Menschensohn aus Daniel mit dem davidischen Kénig verbinden. Zu beachten
ist vor allem Midrasch 2,9 zu Psalm 2,7. Es ist eigenartig, da3 der Midrasch hier beweisen
will, daB unter dem «Sohn» in Psalm 2 ganz Israel als Volk gemeint sei. Das wird durch
eine Zitatenreihe, in der Ex 4,22; Jes 52,13; 42,1; Ps 110,1 und Dan 7,13f. beieinan-
derstehen, <belegt>. Wichtig fiir uns ist, dafl hier der Menschensohn selbstverstindlich mit
den Stellen aus der Konigstradition zusammengesehen wird. Vgl. dazu Kim, Son of Man
30f.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 371

innerhalb der eigenen Tradition geniigend «Vorstufen» gibt, die solche
Ubernahmen nicht als Fremdkérper erscheinen lassen. Daniel 7 kann
umfassend und geradlinig aus den uns vorliegenden alttestamentlichen
Traditionen erklirt werden. Der « Menschensohn» ist traditionsge-
schichtlich mit der Erscheinung von Gottes Thron-Herrlichkeit «in der
Gestalt eines Menschen» (Ezechiel 1,26) zu verbinden.

Auch fiir die zweite Frage, die nach dem Verstindnis des Menschen-
sobnes, ist so eine Antwort gefunden. Es ist Gott selbst — genauer: Gott
in seiner Offenbarungsgestalt als Thron-Herrlichkeit —, der als der
Menschensohn im Eschaton erscheinen wird. Doch diese Antwort
allein hat sich als noch nicht befriedigend gezeigt. Wir haben darum auf
die engen Beziehungen zwischen Daniel 7 und der davidischen Ko6nigs-
tradition verwiesen.

Damit findet die dritte Frage nach dem .A/ter der messianischen Inter-
pretation des danielischen Menschensohnes ihre Antwort: Sie setzt
bereits mit Daniel 7 ein. Es ist Gott selbst, der sich — in seiner Offen-
barungsgestalt als Thron-Herrlichkeit = Menschensohn — als der end-
zeitliche davidische Messias und damit als Vertreter des endzeitlichen,
gereinigten Gottesvolkes auslegt und ankiindigt.

9. Die vorliegende Studie blieb in der Argumentation bewul3t auf das
Alte Testament beschrinkt. In einem Ausblick sollen wenigstens einige

Schluffolgerungen fiir die Exegese des Neuen Testamentes skizziert wer-
den.

9.1. Der Aufsatz hat deutlich gemacht, daf3 durch die Bezeichnung des
Menschensohns als Messias kein neues, fremdes Element an Daniel 7
herangetragen wird. Sicher, der Menschensohn wird explizit nicht als
Davidide bezeichnet. Die traditionsgeschichtlichen Beziige zur davi-
disch-messianischen Tradition sind aber so umfassend, daf3 eine mes-
sianische Interpretation nur noch das hervorhebt, was bereits Grund-
lage von Daniel 7 selbst ist.

9.2. Entscheidend ist, dal3 in der Gestalt des Menschensohns von
Daniel 7 Gott selbst sich — in der Erscheinungsform seiner Thron-
Herrlichkeit — als der eschatologische davidische Messias ankiindigt.
Das im Neuen Testament in geschichtlicher Konkretion hervortretende
Geheimnis, dal3 Gott selbst «Mensch» und zwar «Davidide» wird, ist
schon in Daniel 7 ausgesagt.



372 Gott — Menschensohn — Davidssohn

9.3. Unsere Arbeit hat fiir die Interpretation des Menschensohns als der
gottlichen Thronherrlichkeit vor allem auf Ezechiel 1,26ff. verwiesen.
Damit stehen wir vor der Aufgabe, in der exegetischen Arbeit die
frithen Formen jiidischer Thronmystik ernst zu nehmen. Die Exegese
steht hier erst am Anfang. Welche Bedeutung hatten die mystischen und
ekstatischen Gruppen im frithen Judentum? In welchem Verhiltnis
standen sie zum Urchristentum ? In welchem Verhiltnis standen Johan-
nes der T4ufer und Jesus zu diesen Bewegungen ?

9.4. Es ist iiberhaupt bemerkenswert, dal3 bei einer sonst doch recht
intensiven Danielrezeption im frithen Judentum auf die Gestalt des
Menschensohnes nicht ofter zuriickgegriffen worden ist. War die
Ankiindigung in Daniel 7 so erstaunlich, dal3 man vor ihrer Explikation
zuriickschreckte ?

9.5. Die uns vorliegenden Texte machen deutlich, dal3 wir fiir die Zeit
vor Jesus nicht damit rechnen kénnen, dal3 in breitem Umfeld vom
«Menschensohn» als einer bekannten Figur gesprochen worden ist.
Jedes «argumentum e silentio» bleibt problematisch, da die uns erhal-
tenen Texte nur schwer Riickschliisse auf die damals vorhandene Wirk-
lichkeit zulassen. Dennoch scheint uns die Folgerung berechtigt, daf3
Jesus mit dem «Menschensohn» keinen im damaligen Judentum
bekannten « Titel » aufgreift. Er nimmt damit eine Bezeichnung auf, die
zwar auf Daniel 7,13 hinweist, das Geheimnis des Messianischen aber
als Geheimnis festhilt und nicht auflést73.

3 Fiir die Diskussion einiger Fragen und die Aufklirung eines MiBverstindnisses
danke ich Herrn Dr. Kim, Tiibingen/Seoul herzlich. Fiir Hinweise und Kritik danke ich
meinen Freunden Dr. Rainer Riesner, Tiibingen, Dr. Alfred Zimmermann, Basel, Pfr.
Walter Gisin, Eglisau, Pfr. Urs-Peter Sommer, Biretswil, sowie Prof. Dr. Christoph von
Schénborn O.P., Fribourg,



	Gott - Menschensohn - Davidsson : eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f.

