
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 32 (1985)

Heft: 3

Artikel: Gott - Menschensohn - Davidsson : eine Untersuchung zur
Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f.

Autor: Bittner, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Bittner

Gott - Menschensohn - Davidssohn
Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte

von Daniel 7,13£*

Die theologische Forschung steht beim Problem des Menschensohnes

in Daniel 7,13ff. vor verschiedenen Fragen, die bis heute nicht
befriedigend gelöst sind. Hervorzuheben sind dabei vor allem a) die

Frage nach der religionsgeschichtlichen Herkunft der Vorstellung eines

« Menschensohnes » und b) die Frage, wer unter dem Menschensohn zu
verstehen sei: der König, das Volk, Gott selbst? Dazu tritt angesichts
der bedeutenden Wirkungsgeschichte des Abschnittes für die
Erforschung des Frühjudentums und die Beziehungen zum Neuen Testament
c) die Frage nach dem Alter der messianischen Interpretation dieser

Figur. In diesem Beitrag werden Ansätze der älteren und neueren
Forschungsgeschichte aufgenommen und mit einem Deutungsversuch
verbunden, der im Blick auf alle drei Fragen eine Lösung nahelegen
kann.

1. Setzen wir ein mit der Frage nach dem Alter der messianischen

Interpretation. Als älteste uns bekannte Belege, in denen eine messianische

Interpretation vorliegt, galten bisher die bekannten Abschnitte aus den

henochischen Bilderreden (äth. Henoch 37—71) und 4. Esra 13. Die
Entstehung der Esra-Apokalypse ist zwar nicht eindeutig gelöst, wird
aber von der Mehrzahl der Forscher auf das Ende des 1. Jh. n. Chr.
datiert1. Wesentlich umstrittener ist das Alter der henochischen Bil-

* Herrn Prof. D. Otto Michel und seiner Frau in Dankbarkeit und Verehrung
gewidmet.

1 Vgl. dazu Charlesworth, J.H. : The Pseudepigrapha and Modern Research,
Missoula 21981, 111 ff. 284 mit umfassenden Literaturangaben.



344 Gott - Menschensohn - Davidssohn

derreden2. Auch hier werden wir am ehesten mit einem Datum in der
zweiten Hälfte des 1. Jh. n. Chr. rechnen können.

In seinem kürzlich erschienenen Buch über den Menschensohn3 hat
der junge koreanische Neutestamentier Seyoon Kim auf weitere Belege
für eine mögliche messianische Interpretation aufmerksam gemacht4.
Aus Qumran stammt der leider sehr fragmentarische Text 4Q psDanA3

4Q 246). Da uns der Text erst in einer vorläufigen Edition vorliegt5,
ist eine endgültige Beurteilung noch nicht möglich. Kim weist aber,

entgegen der Deutung des Erstherausgebers J.A. Fitzmyer, auf wichtige
Parallelen zu Daniel 7 hin, die eine Deutung des Menschensohnes als

des davidischen Messias zumindest nahelegen6. Aus paläographischen
Gründen wird der Text ins letzte Drittel des 1. Jh. v. Chr. datiert. Er
wäre somit der älteste Beleg einer messianischen Interpretation des

Menschensohnes von Daniel 7.

Daneben führt Kim noch zwei griechische Texte zu Daniel 7,13f.

an: den Kölner Papyrus 967 und die Lesart des Kodex 88 bzw. der

Syro-Hexapla7. Beide Texte scheinen in 7,13 nicht von zwei Figuren,

2 Vgl. Charlesworth a.a.O. 98ff. 278ff. mit umfassenden Literaturangaben. Die
Diskussion kam vor allem durch die Funde von Henochtexten in Qumran in ein neues
Stadium ; vgl. dazu Milik, J.T. : The Books of Enoch : Aramaic Fragments of Qumrân
Cave 4, Oxford 1976. Milik datierte die Bildreden auf frühestens 270 n, Chr. Darin ist
ihm kaum jemand gefolgt. Einen ausgewogenen Überblick über die Frage nach dem Alter
der Bildreden bietet Black, M. : The Throne-Theophany Prophetic Comission and the
<Son of Man>: A Study in Tradition-History, in: Jews, Greeks and Christians: Religious
Cultures in Late Antiquity [FS W.D. Davies], ed. Hamerton-Kelly, und Scroggs, R.,
57-73, Leiden 1976. S. 63ff, Speziell mit der Datierung der Bildreden setzen sich folgende
Aufsätze auseinander: Greenfield, J.C. und Stone, M.E. : The Enochic Pentateuch and
the Date of the Similitudes, HThR 70 (1977), 51-65; Knibb, M.A. : The Date of the
Parables of Enoch: A Critical Review, NTS 25 (1978), 345-359 ; Mearns, Ch.L. : Dating
the Similitudes of Enoch, NTS 25 (1978), 360-369; ders. : The Parables of Enoch -
Origin and Date, ExpT 89 (1978), 118f. Vgl. jetzt Kim, S. : «The <Son of Man>» as the Son
of God, WUNT 30, Tübingen 1983, 19 Anm. 25.

3 Vgl. vorige Anmerkung.
4 A.a.O. 20ff. Statt 4Q 243 bei Kim sollte es 4Q 246 heißen.
5 Fitzmyer,J.A. : The Contribution ofQumran Aramaic to the Study of the NT, NTS

20 (1973/74), 382-407, 393. Der Artikel ist nachgedruckt in: ders.: A Wandering
Aramean, 1979, 84-113; vgl. auch den Abdruck des Textes in ders.: The Aramaic
Language and the Study of the New Testament, JBL 99 (1980), 5-21, S. 14.

6 «While (according to Fitzmyer) J.R. Milik interprets the text in a historical sense
and sees the titles <the Son ofGod> and <Son of the Most High) as referring to the Seleucid
king Alexander Balas, Fitzmyer interprets the text apocalyptically and sees the titles as

referring <to the son of some enthroned king, possibly an heir to the throne of David) who
is expected to come». A.a.O. 21 ; das Zitat aus Fitzmyer, J.A.: a.a.O. 393.

7 A.a.O. 22ff.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 345

dem Alten der Tage und dem Menschensohn, sondern nur von einer

Figur zu sprechen, die <wie> ein Menschensohn und <wie> der Alte der

Tage sei. Der Papyrus 967 (Kölner Papyrus) liest in Vers 13: ip/eto
toç utoç avGptûTtou Kai coç JtaXaioç r|pepco(v) 7tapr|v, tcat 01 napearr|Ko-teç
TtpocrriYayov avzco. Der auffällige Singular von auTû) wird in Vers 14

noch zweimal aufgenommen. Kodex 88 und die Syro-Hexapla haben

mit einigen Wortumstellungen sachlich denselben Text8. Das scheint
eine Identifikation des <Menschensohns> mit dem <Alten der Tage>

nahezulegen. Diese Deutung, die vor allem von J. Lust vertreten wurde9,

wird von S. Kim einleuchtend bestritten. Kim erkennt im < Alten
der Tage> von 7,9 Gott. Die zweite Figur in 7,13, die « wie der
Menschensohn und wie der Alte der Tage» ist, ist davon zu unterscheiden.
Sie sei am ehesten als <Sohn Gottes> zu verstehen10. Auch weitere
Indizien scheinen nahezulegen, daß bereits diese alten Übersetzungen
den Menschensohn als messianische Figur verstanden haben.

In seinen Schlußfolgerungen11 bleibt Kim sehr vorsichtig. Die
tatsächliche Existenz einer messianischen Interpretation zur Zeit Jesu
scheint ihm trotzdem nicht erwiesen, wohl aber die Möglichkeit einer
solchen Interpretation. 4Q psDan Aa zeigt zumindest die Möglichkeit
an, daß es um die Zeitenwende eine solche Interpretation gegeben hat.

8 Der Text des Papyrus 967 bei Geissen, A. (Hrsg.): Der Septuaginta-Text des
Buches Daniel Kap. 5-12, zusammen mit Susanna, Bei et Draco, sowie Esther Kap.
1,1 a—2,15 nach dem Kölner Teil des Papyrus 967, Papyrologische Texte und Abhandlungen

Bd. 5 (1968), 108. Zitat bei Kim, a.a.O., 22. Ebd. S. 23 der Text aus Kodex 88 nach :

Ziegler,J. (ed.): Susanna, Daniel, Bei et Draco, [Septuaginta Gottingensis, vol. XVI,
2], Göttingen 1954, 169.

9 Vgl. dazu Lust, J. : Daniel 7,13 and the Septuagint, EphThL 54 (1978), 62-69. Lust
vermutet, daß LXX eine ältere Textform widerspiegelt, die sich strenger an Ezechiel 1

anlehnt und den Hochbetagten mit dem Menschensohn identifiziert hat (ebd. 68). Er
stellt fest : «In the LXX text, the < Ancient of Days> and the <Son of Man > are one and the
same symbol, referring to God and his heavenly kingdom» (ebd. 67). Kim, a.a.O. 25,
Anm. 41, findet das eine «strange conclusion».

10 So Kim, a.a.O. 24: «For a being (like the Ancient of Days> who stood (or sat)
beside the Ancient of Days himself and was surrounded by the serving angels can only be

designated as the son of the Ancient of Days, i.e. the Son of God. » Gottessohnschaft wird
von Kim ausdrücklich im Sinn eines «relational concept» verstanden. Sachlich ist dem
zuzustimmen. Da jedoch heute in der Frage der christologischen Hoheitstitel weitgehend
traditionsgeschichtlich gearbeitet wird, sollte man die Bezeichnung «Sohn Gottes» nur
dort verwenden, wo sie tatsächlich vorkommt oder sich traditionsgeschichtliche Verbindungen

aufzeigen lassen. Die Vorstellung einer intimen Nähe zu Gott, ja die Göttlichkeit
einer Figur, sollte man um der Klarheit der Diskussion willen besser terminologisch
davon unterscheiden.

" A.a.O. 25f.



346 Gott - Menschensohn - Davidssohn

Die Bilderreden des Henoch und 4 Esra 13 machen deutlich, daß sich
diese Interpretation gegen Ende des 1. Jh. n. Chr. bereits entfaltet hat.

Für sehr verbreitet hält Kim diese Deutung nicht. Er weist auf Qumran
und ähnliche Gruppen als mögliche Traditionsträger hin. Jesu
Selbstbezeichnung als <Menschensohn> und die Art, wie er diesen <Titel>

verwendet, ist ihm ein Hinweis darauf, daß es sich noch nicht um einen
verbreiteten messianischen Titel gehandelt haben kann.

Mit diesem Material, das bei Kim jetzt vorliegt, ist die Forschung im
Blick aufdie Frage nach dem Alter der messianischen Interpretation des

Menschensohnes von Daniel 7 zu einem Ergebnis gekommen, das wohl
weithin Zustimmung finden kann. Wir stehen aber damit erst bei der

Frage nach der Wirkungsgeschichte von Daniel 7. Die Frage, wie der
Menschensohn von Daniel 7 zu verstehen ist, bleibt durch diese Belege
zunächst noch unberührt12.

2. Setzen wir daher mit der Frage nach der religionsgeschichtlichen

Herleitung ein. Die Versuche, den Terminus <Menschensohn> aus
altorientalischen (mesopotamischen, persischen, kanaanäischen) Vorstellungen

zu erklären, blieben immer umstritten. Daneben stand das Bemühen,

innerbiblische, traditionsgeschichtliche Zusammenhänge
aufzuzeigen und für die Deutung fruchtbar zu machen. In jüngster Zeit hat

Matthew Black in zwei Aufsätzen ältere Forschungsansätze aufgenommen

und weitergeführt13. Er geht von der Beobachtung der formge-

12 In einem weiteren Uberblick diskutiert Kim einige Texte, die Daniel 7 innerhalb
der Merkabah-Tradition jüdischer Mystik verstehen (26ff.). Diese Belege sind wichtig,
weil sie die frühe Datierung und weite Verbreitung der Merkabah-Tradition, zu der die

Judaistik in den letzten Jahren allgemein gekommen ist, für die Arbeit am Neuen Testament

ernst nehmen. Hier liegt wohl auch ein Hinweis auf die möglichen Tradenten-
Gruppen der messianischen Interpretation des danielischen Menschensohnes. Weil wir
im Folgenden nicht nach der Wirkungsgeschichte, sondern nach dem Text selbst fragen,
bleiben in dieser Studie diese Texte weitgehend unberücksichtigt. Die Verwurzelung von
Daniel 7 und verwandter Texte in einem sehr frühen Stadium jüdischer Merkabah-Mystik
wird aber ausdrücklich anerkannt. Hier liegen wichtige Aufgaben für die weitere
Forschung. Vgl. auch Anm. 20.

13 Einen Uberblick über die wichtigsten vertretenen biblisch-traditionsgeschichtlichen
und religionsgeschichtlichen Herleitungen findet man bei Koch, K. : Das Buch

Daniel. EdF Band 144, Darmstadt 1980, 228-234, der feststellt: «Keine der
innerisraelitischen Ableitungen will voll befriedigen » (ebd. 230). Informativ ist die anders geartete
Darstellung bei Dexinger, F. : Das Buch Daniel und seine Probleme, SBS 36, Stuttgart
1969 (55-67 über den Menschensohn). Vgl. vor allem ebd. 55ff. das ausführliche Referat
über die Position von F. Stier (Gott und sein Engel im Alten Testament, AA XII,2,
Münster 1934). Matthew Black hat sich vor allem in zwei zum Teil parallelen Aufsätzen



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 347

schichtlichen Untersuchungen aus, daß Daniel 7,13f. in den Umkreis
der Thron-Theophanien gehört und darum im Zusammenhang mit 1

Könige 22,19—22; Jesaja 6,1—8 und Ezechiel 1,26—28; 2,Iff. (vgl. auch

8,1—2 und 10,1—4) zu sehen ist14. Oft wurde die große Nähe von
Daniel 7 zu Ezechiel 1 beobachtet. « The throne of the Ancient of days

(Dn 7,9-10) resembles that in Ezekiel in having wheels, and in being
afire (Dn 7,9; cf. Ezk 1,4). Ezekiels' Divine Throne-Chariot comes in
the cloud (Ezk 1,4 ^ J TA 1 Ay); in Dn 7,13 <one like a son of man
came with the clouds of heaven' (NDûïï 7 3 j y). Another point of
similarity is the four beasts "11 7 n Dn 7,3; cf. Ezk 1,5. There is no
resemblance in function or appearance between Ezekiel's or Daniel's
beasts, but in both there is the antithesis between man and beast (cf.
Ps 8). Despite the very free use of the furnishings ofEzekiel's vision, it is

significant that in pondering the Divine government of the world, the
Chariot vision of Ezekiel suggests itself to Daniel's mind »15. Aber nicht
nur in der Szenerie, sondern auch im Hinblick auf die Figur des

Menschensohnes scheint Daniel auf Ezechiel zurückzugreifen. A. Feuillet
hat in einer umfassenden Studie16 gezeigt, daß auch die beiden anderen
<Menschensohn>-Stellen bei Daniel (8,15 : « einer wie ein Mensch », und
10,16: « einer wie. Menschensöhne ») direkt auf Ezekiel 1,26ff.
zurückgreifen. «Die Wendung <einer wie ein Mensch aussehend> wird immer
dann gebraucht, wenn es sich um eine Theophanie Jahwes oder um eine

Engelstheophanie handelt»11. Auch in Ezechiel 1 stehen Gott und der
<kabod JHWH> nebeneinander und werden voneinander unterschie-

mit unserem Thema auseinandergesetzt : Die Apotheose Israels : eine neue Interpretation
des danielischen «Menschensohns», in: JESUS und der Menschensohn [FS Vögtle],
92-99, Freiburg 1975, sowie: The Throne-Theophany prophetic Commission and the
<Son of Man>, [siehe Anmerkung 2]. Black knüpft ausdrücklich an ältere Arbeiten an
(Procksch, Bowman, Scott, Feuillet. Zu erwähnen ist noch Balz ; vgl. den Überblick bei
Kjm, a.a.O. 15ff. bzw. ders. : The Origin of Paul's Gospel, WUNT 11,4, Tübingen 1981,
239ff.).

14 Vgl. schon Procksch, O. : Die Berufungsvision Hesekiels, in : Marti, K. (Hrsg.) :

Beiträge zur Alttestamentlichen Wissenschaft [FS K. Budde], 141-149, Giessen 1920. Die
Gattung müßte jedoch noch genauer bestimmt werden. Vgl. dazu Steck, O.H. :

Bemerkungen zu Jesaja 6, in: ders.: Wahrnehmungen Gottes im Alten Testament, München
1982, 149-170, bes. 153ff.

15 Bowman, J. : The Background of the Term «Son of Man», ET 59 (1948), 285. Von
Abhängigkeit spricht auch Lacoque, A. : Le Livre de Daniel, CAT XVb, Neuchätel-Paris
1976, 109.

16 Le Fils de l'homme de Daniel et la tradition biblique, RB 60 (1953), 170—202.

321-346.
17 Black, Apotheose 97; Hervorhebung bei Black.



348 Gott - Menschensohn - Davidssohn

den. Und doch ist der <kabod JHWH> die Erscheinungsform Gottes,
also letztlich er selbst18. «<kabôd> als die <den Menschen erkennbare
Seite des Wirkens Jahwes, in dem er selbst in seiner Macht offenbar
wird>, repräsentiert die göttliche Majestät im weiten Sinne»19.

Ezechiel l,26b.28b: «und auf dem was wie ein Thron aussah,

war eine Gestalt wie ein Mensch anzusehen, oben darauf...

i DT« nmaj mm kodh mm "?y\
Das war das Aussehen der Gestalt, in der

die Herrlichkeit des Herrn erschien. »

11113"1 «INI» Min

Diese dem Menschen wahrnehmbare und ihm darum ähnliche
Erscheinungsform des unsichtbaren Gottes als DTK fi N1Ü D Ï11 m
(vgl. Gen 1,26) erscheint nun KJ 3 N TDD (Dan 7,13). «God, when he
reveals himself, is like man. He really is Man. Or, rather, his kabod
is»20.

Damit wird auf den Versuch, den Menschensohn von Daniel 7,13
aus Vorstellungen der Religionsgeschichte zu erklären, verzichtet. Die

18 « Alles in allem ist der k'bôd jahvè eine objektive Erscheinung Richtig aber ist,
daß der k'bôd Jahvè kein Abstraktum ist, sondern eine Erscheinung andeutet, also eine
Gottesoffenbarung enthält. » Procksch, O. : Theologie des Alten Testaments, Gütersloh
1950, 430. Ebd., S. 425, bezeichnet Procksch die Herrlichkeit als Offenbarungsgestalt
Gottes.

19 Weinfeld, M. : Art. "TT 3D, ThWAT IV, 1/2, 34, mit Zitat aus Rendtorff, KuD
Beih 1, '1965, 31.

20 Quispel, G. : Ezekiel 1:26 in Jewish Mysticism and Gnosis, VigChr 34 (1980),
1-13, 1. Zu verweisen ist auf die Dissertation von Rowland, Ch. : The Influence of the
First Chapter of Ezekiel on Judaism and Early Christianity, Unpubl. PhD Thesis,
Cambridge 1975, die mir leider nicht zugänglich war. Kim, Son of Man, verweist auf diese
Arbeit und gibt aufSeite 17 einen Überblick über den Aufbau und das Ergebnis. « Then he
traces the development of the motif in Ezek 1.26ff. of God appearing in human form in
Ezek 8.2; Dan 7.13; 10.6 ; Rev 1.13ff. ; Apoc Abr; Similitudes of En ; Test Abr; and the

Targumic-rabbinic tradition ofGen 28.12. His conclusion is that Ezek 1 provided a quarry
for the material of Dan 7 ; and that the figures appearing in Ezek 8.2 ; Dan 7.13 ; 10.6 are

aspects of God's self-revelation which are hypostatized into independent divine beings
rather like wisdom.» Vgl. dazu jetzt Rowland, Ch.: The Open Heaven. A Study of
Apocalyptic in Judaism and Early Christianity, London 1982,94ff. Aufdie Bedeutung von
Ezechiel l,26ff. für die Menschensohnfrage und auch auf die Querverbindungen zur
esoterischen Tradition des Judentums hat verschiedentlich G. Quispel hingewiesen ; vgl.
neben dem oben zitierten Artikel noch seine Aufsätze: Christliche Gnosis und Jüdische
Heterodoxie, EvTh 14 (1954), 474—484; Nathanael und der Menschensohn 0oh 1,51),
ZNW 47 (1956), 281-283. Dazu tritt neuerdings ergänzend der wichtige Aufsatz von
Fossum, J. : Jewish-Christian Christology and Jewish Mysticism, VigChr 37 (1983), 260-
287.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 349

traditionsgeschichtliche Ableitung von Ezechiel 1 erscheint klar und

naheliegend. Daß Israel Einzelmotive seines Glaubens aus anderen

Religionen übernommen hat, soll damit nicht in Frage gestellt werden.
Auch beim Menschensohn können solche Parallelen eine Rolle gespielt
haben. Einzelmotive werden von Israel dort übernommen, wo analoge

Elemente in der eigenen Tradition bereits vorliegen und so Übernahmen
nicht als fremde Eintragungen erscheinen. So scheint es auch in
Daniel 7 zu sein. Der Terminus «Menschensohn» mag religionsgeschichtlich

außerisraelitische Wurzeln haben. Die Vorstellung aber, die
sich damit verbindet, finden wir in der Thronvision bei Ezekiel l,26ff.
vor. Das übernommene Element hilft, das Israel Eigene auszugestalten21.

3. Unlösbar mit der Frage religions- oder traditionsgeschichtlicher
Herleitung verknüpft ist das Problem der Deutung des Menschensohnes. Was

die oben erwähnte Lesung von Papyrus 976 und Kodex 88 zu Daniel
7,13 nahegelegt hat, ergibt sich nun als Konsequenz des Danieltextes
und seines traditionsgeschichtlichen Zusammenhanges selbst : « Le

personnage mystérieux du Fils de l'homme de Daniel est une sorte de

manifestation visible de Dieu invisible»22.

Bestätigt wird das dadurch, daß der Menschensohn «mit den
Wolken des Himmels» kommt. So werden innerhalb des Alten
Testamentes nur Theophanien eingeleitet. Damit ist der Menschensohn deutlich

als Manifestation Gottes gekennzeichnet23, von den Engeln aber
unterschieden. A. Feuillet notiert ausdrücklich, daß von ungefähr 100

Belegen 30 das natürliche Bild der Wolke schildern, während der Rest

zu Theophanieschilderungen gehört. Wichtig ist sein Hinweis, daß in
Engelserscheinungen Wolken nicht vorkommen24. Jeder Versuch, im

21 Die Bezugnahme von Daniel 7 auf Ezechiel 1 stellt konkrete Rückfragen an die
Exegese beider Bücher. Leider ist das Verhältnis zwischen Ezechiel und Daniel noch zu
wenig untersucht.

22 Feuillet, a.a.O. 187; vgl. Black, Apotheose 97f.
23 « Die Wolke als spezielles Mittel der Offenbarung und gleichzeitig die Verhüllung

der Gegenwart Gottes begegnet in den Traditionen über die Mosezeit..., in Nachklängen
auch in Aussagen über das Jerusalemer Heiligtum » Jenni, E. : Art. JHP, THAT 11,351
mit Belegen und Lit; vgl. Lacoque, a.a.O. 111. Umfassend hat das Material bis ins
Frühjudentum untersucht Luzarraga, J. : Las tradiciones de la nube en la biblia y en el
judaismo primitivo, AnBib 54, Rom 1973. Eine Einführung bietet Sabourin, L. : The
biblical Cloud. Terminology and Tradition, BTB 4 (1974), 290-311.

24 A.a.O. 187f.



350 Gott - Menschensohn - Davidssohn

Menschensohn ein Engelwesen zu sehen, steht vor diesem
Interpretationsproblem. Es ist merkwürdig, daß die Diskussion um den
Menschensohn dieses Indiz für die Göttlichkeit des Menschensohnes so

selten berücksichtigt hat25.

Noch eine Beobachtung wird nun wichtig. In verschiedenen
Schichten des Alten Testamentes kam es auf je verschiedene Weise zu

Differenzierungen zwischen Gott und seiner sichtbaren Erscheinungsform:

dem Engel Jahwes, seiner Herrlichkeit, seinem Namen usw. Das

setzte sich auch in den Targumim fort, die zwischen Gott und seiner
wirksamen Aktionsform (der <Memra>) unterscheiden. Auch wenn man
nicht von einer Zweiheit Gottes reden kann, so liegen sowohl im
Vorstellungsgehalt wie in der Sprachform Ansätze zu einer weitergehenden

Unterscheidung. Man bedenke: Sowohl der Engel Jahwes (vgl.
z.B. Gen 18,Iff. u.v.a.) als auch die Herrlichkeit jahwes werden mit Gott
nicht einfach gleichgesetzt. Sie sprechen, handeln und beauftragen
selbständig und treten als von Gott unterschiedene Personen auf.
Dasselbe gilt für Gottes «Angesicht» und seinen «Namen». Man muß
daher mit den biblischen Texten sachgemäß zumindest von
«Unterschieden in Gott » sprechen26. Auch bei Ezechiel 1,26ff. liegt eine solche

Differenzierung zwischen Gott und seinem Kabod vor. Sie wird in
Daniel 7 insofern noch verstärkt, als hier Gott und sein <kabod> innerhalb

des Nachtgesichtes als zwei unterschiedene personhafte Figuren
erscheinen: Der Alte der Tage und der Menschensohn. Nach Black
handelt es sich dabei um «eine hoch bedeutsame Entwicklung zu
einer Theologie die virtuell ditheistisch ist»27. Er vermutet, sie sei

aus dem Verlangen entstanden, die anthropomorphe Sprechweise von
Ez 1,26 aus der Schilderung Gottes zu eliminieren28.

25 Doch vgl. Scott, R.B. : Behold he Cometh with Clouds, NTS 5 (1958/59), 128ff. ;

Emerton,J.A. : The Origin of the Son of Man Imagery, JTS 9 (1958), 231f. Gese, H. : Der
Messias, in : ders. : Zur biblischen Theologie, 128—151, München 1977, sieht in der Wolke
das Zeichen, das gewissermaßen den Übergang von der wahrnehmbaren Welt zur
Transzendenz markiert. Dem ist zuzustimmen. Doch die Formulierung bei Daniel, daß der
Menschensohn «w/r den Wolken des Himmels» kommt, beschreibt den Menschensohn
als eine dieser Transzendenz zugehörende Figur. Davon ist die Aussage, daß Mose am
Sinai «in» die Wolke geht, genau zu unterscheiden (vgl. Gese, a.a.O. 141 f.).

26 Schmidt, W.H. : Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte, Neukirchen
41982, 288, der auf Gottes Namen, Gottes Herrlichkeit und die Engel als Mittlerwesen
hinweist.

21 Apotheose, 98 oben.
28 Die Schilderungen von Himmelsvisionen im Alten Testament und in der

Jüdischen Apokalyptik beschreiben regelmäßig eine göttliche Figur als «einen (Sohn des)



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 351

Halten wir also fest : Durch die Formkritik kam es zur Erkenntnis,
daß Daniel 7 im Zusammenhang der übrigen theophanieartigen
Propheten-Berufungen zu erklären ist. Als einer, der «mit den Wolken des

Himmels kommt », ist der Menschensohn bereits als Gott selbst
gekennzeichnet. Als «Mensch» ist er im Sinn von Ezechiel l,26ff. (und den
anderen Stellen bei Ezechiel, die zusammen als Einheit zu sehen sind)
als « Manifestation » der Herrlichkeit Gottes zu verstehen. Das ist ein
Hinweis auf eine traditionsgeschichtliche Entwicklung, die die
Differenzierung <in> Gott ernst nimmt und diese, zumindest innerhalb des

Visionsberichtes, nur durch die Vorstellung von zwei zu unterscheidenden

göttlichen Figuren erfaßt. — Daß dieses vorläufige Ergebnis
allein noch nicht ausreicht, wird weiter unten zu zeigen sein.

4. Wenden wir uns zunächst zwei Einwänden zu, denen diese Deutung
sofort begegnen muß.

4.1. Handelt es sich beim Menschensohn um eine Manifestation Gottes,
ist Vers 14 dann überhaupt noch deutbar - kann Gott sich selbst die
Herrschaft übergeben ?29

Diese bei Daniel als Problem empfundene Spannung zeigt sich uns
auch bei anderen alttestamentlichen Texten. Genesis 18 erscheinen drei
Männer vor Abraham. Sie werden dann im Singular angesprochen, und
die Fortsetzung des Textes macht deutlich, daß es sich um Gott selbst

handelt, der sich Abraham in dieser Weise kundtut. Aber noch mehr
wird deutlich. Die drei (bzw. zwei, Gen 19,1) Männer sind nicht nur
eine Manifestation Gottes, sondern stehen von Gott her in einer fest-
umrissenen Sendung. Insofern ist es sachgemäß, sie als <Engel> Gottes
zu bezeichnen. Auch hier stehen wir vor demselben Problem: Bei
diesen Männern scheint es sich einerseits um Gott selbst zu handeln,
andererseits stehen sie unter einem bestimmten göttlichen Auftrag30.

Mensch(en)», während der Mensch, der in den Himmel erhoben wird, «wie Gott oder
Sohn Gottes» genannt wird. Vgl. dazu die Belege bei Kim, S. : The Origin auf Paul's
Gospel, 205—216.

29 Vgl. Kim, Son of Man, 25 Anm. 41, gegen die Interpretation von Lust.
30 Dasselbe Problem stellt sich Gen 16,7ff. ; 21,17ff. ; 22,1 Iff. ; 31,1 Iff. ; Ex 3,2ff. ; Ri

6,1 Iff. ; 13,21f. ; vgl. dazu Ficker, R. : Art. THAT I, 906 und jetzt Freedman,
D.N., und WiLLOUGHBY, B.E. : Art. 7^9)3 ThWAT IV, 898f. Vgl. dazu besonders schön
Gen 48,15f. : «Der Gott, vor dem meine Väter Abraham und Isaak gewandelt, der Gott,
der mein Hirte gewesen mein Leben lang, bis auf diesen Tag, der Enget, der mich aus aller
Not erlöst hat... » Umfassend ist die ältere Arbeit von Stier, F. : Gott und sein Engel im
Alten Testament, AA XII,2, Münster 1934.



352 Gott - Menschensohn - Davidssohn

Die Erscheinung eines Engels Gottes steht in auffallender Parallelität

zu Daniel 7,13f. Beim Engel Gottes handelt es sich um eine
Manifestation Gottes, die dennoch von Gott selbst unterschieden wird. Auch
der Engel Gottes erscheint, wie Gottes Thronherrlichkeit in Ezechiel
1,26ff., dem Menschen als « Mensch », in menschlichen Zügen und zeigt
so, daß das Menschliche das Abbild des Göttlichen ist. Wir stehen damit
vor dem bereits oben erörterten Sachverhalt. Das Alte Testament weiß
wie das Judentum um Differenzierungen <in> Gott. Sie haben dazu

geführt, daß man vorstellungsmäßig und ausdrucksmäßig Gott von
seinen verschiedenen Offenbarungsgestalten unterscheiden konnte, aber

dennoch an der Einheit und Einzigkeit Gottes festhielt. Den <logischen>

Spitzensatz einer Zweiheit Gottes vollzieht Israel nicht. Dasselbe gilt ja

für Gottes Thronherrlichkeit. Es ist Gott selbst, der in seinem 11 3 D

anwesend ist. Aber - ist Gott selbst auch sein 1113 Diesen Satz

spricht Israel nicht. Was aus der Erfahrung und der lebendigen
Anschauung in den Texten Gestalt annahm, wird begrifflich-logisch
nicht in Richtung einer Zweiheit Gottes entfaltet. Israel hält daran fest,
daß Gott eine, dem Menschen zugewandte und wahrnehmbare
Erscheinungsform hat, in der er ganz da ist, die aber dennoch von ihm
differenziert bleibt. Nicht in der Differenzierung <in> Gott, sondern erst in
der Bestreitung der Einzigkeit Gottes hat Israel die Schwelle zum Abfall
vom Gottesglauben gesehen.

In der Spätzeit des Alten Testamentes, vor allem im Judentum und in
der in dieser Hinsicht bedeutungsvollen Entwicklung jüdischer Mystik hat

man in der Engellehre stark differenziert. Daß die Probleme eminent groß
waren, zeigt sich daran, daß es gerade in diesem Zusammenhang zu
entscheidenden Konflikten kam. Elischa ben Abuya (Anf. 2. Jh. n. Chr. ;

bChag 15a; vgl. 3 Henoch 16, 23), den die talmudische Tradition als <den

Anderen) bezeichnet, schließt von Metatron, dem Mitregenten Gottes, auf
« zwei Kräfte » im Himmel. Hier lag der Übergang zur tatsächlichen Zweiheit

in Gott, den Israel nicht mehr toleriert hat. Es ist dabei von Bedeutung, daß

man die < minim > (die Häretiker) aufgrund der Engellehre ausgestoßen
hat31. Dahinter stand bezeichnenderweise die Exegese von Daniel 7,16.

Bereits J. Bowman und R.B.Y. Scott haben in ihren Beiträgen darauf
hingewiesen, daß sowohl Jesaja 6,Iff. als insbesondere Ezechiel 1 Ansatzpunkt
für die Merkabah-Spekulationen der frühen jüdischen Mystik gewesen sind.

31 Vgl. dazu Quispel, G. : Christliche Gnosis und jüdische Heterodoxie, EvTh 14

(1954), 474-484; umfassend bei Segal, A.F. : Two Powers in Heaven, SJLA XXV,
Leiden 1977.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 353

Auch Daniel 7 gehört in diesen Zusammenhang. Hatte man früher die

Merkabah-Mystik für eine relativ späte Erscheinung gehalten, so vermutete
schon Gerschom Scholem eine frühere Entstehungszeit. Nun ist ihr hohes

Alter einmal durch die frühe Datierung von äth. Henoch 14 erwiesen.

Dieser Teil des Henochbuches (1 Hen 1-36) gehört ins 3. Jh., wenn nicht in
das 4. Jh. v. Chr.32. Damit sind wesentliche Positionen der bisherigen Apo-
kalyptikforschung ins Wanken geraten. «Die Entdeckung, daß Henoch

generell älter ist und also spezifische Apokalypsen schon im 3. Jh. längst vor
jeder Verfolgung entstanden sind, macht eine Neuorientierung notwendig,
deren Folgen sich noch nicht absehen lassen »33. Sprach schon Sirach vom
Thronwagen als einer festen Lehrgröße (Sirach 49,8 ; vgl. 1 Chron 28,18), so

kennen wir nun mit den von Prof. John Strugnell 1959 vorgestellten
Fragmenten einer Liturgie himmlischer Engel (4Q S1 39 Iii 6-26 und 4Q S1 40

24 2-8) Texte, die das hohe Alter und die weite Entfaltung dieser Spekulation

unterstreichen34. Der Fund eines Fragmentes dieser Liturgie in
Massada35 könnte anzeigen, daß die Kenntnis dieser Texte nicht auf
Qumran beschränkt war. Über das genaue Alter sind wir vor der endgültigen

Edition auf Vermutungen angewiesen.

4.2. Als zweites Problem erweist sich die in Daniel 7,26ff. vorliegende
Deutung des Menschensohns auf das «Volk der Heiligen des Höchsten

»ä6. Gegen die Forschungsmeinung, die aufgrund dieses Befundes

32 Zur Frage der frühen Datierung von 1 Henoch 1-36 vgl. neben Koch [siehe
nächste Anmerkung] noch Gruenwald, I. : Jewish Apocalyptic Literature, in : ANRW II
19/1, 89-118, Berlin u.a. 1979, S. 96, Anm. 20 und die dort angegebene Literatur. Über
die Bedeutung dieser Datierungsfragen für unser Bild des frühen Judentums orientiert gut
Stone, M.E. : Scriptures, Sects and Visions. A Profile ofJudaism from Ezra to the Jewish
Revolt, Philadelphia 1980.

33 Koch, K. und Schmidt, J.M. (Hrsg.): Apokalyptik, WdF 365, Darmstadt 1982,
S. 11.

34 Strugnell, J. : The Angelic Liturgy at Qumran - 4Q Serek Sîrot 'ôlat hassabat,

VT.Suppl. VII, Leiden 1960, 318-345. Deutsche Übersetzung mit kurzen Notizen bei
Dupont-Sommer, A. : Die essenischen Schriften vom Toten Meer, Tübingen 1960,
358.362. Die neueste Untersuchung des Textes mit Kommentar bei Schiffmann, L.H. :

Merkavah Speculation at Qumran : The 4Q Serekh Shirot 'Olat ha-Shabbat, in : Mystics,
Philosophers, and Politicians [FS A. Altmann], 15—47, Durham 1982. Die Edition
umfangreicheren Materials ist jetzt angekündigt durch Newsom, C. : 4Q - The Qumran
Angelic Liturgy - Edition, Translation and Commentary, Doctoral Dissertation, 1982
(Yale Nach dem kurzen Bericht in Biblical Archaelogy Review 10 (1984), 18, sollen
damit zwölf Tafeln dieses wichtigen Textmaterials unter der Leitung von Strugnell
veröffentlicht sein. (Den Hinweis aufdiese Dissertation verdanke ich Dr. Rainer Riesner,
Tübingen).

35 Yadin, A. : Massada, Hamburg 31967, 172—174.
36 Überblick über die verschiedenen Deutungsversuche: Israel, Engelwesen oder

beides, bei Koch, Das Buch Daniel, 234ff.



354 Gott - Menschensohn - Davidssohn

die eigentliche « Vision » von ihrer « Deutung » unterscheiden will, weil
beide unvereinbar scheinen, geht Black einen neuen Weg: « Was Daniel
geschaut hat, war die Apotheose Israels in der Endzeit, eine <Deifika-
tion> der <Heiligen des Allerhöchsten>. » Es handle sich nicht um das

irdische, sondern um das himmlische Israel ; um Israel nicht als Nation,
sondern als Rest, um die geläuterten und erlösten <Heiligen des

Allerhöchstem. « Daß Israel, der <Sohn> oder <Menschensohn>, der sich eines
besonderen Platzes zur Rechten Gottes erfreut hat, so zu einem göttlichen

Status erhoben werden soll, scheint eine natürliche Entwicklung
in einer apokalyptischen Prophétie des Platzes zu sein, der der Nation in
der göttlichen Ökonomie der Menschheit herkömmlicherweise
zugesprochen wurde»37. Damit hält Black entschlossen die Einheit
zwischen dem Menschensohn als Einzelperson in 7,13f. und dem
Menschensohn als Volk fest. Die Besonderheit von Blacks Interpretation
liegt darin, daß es Gott selbst ist, der in seiner Manifestation als

Menschensohn das Israel der Endzeit repräsentiert.

5. Diese Deutung Blacks (und seiner Vorgänger) ist festzuhalten. Nun
aber ist zu zeigen, daß die streng formgeschichtliche Betrachtung den
Blick auch eingeschränkt hat. Daniel 7 enthält charakteristische Motive,

die sich sonst nicht in Theophanien bzw. theophanieartigen
Berufungen finden, sondern traditionsgeschichtlich anders zu erklären sind.
Das ist bis jetzt noch nicht genügend beachtet worden, kann aber die

bisherigen Interpretationen fortführen und modifizieren.

5.1. Betrachten wir zunächst die formgeschichtlichen Parallelen und ihre
Einzelelemente. Die Thronvisionen versetzen in einen Thronsaal — mit
Ausnahme vonJesaja 6, wo Gott im himmlischen Tempel vorgestellt ist.

Jedesmal handelt es sich um eine Gerichtssituation, die explizit
hervorgehoben ist (mit Ausnahme von Ezechiel 1,26£, wo sie aber im weiteren
Kontext auftaucht). Die charakteristischen Elemente der Theophanien,
Nebel, Feuer, Wolke usw., erscheinen auch hier. Alle Parallelen aber

führen zur Sendung bzw. Beauftragung von Propheten, die von jetzt an
das Gericht Gottes nicht nur ankündigen, sondern geschichtlich manifest

machen werden: 1. Könige 22 sind es die Falschpropheten, die
diesem Ziel auf Ratschlag des Geistes dienen; Jesaja 6 wird es die

37 Black, Apotheose 99.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 355

Predigt des Jesaja sein; in Ezechiel l,26ff. ist mit der Theophanie
ebenfalls die Berufung des Propheten für eine Zeit verbunden, in der
das Gericht endgültig über Israel, vor allem über sein Heiligtum
hereinbricht.

Als weitere Parallele ist Jesaja 42,1—4 zu berücksichtigen. Obwohl
gewichtige Unterschiede zu den Thronvisionen bestehen, handelt es

sich auch hier um die Repräsentation eines Gesandten, die sich vor
einem himmlischen <Thronrat> vollzieht. Auch diesem <Knecht Gottes >

wird ein Auftrag gegeben, der als 0 D Kl 13 bezeichnet und damit, auch

wenn es sich um eine Heilsbotschaft bzw. ein Heilsurteil handelt, als

Gerichtsvollzug gekennzeichnet ist.

5.2. Die Besonderheit von Daniel 7 : die Differenz zwischen Daniel 7 und
den Thronvisionen ist beträchtlich. Wohl handelt es sich auch hier um
einen Gerichtshof (7,10), der aber noch vor Erscheinen des Menschensohnes

zusammentritt. Das <Urteil> über das Horn und über die Tiere
wird berichtet und vollzogen (7,11), aber auch das nicht in Gegenwart
des Menschensohnes, sondern vor seinem Auftreten. Der Menschensohn

wird mit diesem Gerichtsvorgang in keiner Weise verbunden. Dasselbe zeigt
sich auch in den beiden Deutungen von Daniel 7,13f. in 7,22 und 26f.

Auch dort werden Gerichtshof und Menschensohn genau voneinander
unterschieden. Der Text setzt nach der Gerichtsschilderung (7,10—12)
durch die Wendung «Ich schaute in den Nachtgesichten» (7,13) deutlich

neu ein. Das Auftreten des Menschensohnes ist schon dadurch von
den Prophetenberufungen unterschieden. So sehr die Form der Thron-
Theophanie diesen Text mit den Prophetenberufungen verbindet, so

erhält dennoch der Menschensohn keinerlei prophetischen Auftrag.
Die von Black u.a. gegebene Antwort, beim Menschensohn handle es

sich um eine Erscheinungsform Gottes, muß weiter präzisiert werden,
indem wir uns dem konkreten Auftrag, den der Menschensohn erhält,
zuwenden. Er wird in Vers 14 ausgesprochen und in Vers 27 wiederholt38.

5.3. Die Beauftragung des Menschensohnes : Wir zitieren zunächst den Text.
Der Übersichtlichkeit halber werden die beiden Verse Daniel 7,14 und

38 Auch Vers 21 scheint eine Aufnahme von Vers 14 zu sein. Wir berücksichtigen
diesen Vers jedoch wegen der umstrittenen literarkritischen Probleme von Daniel 7,19-
22 nicht.



356 Gott - Menschensohn - Davidssohn

27 nebeneinandergestellt. Wörtliche Aufnahmen im aramäischen Text
sind unterstrichen. Die inhaltlichen Parallelen, die im Text in anderer

Reihenfolge stehen, sind in eckige Klammern gesetzt.

Daniel 7,14

a) Und ihm wurde gegeben Dil '
Macht und Ehre und Königreich
1 übW TObül

[ihm wurde gegeben]

b) und alle b 3 1

Völker und Nationen
und Sprachen
werden ihm dienen 1 1 f"l b 0 '

c) Seine Macht ist eine

ewige Ob y Macht
die nicht vergeht
und sein Königreich H Î11 D b 0 1

wird nicht zerstört.

b) [und alle

Völker u. Nationen u. Sprachen
werden ihm dienen]

Daniel 7,27

a) [..wird gegeben h 0 7 M ']
Und Königreich u. Macht u. Größe
Nmbbm Njobm

aller Reiche unter dem Himmel
wird gegeben dem Volk der Heiligen

des Höchsten

c) [Und alle b 0 1

Mächte

werden ihm dienen] 11*1 b 3 '

b) Sein Königreich H D "I 0 b 0 "1 ist ein
ewiges 0 b V

Königreich fl *1 0 b ü

c) Und alle

Mächte
werden ihm dienen

In beiden Texten sind mindestens drei Motiv-Elemente (1-3) zu
unterscheiden, zu denen zwei weitere Beobachtungen (4 und 5) treten

:

(1) Die Gabe von Reich, Herrschaft, Ehre bzw. Größe durch Gott (14a.
27a).

(2) Die Überordnung des Menschensohns über die Völker bzw. Mächte
sowie die Aussage, daß diese Völker bzw. Mächte <ihm> dienen
werden (14b. 27c).



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 357

(3) Die Betonung der ewigen Dauer seiner Herrschaft bzw. seines

Königtums (14c. 27b).

(4) Dazu tritt in beiden Texten die Betonung, daß Gott selbst der
<Gebende> ist (passivum divinum)39.

(5) Zu berücksichtigen ist auch, daß durch die vorangehende Schilde¬

rung der <Menschensohn> als Manifestation Gottes (bzw. seines

<kabod>) gekennzeichnet ist. Damit wird zumindest die unerhörte
Nähe zu Gott, seine Göttlichkeit, hervorgehoben.

Alle diese Elemente, mit Ausnahme der Betonung, daß Gott allein
der Handelnde ist, sind den theophanieartigen Prophetenberufungen
fremd. Sie tauchen aber gehäuft innerhalb der davidischen Messiastradition

auf, wo sie gepflegt und vielfältig ausgestaltet worden sind40. In
jedem Text finden die Elemente ihre eigene Ausprägung. Die einzelnen
Motive sind jedoch deutlich unterscheidbar. Eine umfassende Darbietung

des Materials verbietet der hier zur Verfügung stehende Raum. Als
Texte sind vor allem berücksichtigt worden : 2 Sam 7,12-16 ; Am 9,11 ;

Jes 9,1—6[2—7] ; 11,1-10; Mich 5,l-5[2-6]; Jer 23,5; Ez 34,23; 37,

21-28; dazu die Ps 2; 72; 89 und 110. Vgl. noch Ps 132 und Jes 55,
3-5.

5.3.1. Daß Gott dem kommenden König Reich, Herrschaft, Macht usw.

gibt, zeigt sich in 2. Samuel 7, 12 (irOPüü-PN vgl. V. 13:
Î1 * 3 NDD). Micha 5,1—5[2—6] nennt den Kommenden den «Herrscher

in Israel» (5K1ü)>3 bölü Vers 1[2]). Jeremia 23,5 spricht
vom gerechten Sproß Davids und von seinem Königtum
("|Pü nas IVlP > nnpni). Ähnlich kennt
Ezechiel den Hirten als Fürsten (34,23) und nennt David König, Hirten

39 Vgl. dazu auch die Passiva in Daniel 7,4.6. und dazu Noth, M. : Zur Komposition
des Buches Daniel, Th.St.Kr. 1926, 144ff.

30 Vgl. dazu z.B. Zimmerli, W. : Grundriß der alttestamentlichen Theologie, Stuttgart

21975, 77ff., mit Literaturangaben. Umfassend orientiert jetzt Cazelles, H. : Altte-
stamentliche Christologie. Zur Geschichte der Messiasidee, Einsiedeln 1983.

Die Verbindung des Menschensohns zur davidischen Tradition hat auch H. Gese
ausdrücklich festgestellt : Der Messias, in : ders. : Zur biblischen Theologie, München
1977, 128-151. «Die Einsetzung eines Menschen zum königlichen Weltherrscher als

Repräsentanten des göttlichen Königtums auf Erden erinnert so grundsätzlich an die
davidische Konzeption des Zionskönigtums, daß wir dringend die Frage nach dem
Verhältnis beider Überlieferungen stellen müssen, wenn sie in der alttestamentlichen
Tradition so unvermittelt nebeneinanderstehen» (a.a.O. 140). Gese spricht von einer
«Transformation der alten Messiasvorstellung» (ebd.).



358 Gott - Menschensohn - Davidssohn

und Fürsten (37,24f. : nyih, N^BD). Das Wortfeld von
Herrschaft, Königtum und Macht ist in der altorientalischen
Königsvorstellung, wie sie sich in der davidischen Königstradition widerspiegelt,

verwurzelt41, hat aber mit Prophetenberufungen nichts zu tun.

5.3.2. Dazu tritt nun das zweite Element aus Daniel 7,14.27: Das

Königtum über Israel wird in Gegensatz zu dem der Völker gestellt und
den Mächten der Welt übergeordnet. In den älteren Texten der
Davidstradition taucht das selten auf, wird aber zumindest seit der Exilszeit
hervorgehoben. Micha spricht bereits davon, daß der kommende König
groß sei bis an die Enden der Erde (Mich 5,3b[4b]). «Seine Herrschaft
reicht von Meer zu Meer, vom Euphrat bis an die Enden der Meere »,

sagt Sacharja (9,10 ; vgl. dazuPs 72,11.17). Von einer Überordnung über
die Völker weiß auch Psalm 2, die dort ausdrücklich als <Gabe> Gottes,
als <Erbe> des Königs bezeichnet wird42.

5.3.3. Geradezu auffallend ist, daß die Betonung des ewigen Bestandes
der königlichen Herrschaft das stabilste Element dieser Tradition ist.
Bereits 2. Samuel 7,16 hat es die Überlieferung stark hervorgehoben (2x
"lüfO, Dbiy IV)- Bei Micha ist die Herkunft des Messias in die
<Vorzeit> verlegt (Mich 5, 1 [2]). Von der <Ewigkeit> des Königs bzw.
seiner Herrschaft aber sprechen fast alle Texte, zum Teil sogar in
betonter Weise43. Jesaja 9,5 nennt den König den <Vater in Ewigkeit>
(l y — ï 3 N in dessen Herrschaft « der Friede kein Ende » haben wird, ja
der das «Reich festigen wird von nun an bis in Ewigkeit». Auch die

Königspsalmen betonen diesen Gedanken44, der eng mit dem Königsritual

verbunden ist.

5.3.4. Liest man die Texte, die traditionsgeschichtlich der davidischen

Königstradition zuzuweisen sind, fällt auf, daß auch hier das Wissen um

41 Vgl. noch Sach 9,9ff. : König, Herrschaft; Ps 2,6; 72,1 ; 89 passim.
42 Ps 2,8f. ; vgl. auch Ps 89,28 ; Jes 55,4f. ; Ps 110,2.5f. ; auch Jesaja 9,3f. weiß um die

Uberwindung feindlicher Mächte im Zusammenhang mit dem Kommen des Messias,
reflektiert also das Königtum Gottes in der Auseinandersetzung konkreter politischer
Mächt; vgl. auch das Verhältnis zu Edom in Arnos 9,11 bzw. zu Assur in Micha
5,4f.[5f.].

43 Ezechiel 37,25 : Fürst in Ewigkeit Dbljlb NDHU; vgl. 26 : ein Friedensbund

als < ewiger Bund) rprp obip rrnn Dibw nnn on)? 'tnsi
- wohl in Aufnahme des Ausdrucks <schalom> aus Jesaja 9,5; vgl. Jes 54,10.

44 Z.B. 72,5; hervorgehoben in Ps 89, 3.5.22.29.30.37; vgl. auch Ps 110,4.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 359

Gottes hervorragende Initiative durchgehend hervorgehoben wird. Das

geht so weit, daß es z.B. in Sacharja 9,9ff. schwer fällt, eine konkrete

Aufgabe des dort beschriebenen Königs festzustellen. Sie scheint ganz
hinter das Tun Gottes zurückzutreten. Aber auch in früheren Texten,
z.B. Jesaja 9,1—5, ist das der Fall. Die eschatologische Überwindung der
Mächte, das Gericht über die Völker wird nicht dem kommenden

König zugewiesen. Auch in dieser <Aufgabenverteilung> entspricht die

Königstradition des Alten Testamentes dem Bild, das Daniel 7 vom
Gericht und vom Erscheinen des Menschensohnes zeichnet.

5.3.5. Interessant wird nun die Frage, ob auch die unerhörte Nähe des

Menschensohns zu Gott, ja geradezu seine Göttlichkeit eine Parallele im
Königsverständnis des Alten Testamentes besitzt. Das ist tatsächlich der
Fall. Die Umschreibung des Verhältnisses zwischen Gott und König als

«Vater und Sohn», und zwar in exklusivem Sinn, findet sich bereits in
der Nathansweissagung45. Dazu tritt selbständig und wahrscheinlich
älter Psalm 2,6: «Mein Sohn bist du. Heute habe ich dich gezeugt»46.
Aber nicht nur durch den Sohnestitel wird uns die enge, exklusive Nähe
des Königs zu Gott sichtbar. Die Thronnamen, die in Jesaja 9,5 dem
Messias gegeben werden, enthalten ja lauter Aussagen, die sonst Gott
allein vorbehalten sind: «Der Wunderbares plant, der starke Gott,
Vater von Ewigkeit, Friedefürst. » Es sind göttliche Prädikate, die dem
Messias durch diese Namen beigelegt werden. Das entspricht «der
orientalischen Konzeption des Königtums, nach welcher der König mit
denselben Prädikaten ausgezeichnet werden kann wie die Gottheit»47.
Was bei Daniel im Nachtgesicht als <himmlisches> Ereignis geschaut
wird, drücken auf ihre Weise bereits die dem Davididen beigelegten
Namen Jesaja 9,5 aus. Sie wollen « die Präsenz des transzendenten Gottes

mitten in der Geschichtlichkeit des bedrohten Israels bezeugen»48. Auch

45 2. Sam 7,14; vgl. Ps 89,27f., wo diese Tradition explizit aufgenommen ist.
46 Zur Herkunft aus dem vorderorientalischen Recht, Codex Hammurabi vgl.

Schmidt, a.a.O. 197 ; zur Ableitung aus dem ägyptischen Königsprotokoll, das wohl hier
näher liegt, vgl. Zimmerli, a.a.O. 77. Vgl. dazu auch Gese, a.a.O.: «Die Inthronisation
war die Geburt zum Gottessohn, und die davidische Königsherrschaft vom Zion war das
Vikariatdes Königtums Gottes. Der Davidide regierte nicht nur im Auftrag, sondern auch
in der Vollmacht Gottes, sein Thronen entsprach dem göttlichen Thronen» (130).

47 Wildberger, H. : Jesaja 1—12, BK X,l, Neukirchen 21980, 382 ; vgl. die Auslegung
der Thronnamen ebd. 376—386.

48 Wildberger, a.a.O. 387.



360 Gott - Menschensohn - Davidssohn

Psalm 110, wo dem König die Mitregentschaft mit Gott zugesprochen
wird, sagt dasselbe aus49.

5.3.6. Als vorläufiges Ergebnis läßt sich festhalten, daß die in Daniel
7,14.27 hervorgehobenen Einzelmotive traditionsgeschichtlich der

Königstradition zuzuweisen sind. Mit Ausnahme des Motivs der Initiative
Gottes, das auch in anderen Traditionsschichten aufscheint, tauchen
diese Elemente nur in der Königstradition auf. Nur dem König werden
Herrschaft, Macht und Königtum übergeben. Nur der König wird in
seiner von Gott gegebenen Herrschaft den Völkern übergeordnet. Nur
der königlichen Herrschaft wird ewige Dauer verheißen.

6. Zwei weitere Texte : Bevor wir weitere Schlüsse aus diesem Ergebnis
ziehen, wollen wir zwei Texte näher betrachten. Beide stehen innerhalb
der Königstradition des Alten Testamentes und zeigen bei näherer

Betrachtung besondere Nähe zu Daniel 7,14.27.

6.1. ZunächstJesaja 9,1-6. Nach der Bekanntgabe der «Thronnamen»
in Vers 5 schließt der Abschnitt mit einem Ausblick auf die Herrschaft
des kommenden Davids-Sproß:

« Groß wird die Herrschaft sein Kl n_H:DD
und des Friedens kein Ende YP.~-1-_LÜ 1 P 0 P 1

auf dem Throne Davids 717 NOD —P
und über seinem Königreiche. P ^

da er es festigt und stützt «7 7 V 07 77N 1'07^
von nun an bis in Ewigkeit. » " 7 7 P ü

Die mit Daniel 7 parallelen Begriffe sind hervorgehoben. Es sind
die Ausdrücke der Größe und Herrschaft, die sich zum Teil genau mit
denen bei Daniel decken, sowie für die ewige Dauer dieses endzeitlichen

Königtums. Daß die Herrschaft des davidischen Königs gegen die
Mächte der Welt gesetzt wird, machen die Verse 3f.[4£] deutlich
genug50. Und wie bei Daniel 7 wird das Gericht über diese Fremdmächte

von Gott vollzogen. Der davidische Messias steht zwar in

49 Vgl. dazu Zimmerli, a.a.O. 77 ; zur Mitregentschaft auf einem zweiten Thron zur
Rechten Salomes vgl. konkret 1 Könige 2,19.

50 « Denn das Joch, das auf ihm lastet, den Stab auf seiner Schulter und den Stock
seines Treibers zerbrichst du wie am Tage Midians. Denn jeder (Kriegs)Schuh, der mit
Gedröhn einherschreitet, und der Mantel, der im Blut geschleift ist...»



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 361

engem Zusammenhang mit diesem Gericht. Ihm wird aber dabei

ebensowenig eine aktive Rolle zugemessen wie dem Menschensohn bei
Daniel. Man könnte geradezu vermuten, daß Daniel 7 diesen oder einen
ähnlichen Text für seine Darstellung des Menschensohnes aufgenommen

hat.

Von Bedeutung ist auch, daß Jesaja 9,1—6 von der Mehrheit der
Forscher für echt angesehen wird51. Die einzelnen Traditionselemente
sind alt und tief in der Königstradition verwurzelt. Wir können so bei
Daniel 7 mit einer innerbiblischen Übernahme und Ausgestaltung der

Königstradition rechnen. Nur in einem Punkt scheint Daniel 7 über

Jesaja 9,1—6 hinauszugehen: Daniel spricht von einer transzendenten,
himmlischen Gestalt, die er offensichtlich auf dem Hintergrund von
Ezechiel l,26ff. als den <kabod JHWH>, als Erscheinungsweise Gottes
ansieht. War diese Transzendierung der Königsgestalt dem Königsdenken

des Alten Testamentes fremd?52 Innerhalb des Alten Testamentes
bleibt der König immer Mensch. Die Schwäche, ja auch die Schuld des

Königs hat Israel, im Gegensatz zu den übrigen altorientalischen
Völkern, nicht abgestreift. Und doch erkennen wir zumindest Vorstufen,
die zu einer Transzendierung des Königs hinführen. Schon der Hinweis
auf die Thronnamen bei Jesaja 9,5 zeigt, daß die Übergänge sehr
fließend sind. «Was vom Königssohn von 9,5f. gesagt wird, steht
grundsätzlich nicht auf einer anderen Ebene als manche Aussagen in den

Königspsalmen. Wenn Gott nach Psalm 110 zum Davididen spricht:
« Setze dich zu meiner Rechten », so ist damit der König von Jerusalem
als Vezir Gottes angesprochen. Und wenn Jahwe den Davididen seinen
Sohn nennen kann (s. 2 Sam 7,14 ; Ps 2,7 u.a.), so ist es kein großer Schritt
mehr, wenn er geradezu als Gottwesen bezeichnet wird»53. Die
Transzendierung des Königs hat in der Königstradition selbst ihren Anhaltspunkt

und wichtige Vorstufen.

6.2. Psalm 89 - Der König und der himmlische Thronsaal: Bei Daniel aber

geht es doch noch um mehr. Die oben angeführten Belege sprechen

51 Vgl. Wildberger, a.a.O. 368-371.
52 Vgl. dazu die Diskussion bei Feuillet, a.a.O. 193f., der darin die Begründung

sieht, daß es sich beim Menschensohn nicht um den davidischen Messias handeln kann.
Er verbindet den Menschensohn traditionsgeschichtlich mit der Hypostasierung der
Weisheit. Doch vgl. dazu kritisch Coppens, J. : Wisdom in Israel and in the Ancient Near
East. VT.Suppl. III, Leiden 1955, 33-41.

53 Wildberger, a.a.O. 387f.



362 Gott - Menschensohn — Davidssohn

zwar von einer Transzendierung des Königs. Das verbindet aber noch
nicht notwendig den König mit dem himmlischen Thronsaal54. Daniel

7 aber zeigt in der Thronvision den Ablauf der irdischen Geschichte,

der zum Geheimnis geworden ist. Sie erscheint hier in ihrer
transzendenten, dem Menschen und seinem Entscheiden völlig entzogenen
Seite. «... in der Thronvision (wird) der Bereich sichtbar, von dem aus

die Verfügung über die Reiche ausgeht. Es ist der Thronsaal Jahwes, in
dem Gericht gehalten wird und in dem dann feierlich die letzte Ubergabe

der Weltherrschaft an den <Menschen> vollzogen wird»55. Black
hatte aufgrund des formgeschichtlichen Befundes von der Thronvision
auf Prophetenberufungen geschlossen. Wir fragen danach weiter, ob

sich, über die Transzendierung des irdischen Königs hinaus, ein
möglicher Zusammenhang zwischen Thronvision und Königstradition
wahrscheinlich machen läßt.

Wenden wir uns mit dieser Frage einem weiteren Text zu. Psalm 89

kann <inhaltlich> als Königspsalm gelten. Im Hintergrund steht das

Ringen um Gottes Bundes-Treue angesichts des Niedergangs des

davidischen Königtums56. Es ist auffallend, wie dieser Psalm den Blick auf
die irdische Geschichte des Königtums mit dem Blick in die himmlische
Ratsversammlung Gottes verbindet.

Im Zusammenhang der geschichtlich motivierten Klage, bei der der
konkrete Anlaß noch durchzuschimmern scheint57, betont er die

Unvergleichlichkeit Gottes im Hinblick auf seinen himmlischen
Hofstaat. Die Schilderung Gottes als «Wolkenreiter», umgeben von der
himmlischen «Versammlung der Heiligen» inmitten des himmlischen
« Rates », hat in der Mythologie Kanaans ihre Vorstufen. Hier aber wird
sie eng mit der Davids-Tradition verbunden. Das geschieht nicht in
allgemeinen Bezugnahmen, sondern in dem Moment, als über das

geschichtliche Königtum Gottes Gericht hereinbricht. Damit wird

54 Man kann jedoch vermuten, daß in Psalm 110 dieser Ubergang sich anbahnt oder
schon vollzogen ist. Auch wer die Sprache für rein metaphorisch hält, muß zugeben, daß
dahinter eine konkrete Anschauung sichtbar wird.

55 von Rad, G. : Theologie des Alten Testamentes, Band II, München 51968,
335.

56 Kraus, H.J. : Psalmen. BK XV,2, Neukirchen 51978, 783£, weist den Psalm in
seiner Endfassung in die Königszeit. « Auch nicht die Spur von einer geschehenen
Exilierung ist wahrnehmbar. » Als aktuellen Anlaß möchte er an den Tod Josias denken ; vgl.
Vers 44 mit Sach 12,10ff. Für einzelne Stücke nimmt er unter Berufung auf
W.F. Albright höheres Alter (bis ins 10. Jh.) an.

57 44f. : «Ja, du ließest zurückweichen seines Schwertes Schneide, ließest ihn im
Kampfe nicht aufkommen. Du hast seinem Glanz ein Ende gemacht...»



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 363

Gottes im Schwur bestätigter Bund mit dem Haus Davids (89,4f. ; vgl.
89,36) zum Rätsel. Die Fragen, die der irdische König, das irdische

Königtum aufgeben, werden zu Fragen an den himmlischen König, der
als höchster Gott inmitten seines Gerichtes thront.

Es ist bemerkenswert, daß auch andere erwähnte Thron-Theopha-
nien direkt oder indirekt mit der Problematik des irdischen Königtums
verknüpft sind. Die Berufung der Falschpropheten (1 Kön 22) erfolgt in
der himmlischen Ratsversammlung als Gericht über den König. Auch
hinter der Jesajaberufung (Jes 6,1—9) steht Gottes Gericht über das

gegenwärtige «Haus Davids».
Kann Psalm 89 ein Hinweis darauf sein, daß Thron-Theophanien

und Davidstradition enger miteinander verbunden sind, als man bisher
annahm Vielleicht kann man vorsichtig zu präzisieren versuchen : Das

Rätsel, das Israel durch das davidische Königtum im Verlauf der
Geschichte aufgegeben wird, ist darum so schwer, weil Israel um Gottes
Treueschwur dieser Dynastie gegenüber weiß. Die Geschichte bietet
aber in ihrem konkreten Verlauf dafür keine Lösung mehr an. Das
Rätsel wird zur Frage an Gott inmitten seiner himmlischen
Ratsversammlung. Damit werden das irdische Königtum und die konkreten
politischen Ereignisse, die Gottes Bundestreue radikal in Frage zu stellen

scheinen, mit dem Lobpreis Gottes im Himmel mitten in seinem
himmlischen Hofstaat verbunden58. An diesen Gott und seine

Verheißungstreue gegen David wird in dieser Stunde appelliert. Der scheinbar

so abrupte Übergang zwischen der Berufung auf den Davidsbund und
der Schilderung der Unvergleichlichkeit Gottes im Himmel (Ps 89,4f.)
findet so seine Erklärung.

Bei Daniel 7 verhält es sich nicht viel anders. Hinter der Tiervision
steht ebenfalls die Frage nach den konkreten politischen Vorgängen, ja

mehr noch: nach dem, der all diese Vorgänge in seinen Händen hält.
Wie steht es um Gottes Treue, die er Israel zugesagt hat? Sie wird
angesichts der konkreten politischen Ereignisse zum Problem, muß sich
also auch in den machtpolitischen Vorgängen als Treue erweisen. Was
Psalm 89 von Gott erbittet: die Wiedereinsetzung des davidischen

Königtums, das geschieht bei Daniel 7 durch den Gerichtsvollzug an
den <Tieren> und die eschatologische Machtübergabe an den Menschen-

58 Das Alter von Psalm 89 zeigt, daß diese Verbindung schon in sehr frühe Zeit
zurückweist. Vgl. auch den Visionsbericht in 1 Könige 22, der ebenfalls in die Königszeit
gehört und dieselben Elemente enthält: Irdisches Geschehen als Gericht über das

Königtum und Thronvision.



364 Gott - Menschensohn - Davidssohn

söhn. Auch darin sind Psalm 89 und Daniel 7 vergleichbar, daß der
himmlische Gerichtshofder Ort ist, der mit diesen irdischen Vorgängen
verbunden erscheint.

6.3. Fassen wir nun das Ergebnis der bisherigen Untersuchung zusammen,

bevor wir es in einem abschließenden Arbeitsgang nochmals auf
seine Tragfähigkeit überprüfen.

Formal handelt es sich bei Daniel 7,9-14 zweifellos um eine Thron-
Theophanie. Traditionsgeschichtlich ist der Menschensohn mit der in
Ezechiel l,26ff. geschilderten Erscheinung der Thron-Herrlichkeit
Gottes in der «Gestalt wie ein Mensch anzusehen» zu verbinden. Im
Menschensohn sehen wir eine Offenbarungsgestalt Gottes: Gottes
wahrnehmbare Erscheinungsform seines <kabod>. Die Erscheinung
Gottes als «Menschensohn» wird bei Daniel erstmals mit der davidischen

Königstradition verbunden. Gottes Thron-Herrlichkeit wird (im
Eschaton) als Menschensohn die «Rolle» des irdischen Königs, des davidischen

Messias übernehmen. Damit wird er seine Treue gegenüber seinen
Verheißungen an Israel erweisen. Matthew Black hat die Göttlichkeit des

Menschensohnes betont und dann im Hinblick auf das «Volk der
Heiligen des Höchsten» von einer <Deifikation> Israels gesprochen. Dabei
wurde aber die enge Verbindung zur Davidstradition übersehen. In
Anlehnung an Black ist darum sachgemäßer von einer <Deifikation> des

davidischen Messias zu sprechen. Dabei handelt es sich nicht um einen

mythischen Vorgang, sondern um eschatologische Hoffnung. Sie wird
zwar als transzendentes Geschehen geschildert, bleibt aber gerade so mit
der konkreten, irdischen Geschichte verbunden59.

59 Gese, der a.a.O. 140 ebenfalls von der traditionsgeschichtlichen Verbindung des

Menschensohns mit der davidisch-messianischen Tradition ausgeht, kommt zu anderen
Schlußfolgerungen. Er faßt den « Menschensohn » als « Menschheitsperson » auf, in der
die «historische Einschränkung auf die Davididen» abgestreift ist. Obwohl er feststellt,
daß «eine besondere Bindung zu dem wahren Israel, eben als seine (sc. der Menschheit)
Repräsentanz besteht», kann er sagen : «Aber der universalistische, von nationalen
Bindungen freie Charakter der Termini Menschensohn und Heilige des Höchsten ist deutlich.

» Mir aber wird nicht deutlich, wie der Text in Daniel 7 solche weitreichende
Behauptungen trägt. Daniel setzt den Menschensohn (und das Volk der Heiligen des

Höchsten) in Gegensatz zu den übrigen, durchaus politisch verstandenen Königreichen, ja

setzt ihn deutlich über die politischen Mächte (7, 14. 17f. 27), setzt ihn aber nicht der
Menschheit gleich. Auch Geses Entgegensetzung von «historische(m) Machtgebilde»
und «ewige(m), wahrhaft göttliche(m) Reich» wird am Danieltext selbst nicht einsehbar.

Liegt das Geheimnis von Daniel nicht gerade darin, daß hier zwar der Bereich der
Transzendenz geschildert wird, eben dieser himmlische Thronsaal aber eng mit konkreter,
irdischer Geschichte verbunden bleibt



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 365

7. Zur Prüfung dieser Hypothese wird man in drei Richtungen weiter
fragen können : Ist diese Auslegung im Hinblick auf die uns bekannte
Davids-Tradition wahrscheinlich Paßt sich diese Aussage in die Exegese

von Daniel 7 ein? Bestehen weitere Verbindungen, die den

Zusammenhang von Davids-Tradition und dem Text von Daniel 7

nahelegen
Ein großer Teil des Materials wurde bereits oben in der Entwicklung

der Hypothese ausgebreitet. Darauf kann nun verwiesen werden.
Hier werden noch eine Reihe weiterer Indizien zusammengestellt, die
den weiteren Kontext von Daniel 7 im Auge haben.

7.1. Daß eine <Deifikation> des davidischen Messias innerhalb der
Davidstradition bereits in ihren Wurzeln angelegt ist, haben wir oben

(5.3.5.) aufgewiesen. Kann dem irdischen König im Gottesorakel gesagt
werden : « Setze dich zu meiner Rechten, bis daß ich alle deine Feinde

zum Schemel deiner Füße lege» (Ps 110,1), so ist die Erhöhung des

Königs in die himmlische Sphäre schon nahegelegt oder schon vollzogen

60. Man denke auch an die Schilderung der überirdischen Herrlichkeit

der Davididen bzw. den Vergleich des Königs mit dem Engel
Gottes (1. Sam 29,9; 2. Sam 14,17.20; 19,28). Im eschatologischen
Kontext steht Sach 12,8 : «An jenem Tage wird das Haus [der Sohn ?]

Davids (sein) wie Gott, wie der Engel des Herrn vor ihnen »

mn> im n>m Kinn ovo-
n'> Mit Recht konnte Otto Procksch im Hinblick auf diese

Stellen formulieren: «In der messianischen Zeit wird Davids Haus,
besser wohl der Davidide, dem Engel Jahves gleichen, also zu
überirdischer Herrlichkeit verklärt werden»61. Eine <Deifikation> wird nicht
vollzogen. Die Ansatzpunkte, die zur <Deifikation> in Daniel 7,13 führen,

sind aber in der Davidstradition schon lange vorhanden.

7.2. Eine zweite Schwierigkeit, die mit der Exegese von Daniel 7

zusammenhängt, kann sich nun lösen. Die in 7,13f. als Einzelperson
geschilderte Figur des Menschensohnes erfährt in 7,27 eine kollektive

60 Vgl. dazu Kraus, a.a.O. 931, zu Psalm 110,1, der auch auf die Nähe zu Jeremia
30,21 verweist: « Es sollte neu geprüft werden, ob nicht auch Psalm 80,18 und Dn 7,13in
diesem Traditionszusammenhang stehen. » Die Aussage von Psalm 110,1 könnte auch als

forensischer terminus technicus verstanden werden oder kultisch gemeint sein (Hinweis
von Pfr. W. Gisin, Eglisau).

61 Procksch, Theologie, 423.



366 Gott - Menschensohn - Davidssohn

Deutung als « Volk der Heiligen des Höchsten ». Mit Recht hat man die

Schwierigkeit empfunden, daß die Schilderung im ersten Teil des Kapitels

eine solche kollektive Deutung nicht erwarten läßt. Die Exegese hat
entweder den zweiten Teil des Kapitels für eine sekundäre Erweiterung
und Neuinterpretation angesehen, oder auf die altorientalische Vorstellung

der <corporate personality> verwiesen62.

Auch in der Davids-Tradition begegnen wir einem analogen
Verhältnis zwischen dem König als Einzelperson und dem Volk als Ganzem.

Das Heil, das David und seinem Haus zugesprochen wird, bedeutet
Heil für das ganze Volk. Man beachte z.B. den eigenartigen Übergang
vom Singular in den Plural von Arnos 9,11 zu 12: «(11) An jenem Tage
will ich die zerfallene Hütte Davids wieder aufrichten, will ihre (Sing.)
Risse vermauern und ihre (Sing.) Trümmer wiederherstellen, will sie

(Sing.) aufbauen wie in den Tagen der Vorzeit, (12) damit sie (Plur.) den
Rest von Edom gewinnen und alle Völker, über die mein Name gerufen
wurde, spricht der Herr, der dieses tut»63.

Am deutlichsten ist die Übertragung der Verheißung an David auf
das ganze Volk (als dem eschatologischen Heilsvolk) in Jesaja 55,3-5
ausgeprägt. In bewußter Anknüpfung an die Davidstradition wird hier
im Gottesorakel dem Volk gesagt : « Ich will einen ewigen Bund mit euch

schließen, getreu der dem David verheißenen Gnade. Wie ich ihn für
Völker zum Zeugen gemacht, zum Fürsten und Gebieter von Nationen,
so wirst du Völker rufen, die du nicht kennst, und Heiden, die dich nicht
kannten, werden zu dir hereilen um des Herrn, deines Gottes, um des

Heiligen Israels willen, weil er dich verherrlicht. »

Meines Erachtens könnte sich in diesem Sinn auch das oft
aufgeworfene Problem lösen, ob es sich bei den Heiligen des Höchsten um
Israel oder um göttliche Wesen handelt. Bereits Black hat wahrscheinlich

gemacht, daß es sich hier nicht um eine strenge Alternative handeln
kann. Hier wird von Israel gesprochen, aber im Gegensatz zum
irdischen Volk von dem Israel, das als das gereinigte, eschatologische Volk

62 Es geht hier zunächst nur um die Frage, wie sich die Einzelperson in 7,13f. zum
Kollektiv in 7,26f. verhält, nicht wer unter diesem Volk zu verstehen ist. Darum kann für
unseren Zusammenhang die Frage auf sich beruhen, ob unter dem « Volk der Heiligen des

Höchsten » Israel, Engelwesen oder beide gemeint sind.
63 Vgl. auch Micha 5,3b[4b]. Die Exegese unterscheidet gerne eine Singular- von

einer Pluralschicht und versucht, sie literarkritisch voneinander zu scheiden. Vielleicht
liegt dem ein viel älteres Ausdrucksmittel zugrunde, das bewußt den König als Einzelperson

und das Volk als Ganzheit einander zuordnet.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 367

erscheinen wird. Wir haben, auf das Volk bezogen, denselben Gedanken

vor uns, der auch in der Davidstradition auftaucht, wenn der
davidische König als Engel, als himmlisches Wesen erscheint. Auch
Sacharja 12,8 verbindet in eschatologischem Kontext die Erhebung der
davidischen Dynastie mit der Erhebung des Volkes.

7.3. Ein mehr indirekter Hinweis auf eine Verbindung zwischen
Davidstradition und Daniel 7 liegt darin, daß an beiden Stellen das

Verhältnis zwischen dem Königtum über Israel und den Fremdmächten
reflektiert wird. In beiden Fällen geht es darum, daß am Ende Israel
über den Weltmächten steht und « die Macht über alle Reiche unter dem
Himmel » erhält64. In der Vision bei Daniel 7 erscheinen die Mächte als

Tiergestalten. Bei Ezechiel (34,23—25) wird von der eschatologischen

Einsetzung Davids als des « Hirten » gesprochen, die in Verbindung mit
dem « Friedensbund » steht, den Gott mit Israel schließen wird p "> 12
D 1ü ; vgl. dazu Jes 54,10 und Ez 37,25£, wo der D 11? ü n'Irais
01}) D 1 h bezeichnet wird). « Friede» war ja der Inhalt der Verheißung

der messianischen Zeit bei Jesaja (Jes 9,6[7] «und des Friedens
wird kein Ende sein auf dem Throne Davids...), der weiterhin als

Tierfriede beschrieben wurde (vgl. Jes ll,6f£). Ezechiel 34,25 nennt als

Inhalt des «Friedensbundes» die Vertreibung aller «wilden Tiere aus

dem Lande». Kann man bei Jesaja 11 noch fragen, ob die Schilderung
des Tierfriedens real oder bildhaft gemeint ist, so ist bei Ezechiel 34 die

Deutung der «wilden Tiere» auf die politischen Mächte eindeutig65.
Daß die «Tiere» der Daniel-Vision aus der messianisch-davidischen
Tradition stammen, soll nicht behauptet werden. Die Davids-Tradition
kann aber zeigen, daß sie um die eschatologische Auseinandersetzung
mit den politischen Mächten weiß und in diesem Zusammenhang den

Vergleich dieser Mächte mit Tiergestalten kennt.

64 Das wird von den verschiedenen Auslegern anerkannt, auch wenn daraus dann
für die Exegese kaum Schlußfolgerungen gezogen werden. Vgl. z.B. Feuillet, a.a.O. 193:
«... ce qui est de toute évidence une fonction messianique... » Vgl. auch Mcnamara, M. :

in: Fuller, R.C. (ed.): A New Catholic Commentary on Holy Scripture, par. 534d, rev.
ed. 1969, der meint, es handle sich hier <de facto> um das messianische Königreich. Daher
sei es natürlich, diese Stelle im Licht von anderen Stellen auszulegen: Gen 49,10; Esra
9,5-6; 11,1-5; Ps 2; 110 usw.

65 «Die Vertreibung wilder Tiere ist in der Segens- und Fluch-Tradition verankert.
Das Angefallenwerden von wilden Tieren war Fluch und kann real gemeint sein»
(Mitteilung von Pfr. W. Gisin, Eglisau). Ezechiel 34 zeigt jedoch von Anfang an, daß es

um bildhafte Vergleiche der realen Wirklichkeit geht.



368 Gott - Menschensohn - Davidssohn

7.4. Fragen wir endlich noch einmal nach der Herkunft der Vorstellung
des « Menschensohnes ». Zwei Bezüge haben wir bereits zu zeigen
versucht: Einmal, daß der Menschensohn in Daniel 7,13 die Vorstellung
von Gottes Thron-Herrlichkeit, die « in der Gestalt wie das Aussehen
eines Menschen» erscheint, aus Ezechiel 1,26—28 aufnimmt. Dazu kam,
daß uns die Verbindung zwischen dieser göttlichen Gestalt und dem
davidischen König durch die Beobachtung wahrscheinlich wurde, daß

auch in der davidischen Tradition die Nähe zwischen Gott und dem

irdischen bzw. dem eschatologischen König betont wird. Nun fragen
wir weiter: Läßt sich darüber hinaus auch eine terminologische
Verbindung zwischen dem davidischen König und dem « Menschensohn »

zeigen, die diese Traditions-Verbindung wahrscheinlich macht?
Ein Beleg dafür kann Psalm 80,18 sein. Die schwierigen

Textverhältnisse lassen schwer eine letzte Deutung zu. Was uns aber ansichtig
wird, ist doch weitgehend klar. Ob es sich bei dem « Weinstock, den deine
Rechte gepflanzt hat, dem Sohn, den du dir gestärkt hast» (Vers 16:

*1^ riîl^QK "1 3 um den König oder um das Volk handelt, mag noch
zweifelhaft sein. Wird er aber als « Mann deiner Rechten » bezeichnet, so

wird deutlich die Sprache des Königsorakels aufgenommen, die über
Israel hinaus auf den König weist. Er, und kein anderer ist der Mann zu

seiner Rechten 66. Der « Mann der Rechten » wird aber im Parallelismus
als der «Menschensohn, den du dir gestärkt hast», bezeichnet (Vers 18 :

I!? TP-Tin). Esist
der König, der als «Sohn», als «Mann der Rechten» und als

«Menschensohn» bezeichnet wird67.

Wir stehen damit bei Psalm 8. Die heutige Exegese hält fest, daß es

sich bei diesem « Menschensohn » nicht um den König handelt. Es sei

66 Vgl. Ps 110,1. Die <Unsicherheit>, ob es sich um den König oder um das Volk als

Ganzes handelt, geht wohl auch hier an der Tatsache vorbei, daß man zwischen Volk und
König in vielen Texten gar nicht streng unterscheiden kann. Vgl. oben Abschnitt 7.2.

67 Die Forschung hat sich meist auf die Verbindung zwischen Psalm 80 und Psalm 8

konzentriert. Psalm 80 hat aber ebenso große Beziehungen zu Psalm 110. Er scheint für
die spätere Tradition geradezu das Mittelstück zwischen diesen beiden Psalmen gewesen
zu sein. Es fällt auf, welch große Rolle im Neuen Testament Psalm 110 und Psalm 8

spielen. Jesus spricht in seinem Wort vor dem Hohen Rat vom « Menschensohn » der « zur
Rechten der Macht sitzen» wird (Mt 26,64; Mk 14,62). Vielfach nimmt man hier eine
Verbindung zwischen Psalm 110 und Daniel 7,13 an. Daß der Menschensohn aber der
Mann zur Rechten Gottes ist, das zeigt Psalm 80. In 1. Korinther 15,25-27 haben wir eine
Auslegung von Psalm 110,1 und Psalm 8,7 vor uns, in der beide Texte wie ein einziger
Text behandelt werden. Die <methodische> Verbindung zwischen dem «Menschensohn»
von Psalm 8 und dem, der «zur Rechten »des Vaters erhöht ist, stellt Psalm 80,16-18 dar,
wo beide miteinander identifiziert sind.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 369

der « Mensch schlechthin », der aufgrund seiner Stellung innerhalb der

Schöpfung zum Ausgangspunkt dieses großartigen Lobes wird. Aber das

ist nur die eine Seite. Ebenso läßt sich unter Berufung auf die altorientalische

Anthropologie sagen: «Mensch im Vollsinn ist allein der
König»68. Der Text läßt sich ohne weiteres so lesen, daß man unter dem
« Menschensohn » den König versteht. « Du machtest ihn (nur) wenig
geringer als die Gottessöhne, mit Ehre und Hoheit kröntest du ihn. Du
setztest ihn zum Herrscher über das Werk deiner Hände, alles hast du
ihm unter die Füße gelegt. » Es soll nicht behauptet werden, daß dieser
Psalm vom «Menschen» als dem «König» spricht. Er meint den
Menschen schlechthin. Aber gerade dieser Mensch wird in hervorragender
Weise durch den König dargestellt. Es handelt sich hier nicht um einen

strengen Gegensatz. Das Geheimnis der biblischen Texte liegt nicht
zuletzt darin, daß jeder Abschnitt für den späteren Leser nicht nur eine

Deutung zuläßt, sondern sich in seiner Deutung immer neu und tiefer
aufschließen kann. Der Schluß vom Menschensohn auf den König liegt
durch die Art, wie der « Mensch » in Psalm 8 beschrieben wird, zumindest

nahe und bleibt durch wichtige Indizien des Textes möglich. « Es ist
nicht zu leugnen, daß die hintergründige Perspektive der Traditionsgeschichte

des Ps 8 Vorstellungen altorientalischer «Königsideologie»
in Erscheinung treten läßt. Auch wenn das Verb «krönen» (6) nicht
unbedingt in striktem Sinn aufgenommen werden muß, so weisen doch
die Begriffe "T1 D 0 und "VT Î1 in den Zusammenhang der Sprache am
altorientalischen Königshof (Ps 21,6; 110,1)»69. Kraus verweist noch
auf weiteres religionsgeschichtliches und innerbiblisches Material, das

Psalm 8 in den Zusammenhang der Königsvorstellung hineinstellt.
Gerade darum bleibt es unverständlich, warum er streng zwischen der

«uns vorliegenden Textgestalt» und der «traditionsgeschichtlichen
Perspektive » zu unterscheiden können meint und so « mit vollem Recht

jede Relation zur sog. < Königsideologie >» in der Auslegung ausschaltet.
Wird solche strenge Entgegensetzung dem Text gerecht?

Man kann auch nochmals an Psalm 89 erinnern. Dort wird im
Zusammenhang der Klage über den Niedergang bzw. den Untergang
des davidischen Königtums auf die Hinfälligkeit der «Menschenkinder»

verwiesen (Vers 48). Unmittelbar darauf wird aber nach dem

68 Kraus, H.J. : Psalmen. BK XV,1, Neukirchen 51978, 213; vgl. das religionsgesch.
Material ebd. Auf die Verbindungen zur Königsideologie verweist Kraus 210.

69 Kraus, a.a.O. 210f.



370 Gott - Menschensohn - Davidssohn

davidischen König gefragt: «Wo lebt der Mann, der den Tod nicht
sieht, der seine Seele vor dem Totenreich rettet Wo sind deine frühern
Gnadenbeweise, o Herr, wie du sie David geschworen bei deiner
Treue?» (49f.)

Als <Indiz> für den Sprachgebrauch, der unter dem «Men-
schen(sohn) » den König versteht, soll auf zwei LXX-Stellen hingewiesen

werden. Die Bileams-Weissagung in Numeri 24 wird von LXX auf
den kommenden Heilskönig ausgelegt. Ohne Anhaltspunkt am hebräischen

Text sagt LXX zu Vers 7 : «ein Mensch wird aus deinem Samen

aufsteigen und über viele Völker Herr sein, seine Königsherrschaft wird
erhöht sein über Gog und seine Königsherrschaft wird aufwachsen. »

Der eschatologische König wird « Mensch » genannt. Ebenso wird der
«Stern aus Jakob» (24,17) im Parallelismus als «Mensch aus Israel»
bezeichnet70. Die Übersetzung der LXX zu Numeri wird von der
Forschung zeitlich noch vor der Abfassung des Daniel angesetzt71. Dieser

Beleg kann zeigen, daß man mit dem «Menschen» schlechthin den

König gemeint haben kann.
Diese Hinweise können nicht belegen, daß unter dem Menschensohn

der davidisch-messianische König verstanden worden sein muß.
Sie können aber deutlich machen, daß eine solche Verbindung für den,
der sie ziehen wollte, auch terminologisch zumindest nahe gelegen
hat.

8. Wir kommen damit zum Abschluß unserer Untersuchung72. Eine
religionsgeschichtliche Herleitung der Vorstellung des Menschensohnes
erscheint uns schwierig. Es kann sein, daß Begriffe, Motive und
Einzelelemente aus außerisraelitischen Vorstellungen übernommen worden

sind. <Übernahmen> sind aber nur dort wahrscheinlich, wo es

70 Der hebräische Text sagt: ein Szepter aus Israel.
71 Vgl. Koch, Das Buch Daniel, Seite 230, der aber zwischen Numeri und Daniel

keine Verbindung sieht. Koch erkennt auch in Psalm 8 LXX eine Deutung auf den
kommenden Heilskönig, bedingt durch die eigenartige Lesung von Vers 5.

72 Man kann noch auf alte Auslegungen hinweisen, die, ohne christlich beeinflußt zu
sein, den Menschensohn aus Daniel mit dem davidischen König verbinden. Zu beachten
ist vor allem Midrasch 2,9 zu Psalm 2,7. Es ist eigenartig, daß der Midrasch hier beweisen

will, daß unter dem «Sohn» in Psalm 2 ganz Israel als Volk gemeint sei. Das wird durch
eine Zitatenreihe, in der Ex 4,22; Jes 52,13; 42,1; Ps 110,1 und Dan 7,13f.
beieinanderstehen, <belegt>. Wichtig für uns ist, daß hier der Menschensohn selbstverständlich mit
den Stellen aus der Königstradition zusammengesehen wird. Vgl. dazu Kim, Son of Man
30f.



Eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f. 371

innerhalb der eigenen Tradition genügend <Vorstufen> gibt, die solche

Ubernahmen nicht als Fremdkörper erscheinen lassen. Daniel 7 kann
umfassend und geradlinig aus den uns vorliegenden alttestamentlichen
Traditionen erklärt werden. Der «Menschensohn» ist traditionsgeschichtlich

mit der Erscheinung von Gottes Thron-Herrlichkeit « in der
Gestalt eines Menschen» (Ezechiel 1,26) zu verbinden.

Auch für die zweite Frage, die nach dem Verständnis des Menschensohnes,

ist so eine Antwort gefunden. Es ist Gott selbst — genauer: Gott
in seiner Offenbarungsgestalt als Thron-Herrlichkeit —, der als der
Menschensohn im Eschaton erscheinen wird. Doch diese Antwort
allein hat sich als noch nicht befriedigend gezeigt. Wir haben darum auf
die engen Beziehungen zwischen Daniel 7 und der davidischen
Königstradition verwiesen.

Damit findet die dritte Frage nach dem Alter der messianischen

Interpretation des danielischen Menschensohnes ihre Antwort: Sie setzt
bereits mit Daniel 7 ein. Es ist Gott selbst, der sich - in seiner
Offenbarungsgestalt als Thron-Herrlichkeit Menschensohn — als der
endzeitliche davidische Messias und damit als Vertreter des endzeitlichen,
gereinigten Gottesvolkes auslegt und ankündigt.

9. Die vorliegende Studie blieb in der Argumentation bewußt auf das

Alte Testament beschränkt. In einem Ausblick sollen wenigstens einige
Schlußfolgerungen für die Exegese des Neuen Testamentes skizziert werden.

9.1. Der Aufsatz hat deutlich gemacht, daß durch die Bezeichnung des

Menschensohns als Messias kein neues, fremdes Element an Daniel 7

herangetragen wird. Sicher, der Menschensohn wird explizit nicht als

Davidide bezeichnet. Die traditionsgeschichtlichen Bezüge zur davi-
disch-messianischen Tradition sind aber so umfassend, daß eine mes-
sianische Interpretation nur noch das hervorhebt, was bereits Grundlage

von Daniel 7 selbst ist.

9.2. Entscheidend ist, daß in der Gestalt des Menschensohns von
Daniel 7 Gott selbst sich — in der Erscheinungsform seiner Thron-
Herrlichkeit — als der eschatologische davidische Messias ankündigt.
Das im Neuen Testament in geschichtlicher Konkretion hervortretende
Geheimnis, daß Gott selbst <Mensch> und zwar <Davidide> wird, ist
schon in Daniel 7 ausgesagt.



372 Gott - Menschensohn - Davidssohn

9.3. Unsere Arbeit hat für die Interpretation des Menschensohns als der

göttlichen Thronherrlichkeit vor allem auf Ezechiel l,26ff. verwiesen.
Damit stehen wir vor der Aufgabe, in der exegetischen Arbeit die
frühen Formen jüdischer Thronmystik ernst zu nehmen. Die Exegese
steht hier erst am Anfang. Welche Bedeutung hatten die mystischen und
ekstatischen Gruppen im frühen Judentum? In welchem Verhältnis
standen sie zum Urchristentum In welchem Verhältnis standen Johannes

der Täufer und Jesus zu diesen Bewegungen

9.4. Es ist überhaupt bemerkenswert, daß bei einer sonst doch recht
intensiven Danielrezeption im frühen Judentum auf die Gestalt des

Menschensohnes nicht öfter zurückgegriffen worden ist. War die

Ankündigung in Daniel 7 so erstaunlich, daß man vor ihrer Explikation
zurückschreckte

9.5. Die uns vorliegenden Texte machen deutlich, daß wir für die Zeit
vor Jesus nicht damit rechnen können, daß in breitem Umfeld vom
«Menschensohn» als einer bekannten Figur gesprochen worden ist.

Jedes argumentum e silentio> bleibt problematisch, da die uns erhaltenen

Texte nur schwer Rückschlüsse auf die damals vorhandene
Wirklichkeit zulassen. Dennoch scheint uns die Folgerung berechtigt, daß

Jesus mit dem «Menschensohn» keinen im damaligen Judentum
bekannten « Titel » aufgreift. Er nimmt damit eine Bezeichnung auf, die

zwar auf Daniel 7,13 hinweist, das Geheimnis des Messianischen aber
als Geheimnis festhält und nicht auflöst73.

73 Für die Diskussion einiger Fragen und die Aufklärung eines Mißverständnisses
danke ich Herrn Dr. Kim, Tübingen/Seoul herzlich. Für Hinweise und Kritik danke ich
meinen Freunden Dr. Rainer Riesner, Tübingen, Dr. Alfred Zimmermann, Basel, Pfr.
Walter Gisin, Eglisau, Pfr. Urs-Peter Sommer, Bäretswil, sowie Prof. Dr. Christoph von
Schönborn O.P., Fribourg.


	Gott - Menschensohn - Davidsson : eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Daniel 7,13f.

